EDICIONES
=] COMPLUTENSE @

Tlu. Revista de Ciencias de las Religiones MONOGRAFICO
ISSN-e: 1988-3269

Teologia naturale e filosofia della religione:
'opportunita di un rinnovato rapporto

Andrea Aguti
Universita degli Studi di Urbino Carlo Bo <

https://dx.doi.org/10.5209/ilur.105330 Submitted: 07/10/2025 e Accepted: 30/10/2025

Riassunto: In questo saggio sostengo che, dopo la frattura prodotta nella modernita, & giunto il momento
di mettere nuovamente in relazione la filosofia della religione con la teologia naturale. Dopo aver ricordato le
caratteristiche della rinascita della teologia naturale nella filosofia analitica della religione contemporanea, e
percontrasto lasuaassenzanellafilosofia continentale, consideroivantaggidel rinnovato rapporto trateologia
naturale e filosofia della religione da una triplice prospettiva: a) per comprendere la natura della religione; b)
per assicurare una funzione critica della filosofia della religione; c) per garantire una giustificazione razionale
delle credenze religiose in funzione apologetica. Chiudo il saggio con alcune osservazioni sul contributo
perenne che il pensiero di Tommaso d’Aquino puo dare al rinnovamento del rapporto tra teologia naturale e
filosofia della religione.

Parole chiave: Teologia naturale; Filosofia della religione; Teismo; Teologia analitica; Apologetica

ENNatural Theology and Philosophy of Religion:
The Opportunity for a Renewed Relationship

Abstract: In this essay, | argue that, after modernity, the time has come to reconnect the philosophy of religion
with natural theology. After recalling the characteristics of the rebirth of natural theology in contemporary
analytical philosophy of religion, and by contrast its absence in continental philosophy, | consider the
advantages of the renewed relationship between natural theology and philosophy of religion from a threefold
perspective: a) to understand the nature of religion; b) to ensure a critical function of the philosophy of religion;
c) to guarantee a rational justification of religious beliefs in the view of a religious apologetics. | conclude the
essay with some observations on the enduring contribution that Thomas Aquinas’ thought can make to the
renewal of the relationship between natural theology and the philosophy of religion.

Keywords: Natural Theology; Philosophy of Religion; Theism; Analytic Theology; Apologetics.

Cite: Aguti, Andrea (2025): “Teologia naturale e filosofia della religione: l'opportunita di un rinnovato
rapporto,llu. Revista de Ciencias de las Religiones, 30, e-105330. https://dx.doi.org/10.5209/ilur105330.

1.

Uno dei fenomeni piu rilevanti che caratterizzano la filosofia della religione contemporanea € la rinascita
di interesse verso la teologia naturale presente nella filosofia analitica. Sorto e sviluppatosi tra la fine degli
anni Sessanta e la fine degli anni Settanta del secolo scorso, questo rinnovato interesse si & espresso fino
ad oggi in innumerevoli pubblicazioni che vanno da testi considerati oramai classici, come God and other
Minds di Alvin Plantinga (1967) e The Existence of God (1979) di Richard Swinburne o The Kalam Cosmological
Argument di William L. Craig (1979), a ponderosi manuali, fino ad una sterminata serie di articoli sulle temati-
che piu diverse che sviluppano un sofisticato dibattito in autorevoli riviste accademiche.

Questo fenomeno ¢ rilevante sotto una duplice prospettiva: la prima & interna alla filosofia analitica i cui
inizi, caratterizzati per lo piu dall’accettazione dell’lempirismo logico, sembravano interdire completamente
un simile sviluppo. La seconda € esterna alla filosofia analitica e riguarda la comparazione con la filosofia de-
lla religione continentale, dove invece questo interesse manca in modo quasi completo (si veda Flint e Rea,
2009:1-7). La diversita di atteggiamento verso la teologia naturale & quindi, in filosofia della religione, uno dei

lu (Madrid) 30 2025: e-105330 1


https://dx.doi.org/10.5209/ilur.105330
https://dx.doi.org/10.5209/ilur.105330
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:andreaaguti%40hotmail.com?subject=

2 Aguti, Andrea. 1lu (Madrid) 30 2025: e-105330

modi in cui si manifesta il divario ancora esistente tra filosofia analitica e filosofia continentale che é stato
oggetto diriflessione in piu occasioni negli ultimi decenni.

Pub essere interessante accennare alle ragioni che hanno portato, da una parte, a interessarsi nuova-
mente della teologia naturale e, dall’altra, a continuare nei suoi confronti un atteggiamento di indifferenza e
perfino di rigetto.

In un contributo di qualche anno fa, Nicolas Wolterstorff (2009: 155-170), uno dei cosiddetti “epistemologi
riformati”, ha richiamato tre ragioni della rinascita dell’'interesse verso la teologia naturale in ambito analitico:
a) il declino dell’lempirismo logico; b) il superamento della critica kantiana nei confronti della metafisica; c) il
fiorire di una “meta-epistemologia”, cioé di unariflessione su teorie della conoscenza alternative al fondazio-
nalismo e all’'evidenzialismo moderni che sono disposte a riconoscere la razionalita delle credenze religio-
se. Laffermarsi di queste tre ragioni ha permesso ai filosofi della religione analitici di compiere una doppia
mossa: la prima & quella di presentare le credenze religiose come epistemicamente garantite da processi
doxastici affidabili e, nella loro forma proposizionale, come dotate di senso e logicamente coerenti. Si tratta
una mossa che & del tutto in controtendenza rispetto ad un orientamento diffuso nel pensiero moderno e
contemporaneo in ambito continentale e che &€ ben espresso, fra gli altri, da un aforisma di Emil Cioran:

Il vantaggio di pensare a Dio € di poter dire, su di Lui, qualsiasi cosa. Meno si collegano fra le loro le
idee, piu aumentano le probabilita di avvicinarsi alla verita. Insomma, a Dio giovano le periferie della
logica” (Cioran, 1990: 28).

La seconda mossa & quella di riprendere in mano i classici argomenti della teologia naturale non sem-
plicemente riproponendoli nella loro formulazione tradizionale, ma dandone nuove formulazioni, anche dal
punto di vista logico, che integrano nella maggior parte dei casi le conoscenze scientifiche odierne. Questo
vale soprattutto per 'argomento cosmologico e quello teleologico, ma anche per gli altri, come I'argomento
morale e quello che muove dall'esistenza della coscienza. A dispetto di questo ricorso alla conoscenza
scientifica attuale, gli argomenti di teologia naturale non sono perd concepiti come delle “prove”, bensi come
argomenti che, presi singolarmente e piu ancora considerati cumulativamente (cioé, non soltanto nella loro
successione lineare, bensi anche nel loro reciproco rimando), sono capaci di apportare un certo grado di
evidenza razionale sull’esistenza e la natura di Dio. Lorientamento generale che guida questi argomenti &€ che
I'evidenza razionale da essi veicolata non &€ mai conclusiva, nel senso che non & mai in grado di portare infa-
llibilmente il proprio interlocutore ad accettare il teismo e tantomeno la fede cristiana. Tuttavia, come dird in
seguito, questi argomenti possono essere, e di fatto sono, utilizzati con un duplice obiettivo apologetico: da
una parte, difendersi da obiezioni che di volta in volta sono rivolte contro il teismo e la fede cristiana, secondo
un modello di apologetica negativo o responsivo, dall'altra dimostrare, piu in generale, la plausibilita razionale
del teismo e della fede cristiana nel contesto filosofico contemporaneo, secondo un modello di apologetica
positivo o proattivo (per questi diversi modelli di apologetica presenti nella filosofia analitica della religione
contemporanea si veda Beilby, 2011: 17).

Naturalmente l'opposizione a questa doppia mossa della filosofia analitica della religione non manca. Le
obiezioni che oggi le sono rivolte abbandonano 'armamentario del positivismo logico, in particolare il criterio
delle verificabilita o falsificabilita degli asserti religiosi, ma he mantengono, come aveva gia osservato Alvin
Plantinga nel suo famoso Advice to Christian Philosophers del 1983, la morale'. Per esempio, il cosiddetto
“nuovo ateismo” di Richard Dawkins e Daniel C. Dennett intende evincere dall'lambito della scienza, in parti-
colare della teoria evolutiva darwiniana, argomenti basati sull'esperienza per privare di plausibilita razionale
il teismo, al tempo stesso formulando teorie sull’origine della religione che, al modo positivistico e heoposi-
tivistico, riducono quest’ultima ad un fenomeno collaterale di altri che godono di una spiegazione naturalisti-
ca. Non mancano nemmeno atei che insistono ancora sull’insignificanza del concetto di Dio, inteso in senso
teistico (si veda Nielsen, 2005).

Tuttavia, in molti casi le obiezioni alla difesa del teismo da parte della filosofia analitica della religione non
muovono da un ateismo negativo, bensi da uno positivo, ovvero da un ateismo che certamente sostiene una
visione del mondo naturalistica, antitetica a quella teistica e in particolare cristiana, e tuttavia ambisce a non
essere ingenuamente riduttivistica, riconoscendo quindi un significato e uno spazio logico perfino alle no-
zioni di religione e di spiritualita. Il confronto tra queste due diverse visioni del mondo, quella teistica e quella
naturalistica, non & ovviamente una novita e nemmeno lo € questa torsione del naturalismo in una direzio-
ne non riduttivistica. All'inizio del Novecento, il teologo e storico delle religioni R. Otto aveva messo in luce
molto bene la perenne distinzione fra un naturalismo “in senso stretto” e uno “in senso largo”, sottolineando
la vicinanza di quest’ultimo ad una vera e propria visione mistica della natura e il suo periodico riaffacciarsi
nel corso della storia (si veda Otto, 1904). Tuttavia, quello che & nuovo in questo confronto, € la diffusa con-
sapevolezza da entrambe le parti della difficolta a conseguire argomenti conclusivi, pur senza rinunciare a
sviluppare quelli che sembrano i migliori argomenti per sostenere le proprie tesi fondamentali.

Sotto questo punto di vista, la filosofia analitica della religione ha dimostrato che proprio ricorrendo alle
prerogative di questo metodo e stile filosofico —-come la ricerca della precisione concettuale, la chiarezza
linguistica e il rigore logico, I'uso di concetti primitivi, la formulazione delle tesi filosofiche in asserzioni
che possono essere formalizzate e maneggiate logicamente, il ripudio della retorica, I'analisi concettuale

' Ristampato recentemente in J. A. Simmons (ed.) (2019: 21-39, in particolare p. 26. Per una presentazione e una critica di alcune
delle principali obiezioni al teismo e alla teologia naturale nel panorama di studi attuale, cfr. Ch. Taliaferro, The Project of Natural
Theology, in W. L. Craig-J. P. Moreland (eds.) (2012): 1-23.



Aguti, Andrea. 1lu (Madrid) 30 2025: e-105330 3

come fonte di evidenza-, & possibile reggere il confronto sul piano argomentativo con il naturalismo, e
quindi contestare con successo la “presunzione di ateismo” che & divenuta prevalente negli ambienti ac-
cademici e nelle élites intellettuali occidentali. La strategia dei filosofi della religione analitici non & infatti
quella, minimalistica, di rivendicare per la religione uno spazio di sopravvivenza come fenomeno “irrazio-
nale”, e come tale resistente alle spiegazioni naturalistiche basate sulla “ragione” - come proprio R. Otto
aveva suggerito - bensi quella di contestare la plausibilita razionale delle spiegazioni naturalistiche della
religione e di mostrare la razionalita delle credenze religiose. In questo modo, la filosofia analitica della
religione non ha soltanto restituito a questa disciplina una dignita accademica, ma ha anche contribuito
a trasformare I'immagine complessiva della filosofia analitica ancora prevalente nella seconda meta del
secolo scorso, quando, per esempio, Herbert Marcuse, in un capitolo del suo famoso libro L'uomo a una
dimensione, la tacciava di bieco positivismo e vedeva in essa un'assoluta assenza del senso critico proprio
del ragionare filosofico (Marcuse, 1967).

2.

Un uguale sviluppo, come dicevo, non si & invece avuto nella filosofia continentale della religione. Questa
mostra, al contrario, una persistente diffidenza verso la teologia naturale che possiede diverse motiva-
zioni. Sicuramente fra esse ve ne sono di filosofiche: la diffusa accettazione del criticismo kantiano, con
il suo scetticismo nei confronti degli argomenti di teologia naturale unito ad una declinazione in senso
pratico della fede religiosa, € uno di questi, il prevalente orientamento fenomenologico ed ermeneutico
€ un altro, la tendenza a civettare con I'atteggiamento logofobico del postmodernismo € un altro ancora.
Tuttavia, a mio avviso, il motivo fondamentale di resistenza alla teologia naturale in ambito continentale
non & tanto filosofico quanto religioso, e trova la sua radice, all’inizio della modernita, nella Riforma pro-
testante. La teologia naturale, infatti, prima di essere neutralizzata dal naturalismo del metodo scientifico
moderno e avversata dalla filosofia empiristica, &€ stata messa in discussione per motivi schiettamente
religiosi. La divaricazione luterana tra la theologia gloriae e theologia crucis ha veicolato per prima nella
modernita, e con la veemenza retorica propria al suo autore, la tesi che la teologia naturale contamine-
rebbe la fede ebraico-cristiana con un’immagine idolatrica di Dio, e questa tesi dal piano teologico &
trapassata presto in quello filosofico.

Tutti i grandi filosofi della religione moderni hanno infatti presentato le loro critiche alla teologia na-
turale come una purificazione del concetto cristiano di Dio, anche quando la loro posizione orientava
di fatto al deismo, mentre la critica nietzschiana e heideggeriana della metafisica, anche se conclude
nell’ateismo o in una concezione del sacro di tipo neopagano, viene oggi spesso intesa come un ser-
vizio reso alla teologia cristiana, strizzata per secoli nella corazza dell'ontologia platonica o aristotelica.
Cosi, la filosofia continentale della religione non ha soltanto rinverdito I'antica opposizione tra Atene e
Gerusalemme o quella moderna tra il “Dio di Abramo, Isacco e Giacobbe” e il “Dio dei filosofi”, ma, nel
tentativo di evitare ogni confusione tra il Dio cristiano e quello della metafisica greca, ha dato vita a for-
mule volutamente paradossali come quella di “Dio senza l'essere” o “la follia di Dio”?. In ultima analisi,
I'impressione €& che in essa della teologia naturale si debba dire quello che, nella seconda meta del XIX
secolo, lo scrittore inglese Samuel Butler diceva della teologia in generale, ovvero che “basta pronunciare
la parola teologia, € il nostro sentimento del divino subito si oscura” (Butler, 1965: 127).

| filosofi continentali della religione giustificano talora questa divaricazione dalla teologia naturale con
ragioni di tipo storico e metodologico. La filosofia della religione, terminologicamente e accademica-
mente, € un’invenzione della modernita ed essa & divenuta una disciplina di studi autonoma non soltanto
distinguendosi dalla teologia confessionale, il che le ha permesso di acquisire uno spazio in un contes-
to accademico progressivamente secolarizzato, ma anche dalla teologia naturale. Proprio la crisi della
teologia naturale ha infatti spostato in epoca moderna il centro dell’attenzione filosofica da Dio alla reli-
gione, ovvero al fenomeno antropologico che viene indicato con questo nome. Da questo mutamento di
prospettiva molti filosofi della religione continentali hanno dedotto un superamento dello stesso teismo
(si veda ad esempio Adriansee, 2000: 33-61), altri, piu modestamente, hanno tratto la conseguenza che
la filosofia della religione debba mettere tra parentesi la questione dell’esistenza e della natura di Dio, e
divenire una riflessione di tipo fenomenologico-ermeneutico, volta a enucleare, chiarificare e comparare
il senso delle credenze e degli atti religiosi nei diversi contesti culturali dove essi sorgono.

La tesi che la filosofia della religione & storicamente sorta, in ambito accademico, grazie alla distinzio-
ne dalla teologia naturale & incontestabile, mentre & del tutto contestabile quella secondo cui la filosofia
della religione non puo esistere se non in quanto distinta dalla teologia naturale. Chi sostiene quest’ultima
tesi sta commettendo, a mio avviso, una fallacia genetica, ovvero pensa che il concetto di filosofia della
religione che ha dato origine alla relativa disciplina di studi sia normativo anche oggi. La tesi che ho sos-
tenuto in diverse pubblicazioni & invece che la distinzione moderna tra filosofia della religione e teologia
naturale non va trasformata in una separazione, perché essa produce piu problemi di quelli che risolve
(per brevita mi permetto di rimandare solo ad Aguti, 2013 e 2023). In particolare, questi problemi riguar-
dano: a) la definizione della religione; b) la funzione critica della filosofia della religione; c) la sua capacita
di giustificare razionalmente le credenze religiose in vista di una loro difesa.

2 Il riferimento & ovviamente al libro di J.-L. Marion (1984): Dio senza essere, Milano, Jaca Book, che presenta la metafisica come
un’“idolatria concettuale” (cfr. 30) e a J.D. Caputo (2021): La follia di Dio. Una teologia dell’lncondizionale, Brescia, Queriniana che
radicalizza in chiave post-metafisica la cristologia kenotica di S. Paolo.



4 Aguti, Andrea. Tlu (Madrid) 30 2025: e-105330

3.

Consideriamo brevemente questi tre problemi. Per quanto riguarda il primo problema, la separazione della
filosofia della religione dalla teologia naturale alimenta il rischio di un fraintendimento della natura della reli-
gione. Molti studiosi contemporanei nutrono un sospetto verso una definizione sostanzialistica di religione,
che mira a capire che cosa sia la religione, perché hanno un atteggiamento antirealista. “Religione” sarebbe
soltanto un nome collettivo di fenomeni eterogenei, che presentano tutt’al piu un’“aria di famiglia”. Un nome
utile a fini euristici, ma irrimediabilmente equivoco rispetto alla cosa designata. La conseguenza & la predi-
lezione per una definizione funzionalistica di religione, che mira a capire a che serva la religione.

Ora, la religione & certamente un complesso di credenze, atti, istituzioni umane che possiede una fun-
zione sia a livello individuale che sociale. In questo senso, la religione &€ un fenomeno culturale o un “sistema
culturale”, secondo la famosa definizione di Clifford Geertz, esattamente come altri. Nondimeno cio che &
caratteristico della “religione” ¢ il fatto che credenze, atti, funzioni e istituzioni umane sono riferiti a una realta
che trascende I'essere umano, pur essendo connotata in modi diversi. Comprendere la religione nella pros-
pettiva unilaterale del soggetto & quindi riduttivo e rischia di travisare completamente la sua natura. Questo
rischio & presente nelle cosiddette “scienze religiose” o “studi religiosi”, che sin dal loro apparire hanno fatto
proprio I'“ateismo metodologico” della scienza moderna e quindi considerato la religione in una prospettiva
soltanto antropologica.

In effetti, c'’@ da dubitare che la nozione di “ateismo metodologico” indichi soltanto un’affermazione di
neutralita rispetto al problema della verita della religione. Lateismo metodologico € in molti casi una foglia
di fico per nascondere un ateismo sostanziale. Inoltre, c’e€ da dubitare che esso consenta di sviluppare quel
sapere scientifico sulla religione che si prefigge. Un sapere scientifico della religione € quello che scaturisce
dalla comprensione del fenomeno religioso nell'interezza delle sue parti, non dalla sua arbitraria divisione
in una componente visibile e indagabile, quella antropologica, e una invisibile e per questo non oggetto di
indagine. La vita e la pratica religiose poggiano sempre, implicitamente o esplicitamente, su determinati
presupposti ontologici, € la loro considerazione o meno non € indifferente alla comprensione delle prime. Al
contrario, essi necessitano di essere adeguatamente riflettuti e indagati (su questo punto si veda Schilbrack,
2014: 149ss) e, per farlo, occorre tematizzare la realta che trascende I'essere umano a cui le credenze e
gli atti umani si orientano, cioé porre la domanda sulla sua esistenza, sul suo significato e sulla sua natura.
Queste sono appunto le fondamentali domande di pertinenza della filosofia della religione, nel quadro de-
lle scienze religiose o degli studi religiosi, domande alle quali, perd, essa non pud dare una risposta senza
l'ausilio della teologia naturale.

Che debba essere la teologia naturale a incaricarsi di questo compito, dipende dal fatto che esistono
buone ragioni, che in questa sede non ho modo di richiamare, per denotare il riferimento delle credenze
e degli atti religiosi con il termine “Dio” o “divino”, e questo nonostante nella modernita siano proliferati fra
gli studiosi termini piu comprensivi, ma anche piu ambigui, come “soprannaturale” o “sacro”. La teologia
naturale, cosi, viene a delineare quello spazio razionale e argomentativo in cui, nel confronto critico con il
naturalismo contemporaneo, & possibile non soltanto elaborare e discutere argomenti sull'esistenza della
realta che trascende l'essere umano, ma anche formulare teorie sulla sua natura, cioé sulla sua essenza,
che sono tendenzialmente indipendenti da determinate tradizioni religiose. Nella teologia naturale la con-
siderazione dell'esistenza di Dio o del divino & infatti congiunta a quella della sua natura, come dimostra il
caso esemplare dell’largomento anselmiano contenuto nel Proslogion, il cosiddetto argomento ontologico,
che muove da una definizione della natura di Dio e da questa inferisce la sua esistenza. Non a caso, € oggi
ripreso e riattualizzato da una corrente della filosofia analitica della religione che ha preso il nome di Perfect
Being Theology (Leftow, 2011).

Il secondo problema sollevato dalla separazione tra teologia naturale e filosofia dalla religione & que-
llo dell'indebolimento della tradizionale funzione critica di quest’ultima. Nelle sue diverse fasi storiche, la
filosofia della religione, intesa in senso ampio come riflessione filosofica sulla religione, ha sempre avuto
un significato critico nei confronti delle religioni storiche, fossero il politeismo nell’antichita, le fedi religiose
diverse dal cristianesimo nel medioevo, le stesse concezioni religiose cristiane nella modernita quando sono
apparse razionalmente inconsistenti. Questa funzione era assicurata da una concezione metafisica del di-
vino o di Dio che formava il contenuto della teologia naturale. Anche in epoca moderna, quando il concetto
di razionalita si € sempre piu uniformato al metodo conoscitivo della scienza moderna emancipandosi dalla
metafisica, i maggiori filosofi della religione non hanno rinunciato del tutto alla teologia naturale. Largomento
teleologico, per esempio, non & stato completamente ripudiato né da Hume né da Kant, cosi come una certa
rappresentazione teistica di Dio, senz’altro insufficiente, & stata ancora decisiva per la loro analisi critica del
cristianesimo. Privare la filosofia della religione del rapporto con la metafisica, ovvero con la teologia natura-
le, significa, in ogni caso, eludere il problema della verita nella religione.

Una delle ragioni che permettono oggi di tenere vivo questo problema nella filosofia analitica della religio-
ne & che i suoi maggiori rappresentanti sostengono una concezione epistemologica realista. Essi ritengono,
ciog, non che Dio sia un “oggetto” o un ente al pari degli altri, come i critici continentali dell’'ontoteologia per
lo pitl sospettano®, ma che, come tutto cid che esiste, egli sia, per cosi dire, “Ia fuori”, sia cioé una realta che
esiste indipendentemente dal pensiero umano. Questo taglia alla radice la confusione, tipicamente kantiana,
ma piu in generale della filosofia moderna, tra cid che € e la nostra rappresentazione di cio che é. Cio che g,

3 Cfr.la difesa da questa accusa di W. Wood (2021): The Real Trouble with Ontotheology and Univocity, in Idem, pp. 130-158.



Aguti, Andrea. 1lu (Madrid) 30 2025: e-105330 5

pud essere compreso dal pensiero, ma rimane distinto da cid che & pensato. Il rapporto conoscitivo adegua-
to a cid che & prende appunto il nome di “verita”.

La questione della verita non & quindi estranea all’'ambito religioso nemmeno quando Dio sia compreso
come un essere dotato di attributi qualitativamente diversi da quelli del mondo e delll'uomo. La comprensio-
ne che possiamo avere della natura di Dio, e la descrizione che di essa possiamo fare a partire dalla natura
del mondo, sono ovviamente parziali, tali quindi da non eliminare il mistero dell’essere divino, e tuttavia con-
sentono di fare su di esso asserzioni dotate di senso e logicamente coerenti. Queste asserzioni, secondo
I'assunto del realismo, non esprimono semplicemente stati coscienziali o emotivi, bensi possiedono un riferi-
mento reale che & identico per il discorso filosofico e per quello religioso, per quanto il significato dei termini
usati in questo discorso sia diverso. Nozioni come “Causa prima” o Ipsum Esse Subsistens significano ovvia-
mente qualcosa di diverso rispetto al “Dio di Abramo, Isacco e Giacobbe”, ma intenzionano la stessa realta®.
Istituire un’opposizione tra il Dio dell'esperienza religiosa e quello della ragione & quindi per i filosofi analitici
della religione un errore speculativo, lo stesso errore (osservava con la sua consueta arguzia un metafisico
dirazza come Gustavo Bontadini) commesso da “quel tale che rifiutava una mela, perché aveva chiesto della
frutta” (Bontadini, 1980: 168).

Porre nuovamente il problema della verita della religione significa oggi, nel contesto socioculturale della
pluralita religiosa, porre huovamente anche il problema della verita delle religioni, cioé della legittimita o
meno della pretesa di verita da parte delle singole religioni. La filosofia della religione moderna, nell’epoca
dell'llluminismo, ha cercato di risolvere il problema neutralizzando la rivendicazione particolaristica di verita
da parte delle religioni mediante I'elaborazione di un concetto di religione naturale o razionale che avrebbe
dovuto affermarsi sul piano storico-sociale nel contesto di un'educazione progressiva del genere umano.
Questo tentativo & per lo piu fallito, anche se non & del tutto scomparso dal panorama filosofico e teologico
contemporaneo, come dimostrano alcune formulazioni contemporanee del pluralismo religioso, che mirano,
mediante il dialogo interreligioso, alla costruzione, per sincretismi, di una futura religione del’'umanita®.

Il fallimento di questo tentativo, unito all'abbandono della concezione evoluzionistica della storia delle reli-
gioni, che ammetteva la necessaria preminenza di una determinata forma religiosa sulle altre, e appunto alla
crisi della teologia naturale, hanno determinato un sostanziale abbandono del problema della verita interno
alle religioni e legittimato la diffusione del relativismo e del pluralismo religiosi. Per queste ultime teorie, tutte
le religioni o almeno le grandi religioni stanno su un piano di parita epistemica, assiologica e soteriologica
che preclude qualsiasi rivendicazione particolaristica di verita. In tale contesto, sollevare nuovamente una
simile rivendicazione appare quanto mai complicato, anche perché & considerato una mossa “politicamente
scorretta”. Eppure, a ben vedere, essa € connaturale a qualsiasi fede religiosa che preservi un’identita, e
muovere da essa, hon significa affatto impedire il dialogo fra le religioni, bensi consentirlo, almeno nell’'unica
forma che & filosoficamente sensata, cioé appunto quella per cui il dialogo significa ricerca comune, di tipo
dialettico, della verita.

Il contributo che la teologia naturale pu0 offrire a questo riguardo & fondamentale, ancorché non risoluto-
rio: essa, ponendo a temai il problema della vera natura di Dio, rende esplicito che una falsa rappresentazione
di Dio non & qualcosa di indifferente per la fede e il culto religiosi. Come ha osservato Peter Geach, una visio-
ne parzialmente erronea degli attributi di Dio pud non impedire sempre di riferirsi al vero Dio, ma “ci sono dei
limiti a questa possibilita” (Geach, 1969: 110) e, per quanto non sia facile individuarli, certamente non ¢ legit-
timo far finta che non ci siano. Naturalmente la teologia naturale pud essa stessa oltrepassare questi limiti e
formulare una dottrina di Dio che & inconsistente con la vera natura di Dio (come & accaduto, per esempio,
nel caso di Spinoza e del panteismo moderno), ma questo & un rischio inevitabile e connaturato a questo tipo
di impresa speculativa.

Il terzo problema sollevato dalla separazione della filosofia della religione dalla teologia € quello della
giustificazione razionale delle credenze religiose e quindi della loro difesa dall’obiezione di inconsistenza. La
filosofia della religione, come ho appena detto, esercita tendenzialmente una funzione critica nei confronti
delle religioni, ma essa & talmente libera da presupposti da poter essere, per cosi dire, critica della critica.
Essa, se lo vuole, pu0 cioé esercitare una metacritica che serva a difendere, e non a decostruire, la religione
o una religione particolare. Quando questo accade, la filosofia della religione diviene una filosofia religiosa,
cioé una riflessione filosofica che riconosce la validita delle credenze di una determinata religione. Molti
filosofi della religione introducono una netta linea di demarcazione tra filosofia della religione e filosofia reli-
giosa, esattamente come tra filosofia della religione e teologia naturale®, ma nemmeno in questo caso sono
convinto che questa separazione debba valere sempre e comunque.

Ancora una volta, il riferimento agli sviluppi della filosofia analitica della religione puo risultare utile a ques-
to proposito: molti filosofi analitici della religione contemporanei non hanno imbarazzo nel definirsi “filosofi
cristiani”, e questo non nel senso di filosofi a cui capita di essere cristiani perché sono nati e operano in un
contesto culturale cristiano, ma di cristiani che intendono fare filosofia. Essi cioé ritengono che la filosofia
cristiana non sia affatto un controsenso, un “ferro ligneo” per riprendere la famosa espressione di Martin
Heidegger, e che I'analisi razionale dei contenuti di una fede determinata, come quella cristiana, analisi a
cui e riservato talora il nome di “teologia filosofica” per distinguerla dalla teologia naturale, che invece non

4 Latesi non soltanto della compatibilita ma dell’identita di riferimento fra il Dio del teismo classico e il Dio cristiano € sostenuta da
E. Stump (2016).

5 Penso soprattutto a una delle prime formulazioni novecentesche del pluralismo religioso da parte di R. Panikkar (1964) e so-
prattutto a quella piu recente di P. Schmidt-Leukel (2017).

6 Questa € l'opinione, fra gli altri, di . Mancini (20074): Filosofia della religione, Brescia, Morcelliana.



6 Aguti, Andrea. 1lu (Madrid) 30 2025: e-105330

si riferisce ad alcuna tradizione religiosa determinata’, sia non soltanto uno dei compiti propri della filosofia
della religione, ma un compito che pu0 essere svolto con il fine di dimostrare la razionalita di questa deter-
minata fede religiosa e quindi con una funzione apologetica. Questo ¢ il punto di intersezione tra la filosofia
della religione e la teologia non soltanto naturale, ma rivelata, cioé il punto in cui argomenti che muovono
dalla natura e argomenti che muovono dalla storia si cumulano per offrire una difesa della religione rivelata®.

Del resto, la teologia cristiana ha sempre utilizzato la filosofia come strumento per “rendere ragione della
propria speranza” (1 Pt 3, 15), ovvero per difendere la fede dalle obiezioni che le sono rivolte sul piano inte-
llettuale. Limportanza di questo utilizzo, per l'inculturazione a livello intellettuale del cristianesimo, & difficil-
mente sottovalutabile e la teologia analitica rappresenta oggi la continuazione di questa lunga tradizione sto-
rica (si veda per esempio Rea, 2020). Qualcuno potra considerare e magari liquidare questo atteggiamento
come “intellettualistico”, ma a me sembra che rispecchi un convincimento veritiero che ha guidato per molti
secoli la cultura cristiana. Nel 1946 Giovanni Papini, uno scrittore oggi dimenticato, lo esprimeva bene in una
lettera rivolta ai teologi di un immaginario papa Celestino VI: “Voi sapete o dovreste sapere - scriveva Papini
- che dagli uomini di studio e d’ingegno dipendono sempre, in ultima istanza, le opinioni e le affezioni delle
moltitudini. Se riuscite a riprendere in mano le aristocrazie dello spirito vedrete tornare, subito dopo, i popoli”
(Papini, 1946: 76).

Dai tempi in cui Papini scriveva, 'adempimento di questo compito si & ulteriormente complicato per di-
versi motivi, sicché il suo richiamo pud apparire ingenuo, ma & certo che ad esso non ha giovato la rinuncia
da parte della teologia continentale, e quindi anche di quella italiana, a elaborare un’apologetica di alto livello
intellettuale. Non solo il termine “apologetica” & divenuto desueto dal punto di vista disciplinare, sostituito da
quello di “teologia fondamentale”, ma su di esso cade oggi quasi un’accusa di infamia.

4.

Ci sarebbe molto da dire sui motivi di questa rinuncia all’apologetica e sui suoi effetti, ma in questa sede
devo limitarmi a due sole osservazioni. La prima & che, a mio giudizio, essa € effetto di una preliminare ri-
nuncia a un confronto intellettualmente onesto, cioé non semplicemente concordistico o polemico, con il
pensiero moderno e contemporaneo e con le sfide che esso pone. In questo senso aveva ragione Dietrich
Bonhoeffer quando, in una delle sue famose lettere dal carcere, definiva gli attacchi dell’apologetica cristiana
verso il mondo divenuto adulto come “privi di senso (...), di scadente qualita (...), non cristiani”®. Ma dal fatto
che I'apologetica cristiana non abbia sempre svolto il suo compito in modo adeguato, non ne consegue che
questo compito debba essere abbandonato. Questo & invece quello che & successo. Le difficolta ambientali
poste da un contesto culturale che, a differenza delle epoche passate, carica il credente dell'onere della pro-
va; I'alto livello di preparazione intellettuale che esige, che oramai nemmeno le istituzioni accademiche sono
abitualmente in grado di fornire; una scarsa motivazione alla difesa dottrinale della fede cristiana indotta dalla
convinzione che il cristianesimo giochi, tutto sommato, ancora un ruolo di religione monopolista in Occidente
e che quindi, per cosi dire, possa ancora vivere di rendita; e infine un’assunzione, consapevole o meno, de-
lla concezione postmoderna del sapere che rinuncia programmaticamente a sollevare esigenze fondative,
hanno indotto molti teologi a ritirarsi sul terreno di quella che alcuni chiamano “mediazione testimoniale”
della fede'®. La presentazione fenomenologicamente accurata della forma della fede cristiana e la sua libera
offerta al non credente esaurirebbe, secondo questa concezione, il compito della teologia fondamentale'.

Tuttavia, e questa € la seconda osservazione, c'e€ da dubitare sul fatto che una riflessione sulla forma della
fede cristiana rivolta essenzialmente ad intra possa avere un impatto, senza una sistematica mediazione di
tipo filosofico, anche ad extra. Perché la fede cristiana sia accettata sul piano culturale, essa deve risultare
prima credibile su quello intellettuale, e in effetti 'apologetica classica, come quella attuale prevalente in
ambito analitico, ha inteso motivare la credibilita della fede cristiana, difendendola da attacchi e obiezioni
critiche, ma senza pretendere di portare I'interlocutore ad un reale assenso di fede'. Muovere invece dalla
fede cristiana pensando di ottenere, mediante essa, anche la sua credibilita significa, mi sembra, destinare
il sapere teologico a quella autoreferenzialita a cui oltre un secolo fa Friedrich Nietzsche si riferiva con una
delle sue caustiche domande retoriche: “Ma chi ancora oggi si cura dei teologi - all'infuori dei teologi?”
(Nietzsche, 1982: 37). Del resto, uno sguardo alla realta italiana, caratterizzata dalla quasi totale assenza degli
studi teologici nelle universita statali e della teologia nel dibattito pubblico, manifesta bene questa condizio-
ne di marginalita e perfino di ghettizzazione culturale in parte autoindotta.

Una causa determinante di questo esito & stato, indubbiamente, il declino dello studio del pensiero
di Tommaso d’Aquino nella teologia cattolica della seconda meta del Novecento. Questo declino & sta-
to motivato da diverse ragioni, fra le quali il prevalere, nel panorama filosofico contemporaneo, di correnti

7 Su questa differenza cfr. N. Kretzmann, 1989: 16. Una buona rassegna dei temi che sono oggetto di una teologia filosofica cristia-
na e offerta da S. T. Davies (2006)

8 Un esempio di questa convergenza cumulativa tra argomenti di tipo diverso in funzione apologetica & presente nel volume di B.
Hebblethwaite, 2005.

9  Elalettera del 8 giugno 1944. Cfr. D. Bonhoeffer (1988): 400.

©  Un esempio, fra i tanti, di questa impostazione lo offre D. Albarello (2020).

" Un'impostazione del genere riprende, di fatto, I'analisi della fede proposta all’'inizio del Novecento da P. Rousselot nel suo famoso
scritto del 1910 Les yeux de la foi dove non si distingue piu tra giudizio di credibilita e fede sulla base della convinzione (a mio avvi-
so del tutto discutibile) che “la percezione della credibilita e la confessione della verita sono lo stesso atto” (P. Rousselot, 1977: 50).

2 Lanotadistinzione di J. H. Newman tra inferenza, che consiste nell’ “apprendere le proposizioni in quanto nozioni”, e assenso, che
invece apprende queste ultime “come cose reali”, pud essere applicata a questo contesto. Cfr. J. H. Newman (1980: 25).



Aguti, Andrea. 1lu (Madrid) 30 2025: e-105330 7

spiccatamente antimetafisiche e una difficolta della neoscolastica e del neotomismo a formulare le loro tesi
in un contesto culturale e filosofico divenuto radicalmente pluralistico e sempre piu secolarizzato. A questa
difficolta i rappresentanti della neoscolastica e del neotomismo hanno cercato di ovviare, da una parte, ope-
rando arditi, ma raramente riusciti, tentativi di mediazione con il pensiero moderno e contemporaneo (con
Kant e Heidegger in primis, ma anche con Hegel e il neoidealismo) e, dall’altra, manifestando volentieri un
atteggiamento di censura nei confronti del pensiero moderno e contemporaneo, considerato come un cu-
mulo di errori scaturenti da un errore originario, quello cartesiano dell’abbandono del realismo gnoseologico,
e culminante necessariamente nell’affermazione ateistica.”

Lallentamento del richiamo normativo da parte del Magistero al pensiero di Tommaso d’Aquino e la cri-
si della neoscolastica e del heotomismo nella seconda meta del Novecento hanno fatto si che la teologia
cattolica, dopo il Concilio vaticano ll, si sia aperta ad una tale molteplicita di mediazioni filosofiche che oggi
€ impossibile distinguere in essa un carattere filosofico preponderante, se non appunto, in negativo, quello
di un sostanziale abbandono dell'impostazione neoscolastica e tomistica. Si tratta di un esito di cui bisog-
na anzitutto prendere atto, ma che, al tempo stesso, si presta ad una valutazione, che, a ben vedere, non &
positiva. Limpressione evidente, infatti, & che la teologia cattolica contemporanea si limiti ad instaurare una
correlazione con quelle correnti filosofiche che si affermano di volta in volta nel cangiante scenario filosofi-
Cco contemporaneo, per un verso, senza essere in grado di integrarle veramente nella propria visione e, per
I'altro, senza operare il necessario distanziamento critico. In altri termini, si tratta di operazioni tattiche che
mancano di una strategia complessiva capace di dar vita a una sintesi culturale di lungo corso. Manca, in
sostanza, proprio la capacita che Tommaso d’Aquino ha dimostrato nel suo tempo di integrare in modo criti-
co la filosofia aristotelica nella visione cristiana del mondo, offrendo cosi un modello consistente del sapere
teologico.

Se vale la prospettiva interpretativa che ho finora proposto, si deve quindi osservare che gli svantaggi
prodotti dal’'abbandono del pensiero di Tommaso d’Aquino superano i vantaggi, € che su questo punto &
auspicabile un’inversione di tendenza. Quest'ultima potrebbe non essere cosi difficile da operare se, ancora
una volta, si guardasse con attenzione a quello che accade nel cortile della filosofia della religione e della
teologia analitiche.

Negli ultimi decenni, infatti, si & prodotto un curioso fenomeno che all’inizio degli anni Ottanta del secolo
scorso era stato prefigurato da Anthony Kenny quando, in una breve introduzione al pensiero dell’Aquinate,
suggeriva che il venir meno dell'interesse verso quest’ultimo da parte dei teologi avrebbe potuto favorire la
sua attenzione trai “laici” (Kenny, 1980: 45), ovvero tra i filosofi. Questo € quello che in effetti € avvenuto negli
ultimi decenni con la nascita di quello che alcuni chiamano un tomismo “freelance”, cioé non collegato a isti-
tuzioni ecclesiastiche e caratterizzato da un interesse prevalente per la dimensione filosofica del pensiero di
Tommaso™. Questo fenomeno & pill ampio rispetto a quello del cosiddetto “tomismo analitico” - un termine
con il quale si indica I'incontro tra la tradizione di pensiero analitico e il tomismo di cui sono stati precursori,
fra gli anni Cinquanta e Sessanta, Elisabeth Anscombe e il gia ricordato Peter Geach, e in tempi piu recenti
I'inventore del termine, cioe John Haldane (Micheletti, 2007) -, ma in parte collima con esso.

Il termine “tomismo analitico” non & particolarmente felice, ma quello che esso indica, cioé appunto il
singolare incontro tra due tradizioni di pensiero apparentemente molto diverse, & un fenomeno a cui guar-
dare con attenzione. Come Haldane ha ricordato (Haldane 2004: X-XV), il suo interesse verso Tommaso &
nato da problemi di tipo epistemologico, e in particolare dalla rilevanza della tesi dell'identita formale tra la
natura delle cose e la nostra comprensione di esse, che costituisce l'intuizione fondamentale del realismo
e un elemento decisivo per la critica del relativismo. Proprio una “chiara descrizione della struttura intelle-
gibile della realta e di principi appropriati dell'azione” (Haldane, 2004: XIV) unita al superamento della tipica
tensione moderna tra fede e ragione, che Haldane ha trovato in Tommaso, lo hanno motivato a promuovere
I'incontro con la tradizione analitica, un incontro che egli ha considerato proficuo, da una parte, per superare
la condizione di isolamento della filosofia e della teologia cattolica contemporanea e, dall’altra, per conferire
alla filosofia analitica un “telos unificante” (Haldane, 2004: 13) di cui sembra mancare.

Un aspetto interessante di questo incontro &€ che esso non & stato mediato, nel caso di Haldane cosi
come nel caso di altri filosofi di tradizione analitica'®, dalla neoscolastica, dove Haldane dice piuttosto di aver
trovato formule sconcertanti e poca filosofia (Haldane, 2004) ma dal confronto diretto con i testi di Tommaso
e dall'apprezzamento della sua capacita di dare risposte a problemi filosofici attuali. A me sembra che, in
effetti, questo sia il modo giusto per riprendere quella confidenza con il pensiero di Tommaso che é stato
cosi forte nel corso della storia della teologia e della filosofia cristiane ma che, almeno in ltalia, si & affievo-
lito fino quasi a scomparire negli ultimi decenni. Sotto questo punto di vista, un atteggiamento di “seconda
ingenuita” - per riprendere un'espressione di Paul Ricoeur - che privilegia i testi di Tommaso piu che la sua
secolare interpretazione, pur essendo consapevoli dell’'enorme storia degli effetti di quest’ultima, mi sembra

s Nella neoscolastica italiana G. Bontadini e C. Fabro possono essere considerati i due maggiori rappresentanti di queste due op-
poste tendenze, che naturalmente non sono esaustive della ricchezza del pensiero neoscolastico e neotomistico novecentesco.
Un'interpretazione piu problematica della modernita filosofica e del suo non necessario inveramento ateistico & stata offerta, per
esempio, da A. Del Noce (1964).

4 Cfr. su questo punto la conclusione del libro di G. Ventimiglia (2014): 196-202.

5 Penso soprattutto a E. Stump (2003) di cui bisogna soprattutto ricordare il suo Aquinas, forse la migliore esposizione complessiva
del pensiero di Tommaso apparsa negli ultimi decenni, e la recente curatela, assieme a Th. J. White (2022): The New Cambridge
Companion to Aquinas. Ma un caso simile & quello di R. Pouivet che, sulla scia di P. Geach e A. Kenny, ha ritenuto che la filosofia
di Tommaso e quella di Wittgenstein siano alleate nella chiarificazione di fondamentali problemi filosofici. Anche in questo caso e
esplicita la distanza di questo ritorno a Tommaso rispetto a quello della neoscolastica. Cf. R. Pouivet (1997): 33.



8 Aguti, Andrea. 1lu (Madrid) 30 2025: e-105330

quello oggi piu utile. Come ho suggerito in precedenza, I'obiettivo da perseguire non &, cosi, quello di cercare
una conciliazione del pensiero di Tommaso con le istanze del pensiero moderno, né di utilizzarlo ostinata-
mente come testa di ariete contro queste ultime, e ovviamente nemmeno di mostrare nei suoi confronti un
omaggio formale al fine di ignorarne meglio la sostanza, ma di assumerlo, nella grandezza che gli & propria,
e certamente anche nei limiti che si sono propri, come guida privilegiata per fare chiarezza sulle questioni
filosofiche e teologiche che di volta in volta si parano davanti al credente e per trovare la risposta adeguata
nella prospettiva della fede cristiana.

Uno degli assunti decisivi del suo pensiero, che mi sembra urgente riprendere dopo la modernita, & che
non esiste alcuna contraddizione di principio tra la fede cristiana e la filosofia, e che quello che razionalmen-
te appare contrario alla prima pud essere dimostrato impossibile 0 hon necessario per mezzo della stessa
ragione (cfr Super Boetium De Trinitate, q. 2, art. 3)'. Per farlo ovviamente ci vogliono capacita e perizia che
non tutti possiedono, ma senza questa convinzione di base ¢ difficile muovere anche soltanto i passi iniziali
nella direzione di un rapporto autentico tra fede e ragione.

Questa convinzione vale anche per quello che noi moderni chiamiamo “filosofia della religione”. La rifles-
sione dell’Aquinate sul rapporto tra fede e ragione, i suoi argomenti in favore dell’esistenza di Dio e la tratta-
zione che egli offre sulla natura di Dio, cosi come su altre questioni che toccano il cuore della religione, & di
straordinario interesse e utilita per il filosofo della religione, tanto che, come qualche studioso ha proposto,
si puo parlare senza imbarazzi di una filosofia della religione di Tommaso d’Aquino (O’Grady, 2014). Lauspicio
che quindi intendo formulare, in conclusione, &€ che quest’ultima possa essere presa in considerazione dai
filosofi della religione con la stessa naturalezza e serieta con cui si prende in considerazione la filosofia della
religione di Kant, di Hegel, o di altri pensatori contemporanei.

Bibliografia

Aguti, Andrea (2013): Filosofia della religione. Storia, temi problemi, Brescia, La Scuola.

Aguti, Andrea (2023): Introduccidn a la filosofia de la religion, Querétaro, AliosVentos.

Adriansee, Hendrik Johan (2000): “After Theism”, in H. A. Krop, A. L. Molendijk, H. de Vries (eds.), Post-Theism:
Reframing the Judeo-Christian Tradition, Leuven, Peeters, pp. 33-61.

Albarello, Duilio (2020): “Teologia fondamentale”, in Nuovo Dizionario teologico interdisciplinare, Bologna,
EDB, pp. 121-131.

Beilby, James K. (2011): Thinking About Christian Apologetics: What It Is and Why We Do It, Downers Grove IL,
IVP Academic.

Bonhoeffer, Dietrich (1988): Resistenza e Resa. Lettere e scritti da carcere, Cinisello Balsamo, San Paolo.

Bontadini, Gustavo (1980): “Apologetica, oggi”, in AAVV., Religione, ateismo e filosofia. Scritti in onore del Prof.
Vincenzo Miano nel suo 70° compleanno, Roma, LAS, pp. 163-173.

Butler, Samuel (1965): Erewhon, Adelphi, Milano.

Cioran, Emil (1990): Lacrime e santi, Milano, Adelphi.

Davies, Steven T. (2006): Christian Philosophical Theology, New York, Oxford University Press.

Del Noce, Augusto (1964): Il problema dell’ateismo, Bologna, Il Mulino.

Di Ceglie, Roberto (2021): “Thomist Advice to Christian Philosophers”, in European Journal for Philosophy of
Religion, https://doi.org/10.24204/ejpr.2021.3678.

Eliot, Thomas S. (1967): Appunti per una definizione di cultura, Adelphi, Milano.

Flint, Thomas P and Michael C. Rea (2009): “Introduction”, in Id. (eds.), The Oxford Handbook of Philosophical
Theology, Oxford-New York, Oxford University Press, pp. 1-10.

Geach, Peter (1969): “On Worshipping the Right God”, in Id., God and the Soul, London, Routledge & Kegan
Paul, pp. 100-116.

Haldane, John (2004): “Analytical Thomism and Faithful Reason”, in |d., Faithful Reason: Essays Catholic and
Philosophical, Abingdon, Routledge, pp. X-XV.

Haldane, John (2004): “Thomism and the Future of Catholic Philosophy”, in Id., Faithful Reason: Essays
Catholic and Philosophical, Abingdon, Routledge, pp. 3-14.

Hebblethwaite, Brian (2005): In Defence of Christianity, Oxford, Oxford University Press.

Kenny, Anthony (1980): Tommaso d’Aquino, Milano, Dall’Oglio.

Kretzmann, Norman (1989): “Reason in Mystery”, in G. Vesey (ed.), The Philosophy in Christianity, Cambridge,
Cambridge University Press.

Leftow, Brian (2011): “Why Perfect Being Theology?”, International Journal for Philosophy of Religion 62,
pp. 103-118.

Mancini, Italo (2007%): Filosofia della religione, Brescia, Morcelliana.

Marcuse, Herbert (1967): L'uomo a una dimensione. L’ideologia nella societa industriale avanzata, Torino,
Einaudi.

Marion, Jean-Luc (1984). Dio senza essere, Milano, Jaca Book.

Micheletti, Mario (2007): Tomismo analitico, Brescia, Morcelliana.

Newman, John Henry (1980): Grammatica dell’assenso, Milano, Jaca Book.

Nietzsche, Friedrich (1982): Umano, troppo umano, Vol. |, Milano, Adelphi.

O’'Grady, Paul (2014): Aquinas’s Philosophy of Religion, New York, Springer.

6 Per l'articolazione di questo punto rimando a R. Di Ceglie (2021): Thomist Advice to Christian Philosophers, in European Journal for
Philosophy of Religion, https://doi.org/10.24204/ejpr.2021.3678.


https://doi.org/10.24204/ejpr.2021.3678
https://doi.org/10.24204/ejpr.2021.3678

Aguti, Andrea. 1lu (Madrid) 30 2025: e-105330 9

Otto, Rudolf (1904): Naturalistische und religiose Weltansicht, Tiibingen, Mohr.

Panikkar, Raimon (1964): Religione e religioni. Concordanza funzionale, essenziale ed esistenziale delle
religioni, Brescia, Morcelliana.

Papini, Giovanni (1946): Lettere agli uomini del Papa Celestino Sesto, Firenze, Vallecchi.

Plantinga, Alvin (2011), a cura di Roberto Di Ceglie: “Appello ai filosofi cristiani”, Rivista di Filosofia neo-
scolastica, 103, pp. 88-110.

Pouivet, Roger (1997): Aprés Wittgenstein, saint Thomas, Paris, PUF.

Rea, Michael C. (2020): Essays in Analytic Theology, Vol. |, Oxford, Oxford University Press.

Rousselot, Pierre (1977): Gli occhi della fede, Milano, Jaca Book.

Schilbrack, Kevin (2014): Philosophy and The Study of Religion: A Manifesto, Malden, MA, Wiley-Blackwell.

Schmidt-Leukel, Perry (2017): Religious Pluralism & Interreligious Theology: The Gifford Lectures - An Extended
Edition, Maryknoll- New York, Orbis.

Simmons, J. Aaron (ed.) (2019): Christian Philosophy: Conceptions, Continuations and Challenges, Oxford,
Oxford University Press.

Stump, Eleonore (2016): The God of the Bible and the God of the Philosophers, Milwaukee, Marquette University
Press.

Taliaferro, Charles (2012): “The Project of Natural Theology”, in W. L. Craig and J. P. Moreland (eds.), The
Blackwell Companion to Natural Theology, Malden, Wiley-Blackwell, pp. 1-23.

Ventimiglia, Giovanni (2014): Tommaso d’Aquino, Brescia, La Scuola.

Wolterstorff, Nicholas (2009): “How Philosophical Theology Became Possible within Analytic Tradition of
Philosophy”, in O. D. Crisp and M. Rea (eds.), Analytic Theology: New Essays on the Philosophy of Theology,
Oxford, Oxford University Press, pp. 155-170.

Wood, William (2021): “The Real Trouble with Ontotheology and Univocity”, in Id., Analytic Theology and the
Academic Study of Religion, Oxford, Oxford University Press, pp. 130-158.






	Marcador 1
	Marcador 2

