EDICIONES
=] COMPLUTENSE @

Tlu. Revista de Ciencias de las Religiones MONOGRAFICO
ISSN-e: 1988-3269

La filosofia de la religion en lengua espanola.
Confrontacion entre dos “momentos hermenéuticos”

Stefano Santasilia
Dipartimento di Studi Letterari, Linguistici e Filosofici. Facolta di Scienze Umane, della Formazione e dello Sport. Universita
Pegaso (Italia) &= @

https://dx.doi.org/10.5209/ilur.105254 Enviado: 03/10/2025 e Accepted: 29/10/2025

Resumen: El presente articulo quiere constituir una reflexion general alrededor de la filosofia de la religion
en lengua espanola, con una particular atencion a sus vertientes y a su desarrollo en el siglo XX. Después de
una introduccién general, en la cual se trata de dar informaciones especificas con respecto a la presencia de
la filosofia de la religion en el panorama cultural espanol y latinoamericano, se pasara a la confrontacion entre
el pensamiento de dos autores que pueden ser considerados emblematicos con relacion al desarrollo de la
disciplina en lengua espafiola. Se tomara en consideracion el pensamiento de los dos para mostrar como la
filosofia de la religion queda pensada a partir de un abandono de la dimension de la razon demostrativay a
favor de la asuncion de la perspectiva hermenéutica. Es precisamente esta perspectiva, orientada en clave
simbdlica, que permite a la filosofia de la religion de desarrollar una atencion especifica hacia la estructura
de la experiencia religiosa y sus caracteristicas comunes en todas las religiones. De esta manera, la filosofia
de la religion se presenta también como generadora del dialogo interreligioso y, por lo tanto, capaz de
desactivar el generarse de la violencia fundamentalista.

Palabras clave: Religion; Filosofia; Espaina; Latinoamérica; Hermenéutica.

EN Philosophy of Religion in Spanish Language.
Comparison between two “hermeneutic Moments”

Abstract: This article aims to offer a general reflection on the philosophy of religion in the Spanish language,
with particular attention to its aspects and development in the 20th century. After a general introduction,
which attempts to provide specific information regarding the presence of the philosophy of religion in the
Spanish and Latin American cultural landscape, we will move on to a comparison between the thought of two
authors who can be considered emblematic of the development of the discipline in the Spanish language. The
thought of both authors will be taken into consideration to show how the philosophy of religion is conceived
from an abandonment of the dimension of demonstrative reason in favour of the assumption of a hermeneutic
perspective. It is precisely this perspective, oriented in a symbolic key, that allows the philosophy of religion
to develop specific attention to the structure of religious experience and its common characteristics in all
religions. In this way, the philosophy of religion also presents itself as a generator of interreligious dialogue
and, therefore, capable of defusing the rise of fundamentalist violence.

Keywords: Religion; Philosophy; Spain; Latin America; Hermeneutics.

Sumario: 1. Introduccién. Una asignatura casi-pendiente. 2. José Gémez Caffarena: el misterio como
categoria fundamental. 3. Hermenéutica analdgica y filosofia de la religion. 4. Conclusiones. 5. Bibliografia.

Como citar: Santasilia, Stefano (2025): “La filosofia de la religidn en lengua espafiola. Confrontacion entre
dos “momentos hermenéuticos”, Tlu. Revista de Ciencias de las Religiones, 30, e-105254. https://dx.doi.
0rg/10.5209/ilur105254.

1. Introduccion. Una asignatura casi-pendiente

El presente articulo quiere constituir una particular ampliacion de un texto precedentemente publicado en
forma de prdlogo a la interesante Introduzione alla filosofia della religione de Andrea Aguti, en ocasion de su
publicacion en traduccion espanfola aparecida en 2023 (Aguti, 2023). Ampliacion porque, aun retomando las
informaciones contenidas en aquel prélogo, quiere articular el discurso mostrando dos precisos ejemplos

lu (Madrid) 30 2025: e-105254 1


https://dx.doi.org/10.5209/ilur.105254
https://dx.doi.org/10.5209/ilur.105254
https://dx.doi.org/10.5209/ilur.105254
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:stefano.santasilia%40unipegaso.it?subject=
https://orcid.org/0000-0001-7482-8917

2 Barzaghi, A. y Santasilia, S.. 1lu (Madrid) 30 2025: e-105254

de filosofia de la religion en lengua espafola que pueden ser asumidos, desde el punto de vista de una apor-
tacion original, emblematicos en el marco del desarrollo de la disciplina en el panorama cultural espafiol y
latinoamericano. Lo que, de hecho, se quiere hacer es mostrar dos posibilidades que parecen bastante in-
teresantes a la luz de un contexto especifico en el cual la disciplina no siempre ha encontrado la fortuna que
merecia. Y esto depende de lo que se podria denominar como un “nacimiento tardio”.

Una definicidon que se quiere heredar y asumir a partir de la reflexion muy clara de uno de los autores que
puede ser colocado entre los protagonistas del debate relativo al “nacimiento” de la filosofia de la religion en
lengua espafiola, es decir José Gomez Caffarena. En un interesante, y muy detallado, articulo publicado en
1990, el filésofo madrileno indicaba como, frente al emblematico desarrollo de la disciplina en el marco de
la cultura filosofica europea (sobre todo alemana y francés), el panorama espafiol todavia presentaba esta
“asignatura” en forma de tarea a realizar (Caffarena, 1990). Queda claro que el escenario se ha modificado
desde el momento histérico en el cual Caffarena iba escribiendo. Sin embargo, una mayor atencion con
relacion a todo el territorio que corresponde a la difusion de la lengua castellana - en todas sus variantes -
muestra toda la problematicidad del desarrollo, a lo largo del siglo XXy comienzo del XXI, de los estudios
de filosofia de la religion. Y esto sobre todo frente a la necesaria consideracion de las evidentes asincronias
existente entre los diversos desarrollos de los estudios filoséficos en los varios paises del continente ameri-
cano. De hecho, los peculiares despliegues de las profundamente variadas condiciones politicas no pueden
no condicionar las mas importantes orientaciones filoséficas y, por esto, también decidir del posible desa-
rrollo, o menos, de un determinado campo de los estudios filoséficos como el de la filosofia de la religion. El
desarrollo sociopolitico de los paises latinoamericanos, sobre todo a partir de las respectivas independen-
cias, determina una doble condicion por la cual la cuestion religiosa aparece inicialmente o puesta fuera de
todo tipo de reflexion filosoéfica digna de este nombre, o considerada como reflexion sobre Dios que tiene
la obligacion de emanciparse de un pasado colonial caracterizado por la primacia de la tradicion catdlica.
Una tension interna que, de alguna manera, conocera también el panorama ibérico a partir de las limitacio-
nes impuestas por el régimen franquista con respecto a las posibles reflexiones alrededor de la “cuestion
divina”. Sin embargo, creo que se pueda afirmar sin problemas que mientras para el mundo latinoamericano
la problematica alcanza un nivel estructural, para el mundo ibérico la cuestion remite mas a una forma de re-
cuperacion tardia del valor de una reflexién por un tiempo oscurecida por unas determinadas imposiciones
politicas'.

Todo esto no impide que se vaya desarrollando, a lo largo del tiempo, una reflexion de corte filosofico
enfocada en la experiencia religiosa, pero si rende profundamente dificil el constituirse de un debate espe-
cificamente dedicada al estatuto de la disciplina, es decir a la peculiar atencion que el discurso filosofico
puede dedicar a la experiencia religiosa. Va subrayado que el pensamiento en lengua espafiola nunca pierde
- aunque este, en algunos casos, mantenga una “colocacion marginal” - su interés hacia la cuestion de lo
divino, en sus variadas y posibles declinaciones filosoficas.

Después de los momentos histéricos que habian visto el prevalecer de la segunda escolastica - en el
mundo ibérico - y de los grandes exponentes filoséficos de la Colonia - en el mundo latinoamericano - la
problematica de la relacion entre la humana razén y la dimension divina se volvera dominio de aquellos
pensadores que, de alguna manera, asumiran - consciente o inconscientemente - el papel de herederos
del sendero trazado por la metafisica. Un legado que comportara una importante transformacion, marcada
sobre todo por la capacidad de asumir tal cuestion bajo otro planteamiento conceptual. Por el lado espaiiol,
entre los diferentes autores todos dignos de atencion, se puede recordar sin duda Jaime Balmes -y la es-
cuela del sentido comun a la cual pertenece, raiz de aquel conjunto de autores que se reconocera, aunque
no siempre, en aquel grupo luego definido como Escuela de Barcelona (De Llera, 2011) -, mientras, por el
lado latinoamericano, un nombre que no se puede dejar de lado es, sin duda, el de Francisco Bilbao, autor
que habia estudiado en Europa y que trata de elaborar una interesante sintesis - de corte espiritualista - ca-
paz de reconsiderar la relacion de la dimension racional humana con la de la alteridad divina, marcando la
necesidad del reconocimiento de este tipo de relacion como fundamental para la comprension de la misma
subjetividad (Jalif de Bretranou, 2003). Solo dos nombres entre muchos otros que habria que recordar, y que
“invocan” una atencidn que mereceria mas exhaustivas reconstrucciones historiograficas. Sin embargo, son
dos nombres que muestran como la cuestion del analisis filosofico del fendmeno religioso no desaparece
de estas tradiciones de pensamiento acomunadas por el mismo idioma. Esto nos permite reconocer que,
a pesar de la fractura con el mundo escolastico y la caida del poder colonial, el interés hacia la cuestion de
lo divino se mantiene sin duda presente en el pensamiento en lengua espafiola del siglo XIX. Sin embargo,
las formas en que tal interés se manifiesta entre el mundo ibérico y el escenario latinoamericano muestran
una vez mas la persistencia de estilos de pensamiento que absorben la problematica de la experiencia de
la trascendencia en el marco de una lectura metafisico-gnoseoldgica, una lectura completamente valida,
todavia existente, pero incapaz de pensar la dinamica de este tipo de experiencia fuera de un camino me-
ramente especulativo. Una “tonalidad” de lectura que se puede encontrar también en autores sucesivos,
espanoles o latinoamericanos, como, por ejemplo, Eugenio d’Ors (d’Ors, 1986), Joaquin Xirau (Xirau, 1998),

' Todo lo dicho salta a la vista una vez que se ponga bastante atencion a las grandes reconstrucciones histéricas del pensamiento
espanol o latino americano como, por ejemplo, las de José Luis Abellan (Abellan, 1979-1991), Alain Guy (Guy, 1985) y Carlos Beorle-
gui (Beorlegui, 2010), sdlo para citar los mas renombrados. Con respecto los mas recientes avances de la historiografia filoséfica
relacionada con el pensamiento en lengua espanola, las referencias resultan ser muy numerosas y variadas. Se prefiere, aqui, ha-
cer referencia so6lo al ya muy amplio trabajo realizado hasta ahora por la Asociacién de Hispanismo Filosdfico (https://ahf-filosofia.
es)y a su revista, que se presenta como un emblematico ejemplo de investigacion alrededor de la filosofia en lengua espafola.


https://ahf-filosofia.es
https://ahf-filosofia.es

Barzaghi, A. y Santasilia, S.. Ilu (Madrid) 30 2025: e-105254 3

Angel Amor Ruibal (Ruibal, 1964), Alejandro Korn (Korn, 1944), Carlos Vaz Ferreira (Vaz Ferreira, 2017), Antonio
Caso (Caso, 1915), solo para citar unos nombres. Probablemente, mas problematico podria ser considerado
el caso de Miguel de Unamuno, pero con respecto a este autor parece que no se pueda realmente hablar
de una evidente filosofia de la religion, sino mas bien de un intento de reconsideracion del mismo sentido
de la filosofia segun una modalidad capaz de reconocer el anhelo de inmortalidad como fundamento de la
humana existencia?.

Habra que esperar la segunda mitad del siglo XX para que, en Espaia, se de realmente un despertar del
interés filosofico hacia el tema de la experiencia religiosa, finalmente considerada a partir de su colocacion
en la dinamica practica de la existencia. Asi, pensadores y pensadoras del nivel de Xavier Zubiri (Zubiri, 1944
y 1984), Maria Zambrano (Zambrano, 1973), Juan Martin Velasco (Velasco, 2017), el ya nombrado José Gomez
Caffarena (Caffarena, 2007) - solo para nombrar algunos - empezaran a proponer unas auténticas reflexio-
nes de filosofia de la religion, es decir desarrollaran unas reflexiones filosoficas totalmente dedicadas al
andlisis de la experiencia religiosa, enfatizando en su configuraciéon como relacion con alteridad absoluta
que, en el fondo intimo de la vida, se muestra también como fundamento. Finalmente, se mostrara como la
reflexion filoséfica dedicada al fendmeno religioso no puede agotarse en la dimension de la comprension
racional de la divinidad, sino se necesita reconocer que la experiencia religiosa en su integralidad es un tipo
de experiencia que no puede ser reducida a ninguna otra forma. Para decirlo con las palabras del mismo
José Gomez Caffarena, se trata de reconocer la “sustantividad” de la experiencia religiosa (Caffarena, 1990:
113). Es una orientacion que actualmente es posible registrar en unos autores contemporaneos que repre-
sentan el desarrollo ultimo de la filosofia de la religion en el panorama filosoéfico espafol, es decir Manuel
Fraijo (1994), Miguel Garcia-Baré (2006), Javier Sadaba (1989), Javier Ruiz Calderén (2021)°. En estos autores,
a pesar de las diferentes formaciones y orientaciones, es posible detectar el intento comun de marcar la
importancia de la experiencia religiosa como experiencia que no puede ser diluida en otras dinamicas de la
vida humana, y que desempeha un papel fundamental con respecto al mismo desplegarse de la existencia
en su completa plenitud.

Esta posicion todavia no encuentra, en el mundo latinoamericano, una expresion tan desarrollada, es
decir una articulaciéon capaz de generar una vertiente de los estudios filosoficos orientada al esclarecimiento
de la estructura de la experiencia religiosa. Con esto no se quiere afirmar la imposibilidad de registrar la pre-
sencia de textos profundamente rigurosos desde el punto de los estudios de filosofia de la religion. Bastaria
con considerar el trabajo de Juan Carlos Scannone - que se despliega como un analisis de la simbdlica
constitutiva de la experiencia religiosa a partir de la orientacion analéctica de la filosofia de la liberacion (pro-
bablemente el unico autor latinoamericano que ha dedicado una parte de su texto sobre la religion al escla-
recimiento de un posible sentido de “filosofia de la religion”) (Scannone, 2005) -, o los andlisis de Alejandro
Tomasini con respecto al valor del “lenguaije religioso” (analizado utilizando como criterio de comparacion la
teoria de los juegos lingliisticos de Wittgenstein) (Tomasini Bassols 2006; 2010) o las reflexiones de caracter
hermenéutico desarrolladas por Mauricio Beuchot con respecto al “necesario” momento hermenéutico me-
diante el cual se articula toda experiencia religiosa (Beuchot, 2017). Con respecto a este escenario, una men-
cion particular merecen la propuesta de Manuel Lavaniegos, cuya intento es el de esbozar una “cartografia”
de la experiencia religiosa mediante el cruzar las intuiciones de algunos exponentes de la hermenéutica
filosofica - como Paul Ricoeur, el nombrado Mauricio Beuchot y Andrés Ortiz-Oses - y los protagonistas del
debate histérico-antropolégico como Mircea Eliade y Lluis Duch (Lavaniegos, 2016); y la interesante investi-
gacion de caracter fenomenoldgico dedicada a la dimension de la excedencia realizada por Roberto Walton.
Igualmente, y por las mismas razones, no hay que subestimar el trabajo de analisis y divulgacion realizado
por Julieta Lizaola, como directo intento de revaloracion de la filosofia de la religion en América Latinay, en
particular, en México (Lizaola, 2019). Y hay que reconocer que, sin duda, la comunicacion entre el panorama
filosofico ibérico y el escenario latinoamericano ha ido consolidandose a lo largo de los aios; o que permite
afirmar que, a pesar de las diferencias historicas y de desarrollo de la disciplina, hoy en dia se puede reco-
nocer un discurso bastante similar en ambas las dimensiones culturales.

Por esto, es posible retomar el discurso en general, y con referencia a ambas las posiciones, haciendo
referencia, una vez mas, al interesante libro publicado en 1994 y editado por Manuel Fraijo, en el cual el autor,
en la linea de la provocacién/invitacion puesta por Caffarena, reconocia la necesidad de una discusion mas
atenta - y capaz de considerar las diferentes perspectivas - con relacion al mismo estatuto de la filosofia
de la religion. De hecho, una vez considerado el camino que habia permitido la “fundamentacion” de la dis-
ciplina, trataba de localizar, en la capacidad critica de la perspectiva filosofica - pero también en su actitud
de respeto de sus mismos limites - el nucleo constitutivo de lo que se podia llamar filosofia de la religion
que, diferenciandose de la estricta apologética, podia proporcionar una auténtica defensa en contra de todo
intento fundamentalista de imposicion de un absoluto religioso (Fraijo, 1994). Un tema que el mismo Fraijo
retoma en uno de sus libros mas recientes, intitulado precisamente Filosofia de la religion (Fraijo, 2022), don-
de se intenta realizar precisamente una recapitulacion histérico-conceptual de la filosofia de la religion, en
general, y de la filosofia de la religion espafiola, en particular. La referencia a esta ultima publicacion no nace
simplemente desde el deseo de confirmar la importancia de una reconstruccion de la atencidn hacia esta

2 No obstante, hay que reconocer como profundamente interesante, y sugerente, la lectura de Abella Maeso con relacion al pen-
samiento de Unamuno en clave de aportacion a la filosofia de la religion (Abella Maeso, 1996).

3 Aunqgue no sea completamente posible colocar la produccién cientifica del autor dentro del surco de la filosofia de la religion, en
cuanto se trata de un caso aislado en el desplegarse de su pensamiento, resulta digna de nota también la investigacion de Sixto
Castro alrededor de la I6gica de la creencia y la posibilidad de una lectura tomista de la filosofia de la religion (Castro, 2012).



4 Barzaghi, A. y Santasilia, S.. 1lu (Madrid) 30 2025: e-105254

disciplina en el ambito de los estudios filosdficos en lengua espafiola, sino también de la voluntad de mar-
car como el despertar tardio del interés filosdofico hispanico hacia la dimension religiosa queda totalmente
vinculado con el deseo de una profundizacion que se va desplegando siguiendo dos vertientes principales:
la recuperacion historiografica de un pasado que constituye una raiz fundamental para la comprension del
presente, y la directa necesidad de confrontarse, cara a cara, con una tradicion clasica que hay que reco-
nocer -y de la cual hay que aprender - pero en la cual también hay que colocarse, finalmente a través de
una propuesta original, capaz de entrelazar el contexto, desde el cual surge, con lo universal del tema. En
este sentido, el trabajo de interrogacion alrededor de las posibilidades y las fronteras de la filosofia de la
religidon, asi como el trabajo de difusidon y analisis de aquellos autores interesados en el tema de la experien-
cia religiosa y pertenecientes a la tradicion hispanica, representa la auténtica posibilidad de una decisiva
incorporacion de la filosofia en lengua espafola dentro de una posible historia universal de la filosofia de la
religion. Una historia que desemperie el papel de guia, no en el sentido de fomentar las diferencias en aras
de mostrar posiciones irreconciliables, sino, al contrario, capaz de ensefar el fondo comun de diferentes
contextualizaciones de un unico problema. Como la experiencia religiosa apunta a la expresion de una re-
lacién con un absoluto que encuentra la manera de universalizarse segun las diferencias que connotan las
humanas manifestaciones, asi el desarrollo de una filosofia de la religion en lengua espaiola tiene que ser,
sobre todo, la reivindicacion de una diferencia en el nombre la unicidad/unidad de una forma de experiencia
de la trascendencia.

Siguiendo precisamente el hilo de esta orientacion, y después de haber intentado trazar una minima re-
construccion, y sin duda demasiado general, de la “fortuna” de la filosofia de la religidon en lengua espanola,
se considera importante proporcionar ejemplos de lo que podriamos definir como el “giro” hacia una filoso-
fia de la religion propiamente dicha, segun aquel criterio de “sustantividad” antes indicado. En este sentido,
parece posible indicar como emblematicas las producciones de dos autores contemporaneos ya citados
precedentemente: José Gomez Caffarena, con relacion al panorama cultural espafiol, y Mauricio Beuchot,
con referencia al escenario latinoamericano. La descripcion, en forma general - y obligatoriamente resumida
- de sus propuestas relativas a la filosofia de la religion pueden mostrar claramente una alineacion comun, a
pesar de las diferencias, y unas peculiaridades especificas. Lo que es seguro es que permitiran ver como, fi-
nalmente, la disciplina ha alcanzado, también en su expresion en lengua espafiola, el nivel comun a las inves-
tigaciones desarrolladas en la que generalmente queda reconocida como filosofia de la religion en general®.

2. José Gomez Caffarena: el misterio como categoria fundamental

La obra mas importante del pensador espanol José Gomez Caffarena es, sin duda alguna, E/ enigma y el
misterio, libro voluminoso en el cual el autor deposita definitivamente su reflexion alrededor de un posible
camino para la filosofia de la religion. Camino que no puede tomar comienzo si no se asume la complejidad
de la relacion existente entre filosofia y religion: de hecho, soélo tomando en consideracion esta cuestion se
puede llegar al reconocimiento de lo que el pensador espafiol llama “triple nacimiento”® de la orientacién
filosofica que subyace a la filosofia de la religidon. Es un triple nacimiento porque hace referencia, precisa-
mente, a obras filosoficas y sus perspectivas: a los Dialogos sobre religion natural (1779) de David Hume, la
La religiéon dentro de los limites de la mera razén (1793) de Immanuel Kant y las Lecciones sobre filosofia de
la religion (1820) de Georg Wilhelm Friedrich Hegel. Y, segun Caffarena, no se trata de simples referencias
historiograficas: «No es, en modo alguno anecdoética esta historia del nacimiento triple de la filosofia de la
filosofia de la religion. Se trataba de tres enfoques posibles» (Caffarena, 2000: 343). Y tres enfoques que
dejan salir a la luz un problema fundamental: «O bien se mira lo religioso como un hecho entre los hechos,
filosofando sobre él con los mismos criterios que se emplean ante cualquier otro, o bien se reconoce la
matricialidad de lo religioso en la cultura y, en especial, respecto a la filosofia» (Caffarena, 2000: 343), lo que
implica el reconocimiento de diferentes funciones a pesar de una raiz comun.

Tal reconocimiento implica una precisa eleccion metodoldgica que muestra una diferencia fundamental
con respecto a la teologia natural: la necesidad de una investigacion capaz de alimentarse de forma inter-
disciplinar. De hecho, segun Caffarena, resulta imposible pensar en desarrollar estudios de filosofia de la
religion sin atender a las ciencias de la religion o a la misma historia de las religiones, y esto precisamente
para no correr el riesgo de caer en problematicos reduccionismos. Segun el filésofo, el objetivo de la investi-
gacion tiene que ser el sentido que mueve la misma creencia religiosa, lo que hace, segun la misma afirma-
cion de Caffarena, que la filosofia de la religion tenga que ser orientada hermenéuticamente: «El fildsofo no
podré inhibirse de buscar (tanto si lo encuentra como si no) qué es eso del ‘sentido’ que el hombre religioso
busca, y qué plausibilidad racional tiene su presunto encuentro por parte del hombre religioso» (Caffarena,
2000: 345). Una busqueda de sentido que, por su constitutiva humildad - en cuanto busqueda y no afirma-
cion arbitraria - ya se caracteriza en oposicion a cualquier tipo de violencia fundamentalista, lo que hace de
la filosofia de la religion una investigacion fundamental: «Pienso que, entre los esfuerzos humanos, que mas
pueden contribuir a superar justa y equilibradamente tal peligro esta la filosofia de la religion. Y que esto es
lo que la hace mas digna de atencién» (Caffarena, 2000: 346).

4 Conrespecto a esta cuestion, las definiciones podrian todavia resultar muchas. Por tal razon, se considera fructifero adoptar un
marco de referencia bastante inclusivo como la que queda descrito por Andrea Aguti (Aguti, 2013).

5 No hay que olvidar que este tipo de “nacimiento” de la filosofia de la religion ya habia sido sefialado por James Collins (Collins,
1967).



Barzaghi, A. y Santasilia, S.. Ilu (Madrid) 30 2025: e-105254 5

Es precisamente esta atencion lo que mueve Caffarena a la consideracion de la cuestion del misterio,
al cual se puede llegar sélo asumiendo el enigma que cada ser humano es para si mismo, sobre todo
porque su vida esta caracterizada por la necesidad de simbolizar lo que no puede explicarse a través de
la mera captura conceptual. La filosofia de la religion, entonces, tiene como tarea el esclarecimiento de
esta experiencia que no se deja diluir en la transparencia del concepto. Por esto se necesita una actitud
interpretativa y no es un caso el hecho de que el mismo pensador, al revisar las diferentes posiciones
en el marco de desarrollo historico de la filosofia de la religidon, reconozca no sdlo la hermenéutica
como la mas fructifera (como ya se habia notado), sino localice en la reflexion de Ricoeur la forma que
mas puede ofrecer camino a una nueva propuesta de filosofia de la religion: «Ricoeur es el fildsofo que
con mas seriedad se ha planteado todas las instancias de la crisis del sujeto y con mas madurez ha
sugerido el camino de su superacion» (Caffarena, 2007: 304, nota 3). Es a partir de ahi que Caffarena
se interroga sobre la relacion entre experiencia e interpretacion: «Quiza debe entenderse que alguna
interpretacion forma parte ya de la misma “experiencia”, si ésta ha de comprenderse en toda la amplitud
que sugiere la misma etimologia. En efecto, el radical griego “peir” sugiere ante todo la idea de “probar”
- COMO por ensayos y comparacion -, en un camino de cercioramiento progresivo» (Caffarena, 2007:
313). Una comprension de la realidad a la cual no puede escapar la experiencia religiosa que, segun el
filosofo, tiene que ser analizada para poder distinguir, en ella, la mera vivencia de su interpretacion (lo
que constituye su elemento expresivo). Para cada tipo de experiencia religiosa se necesitara, entonces,
una operacion hermenéutica capaz de realizar «1) ante todo, una reconstruccion comprensiva del nucleo
vivencial; 2) ulteriormente, rehacer su interpretaciéon de modo critico, ponderando sus presupuestos y
las condiciones de validez, ofreciéndole eventuales alternativas» (Caffarena, 2007: 314). Y, considerando
la misma postura de Ricoeur, también Caffarena presenta su propuesta como la de una fenomenologia
hermenéutica, pero de la experiencia religiosa. Y una vez establecido el método, el mismo Caffarena
puede declarar que su propuesta indagara «la plausibilidad de la fe en Dios» (Caffarena, 2007: 381). Una
plausibilidad que queda vinculada con el enigma que es el ser humano: «Reconocer con sentido al ser
humano como enigma es encontrar obvio que busque su clave mas alla de si: en lo que, en términos
religiosos, lamamos Misterio» (Caffarena, 2007: 677).

La propuesta de Caffarena, entonces y como buena filosofia de la religion - que es, antes que todo,
filosofia -, muestra claramente su afan universal: «Y la basica diversidad de las actitudes y las tradicio-
nes religiosas puede, entonces, entenderse compendiosamente como la diversidad de la imagen que
se forman del Misterio» (Caffarena, 2007: 677-678). Y esto le lleva a una ulterior distincion entre dos po-
sibles modalidades de manifestacion de la religiosidad: una que identifica el misterio con la naturaleza
(como muchas de las hierofanias arcaicas), y otra que concede mas presencia, en el ambito de lo sa-
grado, a la dimension humana. En este ultimo caso, el Misterio (que asume el nombre de la divinidad) se
diferencia de la naturaleza y queda interpretado a partir de la autocomprension de lo humano, y ademas
se presenta como fundamento y origen de todo lo que existe. Es precisamente esta segunda modalidad
la que muestra la completa necesidad de una actitud critica. De hecho, mientras en la identificacion de
la divinidad con la naturaleza, el ser humano queda pensado como una parte de esta naturaleza en co-
nexion con todas las otras y, de alguna manera, resulta determinado por el conjunto de las conexiones,
en la diferenciacion entre Dios y la naturaleza se coloca una operacion intelectual que, mientras abre el
camino a un horizonte mas “purificado” de la comprension de la divinidad, por otro genera una compleji-
dad no exente de riesgos. La operacion intelectual que nos permite pensar - aunque no comprender - la
dimension de lo divino mas alla de la identificacion con la naturaleza presenta un lado problematico, es
decir implica el riesgo de poder caer en una ilusoria proyeccion del propio deseo: por esta razon, el filo-
sofo espafiol recuerda la necesidad de una atencién mas profunda: «por una parte, para tratar de elabo-
rar una apoyatura para el complejo edificio de formulaciones que seran ahora necesarias para expresar
la conviccion religiosa; por otra, para ahadir un insustituible elemento critico que corrija los inevitables
sesgos antropomorficos que habra en tales formulaciones» (Caffarena, 2007: 678).

Caffarena no se atreve, como en cambio hace Rudolf Otto, a afirmar que la segunda forma de religio-
sidad corresponde a un nivel purificado de la experiencia religiosa (Otto, 2008). Sin embargo, reconoce
una dificultad mayor para el creyente en no poder apoyar su creencia en una cosmovision en la cual todo
parece encajar de forma sistematica. Esto, sobre todo porque la plausibilidad de la creencia en un Dios
trascendente necesita de una voluntad de creer como respuesta a la problematica presencia del mal en
el mundo a causa de la creacion de un Dios bondadoso que nos prefiere libres. Una vez mas, a través
de esta distincion que Caffarena discute en el epilogo de su gran obra, se puede ver como el pensador
espanol considera la necesidad de una orientacion hermenéutica de la filosofia de la religion, porque
so6lo esta puede enfrentarse con paradojas como la que acabamos de indicar. Y confirmacion de esta
necesidad esta también en la admisidon por parte del mismo fildsofo de considerar todo el conjunto de
su libro como un “balbuceo” sobre la busqueda humana del misterio. Sin embargo, también hay que
reconocer que este balbuceo es necesario para poder dar reconocimiento al enigma que el mismo ser
humano es: si no fuera enigma para si mismo, no podria orientarse hacia el misterio en la busqueda
de una continua aproximacion a la verdad (o las verdades) de su existencia. Y de ahi, la necesidad de
interpretar e interpretarse. No se trata de una busqueda imposible sino de un camino de esperanza: «El
enigma que somos puede tener en el Misterio al que abren las religiones una clave para una esperanza
fundada; que puede dar sentido a las vidas humanas y alentar su quehacer en los complejos avatares
del vivir en la Tierra» (Caffarena, 2007: 681).



6 Barzaghi, A. y Santasilia, S.. 1lu (Madrid) 30 2025: e-105254

3. Hermenéutica analogica y filosofia de la religion

A la propuesta de José Gomez Caffarena, hace eco, la propuesta filoséfica denominada hermenéutica ana-
I6gica, elaborada por el fildsofo mexicano Mauricio Beuchot que encontra una forma de expresion también
en una propuesta particular de filosofia de la religion. En este caso, manteniéndose declaradamente dentro
del marco de la hermenéutica filosofica, el fildsofo sugiere mover el punto fundamental de la reflexion sobre
el momento analdgico de constitucion de la subjetividad humana, combinando las dimensiones ética y es-
peculativa. Lo que Beuchot quiere evidenciar es la caracterizacion “fronética” (Beuchot, 2007) de la dimen-
sion constitutiva de misma concepcion de la realidad, es decir el hecho de que la interpretacion implique
una forma de sabiduria practica capaz de desatar la generacion de un dialogo entre diferentes posiciones, y
esto porque fundada en la analogia. A causa del caracter proporcional caracteristico de la analogia, este tipo
de propuesta refleja propiamente el rechazo de la mera “construccion desde cero” de un espacio compar-
tido mediante reducciones y simplificaciones, en aras del redescubrir el “sentido comun” de la experiencia
religiosa.

El intento del autor es, por lo tanto, lo de “hacer jugar” la propuesta hermenéutica de caracter analdgico
con unas precisas posiciones de filosofia de la religion con el fin de mostrar su aporte fundamental con
respeto a la posibilidad misma una filosofia de la religion. Ahora, la experiencia religiosa - y la dinamica
existencial que implica su presencia o ausencia - nunca puede ser considerada como desvinculada de la
estructuracion de la dimension cultural, y por lo tanto influye en ella. Se trata de una experiencia que remite,
fundamentalmente, a una “individualidad que adhiere” a una oferta de sentido, y esto implica que la adhesién
se despliegue dentro de un contexto caracterizado por precisas formas simbdlicas -y usos a estas relativos
- con relacion a la singularidad humana que se esta tomando en consideracion. Por lo tanto, la evidencia
del reciproco condicionamiento entre religion y cultura se manifiesta dentro de aquella concepcion de la
existencia en la que la religion ya desempefia un papel especifico. En su libro La philosophie de la religion
(Grondin, 2010 en particular los primeros dos capitulos), Jean Grondin se refiere precisamente a este pro-
blema subrayando la posicion problematica, pero fundamental, de la religion en el contexto de la existencia
humana, siempre marcada por la busqueda de sentido. Esto, le permite al fildsofo francés de subrayar la
proximidad entre religion y filosofia en el nombre de la comun bisqueda de sentido. De hecho, la experiencia
religiosa se coloca obligatoriamente dentro del marco de aquella busqueda fundamental que caracteriza la
humana existencia, es decir la del sentido, sin el cual lo humano pierde la capacidad de motivar las propias
acciones.

Como subraya Grondin, es esta la condicion de la filosofia, pero también de la religion, y el analisis de la
estructura de esta busqueda, en el marco de la experiencia religiosa, constituye la posibilidad de toda filoso-
fia de la religion, en cuanto investigacion que implica tanto la posibilidad de la diversidad como la necesidad
de una interpretacion continua. Si la necesidad de sentido implica, e impone, una continua atencioén inter-
pretativa, entonces la reflexion de corte filosofica dedicada a la filosofia de la religion no podra que ser her-
menéutica. Sobre todo porque tendra que lidiar con el problema que subyace a esta misma idea de filosofia
de lareligion, es decir la relacion fundamental entre el nucleo de la experiencia religiosa, identificando asi su
ubicacion, y sus manifestaciones diferentes en cuando contextualizadas, pero vinculadas. Es precisamente
a partir de todo esto que el fildsofo mexicano Mauricio Beuchot trata de conjugar la perspectiva expresada
por su Tratado de Hermenéutica Analdgica (Beuchot, 1997) con una investigacion de filosofia de la religion
con el intento de proponer un camino de mediacion precisamente a través de la recuperacion de la dimen-
sion analdgica. Para entenderlo necesitamos detenernos un momento sobre el sentido de la hermenéutica
fundada en la analogia, propuesta por el pensador mexicano.

Segun Beuchot, la hermenéutica basada en la analogia puede ayudar a comprender las culturas, en su
especificidad, dentro del conjunto universal de la humanidad (Beuchot, 2005 y 2008). Un todo universal
que implica siempre una referencia a aquel universal concreto (Beuchot, 2009) que, en el desarrollo de las
reflexiones como Leopoldo Zea y Hans Georg Gadamer (Zea, 1952 y Gadamer, 1997), aparece como un mo-
mento fundamental para comprender la especifidad de la existencia humana. De hecho, el ser humano, en
su condicion histodrica, nunca se presenta con una identidad estatica, sino siempre segun una modalidad
que reconecta, en cada instante, lo contingente del cambiamiento y lo permanente de su auto-reconoci-
miento (reconociéndose precisamente como parte de la humanidad). De hecho, gracias al reconocimiento
de la condicidn histdrica, se puede revelar agquella dindmica que muestra la identidad en su forma narrativa
- bien representada por la definicion de memeté de Paul Ricoeur (Ricoeur, 2010) o el concepto de mismidad
de Eduardo Nicol (Nicol, 1963) - y que permite de volver a re-conocerse en el tiempo, es decir en el fluir de
la historia de nuestras vidas, y de la humanidad toda. Si la historicidad corresponde a una cifra constitutiva
de la humana existencia, entonces el ser humano nunca se posee completamente y su identidad narrativa
queda mantenida mediante un juego analégico de aproximaciones. Por esto, Beuchot puede llegara a firmar
que el ser humano es analégico, o sea vive en los bordes, en las fronteras, se mueve a través de territorios
mestizos, hibridos, indecisos. Un escenario que recuerda, aunque en el respeto de todas las diferencias, el
“camino largo” que Ricoeur opone a la postura heideggeriana, es decir un camino que respeta la historicidad
constitutiva de la existencia manteniendo la humilde postura de quien sabe que no hay posibilidad de que lo
mas proximo al sentido se manifieste en plena luz, de ahi la necesidad de la interpretacion de las objetiva-
ciones de la vida humana (Ricoeur, 2003). Pensar en el hombre, implica, entonces, el situarse en los limites
entre las tradiciones, precisamente en la frontera, como afirmaria Eugenio Trias (Trias, 1985 y 1991), o hacer-
se conscientes de nuestra condicion mestiza, como el mismo Beuchot prefiere decir (Beuchot, 2016). Y la
condicion mestiza implica vivir en el limite, donde este indica precisamente el confin, es decir no un limite



Barzaghi, A. y Santasilia, S.. /lu (Madrid) 30 2025: e-105254 7

infranqueable. La frontera, el confin, representa el punto de unidny, a la vez, de distancia con respecto al otro:
jugando con palabras podemos atrevernos a decir que el confin contiene un contexto, pero si contiene, al
mismo tiempo tiene-con (continere, tenere-con), y de esta manera sale a la luz la connotacion simbdlica de
la misma existencia humana.

Como se sabe, el simbolo constituye la compenetracion de dos naturalezas distintas. Pero, mientras une,
en el mismo tiempo separa, asi que manifiesta la necesidad del confin como momento en que se mantienen
vinculadas realidades marcadas por una evidente alteridad. Por esta razén, se puede decir que el simbolo
siempre se da en los limites, configurando al hombre como el ser del limite (Beuchot 2010 y Ricoeur, 2011).
Y en esto consistiria la que ha sido definida como la condicion mestiza del ser humano, es decir en su con-
notacion constitutivamente simbdlica que lo hace habitante fronterizo, ciudadano del limite, subjetividad
constitutivamente simbdalica.

Pero reconocer todo esto tiene una consecuencia importante: lo de ser constitutivamente simbdlico es lo
que hace también dialégico. No se trataria de una connotacion que sale a la luz como fruto de buena volun-
tad: la dimension simbdlica implica la condicion dialdgica, es decir que el simbolo no existe fuera de la rela-
ciony, por esto, de la comunidad. El ser humano, entonces, es analégico en cuanto simbdlico, y su condicion
se despliega a través de un continuo interpretar que no es mas que un dar sentido a su misma historicidad.
En todo esto, el simbolo es la clave; sin él no se podria entender por qué el ser humano queda “condenado”
a la interpretacioén (de si mismo y del mundo; del mundo siempre a partir de si mismo).

Todas estas reflexiones que parecen pertenecer mas al ambito de la antropologia filoséfica que a la filo-
sofia de la religion, en realidad constituyen la base de la reflexion que Mauricio Beuchot dedica a la experien-
cia religiosa reconociendo, desde el mero comienzo, que tal tipo de filosofia debe articularse en forma de
reflexion filosofica sobre lo que es, en su sentido ultimo, la experiencia religiosa, dejando de lado el interés
“antiguo” en posibles demostraciones o posturas apologéticas. Segun el pensador mexicano ya no existe
la posibilidad de una reflexion en forma de justificacion, sino solo de interpretacion. Aqui también sale a la
luz la evidente influencia del discurso ricoeuriano y de la aceptacion del “camino largo”. Si el ser humano es
constitutivamente simbdlico, todas sus experiencias lo seran y aun mas la experiencia religiosa. Ademas,
ésta representara propiamente la forma emblematica de la experiencia en general porque simbdlica en su
nivel maximo (en cuanto declarada experiencia de una alteridad inefable). Segun Beuchot, lo que hay que
asumir como dato cierto es que la filosofia de la religion, para poder resultar a la altura de su mismo llamado,
tiene que presentarse como un ejercicio hermenéutico relacionado con el fenémeno religioso, comprendido
como un fendmeno cultural particular. De tal forma, resultaria posible tratar filos6ficamente de este tipo de
experiencia, tan individual como orientada hacia la comunidad, salvando dos elementos fundamentales: a) la
fe como algo intrinsecamente personal que se puede interpretar, pero no negar (reconociendo una vez mas
el valor de la absolutez vinculada con la adhesion del creyente) y b) la religion como fendmeno de la existen-
cia que participa en la constitucion cultural pero no de manera subordinada (Beuchot, 2017).

Si la perspectiva hermenéutica le permite a la filosofia de la religion de respetar completamente la es-
tructura intrinseca a la experiencia religiosa, en cuanto dinamica de relacion entre dos dimensiones de las
cuales una marcada de alteridad absoluta, también hay que especificar un dato mas: en el pleno respeto
de una dimension simbdlica vinculada con la analdgica, el fildsofo mexicano recuerda que la perspectiva
hermenéutica adoptada por la filosofia de la religion tendra que ser evidentemente analdgica: claramente,
una perspectiva analdgica permitira de interpretar la experiencia religiosa de manera que nunca se puedan
adoptar soluciones univocas, en el peno reconocimiento de la complejidad (antes indicada) de tal tipo de
experiencia; en el mismo tiempo, podra mostrar también la inaceptabilidad de interpretaciones equivocas
en cuanto incapacitadas en captar la dinamica comun (el que antes ha sido llamado “sentido comun”) de
toda experiencia religiosa. En este caso, la referencia a la analogia muestra que, a pesar de la dinamica
comun que subyace a todo tipo de experiencia religiosa, la contextualizacion de este tipo de experiencia
genera estratificaciones expresivas de las cuales es imposible prescindir y que determinan la pluralidad de
las tradiciones religiosas.

La perspectiva hermenéutica orientada segun la modalidad analdgica representa el pleno cumplirse de
la conviccion de que la filosofia de la religion no esta llamada a la demostracion de la validez de la fe en senti-
do epistemoldgicamente cientifico: una vez mas lo que interesa al filésofo de la religion tiene que ser la plau-
sibilidad de la fe. Y, en este, sentido, Beuchot hace referencia al fildosofo estadounidense Charles Sanders
Peirce y a una de sus obras menos conocidas: un pequefio ensayo intitulado A neglected argument for the
reality of God, en el cual Peirce considera la necesidad de dirigir la atencion hacia el tema de la plausibilidad
de la existencia de Dios, a partir de las cuestiones del orden del cosmos y de la luz natural del entendimien-
to, como postura diferente con respecto a todo intento de demostrar la existencia de Dios (Peirce, 2016). La
opcion de la plausibilidad como tema fundamental de la filosofia de la religion representaria la plena acepta-
cion de la modalidad analdgica en cuanto orientaria el problema hacia un camino de aproximacion capaz de
acoger la pregunta sobre lo divino sin nunca pretender de agotarla en una respuesta definitiva. En el mismo,
tiempo, tal orientaciéon mostraria una “prudencia filoséfica” en el abandono de la razon demostrativa.

La referencia a la plausibilidad, y a la postura de Peirce, sirve a Beuchot para marcar, una vez mas la ne-
cesidad de concebir la filosofia de la religion como orientada completamente hacia la experiencia religiosa
y no obligada en la demostracion de la validez de su objeto. Sélo adoptando una postura de este tipo, en el
pleno reconocimiento de la necesidad de reflexionar alrededor de la estructura comun que subyace a toda
experiencia religiosa, se abre, segun Beuchot, el camino de la posibilidad del didlogo interreligioso como
reconocimiento de un punto de interseccion entre las diferentes tradiciones, a partir precisamente del mo-
mento interpretativo ineludible que todas las caracteriza.



8 Barzaghi, A. y Santasilia, S.. 1lu (Madrid) 30 2025: e-105254

4. Conclusiones

La decision de describir las posturas de José Goémez Caffarena y de Mauricio Beuchot, como figuras emble-
maticas de los ultimos desarrollos de la filosofia de la religion en lengua espanola tiene un motivo preciso.
A pesar de las diferencias que se pueden detectar entre las dos diferentes propuestas hay unas caracteris-
ticas comunes que parecen mostrarse como cifras fundamentales de la renovada atencion del panorama
ibérico y latinoamericano hacia la filosofia de la religion. Es importante subrayarlo porque hay dos clases de
objeciones que podrian ser presentadas: las primeras serian de orden meramente historiograficos, es decir
vinculadas con el hecho de que Caffarena no se coloca, como ya hemos considerado en la introduccion, en
la ultima generacion de filosofos de la religion espanoles; las segundas tendrian que ver con el hecho de que
Mauricio Beuchot no es declaradamente un fildsofo de la religion.

Se considera poder responder de manera satisfactoria a las dos clases de objeciones: con respecto ala
cuestion que definida historiografica hay que recordar que la atenciéon desarrollada por la ultima generacion
de autores que, en Espafia, se han dedicado a la filosofia de la religion adopta, a pesar de las diferencias
especificas, una postura derivada del “giro” impuesto por Caffarena a la filosofia de la religion, lo que hace
que, de alguna manera, volentem o nolentem, queden colocados en la estela de este autor, y esto autoriza a
considerar la posibilidad del nacimiento de una tradicion especifica de la filosofia de la religion espafiol vin-
culada con la reflexion de este autor. Queda claro que existen excepciones sin problemas detectables con
referencia a otros autores. Sin embargo, se considera viable esta pauta interpretativa porque no parece que
las excepciones hayan sido capaces de generar tradiciones diferentes.

Conrespecto a la cuestion relativa al ser, o no, de Mauricio Beuchot un fildsofo de la religion propiamente
dicho, nos parece que la objecion puede caer facilmente si se considera la misma cuestion con relacion a
autores como Kant o Hegel. Sin el atrevimiento de comparar el peso de la reflexion de un autor con otro, se
puede contestar que como estos autores no fueron declaradamente filésofos de la religion, pero quedan
igualmente considerados en el desarrollo de la disciplina a causa de los importantisimos aportes median-
te los cuales contribuyeron a su desarrollo, de la misma manera se puede asumir la reflexion de Mauricio
Beuchot con respecto al andlisis filosoéfico de la experiencia religiosa como un ejemplo importante de desa-
rrollo de la disciplina, en este caso especificamente expresada en lengua espafiola.

Aclarado esto, vale la pena acercarse a las conclusiones retomando los motivos que han generado la
eleccion de considerar las posturas de los dos filosofos citados. El primero, entre todos, es la eleccion de
una especifica orientacion metodoldgica, es decir la hermenéutica. Los dos filésofos asumen, y declaran, la
necesidad, para la filosofia de la religion, de desarrollarse mediante una orientacion hermenéutica. Y esto
a causa del reconocimiento de la condicion enigmatica de la existencia humana. Si para Caffarena lo del
enigma como cifra de lo humano queda declarado ya a partir del titulo de su obra mas importante, en el pen-
samiento de Mauricio Beuchot queda implicito en la descripcion del ser humano como mestizo. El mestizo
es el fruto de la hibridacion que cancela de manera definitiva la posibilidad de volver al punto cero, es decir la
posibilidad de la recuperacion del origen. El ser humano es enigma para si mismo porgue no conoce su raiz,
y la busqueda de esta raiz es lo que lo conduce y lo empuja hacia el misterio.

Para los dos autores, la orientacion hermenéutica que debe caracterizar la filosofia de la religion tiene que
ser de caracter simbalico, es decir asumir que lo enigmatico del ser humano (su condicion fronteriza) impide
una transparencia de si hacia si mismo, imponiendo la necesidad de un camino de interpretacion para el re-
conocimiento de la propia identidad (identidad narrativa), camino que constituye una busqueda interminable.
En los dos autores es posible detectar, con respecto a este asunto, la influencia del pensamiento de Ricoeur
con respecto a la crisis del sujeto y a la necesidad de un pensamiento simbalico.

La prudencia que deriva del reconocimiento de la necesidad de un camino de continua aproximacion ha-
cia laverdad de simismoy, con esta, de la relacidon con la alteridad inefable, es lo que mueve los dos autores
al valorar la dimension de la plausibilidad como fundamental en el marco de una reflexion filosofica sobre la
experiencia religiosa. Frente a este tipo de experiencia, la filosofia no puede arrogarse la tarea de juzgar su
validez desde el punto de vista de una razén demostrativa. Su mas auténtico llamado estara en la aplicacion
de su actitud critica en aras de refinar la interpretacion y mostrar como la vivencia de creencia no corres-
ponde a una falsedad o una proyeccién personal sino encarna una posibilidad auténtica de la busqueda del
sentido.

En fin, last but not least, todo este recorrido permite a los dos autores de considerar la filosofia de la reli-
gidon como una importantisima “herramienta” para el dialogo interreligioso y, por esta razén, como una orien-
tacion disuasoria con respecto al posible constituirse, y desatarse, de una violencia de tipo fundamentalista.

5. Bibliografia

Abella Maeso, Maria José (1996): “Unamuno. Una aportacion a la filosofia de la religion”, Endoxa, 7, pp. 179-
200.

Abellan, José Luis (1979-1991: Historia critica del pensamiento espanfiol, voll. 5, Madrid, Espasa-Calpe.

Aguti, Andrea (2013): Filosofia della religione. Storia, temi, problemi, Brescia, Morcelliana.

Aguti, Andrea (2023): Introduccion a la filosofia de la religion, Querétaro, Aliosventos.

Beorlegui, Carlos (2010): Historia del pensamiento filosdfico latinoamericano. Una busqueda incesante de la
identidad, Bilbao. Universidad de Deusto.

Beuchot, Mauricio (1997): Tratado de Hermenéutica Analdgica, México, UNAM.

Beuchot, Mauricio (2005): Interculturalidad y derechos umanos, México, Unam-Siglo XXI.

Beuchot, Mauricio (2007): Phronesis, analogia y hermenéutica, México, UNAM.



Barzaghi, A. y Santasilia, S.. /lu (Madrid) 30 2025: e-105254 9

Beuchot, Mauricio, Arenas-Dolz, Francisco (eds.) (2008): Hermenéutica de la encrucijada, Barcelona,
Anthropos.

Beuchot, Mauricio (2009): Microcosmos. El hombre como compendio del ser, México, UAdeC.

Beuchot, Mauricio (2010): Hermenéutica analdgica, simbolo y ontologia, México, UNAM.

Beuchot, Mauricio (2016): Hermenéutica mestiza, México, CAPUB.

Beuchot, Mauricio (2017): Filosofia de la religion, Guadalajara, ITESO.

Caffarena, José Gomez (1990): “Filosofia de la religion. Invitacion a una tarea actual”, Isegoria, 1, pp. 104-130.

Caffarena, José Gomez (2000): “Filosofia de la religion”, en J. Muguerza, P. Cerezo (eds.), La filosofia hoy,
Madrid, Critica, pp. 337-346.

Caffarena, José Goémez (2007): El enigma y el misterio. Una filosofia de la religion, Madrid, Trotta.

Caso, Antonio (1914): La ecistencia como economia, como desinterés y como caridad, México, Porrua.

Castro, Sixto (2012): Légica de la creencia. Una filosofia tomista de la religion, Salamanca, san Esteban.

Collins, James (1967): The Emergence of Philosophy of Religion, Yale University Press, New Haven.

d’Ors, Eugenio (1986): Introduccion a la vida angélica, Madrid, Técnos.

De Llera, Luis (2011): “Eduardo Nicol y la Escuela filoséfica de Barcelona”, Boletin de la Real Academia de
Extremadura de las Letras y las Artes, 19, pp. 169-200.

Fraijo, Manuel (ed.) (1994), Filosofia de la religion. Estudios y textos, Madrid, Trotta.

Fraijo, Manuel (2022): Filosofia de la religion. Historia, contenidos, perspectivas, Madrid, Trotta, Madrid.

Gadamer, Hans-Georg (1997): Verdad y Método, Salamanca, Sigueme.

Garcia-Bar6, Miguel (2006): “La filosofia de la religion como filosofia primera”, Daimon. Revista de Filosofia,
39 (2006), pp. 29-39.

Grondin, Jean (2010): La filosofia de Ia religion, México, Herder.

Guy, Alain (1985): Historia de Ia filosofia espafola, Barcelona, Anthropos.

Jalif de Bertranou, Clara Alicia (2003): Francisco Bilbao y la experiencia libertaria en América. La propuesta de
una filosofia americana, Mendoza, Universidad Nacional de Cuyo.

Korn, Alejandro (1944): La libertad creadora, Buenos Aires, Losada.

Lavaniegos, Manuel (2016): Horizontes contemporaneos de la hermenéutica de la religion, México, UNAM.

Lizaola, Julieta (2019): Religiosidad y cultura. El fendmeno religioso y la concepcion del mundo, México, UNAM.

Nicol, Eduardo (1963): Psicologia de las situaciones vitales, México, FCE.

Otto, Rudolf (2008): Lo sagrado, Buenos Aires, Claridad.

Peirce, Charles Sanders (2016): A Neglected Argument for the Reality of God, New York, Wealth of Nations.

Ricoeur, Paul (2003): El conflicto de las interpretaciones, México, FCE.

Ricoeur, Paul (2010): Si mismo como otro, México, Siglo XXI.

Ricoeur, Paul (2011): Finitud y culpabilidad, Madrid, Trotta.

Ruibal, Angel Amor Ruibal (1964): Cuatro manuscritos inéditos: Los principios de donde recibe el ente la
existencia; Naturaleza y sobre naturaleza; Existencia de Dios; Existencia de Dios segun mi exposicion,
Madrid, Gredos.

Ruiz Calderdn, Javier (2021): Lo religioso. Diversidad, unidad y estructura, Madrid, Letrame.

Sadaba, Javier (1989): Lecciones de filosofia de la religion, Madrid, Mondadori.

Scannone, Juan Carlos (2005): Religion y nuevo pensamiento. Hacia una filosofia de la religion para nuestro
tiempo desde Ameérica Latina, Barcelona, Anthropos.

Scannone, Juan Carlos, Walton, Roberto, Esperon, Juan Pablo (eds.) (2015): Trascendenciay sobreabundancia.
Fenomenologia de la religidn y filosofia primera, Buenos Aires, Biblos.

Tomasini Bassols, Alejandro (2006): Filosofia de la religion. Analisis y discusiones, México, Colofdn.

Tomasini Bassols, Alejandro (2010): Nuevos ensayos de filosofia de la religion, México, Plaza y Valdés.

Trias, Eugenio (1985): Los limites del mundo, Barcelona, Destino.

Trias, Eugeni (1991): Légica del limite, Barcelona, Destino.

Vaz Ferreira, Carlos (2017): Légica viva, Lima, Palestra.

Velasco, Juan Martin (2017): Introduccion a la fenomenologia de la religion, Madrid. Trotta.

Walton, R. (2022): Fenomenologia, excedencia y horizonte teoldgico, Buenos Aires, Sb.

Xirau, Joaquin (2003): “Lo fugaz y lo eterno”, en J. Xirau, Obras completas |, Madrid, Fundacion Caja Madrid/
Anthropos, pp. 263-307.

Zambrano, Maria (1973): El hombre y lo divino, México, Fondo de Cultura Econdmica.

Zea, Leopoldo (1952): La filosofia como compromiso y otros ensayos, México, FCE.

Zubiri, Xavier (1944): Naturaleza, historia, Dios, Madrid, Alianza.

Zubiri, Xavier (1984): El hombre y Dios, Madrid, Alianza.






	Marcador 1
	Marcador 2

