EDICIONES
=] COMPLUTENSE @

Tlu. Revista de Ciencias de las Religiones MONOGRAFICO

ISSN-e: 1988-3269

«ll nostro mare ci sta di nuovo aperto innanzi».
Il contributo di Romano Guardini al dibattito
sulla secolarizzazione

Lucia Bissoli
Universidad Francisco de Vitoria, Madrid, Espafa < @

https://dx.doi.org/10.5209/ilur.105042 Submitted: 22/09/2025 e Accepted: 29/09/2025

Abstract: In questo articolo approfondiamo la prospettiva di Guardini sull'origine della secolarizzazione
culturale e sul rapporto tra la Chiesa cattolica e il mondo moderno secolarizzato. In particolare, prendiamo in
considerazione il testo La fine dell’epoca moderna e i suoi manoscritti su Nietzsche, pubblicati nel volume
dell’Opera Omnia Kierkegaard, Nietzsche, Sémer. Suggeriamo questo confronto poiché, in apparenza, nel primo
testo emerge l'idea di una inevitabile contrapposizione tra mondo contemporaneo e cristianesimo; mentre, nei
manoscritti inediti, Guardini propone una lettura personale di Cosi parld Zarathustra, passando dalla critica diretta
alla valorizzazione delle parole di Nietzsche. Il pensatore italo-tedesco afferma che 'ateismo & una reazione a
un modo inadeguato di vivere la fede, una chiusura rispetto ad un'immagine falsa di Dio. Il credente pud quindi
intendere la secolarizzazione come una forma di purificazione della propria fede. Infine, Guardini sottolinea in varie
opere che Dio & colui che ci dona il nostro mondo, in quanto creatore. Dunque, la vita umana & intrinsecamente
buona e ogni essere umano & chiamato da Dio, indipendentemente dall'essere credente o meno, a far fiorire
la propria esistenza. Considerando queste sue aperture sul mondo secolarizzato, vogliamo offrire un’analisi sul
contributo di Guardini al dibattito della secolarizzazione andando oltre la lettura di Rosino Gibellini.

Parole chiave: Guardini; Nietzsche; Gibellini; Gogarten; secolarizzazione; ateismo; dialogo.

EN«Our sea lies open again»
Romano Guardini’s contribution to secularization debate

Abstract: In this article, | explore Guardini’'s perspective on the origin of cultural secularisation and the
relationship between the Catholic Church and the modern secularised world. In particular, we consider the text La
fine dell’epoca moderna and his manuscripts on Nietzsche, published in the volume of Guardini’s Opera Omnia
Kierkegaard, Nietzsche, Sémer. We make this comparison because, at first glance, the first text clearly reveals
an inevitable contrast between the contemporary world and Christianity. While in the unpublished manuscripts,
Guardini offers a personal interpretation of Cosi parld Zarathustra, moving from direct criticism to an appreciation
of Nietzsche’s words. The Italian-German thinker also states that atheism reacts to an inadequate way of living
faith, to a false image of God. Therefore, a believer can interpret secularisation as a form of purification of his faith.
Finally, Guardini highlights in many works that God, as creator, gives us our world. Therefore, human life is good by
its very nature, and every human being is called by God, regardless of whether they are believers or not, to make
their existence flourish. By considering carefully Guardini’s concept of a secularised world, we would like to offer
an analysis of his contribution to the debate around secularisation, going beyond Rosino Gibellini’s interpretation.
Keywords: Guardini; Nietzsche; Gibellini; Gogarten; secularisation; atheism; dialouge.

Sommario: 1. Osservazioni preliminari. 2. Linteresse costante di Guardini per Nietzsche dalla gioventu agli
anni Quaranta. 3. Il Nietzsche de La fine dell'’epoca moderna. 4. Il Nietzsche dei manoscritti. 5. Conclusione:
la differenza tra Guardini e Nietzsche. 6. Bibliografia.

Citazione: Bissoli, Lucia (2025): ‘ll nostro mare ci sta di nuovo aperto innanzi’. Il contributo di Romano
Guardini al dibattito sulla secolarizzazione”, llu. Revista de Ciencias de las Religiones, 30, e-105042. https:/
dx.doi.org/10.5209/ilur105042.

lu (Madrid) 30 2025: e-105042 1


https://dx.doi.org/10.5209/ilur.105042
https://dx.doi.org/10.5209/ilur.105042
https://dx.doi.org/10.5209/ilur.105042
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:lucia.bissoli%40ufv.es?subject=
https://orcid.org/0000-0002-0598-8826

2 Bissoli, Lucia. Ilu (Madrid) 30 2025: e-105042

1. Osservazioni preliminari

In un nostro precedente articolo (Bissoli, 2023), avevamo mosso alcune critiche ai testi antropologici guar-
diniani. Tali critiche nascevano dall’aver condiviso l'interpretazione di Massimo Borghesi, secondo la quale
Guardini pone una inevitabile separazione tra credenti e non credenti (Borghesi, Introduzione in Guardini,
2009: 65-66). Inoltre, in quell’articolo avevamo preso le distanze rispetto alla lettura della liberta umana ar-
ticolata ne L’uomo. In quest’opera, il pensatore italo-tedesco affermava che la liberta umana nasce da una
privazione, dalla mancanza di un vero istinto (Guardini, 2009: 319). Concludevamo dunque che la liberta stes-
sa per Guardini € prima di tutto mancanza, non scelta. Alla luce di una nuova analisi dei manoscritti inediti su
Nietzsche, e dopo aver approfondito la letteratura secondaria sulla secolarizzazione', riteniamo opportuno
integrare quanto avevamo affermato in quella occasione, pur in sostanziale continuita con la interpretazio-
ne dei testi guardiniani ivi articolata. Continuiamo a credere infatti che alcune affermazioni di Guardini ne
L’'uomo risultino ambigue. Allo stesso tempo, pensiamo ancora che alcuni concetti antropologici guardiniani
siano il risultato di un’influenza esercitata da altri autori, la quale si rivela essere non del tutto integrata con
altre sue precedenti prese di posizione, come gia osservato dallo stesso Borghesi (Borghesi, Introduzione
in Guardini, 2009: 36-47 e 70). E infine indubitabilmente vero che il nostro autore pone una differenza tra il
credente e I'ateo, poiché I'uno e I'altro abbracciano Weltanschauungen diverse. Cionondimeno, una attenta
analisi dei testi ci permettera di sottolineare come questa differenza nasce a partire da una comunanza, che
in quest’occasione intendiamo precisare.

Leggendo le diverse opere in cui Guardini parla della modernita, ci siamo resi conto del suo interesse
costante per Nietzsche, al quale il filosofo italo-tedesco ha guardato non come mero obiettivo polemico,
bensi come uno sfidante da cui ricavare nuovi spunti?. Per queste ragioni abbiamo valorizzato le aperture che
Guardini fa nei confronti di un pensatore a lui cosi lontano.

Per quanto riguarda la nostra metodologia, procederemo riferendoci costantemente ai testi guardiniani,
distinguendo tra le opere giovanili e quelle della maturita.

Con questo articolo, intendiamo offrire una lettura che vada oltre la nota interpretazione del contributo
guardiniano nel dibattito sulla secolarizzazione proposta da Rosino Gibellini (in Gibellini, 1992) il quale, a sua
volta, faceva riferimento alle osservazioni di Wolfhart Pannenberg (in Pannenberg, 1975)°. Gibellini riassumeva
infatti la posizione di Guardini, esposta ne La fine dell'epoca moderna, in una dichiarazione dell'«illegittimita
della secolarizzazione come processo storico anticristiano» (Gibellini, 1992: 145). Inoltre, egli contrapponeva
al testo del pensatore italo-tedesco quello del filosofo Hans Blumenberg, il quale avrebbe al contrario legitti-
mato la secolarizzazione, proprio in quanto processo storico anticristiano. Inoltre, Gibellini presentava la po-
sizione del teologo Friedrich Gogarten, come superamento sia dell’eccessiva chiusura guardiniana sia della
eccessiva apertura di Blumenberg. Secondo la sua interpretazione, Gogarten considero la secolarizzazione

[Non] un fenomeno anticristiano, bensi “un processo post-cristiano, suscitato cioé dalla fede cristia-
na”, e, dunque, legittimo nella misura in cui non si sradica dalle sue origini cristiane e degenera in se-
colarismo. La soluzione di Gogarten appare, dunque, piu differenziata, e ha introdotto in teologia una
riflessione critica piu differenziata nel modo di valutare il processo di formazione dell’'epoca moderna
non piu vista esclusivamente come processo di scristianizzazione - come in Guardini, ma anche in
Barth - ma valutata nelle sue positivita e nelle sue ambiguita, nella sua legittimita cristiana come seco-
larizzazione e nelle sue deviazioni come secolarismo (Gibellini, 1992: 145)*.

Dunque, secondo Gibellini, Guardini sarebbe I'emblema di un pieno rifiuto della secolarizzazione che poi
la teologia successiva, piu matura, avrebbe superato, o almeno limitato al secolarismo e non alla secolariz-
zazione tout court. Procederemo, dunque, come segue. Prima di tutto, ricorderemo qual € stato I'interesse di
Guardini per Nietzsche. Passeremo poi ad analizzare La fine dell’epoca moderna e i manoscritti su Nietzsche;
in questo modo, metteremo in luce la considerazione per il pensiero secolarizzato e la modernita, rispon-
dendo, almeno parzialmente, alla proposta di Borghesi (Borghesi, 2018: 143). Il nostro obiettivo & dimostrare
in che senso l'opinione di Gibellini risulti parziale, e chiarire perché si possa invece avvicinare il pensiero
dell'autore italo-tedesco a quello di Gogarten.

2. Linteresse costante di Guardini per Nietzsche dalla gioventu agli anni Quaranta

Sappiamo che Guardini lesse le opere di Nietzsche durante tutto il suo percorso intellettuale. Lo ricorda
Hanna Barbara Gerl-Falkovitz nella sua biografia su Guardini (Gerl-Falkovitz, 1984: 100), e lo ha dimostrato

' Vedasi nota 2 del presente articolo.

2 Limmagine di Nietzsche come “sfidante” & gia presente in Zucal, 1990: 351

8 Siamo consapevoli che il dibattito in questione & ancora aperto, dal momento che il concetto stesso di “secolarizzazione” e quello
di “post-secolarizzazione” non sono monoliticamente definiti e che di essi sono state offerte molte interpretazioni tra loro discor-
danti. Per un’inquadratura su alcuni dei maggiori autori coinvolti e le tematiche suscitate dalla questione della secolarizzazione,
sia nell'ambito degli studi teologici sia filosofici, rimandiamo a Barzaghi e Bettineschi, 2024: 19-173. Per un’interessante analisi
critica sulla teologia della secolarizzazione, differente dall'interpretazione che ¢ alla base del nostro testo e che mette in discus-
sione il contributo di Gogarten, a cui rimandiamo sia in questa introduzione sia nelle conclusioni, si consiglia la lettura di Aguti,
2018.

4 In questo passo Gibellini cita il testo Gogarten, 1972: 107-108, dove il teologo, nella seconda fase del suo pensiero effettivamente
distingue tra secolarizzazione come conseguenza legittima di un cristianesimo contrario all’'uomo (S&kularisierung) e secolarismo
come degenerazione della secolarizzazione (S&kularismus).



Bissoli, Lucia. 1lu (Madrid) 30 2025: e-105042 3

Silvano Zucal (Zucal, 1990: 347-348), sia considerando il Diario di Guardini sia gli incontri che il nostro autore
tenne con il gruppo giovanile della Juventus, a partire dal 1915 nel castello di Rothenfels.

Guardando ai testi, troviamo infatti un riferimento a Nietzsche gia nellopera Lo spirito della liturgia
(Guardini, 2003:102), pubblicata per la prima volta nel 1918. In questo testo, il filosofo ateo & citato come colui
che porta a pieno compimento I'esaltazione moderna dell’Ethos, a scapito della ricerca della verita, il Logos:

La volonta - e con essa la gerarchia dei valori morali del bene che le appartiene - ha il primato
sull’intelletto e sulla gerarchia dei valori che gli &€ propria: LEthos ha ottenuto il primato sul Logos. I
ghiaccio € rotto; ora tien dietro tutta quella linea d’evoluzione filosofica che, al posto del «puro volere»,
concepito da Kant logicamente, pone il volere psicologico e fa di questo I'unico padrone della vita;
Fichte, Schopenhauer, von Hartmann, fino a che essa trova la sua estrema espressione in Nietzsche.
Questi proclama la «volonta di potenza»: per lui &€ vero cid che rende sana e nobile la vita, cid che
fa progredire 'umanita sulla via che conduce al «superuomo». In tal modo & pure dato il pragmatis-
mo: la verita nel campo filosofico e religioso non costituisce un valore autonomo, bensi I'espressione
concettuale del fatto che una proposizione o un modo di pensare promuove la vita attiva, nobilita il
carattere, I'intero atteggiamento della volonta. La verita nella sua sostanza e un fatto morale. (Guardini,
2003:102-103)

Su questa citazione, gia evidenziata da Zucal (Zucal, 1990: 375-376), vale la pena soffermarsi per fare due
osservazioni, dal momento che inerisce il tema dell'epoca moderna.

La prima osservazione riguarda il concetto generale di “modernita”, in questo brano presentata come
esaltazione dell’Ethos. A nostro avviso, quando Guardini si esprime in questo modo, non vuole semplicemen-
te giudicare la modernita, indicandola come I'epoca che ha tradito i valori del Medioevo. Infatti, egli nota che
quest’innalzamento dell’Ethos ha una doppia valenza: da un lato, mette effettivamente al centro la volonta
del soggetto, con il rischio di cadere in un atteggiamento individualistico. Scrive infatti Guardini: «la verita
scivolo cosi dal dominio dell'oggettivamente saldo a quello del soggettivamente fluttuante» (Guardini, 2003:
104). Dall’'altro, I'accento sulla volonta solleva la questione della «gerarchia dei valori morali del bene». Percio,
I’Ethos moderno pu0 diventare un’occasione per rimettere al centro del dibattito filosofico la domanda su
quale sia il vero fine ultimo dell'azione umana, e su che cosa sia il bene in sé. Dunque, la modernita non es-
cluderebbe un discorso filosofico sulla verita, ma lo incarnerebbe nella riflessione morale. Guardini ricorda,
tral'altro, che quando la Chiesa acccolse questo cambio di sensibilita, poté rivelare un’altra possibile forma di
adesione alla verita rivelata®. A questo riguardo, il nostro autore probabilmente pensava anche alla realta del
reformerischen Sozialkatholizismus che aveva avuto modo di conoscere direttamente e, in particolare, alla
figura ispiratrice di questo movimento, il vescovo di Magonza Wilhelm Emmanuel von Ketteler (1811-1877)°.
Scrive Guardini:

Che atteggiamento tiene la religione cattolica di fronte a questo sviluppo? Bisogna riaffermare subito
il principio che il bene di ogni eta e di ogni conformazione spirituale pud trovare il suo compimento in
quella religione, che sa essere veramente tutto a tutti. Anche il possente dispiegamento di forze che
caratterizza I'ultimo mezzo millennio ha potuto essere accolto dalla Chiesa e dalla vita cattolica, che ha
cosi potuto manifestare nuovi aspetti della sua inesauribile pienezza. Occorrerebbe una lunga ricerca
per mostrare quante significative personalita, istituzioni, fatti, dottrine siano state suscitate nella vita
cattolica da questa tendenza del tempo. (Guardini, 2003: 103-104)

Secondo il Guardini del 1918, la lacerazione tra Chiesa e spirito moderno secolarizzato avviene solo quan-
do quest’ultimo pretende di assolutizzarsi. Per comprendere quest’aspetto, cruciale per il nostro lavoro, &
necessario rivolgerci al testo in tedesco. La versione originale infatti afferma quanto segue:

Es mulB3 aber auch gesagt werden, dal3 eine einseitige, allgemeine und dauernde Vorherrschaft des
Willens Uber die Erkenntnis, des Ethos liber den Logos katholischem Geist widerspricht. (Guardini,
1962: 135, il corsivo & nostro)

La traduzione di Mario Bendiscioli, riportata nell’edizione di Morcelliana del 2003 &:

5 Cio non deve far pensare che Guardini condividesse la prospettiva modernista. Come ricorda Max Miiller, il nostro autore prese
una via autonoma, distinta sia dal modernismo, contro il quale si era schierata la facolta teologica di Monaco, sia dal Neotomis-
mo. Vedasi Miiller, 1971: 532 «Als der junge Guardini in Freiburg im Breisgau katholische Theologie studierte, tobte der Kampf um
den Modernismus, der versuchte, eine neue Weltaufgeschlossenheit und ZeitgemaBheit christlichen Glaubens zu erreichen. Der
Katholizismus sollte nicht nur der Zeit gegeniiber als Vertreter des Unwandelbar-Ewigen, des alten Wahren, dastehen, von dem
die Zeit ihr MaB3 und ihr Gericht empfing, sondern Prinzip des Fortschritts selbst sein. Denn der christliche Glaube ist nicht ein
System unwandelbarer Satze und Vorschriften, sondern das Ereignis geschichtlicher Begegnung mit dem lebendigen, in die Ges-
chichte eingetretenen Gotte. Die konservativen Anti-Modernisten suchten demgegeniiber in Theologie und Philosophie das eine
feste System, das sie in der Synthese der ,Summa theologiae“ des Thomas von Aquin fanden. Sie waren daher Neu-Scholastiker.
In diesen Richtungsstreitigkeiten ging Guardini seinen eigenen Weg. Fir ihn verfehlten beide Richtungen das Phdnomen des
Christlichen, indem sie es entweder mit Begriffen, die aus der Rezeption antiker Metaphysik und Logik stammten, zu fassen su-
chten oder es mit Hilfe moderner Geistspekulation oder natirlicher Psychologie umschreiben wollten. Um was es Guardini ging,
war zweierlei: einmal sollte die Eigentlimlichkeit religioser Erfahrung in ihrer Unableitbarkeit aller Metaphysik und Psychologie
gegeniber phanomenal herausgestellt, dann aber in einem zweiten Schritt die Eigenart christlichen Glaubens in seiner Unver-
gleichbarkeit gegeniiber jeder allgemeinen religiosen Erfahrung des Numinosen aufgezeigt werden».

6 Vedasi Milller, 1971: 532.



4 Bissoli, Lucia. Ilu (Madrid) 30 2025: e-105042

Deve essere anche detto, perd, che questa spiccata preminenza della volonta sulla conoscenza,
dell’Ethos sul Logos, contraddice allo spirito del cattolicesimo. (Guardini, 2003: 104)

La traduzione letterale che proponiamo ¢ invece:

Va tuttavia anche detto che un predominio unilaterale, generale e duraturo della volonta sulla conoscenza,
dell’Ethos sul Logos, € in contraddizione allo spirito cattolico.

Loriginale distingue dunque chiaramente tra una preferenza generalizzata per I'Ethos, da un lato, e una
visione estremizzata, unilaterale di detta preferenza, dall’altro. Nella traduzione di Bendiscioli questa distin-
zione non viene espressa, anzi, i due momenti vengono fusi in uno solo. Pertanto, a nostro parere la versione
del traduttore italiano non aiuta a intendere il senso di questa pagina de Lo spirito della liturgia. Infatti, se-
guendola, parrebbe che Guardini si autocontraddica: sembra che il nostro autore prima dica che e stato un
bene che la Chiesa accogliesse con favore questo riferimento all’Ethos, perd, subito dopo pare che ammetta
che questa preminenza dell’Ethos € contraddittoria rispetto allo spirito cattolico. Se scegliamo la versione
di Bendiscioli, le due frasi poste, in continuita, nella pagina 104 de Lo spirito della liturgia sembrano una
contraddizione. Se si vuole evitare di concludere che Guardini si sia contraddetto, occorre inevitabilmente
distinguere tra due modalita distinte di preferenza dell’Ethos, vale a dire tra due nozioni di modernita. Questi
aspetti, che potrebbero sembrare secondari e formali, ci paiono al contrario rilevanti per scoprire I'iniziale
posizione del nostro autore rispetto alla modernita. Questi passaggi rivelano che il Guardini del 1918, benché
non utilizzasse i termini gogarteniani Sékularisierung (secolarizzazione) e Sdkularismus (secolarismo), distin-
gueva una secolarizzazione moderata, risultato della sensibilita del’'epoca moderna e non necessariamente
contraria alla vita di fede, da una degenerazione della stessa, estrema ed aggressiva.

La seconda osservazione, suggerita dal riferimento a Nietzsche ne Lo spirito della liturgia, ruota sul
significato storico che Guardini, nel 1918, assegna alla figura del filosofo ateo. In questa fase del suo
pensiero, antecedente all'esperienza del nazismo, il nostro autore presenta Nietzsche come I'apice de-
llo spirito moderno, in continuita con Kant. Nei suoi testi della maturita, successivi alla Seconda Guerra
Mondiale, cambiera la sua posizione. Nietzsche non sara solo il grande messaggero della modernita, ma
anche colui che, portando a compimento la mentalita moderna dell’Ethos, apre ad un nuovo orizzonte:
alla solitudine dell’'uomo senza Dio, senza una comunita di appartenenza e senza riferimenti morali che
lo guidino. Guardini e, infatti, il primo teologo ad usare I'espressione “das Ende der Neuzeit”, per indi-
care quest’epoca nuova che rifiuta qualsiasi riferimento al soprannaturale. Questo aspetto, gia noto alla
critica’, ci permette di registrare un lieve ripensamento in Guardini che, se forse non dovrebbe essere
enfatizzato come invitava a fare Kuhn®, neppure puo essere trascurato. Per il giovane Guardini, Nietzsche
e il segno di un'era passata. Per il Guardini maturo, Nietzsche e invece colui che chiude 'epoca moderna
e apre alla sensibilita del nostro tempo.

Prima di passare a La fine dell’epoca moderna, ricordiamo che Guardini continud a leggere i testi nietz-
schiani nell'arco dei successivi trent’anni, soprattutto nelle sue riflessioni intorno alla contingenza umana ri-
spetto a Dio. A questo proposito, un altro riferimento significativo a Nietzsche si rinviene nella sua opera /
santi segni (Guardini, 2003: 185-187), del 1922:

Benedire pu0 soltanto chi possiede autorita. Benedire pud solo chi sa creare. Benedire pud soltanto
Iddio. Dio, benedicendo, ferma lo sguardo sulla sua creatura: la chiama per nome. Il suo amore onni-
potente si volge al cuore e all'intimo nucleo della creatura e dalla mano di Dio si effonde la forza che
rende buoni: «Vi guardero e vi fard crescere». Solo Dio pud benedire. Perché benedire & disporre di
quanto é e agisce. [...] Nietzsche ha pronunciato una parola di ribellione, quando ha detto: «Da supplici
dobbiamo farci benedicenti»®. E sapeva bene quello che voleva dire. Solo Dio infatti pud benedire,
perché Egli & il Signore della vita. Noi invece siamo essenzialmente dei supplici. (Guardini, 2003: 185)

Nietzsche & presentato in questo passaggio come I'espressione del rifiuto del rapporto di contingenza.
Effettivamente, per Nietzsche, Dio non € il Padre che fa crescere il proprio figlio, bensi colui che ne blocca
la crescita e lo maledice. Percio, quello si ribella, si sostituisce al Padre e benedice al suo posto la propria
esistenza. Il ribelle sa tuttavia che, nel rifiutare I'infinito e nel celebrare il finito come il nuovo assoluto, deve
assumersi ogni rischio e pericolo.

Noi filosofi e «spiriti liberi» ci sentiamo, alla notizia che «il vecchio Dio & morto», come illuminati dai
raggi di una nuova aurora; il nostro cuore trabocca per questo di gratitudine, di stupore, di presagio e di
attesa - finalmente l'orizzonte ci appare di nuovo libero [erscheint uns der Horizont wieder frei], posto
anche che non sia sereno [nicht hell ist], finalmente le nostre navi possono salpare di huovo, salpa-
re incontro a ogni nuovo pericolo [auf jede Gefahr], ogni ardimento della conoscenza &€ nuovamente

7 Van der Vioet: 1991.

& Kuhn, 1961: 71 «Wenn dann Guardini in spateren Jahren eine nach-neu-zeitliche Epoche von der Neuzeit abheben mochte, so
bedeutet das nicht eine Revision seiner Geschichtsphilosophie, sondern den Versuch, Beobachtungen der Nachkriegszeit dem
friiher entworfenen Bild einzufiigen. [...] Auch dem eisigen Klima der heranziehenden Uber-Neuzeit mit ihrer kollektivistischen
Organisation des Lebens will der christliche Humanist, sich selbst liberwindend, durch ahnende Konstruktion die Moglichkeit
christlicher Existenz abringen. Doch soll die Bedeutung der Grenze zwischen Neuzeit und nach-neuzeitlicher Entwicklung fiir
Guardinis Denken nicht zu sehr betont werden».

¢ Questo riferimento non corrisponde a nessun passo preciso delle opere nietzschiane, si suppone che si tratti di un'espressione
inventata dallo stesso Guardini per riassumere il senso della riflessione nietzschiana.



Bissoli, Lucia. 1lu (Madrid) 30 2025: e-105042 5

permesso, il mare, il nostro mare ci sta di nuovo aperto innanzi [unser Meer liegt wieder offen dal, e
forse non c'e mai stato un mare cosi «aperto». (Nietzsche, 2002: 292)

Sappiamo che Guardini nei suoi successivi anni di attivita continuo a ripensare sulle opere di Nietzsche
e lavord per offrire una risposta. Egli era infatti convinto che il filosofo tedesco colpisse un cristianesimo in-
coerente con le proprie radici, non certo quello autentico. A volte Guardini sembra suggerire che se il filosofo
ateo avesse sperimentato la vera essenza del pensiero cristiano, probabilmente vi si sarebbe riconosciuto™.
Infatti, nel 1926 egli da alle stampe La morte di Socrate, opera che offre la sua personale lettura di quattro dia-
loghi socratici e che torna a confrontarsi con Nietzsche. In quest’occasione la sua preoccupazione € analoga
al precedente testo de / santi segni, come gia notato da Zucal:

Nella denuncia della nozione di “spirito” come anti-vitale e inumana, Nietzsche vuol colpire insieme la
tradizione filosofica socratico-platonica e il Cristianesimo. Per Guardini, Nietzsche ha buon gioco solo
perché lo “spirito” di cui parla non € quello che Socrate e Platone realmente intendevano o che ¢é al
centro della concezione cristiana. (Zucal, 1990: 392)

E ancora:

Guardini rovescia addirittura la valenza semantica del dionisiaco nietzschiano, attribuendolo proprio
alla «volonta di spirito» di ascendenza socratico platonica. Una «volonta di spirito» che & quindi tutt’altro
che decadente, come pensava Nietzsche, ma lo & divenuta solo quando se ne smarri l'originaria valen-
za e I'elemento speculativo o meramente estetico prese il sopravvento. Platone non € il “platonismo”.
(Zucal, 1990: 393)

Di seguito, Guardini continud a ripensare la questione del rapporto tra finito ed infinito, in risposta a
Nietzsche. Preparo un corso, svoltosi nel semestre invernale dell’'anno accademico 1931-1932 e intitolato “fi-
nitudine ed eternitad” [Endlichkeit und Ewigkeit], dove si prefiggeva di fare una parafrasi e un commento a Cosi
parlo Zarathustra (Gerl-Falkovitz, 1984: 281). Infine, nel 1939, Guardini pubblica I'opera Mondo e persona dove,
nel capitolo relativo alla creazione e al rapporto di contingenza che lega 'uomo a Dio", cita il noto passaggio
del folle, tratto da La gaia scienza.

Nel modo di sentire di Nietzsche Dio toglie all'uomo lo spazio dell'esistenza, la pienezza della sua
umanita, I'onore dell'esistenza. E dila che viene I'“ateismo postulatorio”: «Se devo essere, Egli non pud
essere. Ma io devo necessariamente esistere, dunque a Lui non € concesso di esistere!». Come tale
impostazione sia elementare e vulnerabile, ma sia cid di cui in questo caso si tratta, & il messaggio di
Nietzsche a mostrarlo: «Dio € morto». Non: Dio non esiste, ma egli € morto! Dietro si cela in agguato
la frase piu profonda: «lo I’ho ucciso. lo sono restato vincitore nella lotta con il grande Altro». [...] Dio &
Colui che angoscia I'uomo. [...] Langoscia si elimina se 'uomo “dimostra coraggio” nel punto decisivo,
che e pero la vita. (Guardini, 2000: 52)

Nella sualettura dell’aforisma125 de La gaia scienza, Guardini sposain toto la tesi scheleriana dell’“ateismo
postulatorio” che poi riprende esplicitamente anche nell'opera, mai pubblicata, L'uomo. Fondamenti di una
antropologia cristiana'.

Per la sensibilita di Nietzsche Dio sottrae all'uomo lo spazio dell’esserci, la pienezza dell'umanita,
l'onore dell’esistenza. Di qui deriva il suo “ateismo postulatorio” [espressione di Max Scheler']: affin-
ché io possa esistere, Egli non pu0 esistere. Ma io non posso non esistere, e quindi Egli non pud
esistere. Ma io non posso non esistere, e quindi Egli non deve esistere! Quanto cio sia elementare
e doloroso e testimoniato dal grido di Nietzsche: «Dio & morto!». Non: “non esiste alcun Dio”, bensi:
“Egli & morto!”. Cio nasconde un'ammissione piu profonda: “lo o ho ucciso. Sono uscito vincitore dallo
scontro con il grande Altro”» (Guardini, 2009: 245)'

In tutte queste opere, Guardini vede in Nietzsche I'ateo che reagisce di fronte al cristianesimo, perché
quest’ultimo & divenuto opprimente nei confronti del sapore della vita, del corpo e della salute. Nelle sue
opere antropologiche e di commento ad Agostino e Platone, il nostro autore cerca di spiegare in che senso

0 Vedasi le riflessioni in proposito anche di Anelli, 2019: 5.

" Questo capitolo & una ripresa del suo corso semestrale invernale tenutosi tra il 1934-35, intitolato L'vomo. Lineamenti di
un’antropologia cristiana, Origine e creazione [Der Mensch. Grundziige einer christlichen Anthropologie, Il. Teil: Ursprung und
Schépfung].

2. QOpera alla quale Guardini si dedico a partire dal 1931 ma che non pubblico mai durante la propria vita. Al momento esiste solo
I'edizione nella traduzione italiana, all'interno dell’'opera omnia degli scritti di Guardini. Come ricorda Carlo Brentari nella sua in-
troduzione al testo Antropologia cristiana, il pensatore italo-tedesco scrisse questi tre testi, Mondo e persona, L’'uomo e Antropo-
logia cristiana nello stesso periodo: «Lopera [Antropologia cristiana] risale infatti al periodo compreso tra il 1931 e il 1939, quando
in Guardini la materia antropologica non si & ancora divisa in un filone personalistico - che sfocera in Mondo e persona. Saggio
di antropologia cristiana (1939) - e in uno propriamente antropologico, il cui esito piu importante € L'uomo. Fondamenti di una
antropologia cristiana (pubblicato postumo nel 2009). In Antropologia cristiana dunque tematiche personalistiche e antropologi-
che coesistono, anche se la struttura complessiva dell'opera (la scansione in sette parti e, entro certi limiti, anche la ripartizione
del materiale trattato) si presenta vicina soprattutto a L’'uomo. Fondamenti di una antropologia cristiana» (Brentari, Introduzione in
Guardini, 2013: 5). Per ulteriori informazioni circa la redazione de L’'uomo. Fondamenti di una antropologia cristiana, vedasi “Nota
al testo” in Guardini, 2009: 547-561.

s Borghesi, Introduzione in Guardini, 2009: 37.

% Nel testo soprariportato Guardini cita passi tratti da Nietzsche, 2002, § 125: 209-210, trad. it. di S. Giametta.



6 Bissoli, Lucia. Ilu (Madrid) 30 2025: e-105042

la visione nietzschiana del cristianesimo non corrisponda al vero volto del Dio cristiano e alla metafisica crea-
zZionista. La contingenza non € infatti sinonimo di imposizione apriori di un “Altro” sul singolo soggetto, ma di
una chiamata all'essere, una relazione vivificante tra il Creatore e la creatura:

Contro che cosa si schermisce quest’'uomo, quando non vuol essere visto da Dio? Contro l'altro,
I’'éteros. Non vuole essere eteronomo - € in cid ha ragione proprio come ha torto quando vuol essere
autonomo. Nel rapporto con Dio I'eteronomia & errata esattamente come I'autonomia. Il mio “io” non
puo stare sotto il potere soverchiante di un altro. Nemmeno se quest’altro &€ Dio. Anzi, allora meno che
mai e in modo assoluto. E precisamente non perché la mia persona sia perfetta e percid non sopporti
I'altra al di sopra di sé, ma appunto perché non lo &. (Guardini, 2002: 51)

Al contrario, Guardini, erede della tradizione agostiniana, ritiene Dio sommamente vicino all’'interiorita di
ogni essere umano. Percid, quanto pit un uomo ricerca la verita di sé, tanto piu si avvicina al proprio Creatore:

Dio non & un altro accanto a lui, ma la fonte nel senso puro e semplice del suo essere e piu vicino a lui
di quanto egli lo sia a se stesso. (Guardini, 2002: 55)

Guardini & di conseguenza convinto che questa vicinanza di Dio non possa manifestarsi violentemente,
senza rispetto per la liberta dell'uomo.

Col suo appello d'amore, Dio fa dell'uomo la persona, ma nel rispetto. [...] Dio non € un Altro di fronte
all'uomo, poiché 'uomo vive della forza e dell’alito di Dio. Ma lo stesso Dio, nei confronti dell’'uomo, sta
nell’atteggiamento che presuppone la persona e le da lo spazio di valore che le spetta, vale a dire nel
rispetto'. (Guardini, 2002: 56-57)

Uscendo dal linguaggio guardiniano e richiamando la millenaria tradizione dell’esemplarismo cristiano, a
cui Guardini si rifa, quella tra Creatore e creatura & una relazione liberante per il soggetto. Dio, infatti, creando
ogni singolo essere umano non si limita ad assegnargli un mero incarico, ma lo chiama ad essere libero, e lo
stimola ad arrivare alla propria eccellenza. Inoltre, questa relazione creaturale tra Dio e la creatura si riafferma
continuamente, ogni qualvolta la persona umana sceglie, in totale liberta, di riconoscere I'essere intorno a
lui e dunque anche a se stesso, in quanto partecipe di quest’essere’®. Vi & poi un’ulteriore motivazione, che
Guardini accenna senza approfondire: qualora Dio si imponesse all’'uomo, Egli si contraddirebbe. Dio infatti
creerebbe una creatura libera che poi forzerebbe, cadendo cosi in una contraddizione performativa.

Ne La fine dell’'epoca moderna, 'approccio di Guardini a Nietzsche cambia rispetto alle opere giovanili, in
quanto qui il nostro autore non si chiede piu come rispondere alla sfida del filosofo ateo, bensi si domanda
perché si sia arrivati a concepire un “finitismo” come il suo’”. Questo interrogativo lo porta dunque a chiedersi
quale sia il rapporto tra contemporaneita e cristianesimo, e se quest’ultimo possa ancora essere incisivo per
la vita umana.

3. Il Nietzsche de La fine dell’epoca moderna

Come gia ricordato da Zucal (Zucal, 1990: 348) e Gerl-Falkovitz (Gerl-Falkovitz, 1984: 338) Guardini si era
inizialmente prefissato di scrivere una trilogia sul tema del rapporto tra contemporaneita e cristianesimo.
Riusci a concludere i primi due testi, La fine dell’epoca moderna e Il potere, pubblicandoli rispettivamente nel
1950 e nel 1951. Lultima opera, che nell’iniziale progetto guardiniano doveva essere interamente dedicata
a Nietzsche in quanto “autore cardine” dell’epoca post-moderna, non fu mai portata a termine. In questa

s Aquesto proposito, Guardini afferma che «il principio di [non] contraddizione [da ora PDNC] - secondo il quale A, appunto come
A, non & B - non vale puramente tra Dio e 'uomo. E vero che nelle enunciazioni su questo rapporto non ce ne si pud dispensare,
poiché le protegge dal monismo; ma propriamente il rapporto si pone diversamente. E appunto questa eterogeneita, particolarita
e inesprimibilita logica che intende il concetto dell’esser-creato; una relazione in cui il PDNC & mantenuto in vigore quanto al
suo significato permanente, ma al tempo medesimo e superato in direzione di un che di inesprimibile» (Guardini, 2002: 55). La
giustificazione dell’autore ci sembra su questo aspetto poco precisa, sia nella formulazione del PDNC sia nell’applicazione dello
stesso. La formulazione aristotelica sarebbe la seguente = (A = A). Inoltre, si potrebbe obiettare a Guardini che, in generale, un
principio valido esclusivamente a livello dianoetico, ma privo poi di ogni effetto semantico, non € allora un principio effettivo, bensi
semplicemente una semplificazione teorica che non tiene conto della realta. Cio vale doppiamente per il PDNC, dal momento
che esso afferma che I'essere non pud non essere ed ¢ il principio a fondamento del pensiero. Certamente la creazione divina &
un mistero, nel senso che lI'essere umano non conosce i momenti in cui I'atto di creazione si svolge, ma proprio per questo non
possiamo stabilire che supera il principio di non contraddizione, andando contro le regole dell'essere. Per poterlo sostenere
dovremmo sapere che cos'e la creazione e conoscere esattamente in che modo Dio supera I'essere. A nostro modo di vedere,
quando si asserisce che la creazione € un mistero ci si sta sempre riferendo ai limiti della conoscenza umana, non all’essere in
quanto tale o al pensiero in quanto tale.

6 Confronta con Guardini, 1964: 222-223, 304, 308-309. Per questo motivo Guardini distingue I'atto di creazione dalla generazione
e dalla produzione, vedasi Guardini, 2009: 246-247. Inoltre, condividiamo l'opinione di Borghesi per cui Guardini si sarebbe inte-
ressato alla figura di Agostino proprio per rispondere all’“ateismo postulatorio” di Nietzsche proponendo la figura di “un Agostino
esistenziale dopo Nietzsche”, per aver scelto di convertirsi dopo aver a lungo riflettuto sul problema dell'esistenza e avendo colto
il rispetto del Dio Creatore nei confronti della liberta della creatura. Per un approfondimento vedasi Guardini, 2002: 140-141 e
Borghesi, Guardini interprete di S. Agostino in Guardini, 2002:309-312. E da notare che Guardini non & I'unico a fare osservazioni
analoghe. Nel 1931 Amato Masnovo presentd un analogo accostamento tra Nietzsche e Guardini (vedasi Masnovo, 2021: 16-18)

Il termine “finitismo” ricorre in piu opere guardiniane, sempre con riferimento a Nietzsche o a Dostoevskij o al Buddismo. In parti-
colare, noi stiamo qui facendo riferimento a Guardini, 2000: 53. Segnaliamo inoltre che gia altri studiosi hanno evidenziato questo
cambiamento di prospettiva da parte di Guardini, che matura gia agli inizi degli anni Trenta. Scrive Alberto Anelli: «ad un’iniziale
apertura ottimista verso la possibilita di incidere culturalmente su di essa per cercarne una trasformazione si sostituisce, a partire
dall'inizio degli anni '30, un atteggiamento piu cauto e piu preoccupato, piu realista, meno “militante”, almeno nel senso usuale
del termine» (Anelli, 2019: 6). Per un approfondimento vedasi Ratzinger, 1985: 125-127.



Bissoli, Lucia. 1lu (Madrid) 30 2025: e-105042 7

sezione ci soffermiamo sul primo volume della trilogia, dove Guardini riprende e rielabora le proprie ricerche
su Pascal, quelle sul concetto di modernita, cosi come quanto aveva scritto in Mondo e persona, alla luce di
alcune conferenze che aveva tenuto tra il 1947 e il 1948 all’'Universita di Tubinga e nel 1949 all’Universita di
Monaco. Nella prossima sezione analizzeremo invece i manoscritti su Nietzsche.

Nell'economia del nostro articolo, possiamo fare a meno di ricostruire in dettaglio le varie fasi che, secon-
do Guardini, hanno permesso prima il passaggio dal Medioevo all'eta moderna e poi quello dall’eta moder-
na alla post-modernita. Gia molti studiosi hanno approfondito la questione'™®. Concentriamoci invece sulle
conclusioni, nelle quali I'autore esprime cid che egli ritiene sia stato I'esito ultimo di questo ampio processo.

A un primo sguardo, La fine dell’epoca moderna sembra confermare la tesi di Gibellini; infatti, nella con-
clusione di questo testo, emerge una netta spaccatura e quasi una contraddizione tra la modernita e il cris-
tianesimo, causata dall’estrema ambiguita dello spirito moderno. Scrive infatti Guardini:

E sempre stato particolarmente difficile per il cristianesimo adattarsi all'epoca moderna. Troppo vivo
era il ricordo della sua rivolta contro Dio; troppo ambiguo il modo in cui aveva posto tutti i settori della
creazione culturale in contraddizione [in Widerspruch] con la fede, e la fede stessa in una situazione
di inferiorita [in eine Situation der Minderwertigkeit]. E c'era inoltre quello che abbiamo chiamato la
moderna slealta [die neuzeitliche Unredlichkeit]: quel doppio gioco che da un lato rifiuta la dottrina e
I'ordine cristiano della vita e dall’altro rivendica a sé le conseguenze umane e culturali di quella stessa
dottrina. (Guardini, 2022: 105)

Sono probabilmente queste le parole che hanno ispirato la sintesi di Gibellini. Guardini in nessun locus
dell’'opera fa riferimenti a determinate situazioni politiche o sociali, e proprio per questo risulta difficile inter-
pretare esattamente le sue parole. Emerge in questo passo la difficolta maggiore che abbiamo riscontrato
tentando un'ermeneutica non superficiale dei suoi testi. Ci sembra chiaro come qui I'Autore voglia suggerire
I'inevitabile contraddizione tra una societa estremamente secolarizzata, nel senso del secolarismo gogarte-
niano, e la religione. Eppure, per Guardini, quest’ambiguita dellepoca moderna e il conseguente imbarazzo
del cristiano sono solo una prima fase del processo di secolarizzazione'™, a cui seguira un’altra ancora piu
critica. Subito dopo il nostro autore aggiunge:

Queste ambiguita verranno a cessare. Si considereranno sentimentalismi i valori cristiani secolarizzati
[Sie wird die sdkularisierten Christlichkeiten], e 'atmosfera ne risultera purificata [Luft wird klar werden].
Piena di ostilita e di pericolo [voll Feindschaft und Gefahr], ma pulita e aperta [aber sauber und offen].
(Guardini, 2022:105)%°

Attorno a questa densa citazione occorre fare almeno due osservazioni. In primo luogo, a differenza de
Lo spirito della liturgia del 1918, non troviamo qui una distinzione tra secolarizzazione ed un secolarismo es-
tremo. E venuto meno I'ottimismo che aveva contrassegnato gli anni giovanili, e nell’opera La fine dell’epoca
moderna prevale piuttosto una sensibilita pessimistica rispetto al futuro dell’'umanita?'. Infatti, Guardini affer-
ma esplicitamente che la secolarizzazione dei valori cristiani non porta ad un’incarnazione di queste idee
nella vita quotidiana, bensi alla loro banalizzazione. A tale proposito, osserviamo che in questo passo il nostro
autore ricorre all'espressione “Séakularisation”, proprio per indicare un’appropriazione indebita da parte della
societa civile di cio che prima era il sentire comune della Chiesa.

Allo stesso tempo, in questa citazione Guardini afferma che l'era postmoderna secolarizzata rimane
“un tempo opportuno”, in quanto & l'inizio di un cambio di orizzonte che, se ben interiorizzato, puo portare
all’elevazione della fede del cristiano. Egli chiude la sua opera con queste parole: «la nostra esistenza giunge
al traguardo della opzione assoluta e delle sue conseguenze: delle possibilita piu alte e dei pericoli estremi»
(Guardini, 2009:109).

Leggendo queste pagine, ci pare che Guardini insista piu volte nell'indicare i pericoli ma anche le pos-
sibilita del nostro tempo. Questo aspetto diventa evidente soprattutto se si accosta il testo guardiniano agli
scritti nietzschiani. Comparando La fine dell’epoca moderna alle opere di Nietzsche, possiamo infatti coglie-
re diverse analogie.

Gia nella citazione, che evidenzia il cambio di atmosfera e I'apertura dell'orizzonte, marcando il passag-
gio alla eta post-moderna, riprende oltre al gia citato aforisma 343 de La Gaia scienza un frammento dello
Zarathustra:

Finalmente l'orizzonte ci appare di nuovo libero [erscheint uns der Horizont wieder frei], posto anche
che non sia sereno [nicht hell ist], finalmente le nostre navi possono salpare di huovo, salpare incontro

'8 Vedasi Anelli, 2019; Zucal, 2019: 85-91; Alagna, 2021.

' Ricordiamo che Guardini non usa il termine “secolarizzazione” [Sakularisierung] ma impiega comunque due lemmi del lessico
giuridico e filosofico relativo al processo di secolarizzazione: “Sakularisation”, ossia I'espropriazione di beni ecclesiastici a favore
dello Stato, e “Verweltlichung”, il processo di emancipazione del mondo. Per un approfondimento vedasi https:/www.eticapubbli-
ca.it/lexikon/secolarizzazione-davide-sisto/ (28 agosto 2025). Nelle pagine successive analizziamo dettagliatamente le valenze
che il nostro autore da a questi termini, facendo riferimento sempre al testo de La fine dell'epoca moderna.

20 Facciamo riferimento alle traduzioni in italiano pubblicate per Morcelliana. | termini tecnici o di rilevanza tedeschi sono tratti
dall’edizione Guardini, 1951: 121.

21 Precisiamo che il pessimismo del Guardini maturo non & per¢ il cinismo di chi si arrende rispetto allo status quo. Si tratta bensi
di un approccio realistico rispetto alla difficolta del reale e tuttavia ancora animato da un ideale forte. Scrive Guardini: «ho voluto
chiarire che non si deve parlare qui di pessimismo alcuno. O meglio di alcun falso pessimismo, poiché esiste anche un giusto
pessimismo, senza del quale non si fa nulla di grande. Esso € la forza amara che rende il cuore coraggioso e lo spirito operoso
capace di opere durevoli». (Guardini, 2022: 91)


https://www.eticapubblica.it/lexikon/secolarizzazione-davide-sisto/
https://www.eticapubblica.it/lexikon/secolarizzazione-davide-sisto/

8 Bissoli, Lucia. Ilu (Madrid) 30 2025: e-105042

a ogni nuovo pericolo [auf jede Gefahr], ogni ardimento della conoscenza € nuovamente permesso, il
mare, il nostro mare ci sta di nuovo aperto innanzi [unser Meer liegt wieder offen da], e forse non c’e€ mai
stato un mare cosi «aperto». (Nietzsche, 2002: 292)

In montagna la via piu breve & quella di vetta in vetta: ma per questo devi avere le gambe lunghe. Le
sentenze devono essere vette: e coloro a cui si parla, grandi e grossi. Laria fine e pura [Die Luft diinn
und rein), il pericolo vicino [die Gefahr nahe] e lo spirito pieno di allegra cattiveria [der Geist voll einer
fréhlichen Bosheit]: queste cose stanno bene insieme. (Nietzsche, 2002: 436)

Sia Guardini che Nietzsche sembrano dirci che stiamo vivendo un momento di crisi, dove tutto € possi-
bile, anche il rischio di essere “svuotati”. Inoltre, quando il pensatore italo-tedesco si sofferma sulla figura
del cristiano rimasto solo, senza nessun tipo di riconoscimento sociale, di fronte alla crisi esistenziale della
postmodernita, dichiara che quest’ultimo dovrebbe essere guidato dalla “fiducia” e dal “coraggio”.

Cio che e stato detto sopra riguardo alla situazione di pericolo vale anche per I'atteggiamento cristia-
no. Esso dovra essere caratterizzato in modo particolare dalla fiducia [des Vertrauens] e dal coraggio
[der Tapferkeit]. Spesso & stato rimproverato al cristianesimo di essere un rifugio [in ihm berge] per chi
si sente esposto alla situazione moderna. In parte cid era vero, e non solo perché il dogma, nella sua
oggettivita, crea un ordine fisso nel pensiero e nella vita, ma anche perché nella Chiesa vive ancora
una ricchezza di tradizioni culturali che altrimenti sarebbero scomparse. In futuro questo rimprovero
avra sempre meno motivo di esistere [Der Vorwurf wird in der kommenden Zeit immer weniger Anlal3
haben)??. (Guardini, 2022: 105-106)

Ebbene, proprio questi atteggiamenti di sprezzo del pericolo e di smodata fiducia sono quelli che, secon-
do Nietzsche, dovrebbero marcare l'esistenza dell'oltreuomo, impersonato da Zarathustra.

Oh, Zarathustra, folle ricco d’amore, ebbro di fiducia [Vertrauens-Uberseliger]! Ma cosi fosti sempre:
sempre ti avvicinasti fiducioso a ogni cosa terribile. (Nietzsche, 2002: 545)

Voglio avere intorno a me coboldi, perché sono coraggioso. Il coraggio [der Tapferkeit], che fuga gli
spettri, crea a se stesso coboldi - il coraggio vuol ridere. [...] Chi di voi pu0 insieme ridere ed essere
elevato? Chi sale sui monti piu alti ride di tutte le tragedie e tragicommedie. Coraggiosi, noncuranti,
beffardi, violenti - cosi ci vuole la saggezza. (Nietzsche, 2002: 436)

Avete coraggio [Habt ihr Mut], fratelli? Avete cuore? Non il coraggio davanti a testimoni, ma il coraggio
dei solitari, il coraggio delle aquile, che neanche piu un dio sta a guardare? Le anime fredde, le bestie
da soma, i ciechi, gli ebbri non sono per me coraggiosi. Ha cuore chi conosce la paura ma la domina,
chi guarda I'abisso, ma con fierezza. Chi guarda I'abisso, ma con occhi d’aquila, chi adunghia I'abisso
con artigli d’aquila: questi ha coraggio. (Nietzsche, 2002: 673)

Dato il costante interesse del nostro autore per il filosofo ateo, non € da escludere l'ipotesi che Guardini
avesse davvero desiderato dire che il cristiano di oggi deve saper reagire alla crisi del religioso, con lo stesso
temperamento che Nietzsche assegna al superuomo: un coraggio forte e una fiducia quasi beffarda, nonostante
si avverta il rischio di essere disillusi. Chi invece, tra i cristiani, non riesce a compiere quest’elevazione rispetto
alla sensibilita del tempo, finisce per rilassarsi e “mondanizzare la propria fede”:

Nella stessa direzione operera anche cid che abbiamo detto circa il rilassamento delle forze religiose
spontanee [das Nachlassen der unmittelbaren religiosen Kréfte]. La pienezza religiosa aiuta a credere,
ma puo anche velare e mondanizzare [verweltlichen] il contenuto della fede. Quando quella pienezza
si riduce, la fede diviene piu parca ma anche piu pura e piu grave. Il suo sguardo si fa piu aperto, il suo
centro di gravita penetra piu profondamente in cid che & personale: nella decisione, nella fedelta, nella
capacita di superarsi. (Guardini, 2022:105)

Ci soffermiamo, seppur rapidamente, sul verbo “mondanizzare”, verweltlichen, in quanto esso si riferisce
a una forma di secolarizzazione diversa rispetto al precedente Sdkularisation. Se tale sfumatura non ve-
nisse colta, si rischierebbe di ridurre queste frasi guardiniane a un rifiuto del mondo. Il termine “verweltli-
chen” non indica I'appropriazione da parte del profano di valori precedentemente considerati religiosi, bensi
I'autonomia del mondo rispetto alla comunita religiosa. Come ricorda Jan Rohls in un articolo del 2012, il
verbo “verweltlichen” e la relativa “mondanita” [weltlichkeit] sono concetti gia utilizzati da Hegel, nelle Lezioni
di Filosofia della religione, parte terza, e diventeranno, a partire dal 1968, termini chiave di tutta la teologia
della secolarizzazione, con particolare riferimento al pensiero di Johann Baptist Metz?3. A livello degli studi
filosofici, il topos dell'opposizione tra mondo, comunita e persona non nasce in Hegel, bensi ha le sue radici
in tutta la filosofia moderna, emerge in Kant e si trasmette fino a Nietzsche. Ebbene, crediamo che queste
fonti dovrebbero essere ricordate anche per approfondire i concetti di “mondanita” e di “mondanizzazione”
in Guardini, dal momento che egli cita ampiamente sia Kant sia Nietzsche?.

22 Per il testo originale in tedesco Guardini, 1951: 121-122.

28 Rohls, 2012: 194-197 e 203-204.

2 |n questo articolo dobbiamo limitarci ad approfondire il confronto tra Guardini e Nietzsche, tuttavia di seguito suggeriamo alcuni
possibili percorsi di approfondimento. A nostro parere, sul tema sarebbero necessari almeno tre confronti ex ante, con Nietzsche,



Bissoli, Lucia. 1lu (Madrid) 30 2025: e-105042 9

Nel brano sopramenzionato da La fine dell’epoca moderna, il nostro autore non compie riferimenti es-
pliciti ad altri pensatori, ma sembra richiamarsi implicitamente al precedente scritto hegeliano. Lo stato di
“pienezza della fede” ricorda, infatti, quello che per Hegel € il secondo stadio di riconciliazione tra I'individuo
e la “mondanita” [weltlichkeit], vale a dire lo stato del dominio della Chiesa sul profano.

La seconda determinazione di questa riconciliazione & che la mondanita e la religiosita rimangono
esteriori I'uno all’altro [...]. Il rapporto in cui stanno ambedue pu0 essere solo esteriore e tale che 'uno
domina sull’altro; in tal modo non vi & affatto la riconciliazione. Lelemento religioso deve essere domi-
nante; il riconciliato, la Chiesa, deve dominare sul mondano, che non & riconciliato; ciononostante non
Vi € una riunione con il mondano, non riconciliato [...]. Il dominante pero prende appunto su sé stesso
tale mondanita e la Chiesa, attraverso questo dominio, mette in rilievo una mondanita non spirituale,
perché il mondano stesso non é riconciliato in lei. (Hegel, 1974: 414-415)

Hegel e Guardini ci dicono che la Chiesa e il singolo cristiano si “mondanizzano”, nel senso che finiscono
per ricalcare i modi di quel mondo che pretendevano di trasformare e di criticare, perdendo cosi di vista la
propria essenza spirituale e il fine stesso di una relazione con il mondo. Il mondo, inoltre, avverte la pretesa
di dominio e il giudizio costante del credente e, per questo, reagisce secondo i moti che Nietzsche ha am-
piamente descritto.

La “mondanizzazione” del singolo cristiano viene superata, secondo Guardini ma anche secondo
Hegel?®, quando la singola persona compie una scelta di liberta e decide di incarnare la sua fede nella
sua persona, andando oltre una visione genericamente “religiosa”. Rimandiamo al termine del nostro
articolo un approfondimento della distinzione tra religione e fede in Guardini, per concentrarci ora su
una analisi delle conseguenze di questa interiorizzazione della fede. Quando il soggetto accetta di avere
fede, va al di la delle strutture per cosi dire preconfezionate del religioso, e cerca Dio in ogni ambito della
vita2®. Secondo Guardini, I'uomo che cerca Dio a partire dalla propria esistenza riscopre, come Agostino,
la trascendenza di Dio rispetto al proprio pensiero (cido che egli esprime con I'espressione “il dogma”).
Per questo il suo pensiero passa dalla pretesa di capire al desiderio di scoprire sempre nuove possibilita
di espressione del proprio Dio. Cid lo porta infine non solo a pensare secondo una logica accogliente,
ma anche ad agire aprendosi al mondo intero.

Per quanto concerne ildogma, € essenziale alla sua natura il sopravvivere ad ogni mutamento di tempi
poiché esso & fondato nel sovratemporale; si pud tuttavia supporre che di esso si avvertira in modo
particolare il carattere di guida della vita. Quanto piu il cristianesimo si affermera di nuovo come cosa
non spontanea ed automatica, e si distinguera decisamente dalla dominante concezione non-cristia-
na della vita, tanto piu emergera nettamente nel dogma, accanto all'elemento teoretico, quello pratico
ed esistenziale. (Guardini, 2009: 106)

E ancora:

Quanto piu crescono le forze anonime, tanto piu la “vittoria che vince il mondo” [1 Gv. 5, 4], la fede, si
attua in una conquista di liberta, nell’accordo della liberta creatrice di Dio. E nella fiducia in cid che Dio
fa non soltanto nel suo operare, ma nel suo agire. E singolare questo presentimento di possibilita divi-
ne, in mezzo alla crescente oppressione del mondo! (Guardini, 2009: 107)

Per tutto cid che & stato fin qui evidenziato, ci pare che sarebbe un errore leggere la “fede che vince il
mondo” come una forma di dominio, che riprodurrebbe quindi le dinamiche di un mero potere temporale. Il
testo della prima lettera di Giovanni, che qui Guardini cita, lo conferma: la fede &, prima di tutto, una rinascita
personale in Dio, che porta il credente ad amare tutto il genere umano, in quanto amato e voluto da Dio. La
fede si pone dunque in totale antitesi rispetto a ogni desiderio di dominio sul mondo o di suo rigetto.

Hegel e Kant. Ne Lo spirito della liturgia, Guardini non cita solo Nietzsche ma fa espliciti riferimenti a Kant proprio per la sua visione
sul mondo. Secondo il nostro autore Kant, in quanto autore della modernita, fa prevalere il soggetto, I'Ethos, rispetto all'oggetto, il
Logos (vedasi Guardini, 2003: 102-104 e 108). Effettivamente in Kant, 'opposizione tra mondo e persona scaturisce dal rifiuto per
la metafisica e dalla svolta copernicana, a cui il filosofo tedesco giunge al termine della sua fase pre-critica. Per una sintesi e una
riflessione sul topos del mondo in Kant, in tutta la sua varieta di significati, vedasi Russo, 2010. Terminati i confronti almeno con i
due predecessori, occorrerebbe fare un confronto con diversi contemporanei di Guardini, tra cui Martin Heidegger (per le critiche
che questi moveva al concetto di mondanita kantiana), Max Scheler (che nel 1928 da alle stampe La posizione dell’'uvomo sul cos-
mo), Karl Lowith (il quale nel 1967 pubblica a Monaco Dio, uomo e mondo nella metafisica postcristiana da Cartesio a Nietzsche) e
Johann Baptist Metz (autore dell'opera Sulla teologia del mondo).

25 «Nella terza determinazione questa contraddizione si risolve nella eticita, il mondano stesso & compenetrato dal principio della
liberta, e il mondano, in quanto & cosi conforme al concetto, alla ragione, all'eterna verita, € divenuto liberta concreta, la volonta
razionale. Le istituzioni dell’eticita sono istituzioni divine, non sante nel senso in cui si pretende che il celibato sia santo rispetto
al matrimonio, all'amore familiare ovvero che la poverta sia santa, comparata al guadagno personale e a cido che e dovuto con
ragione al lavoro. Altrettanto vale per la cieca obbedienza considerata come santa, mentre I'etico € un’ubbidienza nella liberta,
una volonta libera razionale e I'obbedienza del soggetto e contro I'etico. Cosi nell'etico esiste e si compie la riconciliazione della
religione con la mondanita, con la realta» (Hegel, 1974: 415).

26 \ledasi le osservazioni di Adolfo Mufioz-Alonso sul tema: «Guardini ha llegado a considerar que la idea que el hombre tiene de
Dios responde a la idea que el hombre tiene de si mismo y, claro esta, del mundo en que vive. Es una proposicion de recio abo-
lengo agustiniano, que sefala el conocimiento de Dios en la huella que el hombre estampa al conocerse a si mismo. De ser esto
asi, habriamos de concluir diciendo que el olvido de Dios y la ausencia en el mundo es una légica consecuencia del olvido que
el hombre actual tiene de si mismo y un indice del reconocimiento que el hombre tiene del mundo en que vive» (Munoz-Alonso,
1965: 74).



10 Bissoli, Lucia. Tlu (Madrid) 30 2025: e-105042

Chiunque crede che Gesu ¢ il Cristo, & stato generato da Dio; e chi ama colui che ha generato, ama
anche chi da lui & stato generato. [...] Chiunque & stato generato da Dio vince il mondo; e questa ¢ la
vittoria che ha vinto il mondo: la nostra fede. (1 Gv 5, 1-4)

Concludendo questa sezione, possiamo affermare che neppure nel Guardini maturo vi & un rifiuto del
mondo secolarizzato, benché la sua prospettiva sul futuro si faccia piu malinconica. In ogni caso, secondo il
nostro autore, questo tempo presente rimane per il credente un’epoca da vivere da protagonista, uscendo
da facili isolamenti solipsistici, e coinvolgendosi personalmente.

4. Il Nietzsche dei manoscritti

Nei suoi manoscritti pubblicati postumi e solo in traduzione italiana, Guardini propone una lettura personale
del Cosi parld Zarathustra, passando in maniera evidente dalla obiezione a Nietzsche alla valorizzazione®. In
questa sezione cerchiamo di capire quali sono gli aspetti nietzschiani evidenziati. Cosi si esprime il nostro
autore:

Nietzsche pensa con la propria esistenza, che & scossa dal problema dell’esistere. Partendo da un
enorme scetticismo rispetto alla situazione umana del XIX secolo, che vede scorrere nell'insicurezza
e nella contraddizione senza riscatto, egli pensa a fondo in modo nuovo il problema dell’essere umano.
(Guardini, 2024:135)

In primo luogo, Nietzsche € per il Guardini maturo quel pensatore che cerca di affrontare la crisi del'uomo
postmoderno, privo di qualsiasi supporto culturale comune. ll nostro insiste sul valore esistenziale del pensie-
ro nietzschiano in vari passaggi dei suoi manoscrittiZ®. In particolare, in questa prima pagina del manosctritto
V € evidente laripresa di tematiche gia esposte ne La fine dell’epoca moderna: I'unita del pensiero medievale
& venuta meno, e siamo gia oltre le ambiguita dell'epoca moderna?®. Cid che resta & solo il disorientamento
interiore, e un risentimento contro il mondo.

Anche il mondo, le “cose prossime” non sono prese sul serio, come autentiche realta. Invece di vederle
nella loro viva molteplicita e nel loro spessore, per I'incapacita di possederle, vengono svalorizzate nel
risentimento. In questo modo il contenuto del mondo si fa remoto e rarefatto, le cose perdono il loro
peso e uno squallore e un raccapriccio parlano dell’esistenza svuotata. (Guardini, 2024: 136)

Ecco il pericolo della postmodernita, cui Guardini accennava nel primo volume della sua trilogia: il rigetto
del mondo, la svalutazione nei confronti degli enti, anche quelli piu concreti. Il finitismo di Nietzsche non g,
per il nostro autore, semplice ritorno al materialismo, ma un tentativo filosofico di salvare gli enti dal nulla
(Guardini 2024: 130). Coerentemente con questo principio - pur essendo consapevole dell'impossibilita di
ridurre il pensiero nietzschiano a un semplice schema (Guardini, 2024: 136-137) - il pensatore italo-tedesco
registra nelle opere di Nietzsche la centralita del tema del corpo vivo, come espressione dell’'unitarieta della
natura umana.

La via per una liberazione da questa degenerazione € il risorgere della corporeita [Leiblichkeit]. [...] La
valorizzazione del corpo in Nietzsche non € pero la pura valorizzazione dell’elemento naturale - ma del
naturale come di un necessario punto di partenza per l'integrita sana e la dirittura della crescita umana
(Guardini, 2024:138)

E ancora:

Non si tratta di un'accentuazione dell’elemento biologico in contrapposizione a quello spirituale
dell’essere umano, ma probabilmente con cio si intende la salute istintiva, I'armoniosita a tutto tondo
della natura umana (Guardini, 2024:139)

Leggendo questi passaggi si pud notare chiaramente come Guardini condivida con Nietzsche la volonta
di superare ogni forma di dualismo tra anima e corpo, vista come una posizione infantile, rigettando in questo
la posizione di Platone (Guardini, 2024 139). Tuttavia, il corpo vale non per se stesso, ma in quanto evidenza
del “sé”°. E Nietzsche ad affermare cid - con un altro riferimento allo Zarathustra - e Guardini lo accetta
senza alcuna obiezione, cosi come sembra accettare la presenza dell’istinto nell'essere umano, che aveva
invece negato ne L'uomo. Scrive Guardini:

27 Guardini muove anche delle evidenti critiche agli aforismi di Nietzsche che riassume per punti nel frammento B (Guardini, 2024:
131).

28 Vedasi Guardini, 2024: 131; Guardini, 2024: 163-164 e Guardini, 2024: 166.

20 \ledasi I'abbozzo di corso datato 23 marzo 1954 in Guardini, 2024: 163-167.

30 Osserviamo, seppur rapidamente, che Nietzsche si dimostra in questa sua visione dell'uomo un erede del pensiero classico che
lo anticipa. Nel XIX secolo, infatti, vari autori si erano proposti I'obiettivo di riunificare la natura umana andando oltre il dualismo
anima-corpo, lasciato irrisolto dalla filosofia kantiana. Un pensatore di riferimento su questo tema & senz'altro Hegel, il quale ritor-
na al testo del De Anima di Aristotele e ripropone un’unita dell’essere umano in tre dimensioni. Queste dimensioni sono il corpo,
I'anima e lo spirito, che unisce le due precedenti. Analogamente in Nietzsche abbiamo il corpo, I'anima e il sé (I'unita corrispon-
dente allo spirito hegeliano). Sottolineiamo questo aspetto perché, come € noto a molti critici, anche Hegel esalto l'istinto come
espressione di una finalita, seppur posta su un piano finito - a questo proposito vedasi llletterati & Gambarotto, 20203; llletterati
& Gambarotto, 2020b; Achella, 2017; Achella 2012; De Cieri, 2002; Ferrarin, 1990. Nietzsche propone una distinzione nell’unita es-
tremamente analoga a quella hegeliana e aristotelica, esito probabilmente della sua adesione al positivismo. Sul dibattito intorno
un possibile confronto Hegel - Nietzsche al di la delle evidenti differenze, vedasi Houlgate, 2004 1-23.



Bissoli, Lucia. /lu (Madrid) 30 2025: e-105042 n

Il corpo, il sé e istinto incorporato, & sentimento della vita divenuto corpo. Non & né dimora per lo spirito,
né suo servo, ma lo spirituale germina da esso como dispiegamento. E sta al suo servizio. Lelemento
fondamentale dell’essere umano ¢ il sentimento istintivo della vita, che si avvale delle funzioni dello
spirito. Non & lo spirito a determinare e creare, € il corpo a farlo. (Guardini, 2024: 141)

Cid detto, il nostro autore non si limita ad assumere acriticamente il pensiero nietzschiano. Nelle pagine
che seguono, Guardini ricorda che questa esaltazione del “sé” nell’istinto e nel corpo sfocia nel rigetto di Dio.
Nell'osservare questo aspetto, Guardini constata una autocontraddizione insita nel pensiero nietzschiano:

Poiché Dio & qualcosa di sovrasensibile, quindi di non umanamente pensabile, nel senso di Nietzsche,
vale a dire quanto & percepibile attraverso i sensi, il concetto di Dio fuoriesce dal pensare. Non si pud
entrare in alcuna relazione con qualcosa di non pensabile, di non visibile. [...] Nonostante la frequente
accentuazione e la presentazione dello spirito in linea di principio come qualcosa di condizionato vi-
talmente, come simbolo e strumento del corpo, nello Zarathustra c'@ anche un concetto di spirito che
oltrepassa la sfera di quanto &, insieme, spirituale e vitale - uno spirituale che non & guidato da impulso
e istinto, che non & efflorescenza di un'elevata valenza della corporeita. (Guardini, 2024 157)

Il nostro autore sfrutta questa debolezza del pensiero di Nietzsche per affermare che c'€ un “conoscere
contemplativo” al di |a della “conoscenza logica” (Guardini, 2024: 159), e che c'e uno spirito che va al di la
della vita umana, che trascende lo spirito immanente. La risposta di Guardini ci sembra pero discutibile, in
quanto, a nostro parere, sarebbe stato maggiormente rispondente al dettato nietzschiano ricordare che la
sua visione sullo spirito era inevitabilmente marcata anche dalla adesione al positivismo, e dal conseguente
approccio evidenzialistico, oltre che dal suo ateismo di fondo®'. Pertanto, era inevitabile che il filosofo tedesco
riaffermasse l'opprimente presenza dello spirito, ritenendolo un apriori impensabile. Tuttavia, &€ interessante
osservare che in quest’ultimo frammento, Guardini parte dal dettato di Nietzsche non per poi contrastarlo
con la propria visione di fede, bensi per affermare che anche il filosofo ateo riconosce una trascendenza
capace di parlare all’interiorita dell'uomo. Pertanto, dichiara il nostro, Nietzsche & in realta 'esponente di un
ateismo devoto, ribelle rispetto a un cristianesimo inautentico ma, a ben guardare, estremamente vicino a
un cristianesimo essenzializzato:

Se sicerca di definire che cosa sia I'anima di Nietzsche, essa sembra essere cio che, in antitesi rispetto
allo spirito, ha l'essere presso-di-sé, l'interiorita. E molto eloquente che lo spirito sia contrassegnato
con la grande luminosita, con la luce e con una grande freddezza. [...] Lanima invece ha la sicurezza, il
legame con l'oscurita e la profondita, con il centro della vita. [...] Quando Nietzsche vuole rivolgersi alla
realta ultima nell’'essere umano [...] la chiama anima, non spirito. (Guardini, 2024: 160-161)

Inoltre, sempre tra i suoi manoscritti lascia degli appunti che, seppur affrettati e non rivisti - e per questo
privi di punteggiatura e di una struttura sintattica coerente -, sono centrali per cogliere la sua apertura su
Nietzsche. Li riportiamo seguendo I'edizione critica:

“Esiste una religione autentica senza Dio”

Se questo € vero, allora “Dio” & un aspetto di cio che & realmente Dio. | presentimenti della vecchia
teologia catafatica - Allora “I'ateismo devoto” &, sempre di nuovo, la scoperta dell’altro aspetto di Dio
e del rapporto con Dio. (Nietzsche) (Guardini, 2024: 133)

Nietzsche ¢ [...] provincia dell’elemento cristiano. (Guardini, 2024: 133)

5. Conclusione: la differenza tra Guardini e Nietzsche

Fino a questo punto abbiamo evidenziato aspetti che Guardini apprezza del pensiero nietzschiano. Tuttavia,
siamo consapevoli che rimane un’evidente differenza trai due, vale a dire la loro risposta di fronte all'esistenza
di Dio. Nietzsche risponde con un’affermazione continua della sua ribellione contro il religioso e del primato
del corpo sullo spirito. Guardini reagisce esaltando la fede, come obbedienza allo spirito.

La fede sara capace di resistere nel pericolo. Nel rapporto con Dio emergera decisamente I'elemento
dell’'obbedienza. Obbedienza pura, la quale sa che si tratta di cose supreme, che solo per I'ubbidienza
possono realizzarsi. (Guardini 2022:106-107)

Nella precedente sezione abbiamo evidenziato che il concetto di spirito di Nietzsche € ambivalente, ma
che, nella varieta dei suoi significati, non € mai una negazione della fede, bensi solo della religione. Infatti,
egli non rigetta il “s¢”, vale a dire un'apertura della persona verso la trascendenza®’. Da voce piuttosto a
una ribellione contro forme di religiosita che possano mortificare la totalita, I'integralita della natura umana,
allorquando quelle forme deformi di religiosita impongano inutili sacrifici all'uomo, violentandolo nella sua

31 Ricordiamo che Nietzsche in quest’opera porta a compimento la sua adesione al positivismo, adattandolo tuttavia alle proprie
idee personali su Dio e I'arte. Da qui anche I'enfasi per I'istinto e il corpo come unita dell'uomo, oltre al rigetto per tutto cid che va
oltre I'evidenza. Vedasi a tal proposito Giametta, Introduzione in Nietzsche, 2002: 361-362.

32 E noto che Nietzsche apprezzod varie personalita animate da una fede sincera, in primis Gesu Cristo, i profeti, e gli asceti. Vedasi
per esempio: Nietzsche, 1989: 14[57]; Nietzsche, 1978: 58 e 42.



12 Bissoli, Lucia. Tlu (Madrid) 30 2025: e-105042

costitutiva apertura al mondo. Rimane a questo punto da chiarire quale sia il rapporto tra religione e fede per
Guardini.

Come ha giaricordato Zucal in un recente articolo, “religione” e “fede” non sono per lui sinonimi, ma nep-
pure indicano modalita di credenza tra di loro in contraddizione®. Il religioso & colui che, spinto dal proprio
sentimento di attrazione per il sacro, vive un’esperienza di incontro con il proprio Dio. In un secondo mo-
mento, il religioso deve poi ripensare I'esperienza vissuta [Erlebnis] per interiorizzarla. Qualora l'esperienza
religiosa non fosse riguadagnata dal singolo, per mezzo della riflessione, essa scivolerebbe nella dimen-
sione delle pure emozioni momentanee, o rischierebbe di mescolarsi a pulsioni dannose alla stessa natura
umana, quali sentimentalismi nevrotici, dove I'eros si sostituisce al sacro, o atteggiamenti spiritualistici®*. La
religione, in conclusione, si da a partire dalla volonta del soggetto, una volonta dapprima non razionale, poi
razionalizzata, e comunque sempre aperta ed in ricerca del sacro.

La fede, invece, per Guardini non ha la propria origine nella volonta del soggetto, bensi nella rivelazione,
vale a dire nella chiamata che Dio, per primo, fa all'uomo, affinché egli sia veramente se stesso. A questa
chiamata l'essere umano pud rispondere in totale liberta: pud riconoscerla e rischiare la propria quotidianita
per essa, o rifiutarla seguendo altri desideri personali, fino ad arrivare a misconoscerla e ribellarvisi.

In conclusione, come gia affermato da Zucal, la fede come “obbedienza”, che Guardini propone ne La
fine dell'epoca moderna, non & determinata da una logica che vuole ridurre I'essere umano a un ente etero-
nomo?®, esecutore di volonta a lui estranee. Al contrario, la fede & per il nostro la piena, totale, libera fiducia
nei confronti di un Dio misterioso, ma riconosciuto come sommamente buono, principio di tutto I'universo.

Possiamo quindi affermare che Nietzsche e Guardini scrutavano il medesimo orizzonte. Si trattava di un
orizzonte segnato da una profonda crisi esistenziale, etica e politica. Ma lo facevano da promontori distinti,
guadagnati percorrendo ciascuno il proprio cammino, giungendo a contemplare un medesimo mare aperto.

6. Bibliografia

Achella, Stefania (2012): “Un ‘mistero incomprensibile’: il problema mente-corpo nella filosofia dello spirito di
Hegel”, Etica & Politica / Ethics & Politics, 14/2, pp. 8-10.

Achella, Stefania (2017): “Lontologia Vivente Di Hegel”, Rivista di Filosofia Neo-Scolastica 109/2, pp. 443-457.

Alagna, Mirko (2021): “Laffaire Guardini. Secolarizzazione e legittimita dell'’eta moderna in Romano Guardini”.
Rivista Italiana di Filosofia Politica, 1, pp. 213-230. doi:10.36253/rifp-1468

Anelli, Alberto (2019): “Lepocalita della religione. dalla filosofia della storia alla fenomenologia della storia”,
Nuovo Giornale di Filosofia della Religione, 11, pp. 4-10. https://doi.org/10.14276/2532-1676/3099

Barzaghi, Amerigo e Paolo Bettineschi (2024): Nichilismo e morte di Dio: prospettive filosofiche e teologiche.
Prima edizione. L'arca e la freccia, Roma, TAB edizioni.

Bissoli, Lucia (2023): “Agustin interpretado por Romano Guardini”, Logos. Anales del Seminario de Metafisica,
56(2), pp. 287-307. https://doi.org/10.5209/asem.89013

Borghesi, Massimo (2018): “Romano Guardini e I'incontro cristiano con il moderno”, in Massimo Borghesi,
Ricardo Gibu Shimabukuro, Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz, “Persona e liberta nell'eta moderna:
spunti di Romano Guardini a 50 anni dalla sua scomparsa”, Acta philosophica (27), pp. 143-157.
doi:10.19272/201800701009.

De Cieri, Antonella (2002): Filosofia e pensiero biologico in Hegel, Napoli, Luciano Editore.

Ferrarin, Alfredo (1990), Hegel interprete di Aristotele, Pisa, Edizioni ETS.

Gerl-Falkovitz, Hanna-Barbara (1985): Romano Guardini 1885 - 1968: Leben und Werk, Mainz, Matthias-
Griinewald-Verl.

Gibellini, Rosino (1992): La teologia del XX secolo, Biblioteca di teologia contemporanea 69. Brescia,
Queriniana.

Gogarten, Friedrich (1972): Destino e speranza dell’epoca moderna: la secolarizzazione come problema
teologico, Brescia, Morcelliana.

Guardini, Romano (1951): Das Ende der Neuzeit. Ein versuch zur orientierung, Munich, Werkbund.

Guardini, Romano (1962): Vom Geist der Liturgie, Freiburg, Herder.

Guardini, Romano (1964): Fenomenologia e teoria della religione, in Id. Scritti filosofici 1l vol., G. Sommavilla
(ed.), Milano, Fratelli Fabbri Editori.

Guardini, Romano (2000): Mondo e persona: saggio di antropologia cristiana, Silvano Zucal (ed.), Brescia,
Morcelliana.

Guardini, Romano (2002): La conversione di S. Agostino, Massimo Borghesi (ed.), Morcelliana, Brescia.

Guardini, Romano (2003): Lo spirito della liturgia; | santi segni, Brescia, Morcelliana.

Guardini, Romano (2009): L'uomo, fondamenti di un’antropologia cristiana, Brescia Morcelliana.

Guardini, Romano (2013): Antropologia cristiana. Carlo Brentari (ed.), Brescia, Morcelliana.

Guardini, Romano (2022): La fine dell’epoca moderna; Il potere. Brescia, Morcelliana.

Guardini, Romano (2024): Kierkegaard, Nietzsche, Sémer, Caterina Maurer (ed.). Interpretazioni di figure /
Romano Guardini, XXII. Brescia, Morcelliana.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1974): Lezioni di filosofia della religione, Elisa Oberti e Gaetano Borruso (eds.),
Bologna, Zannichelli.

33 Vedasi Zucal 2019: 82-84.
3 Vedasi Guardini, 1964: 247-255.
35 Vedasi Guardini, 2022: 107.


https://doi.org/10.14276/2532-1676/3099
https://doi.org/10.5209/asem.89013

Bissoli, Lucia. 1lu (Madrid) 30 2025: e-105042 13

Houlgate, Stephen (2004): Hegel, Nietzsche and the Criticism of Metaphysics, Cambridge, Cambridge Univ.
Press.

llletterati, Luca e Gambarotto, Andrea (2020a): “The Realism of Purposes: Schelling and Hegel on Kant’s
Critigue of Teleological Judgement”, Rivista di estetica, 74, pp. 106-118. https://doi.org/10.4000/
estetica.7080

llletterati, Luca e Gambarotto, Andrea (2020b): “Hegel’s Philosophy of Biology? A Programmatic Overview”,
Hegel Bulletin. https://doi.org/10.1017/hgl.2020.21

Kuhn, Helmut (1961): Romano Guardini: der Mensch und das Werk, Miinchen, Kosel-Verlag.

Mariani, Milena (2019): “Mistica e Nietzsche. Madeleine Sémer e la contemporaneita interpretate da Guardini”,
Nuovo Giornale di Filosofia della Religione, 11, pp. 53-58. https://doi.org/10.14276/2532-1676/3106

Masnovo, Amato (2021): La filosofia verso la religione, L. Fossati (ed.), Brescia, Morcelliana.

Muhoz-Alonso, Adolfo (1965): “Ausenciay presenciade Dios en el mundo”, in Kuhn, Helmut / Heinrich Kahlefeld
/ Karl Forster, Interpretation der Welt. Festschrift fiir Romano Guardini zum achtzigsten Geburtstag,
Wiirzburg, Echter-Verlag.

Mdller, Max (1971): Erfahrung und Geschichte. Grundziige einer Philosophie der Freiheit als transzendentale
Erfahrung, Minchen, Verlag Karl Aber Freiburg.

Nietzsche, Friedrich (1978): L’Anticristo, Milano, Adelphi.

Nietzsche, Friedrich (1989): Frammenti postumi, Milano, Adelphi.

Nietzsche, Friedrich (1999): Also sprach Zarathustra: ein Buch fiir alle und keinen. Vollst. Ausg., 16. Neuaufl.,
11.[Dr.], Miinchen, Goldmann-Taschenbuch.

Nietzsche, Friedrich (2002): La gaia scienza, S. Giametta (ed.), Opere filosofiche / di Friedrich Wilhelm
Nietzsche, Torino, Unione tipografico-editrice.

Nietzsche, Friedrich (2019): Cosi parld Zarathustra: un libro per tutti e per nessuno. Edizione integrale,
sedicesima edizione in questa collana, F. Masini (ed.), A.M. Carpi (trad.), Roma, Newton Compton editori.

Pannenberg, Wolfhart (1975): “La legittimita cristiana dellevo moderno”, in W. Pannenberg, Questioni
fondamentali di teologia sistematica. Vol. 20, Biblioteca di teologia contemporanea, Brescia, Queriniana,
pp. 537-549.

Ratzinger, Joseph (1985): Von der Liturgie zur Christologie, in Id., Wege zur Wahrheit, Dlisseldorf, Patmos.

Rohls, Jan (2012): “Welt, Entweltlichung und Verweltlichung”, Miinchener Theologische Zeitschrift, 63, pp. 194-
204.

Schmidt, Matthias (2019): Die Zukunft des Menschen: Perspektiven der Orientierung, Ringvorlesungen Im
Guardini Kolleg Berlin Ser, Boston, Brill.

Van der Vloet, Jan (1991): “Romano Guardinis theologische kritik des modernen zeitalters”, Bijdragen, 52(2),
pp. 159-184. https://doi.org/10.2143/BIJ.52.2.2015359

Zucal, Silvano (1990): Romano Guardini e La Metamorfosi Del “Religioso” Tra Moderno e Post-Moderno: Un
Approccio Ermeneutico a Hélderlin, Dostoevskij e Nietzsche. Biblioteca Di Hermeneutica 16, Urbino,
Quattro venti.

Zucal, Silvano (2019): “Romano Guardini e il paradigma della ‘fede nuda’ ”, Nuovo Giornale di Filosofia della
Religione, 11, pp. 82-93. https://doi.org/10.14276/2532-1676/3111.


https://doi.org/10.4000/estetica.7080
https://doi.org/10.4000/estetica.7080
https://doi.org/10.1017/hgl.2020.21
https://doi.org/10.14276/2532-1676/3106
https://doi.org/10.2143/BIJ.52.2.2015359
https://doi.org/10.14276/2532-1676/3111




	Marcador 1
	Marcador 2
	_Hlk215610224

