
1Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-104951

Sobre el concepto y la realidad de la religión: 
en diálogo con Andrea Aguti

https://dx.doi.org/10.5209/ilur.104951� Enviado: 17/09/2025 • Aceptado: 11/11/2025

Resumen: Este artículo examina el objeto y el estatus científico de la Filosofía de la Religión, siguiendo 
la propuesta de Andrea Aguti. En primer lugar, abordamos las objeciones al concepto de «religión» y a la 
legitimidad de la Filosofía de la Religión. Luego exploramos cómo la investigación filosófica se relaciona 
con la teología, la psicología, la antropología y la lógica proposicional. Nuestro objetivo es resaltar las 
contribuciones específicas de la Filosofía de la Religión dentro del debate científico y definir el concepto de 
«religión».
Palabras clave: filosofía; religión; fenómeno; creencia; Dios.

EN On the Concept and Reality of Religion: 
a dialogue with Andrea Aguti

Abstract: This paper examines the object and scientific status of the Philosophy of Religion, following Andrea 
Aguti’s proposal. First, we address objections to the concept of «religion» and the legitimacy of the Philosophy 
of Religion. We then explore how philosophical inquiry relates to theology, psychology, anthropology, and 
propositional logic. Our aim is to highlight the specific contributions of the Philosophy of Religion within the 
scientific debate and define the concept of «religion».
Keywords: philosophy; religion; phenomenon; belief; God.

Sumario: 1. La configuración de la Filosofía de la Religión según Andrea Aguti. 1.1. Filosofía de la Religión y 
Antropología. 1.2 Filosofía de la Religión y Teología. 1.3 Filosofía de la Religión y Sociología. 1.4 Filosofía de la 
Religión y Psicología. 1.5 Filosofía de la Religión y Análisis Lingüístico. 2. Conclusiones. 

Cómo citar: Bondi, Damiano (2025): “Sobre el concepto y la realidad de la religión: en diálogo con Andrea 
Aguti”, Ἰlu. Revista de Ciencias de las Religiones, 30, e-104951. https://dx.doi.org/10.5209/ilur.104951

Una de las principales tareas de la filosofía de la religión, como de cualquier «filosofía de…», es indicar cuál 
es su objeto y qué es, justificando racionalmente esta indicación. Digo «indicar» y no «definir» para no dar 
lugar al prejuicio de alinearse preventivamente con un determinado enfoque de la disciplina, en este caso el 
analítico, pero de hecho una justificación racional de una indicación coincide con una definición entendida 
en sentido amplio.

¿Qué es entonces la religión? ¿Y qué son los fenómenos religiosos?
Abordemos inmediatamente dos posibles objeciones a nuestro planteamiento del problema. La primera 

es que hablar de «religión» en singular nos hace olvidar la pluralidad de los fenómenos religiosos, por lo 
que siempre y sólo deberíamos hablar de «religiones». Aunque esta objeción puede estar justificada por el 
comprensible deseo de destacar antropológicamente la riqueza y el carácter distintivo de cada una de las 
diversas tradiciones religiosas del mundo, no es filosóficamente seria. De hecho, aunque hablemos de «reli-
giones», estamos estableciendo una relación de parentesco entre fenómenos diferentes, por lo que la refe-
rencia a un «antepasado común» conceptual está implícita. En otras palabras, no sería lícito (ni quizá posible) 
hablar de «religiones» si no es sobre la base de un concepto previo, más o menos consciente, de «religión». 

La segunda objeción, más radical, es que el término «religión» no es aceptable porque se origina en un 
contexto cultural específico, el occidental; de hecho, su proyección indebida en otros contextos culturales 
constituye una forma de «colonialismo conceptual». Esta objeción es más seria, pero en este caso concreto 

Ἰlu. Revista de Ciencias de las Religiones
ISSN-e: 1988-3269

M O N O G R Á F I C O

Damiano Bondi
Università di Urbino Carlo Bo (Italia)   

e-106571
Barzaghi, A. y Santasilia, S.

https://dx.doi.org/10.5209/ilur.104951
https://dx.doi.org/10.5209/ilur.104951
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:damiano.bondi%40uniurb.it?subject=


2 Bondi, Damiano. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-104951

creo que tampoco logra ser una objeción fuerte. La cuestión es que cualquier aplicación de la «religión» a 
fenómenos distintos de la religio latina, occidental o no, es problemática, requiere un replanteamiento del 
concepto y, sin embargo, es útil al mismo tiempo para comprender las similitudes y diferencias entre las dis-
tintas tradiciones. La noción de «religión» como fenómeno por derecho propio está prácticamente ausente, 
por ejemplo, en la cultura judía, e incluso para el cristianismo la cuestión no es sencilla. Ya Lactancio, a fina-
les del siglo III y principios del IV d.C., para legitimar la descripción del cristianismo como «religión», tuvo que 
rechazar la etimología del término religio de relegere (observar cuidadosamente una práctica, hacerla bien), 
propuesta por Cicerón, y proponer una diferente, de religare (atar, relacionar) (Cicerón, De Nat. Deorum: II, 
71-72; Aguti, 2016: 37-38; Aguti, 2013: 112, 117). Y aún hoy no faltan estudiosos, no sólo cristianos, que afirman 
que existe una diferencia «sustancial» entre el cristianismo y todas las demás religiones: por ejemplo, René 
Girard (Girard, 1978), o Giorgio Agamben (Agamben, 2007). Sirvan estas observaciones para aclarar que el 
propio concepto de religión, en lugar de imponerse por la fuerza a fenómenos distintos de aquel al que se 
aplicaba originalmente, se ha ido modificando y enriqueciendo por comparación con ellos, y que si la alter-
nativa es abandonar cualquier término unitario para definir los fenómenos hoy conocidos como «religiosos», 
entonces es mejor quedarse con el imperfecto pero resistente «religión», cuya plasticidad conceptual tal vez 
refleje la plasticidad y adaptabilidad del propio panteón latino. Además, más allá de las posibles diferencias 
entre hinduismo, judaísmo, cristianismo, paganismo y culto tradicional chino, no cabe duda de que también 
existen elementos similares, algunos muy similares, y esto en sí mismo es un hecho antropológicamente 
interesante, como veremos. La «victoria» conceptual de la «religión» puede sin duda deberse también a 
factores de dominación histórica de una determinada zona geopolítica sobre otras, pero de hecho nos en-
trega hoy un mundo en el que este concepto es comúnmente utilizado por las personas para referirse tanto 
a fenómenos de su propia cultura como de otras. Y esto ya representa un elemento interesante desde el que 
penetrar filosóficamente en su significado. Partamos, pues, de aquí.

En el lenguaje corriente, el término «religión» se utiliza para referirse a un conjunto de fenómenos huma-
nos específicos, polifacéticos y transculturales, y a un conjunto de creencias relacionadas con ellos. Entre 
estos fenómenos se encuentran las oraciones, los rituales, los sacrificios, las castas sacerdotales, las ins-
tituciones que administran liturgias y los mitos fundacionales; entre las creencias asociadas a ellos se en-
cuentran la existencia de un orden necesario (trascendente al orden mundano contingente), la existencia de 
una o varias deidades que dan sentido a la existencia del mundo y de la vida humana, la vida más allá de la 
muerte y la posibilidad de salvación de lo que se concibe como el mal supremo.

No es que todos estos elementos deban estar presentes, pero si ninguno de ellos lo está, ciertamente 
no estamos hablando de «religión». La búsqueda de una indicación filosóficamente argumentada de lo que 
es la «religión» no puede ni debe prescindir del uso ordinario del término, para evitar caer en una forma de 
definición estipulativa según la cual la religión es lo que ese filósofo dice que es. No es necesario detenerse 
demasiado en los peligros que las concepciones idealistas, desvinculadas de toda referencia a lo que les es 
exterior, pueden representar en el plano social, cuando se vuelven dominantes. Baste observar aquí que la 
atención al uso ordinario de un determinado término tiene la valiosa función de criterio orientador, aunque no 
exhaustivo, para el filósofo que se enfrenta al reto de la investigación racional de un concepto.

Nuestro problema filosófico se convierte entonces en: ¿cuáles son los elementos necesarios, si los hay, y 
cuáles los suficientes para hablar de «religión»?

1. La configuración de la Filosofía de la Religión según Andrea Aguti
En sus libros Filosofia della Religione (2013) y Introduzione alla Filosofia della Religione (2016), Andrea Aguti 
trata ampliamente estos temas. El segundo volumen, recientemente traducido al español (Introducción a la 
Filosofía de la Religión, 2023), representa una síntesis actualizada del primero.

Uno de los aspectos centrales del libro es el análisis de los argumentos sobre la existencia de Dios, «des-
terrados» del pensamiento continental por Kant, pero aún hoy debatidos en el contexto analítico. Aguti exa-
mina las principales pruebas tradicionales, como el argumento ontológico de Anselmo de Canterbury, el 
argumento cosmológico formulado por Tomás de Aquino y el argumento teleológico basado en la finalidad 
del universo. 

Otro punto fundamental es el problema del mal, una de las objeciones más poderosas contra la idea de 
un Dios omnipotente y benevolente. Aguti revisa las distintas respuestas que la teología y la filosofía han 
ofrecido a esta paradoja, desde la clásica teodicea agustiniana hasta las posturas más escépticas que ven 
en la presencia del sufrimiento una prueba de la inconsistencia de la fe religiosa.

El autor también dedica un espacio significativo al lenguaje religioso, explorando cómo las afirmaciones 
sobre lo divino pueden tener sentido dentro de un marco filosófico. Discute la diferencia entre un enfoque 
literalista y una interpretación simbólica o analógica del lenguaje teológico, destacando las teorías de pen-
sadores como Ludwig Wittgenstein y Paul Tillich.

Otro tema clave es el pluralismo religioso y la relación entre fe y razón. Aguti examina cómo diferentes 
tradiciones religiosas han intentado reconciliar la creencia con la racionalidad, así como las tensiones entre 
posturas exclusivistas, inclusivistas y pluralistas en relación con la verdad religiosa. 

Pero lo que más nos interesa aquí es la forma en que Aguti, en los dos libros que hemos mencionado, 
presenta la filosofía de la religión, es decir, como una plataforma interdisciplinaria, racional y fenomenológi-
ca, dentro de la cual pueden dialogar diferentes perspectivas sobre la religión. Aguti, de hecho, circunscribe 
la religión, abordándola desde distintos enfoques disciplinares, cada uno de los cuales pone de relieve un 



3Bondi, Damiano. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-104951

elemento constitutivo. Me parece un itinerario fructífero, que seguiré, aunque con algunos cambios de énfa-
sis y añadidos personales.

1.1. Filosofía de la Religión y Antropología
Desde un punto de vista antropológico, como ya hemos subrayado, podemos reconocer lo que podríamos 
llamar, con Wittgenstein, un «aire de familia» entre las prácticas y creencias de culturas también muy diferen-
tes entre sí, como para hacernos hablar de la universalidad del fenómeno religioso entendida como la «rela-
ción con entidades reales o ideales que se conciben como superiores al hombre mismo y a las que éste se 
siente ligado en su propio pensamiento y acción» (Aguti, 2013: 87). En este marco, merece especial atención 
la noción de «sagrado», propuesta en el siglo pasado por Rudolf Otto como categoría filosófica preferible a 
la de «religión» para dar cuenta de la universalidad de los fenómenos que nos ocupan. Lo «sagrado» o «nu-
minoso» sería el polo noemático-objetivo de una experiencia particular que presenta las características del 
Mysterium, del Tremendum y del Fascinans, y que sería «racionalmente irreductible». La categoría de «sagra-
do», sin embargo, presenta algunos problemas fundamentales, como el de hacerla no más precisa que la de 
«religión», sino más amplia, demasiado amplia, es decir, predicable de actitudes, experiencias y fenómenos 
que no solemos llamar estrictamente «religiosos», si no posiblemente en un sentido traducido (Tillich habla 
a este respecto de «cuasi-religiones»), como los totalitarismos políticos o ciertas formas de ecologismo 
radical. Aguti, basándose en estas observaciones, sostiene sin embargo que «si aceptamos que lo sagrado 
tiene esencialmente una función de medio en relación con lo divino, […] es posible sostener que la noción 
de lo sagrado no es coextensiva a la de religión, sino que sólo es un elemento significativo de ella» (Aguti, 
2013: 114). Estoy convencido de que la conclusión también puede ser válida sin la premisa, es decir, poniendo 
entre paréntesis la cuestión de la objetividad de la experiencia de lo sagrado como condición no necesaria, 
y sosteniendo que toda religión implica lo sagrado, pero no a la inversa. En este sentido, paradójicamente, la 
noción de «sagrado» podría ser más útil para interpretar ciertos fenómenos de renacimiento «numinoso» en 
nuestro contexto occidental secularizado que para interpretar las culturas a las que Otto se refería con una 
mirada antropológica. Esta nueva disciplina se llamaría «numenología», y traté de indicar algunos elementos 
metodológicos en un artículo específico (Bondi, 2018). Lo que se desprende de la mirada antropológica, en 
última instancia, es que el fenómeno religioso es parte integrante del proceso de humanización de la espe-
cie humana; esto no significa que sea «verdadero», pero, como mínimo, responde a una necesidad primaria 
del individuo y de la sociedad.

1.2. Filosofía de la Religión y Teología
La noción de lo sagrado en su relación con lo divino se abre a ulteriores reflexiones de carácter teológico, es 
decir, respecto del significado del concepto de «Dios». Según Henri Bouillard, lo sagrado no es concebible 
sino como un elemento de lo profano que entra en relación con lo divino y mediante el cual el ser humano 
expresa su vínculo con lo divino (Bouillard, 1974: 33-56). Lo sagrado, por lo tanto, necesita de lo divino para 
adquirir sentido, pero no viceversa: lo divino, si existe, existe independientemente de su relación con lo 
sagrado. Como escribe Aguti el artículo Sull’utilità e il danno della nozione di sacro in filosofía della religione 
(Sobre la utilidad y el daño de la noción de lo sagrado en la filosofía de la religión): «existen diferentes tipos de 
lo sagrado, que dependen de los distintos conceptos de lo divino que están en juego en cada caso» (Aguti, 
2002: 31).

Quisiera profundizar en esta lectura introduciendo una distinción entre la categoría de lo divino y la del 
ídolo, y sosteniendo que lo sagrado es un elemento de lo profano que está en relación con una trascenden-
cia divina o idolátrica, es decir, con una trascendencia conceptualmente verdadera o conceptualmente falsa. 
Creo que esta distinción es útil porque, por un lado, permite interpretar como fenómenos sagrados ciertos 
fenómenos sociales que una interpretación restringida de lo divino (en el sentido de los monoteísmos o el 
teísmo) no permitiría, como mencionamos en el párrafo anterior; y por otro, porque proporciona un criterio 
para distinguir entre una trascendencia verdadera y una falsa, suponiendo que la trascendencia se mantiene 
como anclaje necesario para que algo pueda definirse como «sagrado».

Por «ídolo» se entiende, en términos generales, un ente mundano (personal o no) que es divinizado, es 
decir, al que se le asignan indebidamente atributos propios de las divinidades. Este es, literalmente, uno 
de los primeros problemas de la «teología»: cuando Platón acuña este término en La República, lo hace 
en referencia a la máxima según la cual «siempre hay que representar a Dios tal cual es» (Oios tynchanei o 
theos hon, aei dhepou apodoteon, II, 379a), y esto significa, según Platón, representarlo de acuerdo con su 
absoluta Bondad. Más en general, desde un punto de vista filosófico y teológico-racional, cuando se asignan 
propiedades como infinitud, bondad absoluta o necesidad a entes que en realidad son finitos, limitados, 
contingentes, etc., se da lugar a una trascendencia idolátrica, es decir, falsa. Este mecanismo de «idolopoie-
sis» puede llegar hasta el punto de atribuir la propiedad de existencia autónoma a entes que, en realidad, 
dependen para su existencia del pensamiento humano.

Por el contrario, la verdadera trascendencia de lo divino no consiste en su existencia de hecho, sino en 
la manera en que es conceptualmente entendido: la existencia de lo divino, si existe, es independiente del 
pensamiento y/o del mundo material. De lo contrario, no podría existir en cuanto divino, sino solo en cuanto 
ídolo. En el concepto de lo divino se incluye, por tanto, su existencia en sí y por sí mismo: aquí radica preci-
samente la persistencia del argumento de Anselmo, que no demuestra tanto la existencia de Dios a partir 
de su concepto (sino que, más bien, declara la independencia de Dios de cualquier concepción humana), 
sino que indica la característica esencial que dicho ente debe poseer para poder ser verdaderamente Dios, 



4 Bondi, Damiano. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-104951

en caso de existir, y ser creído y adorado como tal. No es casualidad que en la filosofía analítica el argumen-
to de Anselmo haya sido a menudo interpretado en un sentido anti-idolátrico (Findlay, 1949; Lowe, 2008; 
Micheletti, 2010).

1.3. Filosofía de la Religión y Sociología
Vinculada a la observación antropológica, está la observación sociológica. Aquí se hace hincapié en el papel 
que desempeña la religión en el contexto social, es decir, en su función. Hermann Lübbe, en este marco, de-
fine la religión como una «praxis de superación de la contingencia» (Lübbe, 1980: 59-85), abriendo por una 
parte la posibilidad de un tipo de trascendencia capaz de superar la contingencia, pero reduciendo por otra 
parte su análisis al plano preliminar de la contingencia a superar. Es decir, el problema de una concepción 
puramente sociológica y antropológica de la religión es que no plantea (no puede plantear) la cuestión de la 
verdad o falsedad de los objetos o creencias religiosas. Esta cuestión, sin embargo, es central para quienes 
profesan una religión. Ignorarla en absoluto es ignorar la autocomprensión de los interesados, es decir, de 
las personas religiosas, y éste es un planteamiento cuestionable no sólo desde el punto de vista filosófico, 
sino también sociológico y antropológico. En este sentido, manteniéndome dentro del panorama sociológi-
co y antropológico, me parece interesante y original la postura de René Girard, quien considera que el hecho 
mismo de que el cristianismo no responda a la función social que tienen todas las demás religiones (es 
decir, la de superar catárticamente las crisis endémicas de una comunidad mediante la repetición ritual del 
sacrificio de una víctima culpable), es un criterio para establecer su posible verdad. Vinculado a este tema, y 
en general al enfoque sociológico de la religión, está el de la secularización. Puede concebirse en un sentido 
estricto y «técnico», como un proceso de separación entre el poder espiritual y el temporal y de definición de 
las distintas esferas de influencia, o en un sentido general y «moral», como la progresiva desaparición, en el 
sentido de una sociedad determinada, de los valores religiosos que la sustentaban y animaban. En cualquier 
caso, la mirada sociológica lleva en el caso de la secularización a reconocer una peculiaridad de la cultura 
occidental impregnada de cristianismo, en la que ha existido una dialéctica entre «trono» y «altar» entre 
«ciencia» y «fe», frente a otros contextos culturales en los que se registran o se han registrado procesos de 
secularización forzada (como en China o en la Rusia comunista), o a la inversa de afirmaciones de teocracias 
y fundamentalismos religiosos.

Sin embargo, la secularización occidental en su sentido más amplio, con la retirada progresiva del cris-
tianismo del ámbito social, lejos de provocar un «eclipse de lo sagrado», ha generado más bien una «trans-
ferencia» de este (Ozouf, 1976), junto con la producción de nuevas trascendencias a las cuales apelar. Las 
instituciones de las sociedades seculares buscan fundamentos estables para garantizar su existencia, y no 
debe sorprender que precisamente el orden político, que el cristianismo se había encargado de des-divini-
zar, sea nuevamente hipostatizado, absolutizado y trasladado al dominio de lo trascendente, como ocurrió, 
por ejemplo, en los totalitarismos del siglo XX.

1.4. Filosofía de la Religión y Psicología
Desde un punto de vista psicológico, la religión se investiga en su aspecto individual, que corre el riesgo de 
quedar en un segundo plano en los enfoques anteriores y que, sin embargo, es importante comprender a 
fondo. Uno de los pioneros de este enfoque es sin duda William James, que centró sus estudios en los esta-
dos de conciencia de los individuos que afirman experimentar lo divino. A través de su obra, exploró la forma 
en que estas experiencias modifican la percepción del yo, influyen en la conducta y generan un sentido de 
significado profundo en la vida de quienes las viven. En este sentido, la psicología de la religión no se limita 
a describir estos estados, sino que también investiga su origen, su impacto emocional y cognitivo, y su rela-
ción con factores como la personalidad, el contexto cultural y la historia personal de cada sujeto. La psicolo-
gía de la religión es importante no sólo porque subraya la dimensión interior de la experiencia religiosa, sino 
también porque ayuda a «hacer hincapié en» la mirada en el fenómeno religioso en su totalidad, evitando así 
los extremos hermenéuticos de considerar «ilusoria» cualquier experiencia religiosa puramente subjetiva 
y, por otra parte, de decretarla racionalmente inaccesible e incomunicable, ya que en ella el sujeto no se 
encontraría ante la manifestación de un objeto Absoluto. Este enfoque permite abordar el estudio de la reli-
gión desde una perspectiva más equilibrada, en la que ni la reducción de la experiencia religiosa a un mero 
fenómeno psicológico ni su absolutización como algo incuestionable impidan su análisis. De hecho, si es 
posible una psicología de la religión, ello significa que incluso la experiencia religiosa más inefable (piénsese 
en la mística, por ejemplo) tiene un margen de comunicabilidad proposicional por parte de un sujeto que 
sigue siendo tal. Esto implica que, aunque la vivencia religiosa pueda parecer subjetiva y personal, existen 
patrones recurrentes en los relatos de quienes la experimentan, lo que sugiere la posibilidad de estudiarla 
sistemáticamente. Todo esto abre igualmente la posibilidad de la búsqueda de criterios epistemológicos 
para considerar fiable o no una determinada experiencia.

1.5. Filosofía de la Religión y Análisis Lingüístico
Desde un punto de vista lógico-lingüístico, la religión consiste, entre otras cosas, en una serie de creencias. La 
persona religiosa cree en algo y/o en alguien, es decir, cree que ciertas cosas y/o ciertas entidades son verda-
deras y reales, aunque estas no sean accesibles directamente a la percepción sensorial o a la verificación em-
pírica. Esta dimensión cognitiva de la religión es fundamental, ya que no se trata simplemente de una adhesión 
emocional o pragmática, sino de un sistema de significados que organiza la comprensión del creyente sobre 
la existencia y el orden del universo. La cuestión de la creencia abre así dos interrogantes fundamentales. El 



5Bondi, Damiano. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-104951

primero está relacionado con el contenido específico de la creencia religiosa, es decir, con aquello en lo que 
se cree. Este contenido puede abarcar desde la existencia de una divinidad personal hasta la afirmación de 
principios metafísicos o morales vinculados a la trascendencia. El segundo interrogante tiene que ver con 
la justificación de la creencia, es decir, con los criterios mediante los cuales una persona puede considerar 
racional o legítima su adhesión a determinadas proposiciones religiosas. En cuanto al contenido, la creencia 
religiosa es tal cuando se refiere –o implica– a una o varias divinidades, es decir, a una o varias realidades que 
trascienden el horizonte del mundo sensible y se creen depositarias de un poder sobrehumano. Como puede 
verse, una creencia puede ser religiosa y ser falsa, por lo que se plantea el problema de su justificación. En la 
historia occidental ha habido numerosas teorías sobre el tema, que no podemos repasar aquí, pero que pode-
mos agrupar en dos macroámbitos: la teología revelada y la teología natural. 

La teología revelada fundamenta la justificación de una creencia religiosa en la autoridad de una revela-
ción, que puede manifestarse de diversas maneras: a través de textos sagrados, de experiencias místicas o 
de tradiciones transmitidas por comunidades de creyentes. En este caso, la validez de la creencia se susten-
ta en la confianza en que la divinidad ha comunicado directamente su verdad a los seres humanos.

En la teología natural, en cambio, se apela a las facultades de la razón humana, que, con independencia 
de cualquier revelación específica, sería capaz de tomar como verdaderas determinadas creencias religio-
sas. En la historia del cristianismo, estos dos enfoques se han enfrentado a veces, a veces se han encon-
trado de diversas formas, según el autor de referencia, dando lugar a diferentes sistemas de teología. Cada 
una de estas aproximaciones, sin embargo, deja abiertas ciertas cuestiones fundamentales. En el caso de 
la teología revelada, la pregunta central no es solo la justificación del contenido de la creencia, sino también 
la del valor epistémico de la propia revelación: ¿cómo puede determinarse que una revelación es auténtica y 
no simplemente una construcción cultural o una experiencia subjetiva? Por otro lado, en la teología natural, 
surge el problema de la justificación de aquellos contenidos religiosos que parecen ir más allá de lo que la 
razón puede alcanzar, como los dogmas cristianos de la Trinidad o la Encarnación.

2. Conclusiones
Como hemos visto, la filosofía de la religión desempeña un papel fundamental en la comprensión del fenó-
meno religioso, ya que no solo recoge y analiza las diversas perspectivas teológicas, psicológicas y lingüísti-
cas, sino que también busca establecer un marco crítico que permita problematizar y articular sus múltiples 
dimensiones. Su labor no consiste únicamente en catalogar las creencias y prácticas religiosas, sino tam-
bién en esclarecer los conceptos fundamentales que las sostienen, evaluando su coherencia interna y sus 
implicaciones epistemológicas.

De este modo, la filosofía de la religión evita caer en el riesgo de un aislamiento autosuficiente, que la 
llevaría a desentenderse del diálogo con otras disciplinas, pretendiendo una autonomía absoluta o incluso 
una supuesta superioridad intelectual sobre las propias tradiciones religiosas que analiza. Al mismo tiempo, 
conserva sus tareas propias, entre las que destaca la clarificación de los términos y categorías con los que 
se piensa y se discute el hecho religioso. Esta función es esencial, ya que muchas controversias en torno a 
la religión no surgen tanto de desacuerdos sustantivos, sino de diferencias en la definición y el uso de los 
conceptos clave involucrados. 

En este sentido, una buena definición de religión me parece la que ofrece Aguti en su libro Filosofía della 
Religione: «La religión es el conjunto de experiencias, creencias, actos rituales y comportamientos morales, 
tanto individuales como colectivos, que se refieren o se dirigen a una o varias divinidades, es decir, a una o 
varias realidades personales dotadas de un poder por encima del hombre, a las que el hombre rinde culto y 
hacia las que alimenta una devoción total con vistas a su propia salvación» (Aguti, 2013: 118).

Esta definición ofrece una estructura clara y abarcadora del fenómeno religioso, pues integra sus dimen-
siones experiencial, doctrinal, ritual y moral, al tiempo que resalta la centralidad de la relación con una rea-
lidad trascendente. Sin embargo, no está exenta de posibles objeciones, especialmente en lo que respecta 
al atributo «personal» asociado a la divinidad. Incluir este rasgo como criterio esencial para definir la religión 
plantea, al menos, dos dificultades fundamentales.

En primer lugar, la exigencia de que la divinidad sea «personal» podría excluir del ámbito de lo religio-
so ciertas tradiciones que, aunque no postulan dioses con rasgos antropomórficos o agentes individuales, 
presentan estructuras de creencias, prácticas y experiencias que encajan en la caracterización general de 
la religión. En este sentido, sistemas como el budismo theravāda o ciertas corrientes del hinduismo, que se 
orientan hacia principios cósmicos impersonales más que hacia entidades personales con voluntad propia, 
podrían quedar fuera de la definición propuesta, a pesar de que comparten con las religiones teístas la di-
mensión espiritual, el culto y una concepción de la salvación.

En segundo lugar, incluso aceptando la idea de que una religión deba dirigirse a una entidad personal, 
sigue pendiente la cuestión de qué significa exactamente «personal» en este contexto. ¿Debe entenderse 
como sinónimo de racionalidad, libertad, autoconciencia, individualidad, o de una combinación de todos 
estos elementos? ¿O acaso admite grados y formas diversas que no necesariamente coinciden con el con-
cepto de «persona» tal como se entiende en la tradición filosófica occidental? 

Estas cuestiones nos recuerdan que la reflexión filosófica sobre la religión es un campo en constante 
movimiento, también porque la religión misma es una realidad dinámica. Y quizás sea precisamente aquí 
donde reside parte de la riqueza de la filosofía de la religión: en su inagotable tarea de cuestionar, precisar y 
redefinir. Porque la belleza de la filosofía, de la religión y de nosotros, los seres humanos, también reside en 
esto: en que nunca terminamos de definir, ni de definirnos.



6 Bondi, Damiano. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-104951

Bibliografía
Agamben, Giorgio (2007): Il Regno e la Gloria. Per una genealogia teologica dell’economia e del governo, 

Torino, Bollati Boringhieri.
Aguti, Andrea (2013): Filosofia della religione, La Scuola, Brescia.
Aguti, Andrea (2016): Introduzione alla Filosofia della Religione, Brescia, La Scuola; traducción al español 

de Stefano Santasilia y Jorge Manuel González Hernández, Introducción a la Filosofía de la Religión, 
AliosVentos Ediciones, México y Reino Unido 2023.

Aguti, Andrea (2022): “Sull’utilità e il danno della nozione di sacro in filosofia della religione”, en A. Aguti et al., 
Quel che resta del sacro. Dal mito all’esperienza religiosa, dall’arte alle neuroscienze, Milano, Mimesis, 
pp. 17-31.

Bondi, Damiano (2018): “Numenology”, en Archivio di Filosofia/Archive of Philosophy, LXXXVI 3, 2018, Pisa, 
Fabrizio Serra Editore, pp.  195-202, https://doi.org/10.19272/201808503019, ISSN 0004-0088, digital 
ISSN 1970-0792.

Bouillard, Henri (1974): “La categoria del sacro nella scienza delle religioni”, en E. Castelli, Il sacro. Studi e 
ricerche, Roma, Istituto di Studi Filosofici, pp. 33-56.

Cicerón, De Natura Deorum.
Findlay, John Niemeyer (1949): “God’s Non-Existence. A Reply to Mr. Rainer and Mr. Hughes”, Mind, n. 58, 

pp. 352-354.
Girard, René (1978): Des choses cachées depuis la fondation du monde. Recherches avec Jean-Michel 

Oughourlian et Guy Lefort, Paris, Grasset.
Lowe, Edward Jonathan (2008): “The Ontological Argument”, en P. Copan et al, Philosophy of Religion, 

Blackwell, Malden 2008, pp. 331-340.
Lübbe, Herman (1980): Philosophie nach der Aufklärung, Düsseldorf-Wien, Econ.
Micheletti, Mario (2010): La teologia razionale nella filosofia analitica, Roma, Carocci.
Ozouf, Mona (1976): La Fête révolutionnaire (1789-1799), Paris, Gallimard.
Platón, La República.

https://doi.org/10.19272/201808503019

	Marcador 1
	Marcador 2

