EDICIONES
=] COMPLUTENSE @

Tlu. Revista de Ciencias de las Religiones MONOGRAFICO
ISSN-e: 1988-3269

Sobre el concepto y la realidad de la religion:
en dialogo con Andrea Aguti

Damiano Bondi
Universita di Urbino Carlo Bo (Italia)

https://dx.doi.org/10.5209/ilur.104951 Enviado: 17/09/2025 e Aceptado: 11/11/2025

Resumen: Este articulo examina el objeto y el estatus cientifico de la Filosofia de la Religion, siguiendo
la propuesta de Andrea Aguti. En primer lugar, abordamos las objeciones al concepto de «religion» y a la
legitimidad de la Filosofia de la Religion. Luego exploramos como la investigacion filoséfica se relaciona
con la teologia, la psicologia, la antropologia y la légica proposicional. Nuestro objetivo es resaltar las
contribuciones especificas de la Filosofia de la Religion dentro del debate cientifico y definir el concepto de
«religiony».

Palabras clave:filosofia; religion; fendmeno; creencia; Dios.

ENOn the Concept and Reality of Religion:
a dialogue with Andrea Aguti

Abstract: This paper examines the object and scientific status of the Philosophy of Religion, following Andrea
Aguti’s proposal. First, we address objections to the concept of «religion» and the legitimacy of the Philosophy
of Religion. We then explore how philosophical inquiry relates to theology, psychology, anthropology, and
propositional logic. Our aim is to highlight the specific contributions of the Philosophy of Religion within the
scientific debate and define the concept of «religion».

Keywords: philosophy; religion; phenomenon; belief; God.

Sumario: 1. La configuracion de la Filosofia de la Religion segun Andrea Aguti. 1.1. Filosofia de la Religion y
Antropologia. 1.2 Filosofia de la Religidon y Teologia. 1.3 Filosofia de la Religion y Sociologia. 1.4 Filosofia de la
Religidon y Psicologia. 1.5 Filosofia de la Religion y Analisis Linglistico. 2. Conclusiones.

Como citar: Bondi, Damiano (2025): “Sobre el concepto y la realidad de la religion: en dialogo con Andrea
Aguti”, llu. Revista de Ciencias de las Religiones, 30, e-104951. https://dx.doi.org/10.5209/ilur104951

Una de las principales tareas de la filosofia de la religion, como de cualquier «filosofia de...», es indicar cual
es su objeto y qué es, justificando racionalmente esta indicacion. Digo «indicar» y no «definir» para no dar
lugar al prejuicio de alinearse preventivamente con un determinado enfoque de la disciplina, en este caso el
analitico, pero de hecho una justificacion racional de una indicacion coincide con una definicion entendida
en sentido amplio.

;Qué es entonces la religion? ;Y qué son los fendmenos religiosos?

Abordemos inmediatamente dos posibles objeciones a nuestro planteamiento del problema. La primera
es que hablar de «religidon» en singular nos hace olvidar la pluralidad de los fendmenos religiosos, por lo
que siempre y s6lo deberiamos hablar de «religiones». Aunque esta objecion puede estar justificada por el
comprensible deseo de destacar antropolégicamente la riqueza y el caracter distintivo de cada una de las
diversas tradiciones religiosas del mundo, no es filoséficamente seria. De hecho, aunque hablemos de «reli-
gionesy», estamos estableciendo una relacion de parentesco entre fendmenos diferentes, por lo que la refe-
rencia a un «antepasado comun» conceptual esta implicita. En otras palabras, no seria licito (ni quiza posible)
hablar de «religiones» si no es sobre la base de un concepto previo, mas o menos consciente, de «religion».

La segunda objecién, mas radical, es que el término «religion» no es aceptable porque se origina en un
contexto cultural especifico, el occidental; de hecho, su proyeccion indebida en otros contextos culturales
constituye una forma de «colonialismo conceptual». Esta objecion es mas seria, pero en este caso concreto

lu (Madrid) 30 2025: e-104951 1


https://dx.doi.org/10.5209/ilur.104951
https://dx.doi.org/10.5209/ilur.104951
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:damiano.bondi%40uniurb.it?subject=

2 Bondi, Damiano. 1lu (Madrid) 30 2025: e-104951

creo que tampoco logra ser una objecion fuerte. La cuestion es que cualquier aplicacion de la «religion» a
fendmenos distintos de /a religio latina, occidental o no, es problematica, requiere un replanteamiento del
conceptoy, sin embargo, es util al mismo tiempo para comprender las similitudes y diferencias entre las dis-
tintas tradiciones. La nocion de «religion» como fendmeno por derecho propio esta practicamente ausente,
por ejemplo, en la cultura judia, e incluso para el cristianismo la cuestion no es sencilla. Ya Lactancio, a fina-
les del siglo lll'y principios del IV d.C., para legitimar la descripcion del cristianismo como «religiony, tuvo que
rechazar la etimologia del término religio de relegere (observar cuidadosamente una practica, hacerla bien),
propuesta por Ciceron, y proponer una diferente, de religare (atar, relacionar) (Cicerdon, De Nat. Deorum: I,
71-72; Aguti, 2016: 37-38; Aguti, 2013: 112,117). Y aun hoy no faltan estudiosos, no sélo cristianos, que afirman
que existe una diferencia «sustancial» entre el cristianismo y todas las demas religiones: por ejemplo, René
Girard (Girard, 1978), o Giorgio Agamben (Agamben, 2007). Sirvan estas observaciones para aclarar que el
propio concepto de religion, en lugar de imponerse por la fuerza a fendmenos distintos de aquel al que se
aplicaba originalmente, se ha ido modificando y enriqueciendo por comparacion con ellos, y que si la alter-
nativa es abandonar cualquier término unitario para definir los fendmenos hoy conocidos como «religiosos»,
entonces es mejor quedarse con el imperfecto pero resistente «religiony», cuya plasticidad conceptual tal vez
refleje la plasticidad y adaptabilidad del propio pantedn latino. Ademas, mas alla de las posibles diferencias
entre hinduismo, judaismo, cristianismo, paganismo y culto tradicional chino, no cabe duda de que también
existen elementos similares, algunos muy similares, y esto en si mismo es un hecho antropolégicamente
interesante, como veremos. La «victoria» conceptual de la «religion» puede sin duda deberse también a
factores de dominacion histérica de una determinada zona geopolitica sobre otras, pero de hecho nos en-
trega hoy un mundo en el que este concepto es comunmente utilizado por las personas para referirse tanto
afendmenos de su propia cultura como de otras. Y esto ya representa un elemento interesante desde el que
penetrar filoséficamente en su significado. Partamos, pues, de aqui.

En el lenguaje corriente, el término «religion» se utiliza para referirse a un conjunto de fenémenos huma-
nos especificos, polifacéticos y transculturales, y a un conjunto de creencias relacionadas con ellos. Entre
estos fendmenos se encuentran las oraciones, los rituales, los sacrificios, las castas sacerdotales, las ins-
tituciones que administran liturgias y los mitos fundacionales; entre las creencias asociadas a ellos se en-
cuentran la existencia de un orden necesario (trascendente al orden mundano contingente), la existencia de
una o varias deidades que dan sentido a la existencia del mundo y de la vida humana, la vida mas alla de la
muerte y la posibilidad de salvacion de lo que se concibe como el mal supremo.

No es que todos estos elementos deban estar presentes, pero si ninguno de ellos lo esta, ciertamente
no estamos hablando de «religion». La busqueda de una indicacion filoséficamente argumentada de lo que
es la «religion» no puede ni debe prescindir del uso ordinario del término, para evitar caer en una forma de
definicion estipulativa segun la cual la religion es lo que ese filosofo dice que es. No es necesario detenerse
demasiado en los peligros que las concepciones idealistas, desvinculadas de toda referencia alo que les es
exterior, pueden representar en el plano social, cuando se vuelven dominantes. Baste observar aqui que la
atencion al uso ordinario de un determinado término tiene la valiosa funcién de criterio orientador, aunque no
exhaustivo, para el fildsofo que se enfrenta al reto de la investigacion racional de un concepto.

Nuestro problema filoséfico se convierte entonces en: ;cuales son los elementos necesarios, si los hay, y
cudles los suficientes para hablar de «religion»?

1. La configuracion de la Filosofia de la Religion segtuin Andrea Aguti

En sus libros Filosofia della Religione (2013) y Introduzione alla Filosofia della Religione (2016), Andrea Aguti
trata ampliamente estos temas. El segundo volumen, recientemente traducido al espafiol (Introduccion a la
Filosofia de la Religion, 2023), representa una sintesis actualizada del primero.

Uno de los aspectos centrales del libro es el analisis de los argumentos sobre la existencia de Dios, «des-
terrados» del pensamiento continental por Kant, pero aun hoy debatidos en el contexto analitico. Aguti exa-
mina las principales pruebas tradicionales, como el argumento ontolégico de Anselmo de Canterbury, el
argumento cosmologico formulado por Tomas de Aquino y el argumento teleoldgico basado en la finalidad
del universo.

Otro punto fundamental es el problema del mal, una de las objeciones mas poderosas contra la idea de
un Dios omnipotente y benevolente. Aguti revisa las distintas respuestas que la teologia y la filosofia han
ofrecido a esta paradoja, desde la clasica teodicea agustiniana hasta las posturas mas escépticas que ven
en la presencia del sufrimiento una prueba de la inconsistencia de la fe religiosa.

El autor también dedica un espacio significativo al lenguaje religioso, explorando como las afirmaciones
sobre lo divino pueden tener sentido dentro de un marco filosoéfico. Discute la diferencia entre un enfoque
literalista y una interpretacion simbdlica o analdogica del lenguaje teoldgico, destacando las teorias de pen-
sadores como Ludwig Wittgenstein y Paul Tillich.

Otro tema clave es el pluralismo religioso y la relacién entre fe y razén. Aguti examina como diferentes
tradiciones religiosas han intentado reconciliar la creencia con la racionalidad, asi como las tensiones entre
posturas exclusivistas, inclusivistas y pluralistas en relacion con la verdad religiosa.

Pero lo que mas nos interesa aqui es la forma en que Aguti, en los dos libros que hemos mencionado,
presenta la filosofia de la religion, es decir, como una plataforma interdisciplinaria, racional y fenomenologi-
ca, dentro de la cual pueden dialogar diferentes perspectivas sobre la religion. Aguti, de hecho, circunscribe
la religion, abordandola desde distintos enfoques disciplinares, cada uno de los cuales pone de relieve un



Bondi, Damiano. 1lu (Madrid) 30 2025: e-104951 3

elemento constitutivo. Me parece un itinerario fructifero, que seguiré, aunque con algunos cambios de énfa-
sis y anadidos personales.

1.1. Filosofia de la Religion y Antropologia

Desde un punto de vista antropoldgico, como ya hemos subrayado, podemos reconocer lo que podriamos
llamar, con Wittgenstein, un «aire de familia» entre las practicas y creencias de culturas también muy diferen-
tes entre si, como para hacernos hablar de la universalidad del fendmeno religioso entendida como la «rela-
ciéon con entidades reales o ideales que se conciben como superiores al hombre mismo y a las que éste se
siente ligado en su propio pensamiento y accion» (Aguti, 2013: 87). En este marco, merece especial atencion
la nocion de «sagradoy, propuesta en el siglo pasado por Rudolf Otto como categoria filosofica preferible a
la de «religion» para dar cuenta de la universalidad de los fendmenos que nos ocupan. Lo «sagrado» o «nu-
minoso» seria el polo noematico-objetivo de una experiencia particular que presenta las caracteristicas del
Mysterium, del Tremendumy del Fascinans, y que seria «racionalmente irreductible». La categoria de «sagra-
do», sin embargo, presenta algunos problemas fundamentales, como el de hacerla no mas precisa que la de
«religiony, sino mas amplia, demasiado amplia, es decir, predicable de actitudes, experiencias y fenémenos
que no solemos llamar estrictamente «religiosos», si no posiblemente en un sentido traducido (Tillich habla
a este respecto de «cuasi-religiones»), como los totalitarismos politicos o ciertas formas de ecologismo
radical. Aguti, basandose en estas observaciones, sostiene sin embargo que «si aceptamos que lo sagrado
tiene esencialmente una funcidon de medio en relacion con lo divino, [...] es posible sostener que la nocién
de lo sagrado no es coextensiva a la de religion, sino que sdlo es un elemento significativo de ella» (Aguti,
2013: 114). Estoy convencido de que la conclusion también puede ser valida sin la premisa, es decir, poniendo
entre paréntesis la cuestion de la objetividad de |la experiencia de lo sagrado como condicion no necesaria,
y sosteniendo que toda religion implica lo sagrado, pero no a la inversa. En este sentido, paradéjicamente, la
nocion de «sagrado» podria ser mas util para interpretar ciertos fendmenos de renacimiento «knuminoso» en
nuestro contexto occidental secularizado que para interpretar las culturas a las que Otto se referia con una
mirada antropoldgica. Esta nueva disciplina se llamaria «xnumenologia», y traté de indicar algunos elementos
metodoldgicos en un articulo especifico (Bondi, 2018). Lo que se desprende de la mirada antropoldgica, en
ultima instancia, es que el fendomeno religioso es parte integrante del proceso de humanizacion de la espe-
cie humana; esto no significa que sea «verdadero», pero, como minimo, responde a una necesidad primaria
del individuo y de la sociedad.

1.2. Filosofia de la Religion y Teologia

La nocion de lo sagrado en su relacion con lo divino se abre a ulteriores reflexiones de caracter teolégico, es
decir, respecto del significado del concepto de «Dios». Segun Henri Bouillard, lo sagrado no es concebible
sino como un elemento de lo profano que entra en relaciéon con lo divino y mediante el cual el ser humano
expresa su vinculo con lo divino (Bouillard, 1974: 33-56). Lo sagrado, por lo tanto, necesita de lo divino para
adquirir sentido, pero no viceversa: lo divino, si existe, existe independientemente de su relacion con lo
sagrado. Como escribe Aguti el articulo Sull’utilita e il danno della nozione di sacro in filosofia della religione
(Sobre Ia utilidad y el dafio de la nocion de lo sagrado en la filosofia de la religion): «existen diferentes tipos de
lo sagrado, que dependen de los distintos conceptos de lo divino que estan en juego en cada caso» (Aguti,
2002: 31).

Quisiera profundizar en esta lectura introduciendo una distincidon entre la categoria de lo divino y la del
idolo, y sosteniendo que lo sagrado es un elemento de lo profano que esta en relacion con una trascenden-
ciadivina o idolatrica, es decir, con una trascendencia conceptualmente verdadera o conceptualmente falsa.
Creo que esta distincion es util porque, por un lado, permite interpretar como fendmenos sagrados ciertos
fendmenos sociales que una interpretacion restringida de lo divino (en el sentido de los monoteismos o el
teismo) no permitiria, como mencionamos en el parrafo anterior; y por otro, porque proporciona un criterio
para distinguir entre una trascendencia verdadera y una falsa, suponiendo que la trascendencia se mantiene
como anclaje necesario para que algo pueda definirse como «sagrado».

Por «idolo» se entiende, en términos generales, un ente mundano (personal o no) que es divinizado, es
decir, al que se le asignan indebidamente atributos propios de las divinidades. Este es, literalmente, uno
de los primeros problemas de la «teologia»: cuando Platéon acufia este término en La Republica, 10 hace
en referencia a la maxima segun la cual «siempre hay que representar a Dios tal cual es» (Oios tynchanei o
theos hon, aei dhepou apodoteon, ll, 379a), y esto significa, segun Platén, representarlo de acuerdo con su
absoluta Bondad. Mas en general, desde un punto de vista filosofico y teoldgico-racional, cuando se asignan
propiedades como infinitud, bondad absoluta o necesidad a entes que en realidad son finitos, limitados,
contingentes, etc., se da lugar a una trascendencia idolatrica, es decir, falsa. Este mecanismo de «idolopoie-
sis» puede llegar hasta el punto de atribuir la propiedad de existencia autbnoma a entes que, en realidad,
dependen para su existencia del pensamiento humano.

Por el contrario, la verdadera trascendencia de lo divino no consiste en su existencia de hecho, sino en
la manera en que es conceptualmente entendido: la existencia de lo divino, si existe, es independiente del
pensamiento y/o del mundo material. De lo contrario, no podria existir en cuanto divino, sino solo en cuanto
idolo. En el concepto de lo divino se incluye, por tanto, su existencia en siy por si mismo: aqui radica preci-
samente la persistencia del argumento de Anselmo, que no demuestra tanto la existencia de Dios a partir
de su concepto (sino que, mas bien, declara la independencia de Dios de cualquier concepcion humana),
sino que indica la caracteristica esencial que dicho ente debe poseer para poder ser verdaderamente Dios,



4 Bondi, Damiano. 1lu (Madrid) 30 2025: e-104951

en caso de existir, y ser creido y adorado como tal. No es casualidad que en la filosofia analitica el argumen-
to de Anselmo haya sido a menudo interpretado en un sentido anti-idolatrico (Findlay, 1949; Lowe, 2008;
Micheletti, 2010).

1.3. Filosofia de la Religion y Sociologia

Vinculada a la observacion antropoldgica, esta la observacion socioldgica. Aqui se hace hincapié en el papel
que desempena la religion en el contexto social, es decir, en su funcion. Hermann Liibbe, en este marco, de-
fine la religion como una «praxis de superacion de la contingencia» (Liibbe, 1980: 59-85), abriendo por una
parte la posibilidad de un tipo de trascendencia capaz de superar la contingencia, pero reduciendo por otra
parte su analisis al plano preliminar de la contingencia a superar. Es decir, el problema de una concepcioén
puramente sociolégica y antropoldgica de la religion es que no plantea (no puede plantear) la cuestion de la
verdad o falsedad de los objetos o creencias religiosas. Esta cuestion, sin embargo, es central para quienes
profesan una religion. Ignorarla en absoluto es ignorar la autocomprension de los interesados, es decir, de
las personas religiosas, y éste es un planteamiento cuestionable no sélo desde el punto de vista filosofico,
sino también sociolégico y antropoldgico. En este sentido, manteniéndome dentro del panorama sociol6gi-
coy antropoldgico, me parece interesante y original la postura de René Girard, quien considera que el hecho
mismo de que el cristianismo no responda a la funcion social que tienen todas las demas religiones (es
decir, la de superar catarticamente las crisis endémicas de una comunidad mediante la repeticion ritual del
sacrificio de una victima culpable), es un criterio para establecer su posible verdad. Vinculado a este tema, y
en general al enfoque socioldgico de la religion, esta el de la secularizacion. Puede concebirse en un sentido
estricto y «técnico», como un proceso de separacion entre el poder espiritual y el temporal y de definicion de
las distintas esferas de influencia, o en un sentido general y «moral», como la progresiva desaparicion, en el
sentido de una sociedad determinada, de los valores religiosos que la sustentaban y animaban. En cualquier
caso, la mirada socioldgica lleva en el caso de la secularizacion a reconocer una peculiaridad de la cultura
occidental impregnada de cristianismo, en la que ha existido una dialéctica entre «trono» y «altar» entre
«ciencia» y «few, frente a otros contextos culturales en los que se registran o se han registrado procesos de
secularizacion forzada (como en China o en la Rusia comunista), o a la inversa de afirmaciones de teocracias
y fundamentalismos religiosos.

Sin embargo, la secularizacion occidental en su sentido mas amplio, con la retirada progresiva del cris-
tianismo del ambito social, lejos de provocar un «eclipse de lo sagrado», ha generado mas bien una «trans-
ferencia» de este (Ozouf, 1976), junto con la produccion de nuevas trascendencias a las cuales apelar. Las
instituciones de las sociedades seculares buscan fundamentos estables para garantizar su existencia, y no
debe sorprender que precisamente el orden politico, que el cristianismo se habia encargado de des-divini-
zar, sea nuevamente hipostatizado, absolutizado y trasladado al dominio de lo trascendente, como ocurrio,
por ejemplo, en los totalitarismos del siglo XX.

1.4. Filosofia de la Religion y Psicologia

Desde un punto de vista psicologico, la religion se investiga en su aspecto individual, que corre el riesgo de
quedar en un segundo plano en los enfoques anteriores y que, sin embargo, es importante comprender a
fondo. Uno de los pioneros de este enfoque es sin duda William James, que centro sus estudios en los esta-
dos de conciencia de los individuos que afirman experimentar lo divino. A través de su obra, explord la forma
en que estas experiencias modifican la percepcion del yo, influyen en la conducta y generan un sentido de
significado profundo en la vida de quienes las viven. En este sentido, la psicologia de la religion no se limita
a describir estos estados, sino que también investiga su origen, su impacto emocional y cognitivo, y su rela-
cion con factores como la personalidad, el contexto cultural y la historia personal de cada sujeto. La psicolo-
gia de la religion es importante no soélo porque subraya la dimension interior de la experiencia religiosa, sino
también porque ayuda a «hacer hincapié en» la mirada en el fendmeno religioso en su totalidad, evitando asi
los extremos hermenéuticos de considerar «ilusoria» cualquier experiencia religiosa puramente subjetiva
y, por otra parte, de decretarla racionalmente inaccesible e incomunicable, ya que en ella el sujeto no se
encontraria ante la manifestacion de un objeto Absoluto. Este enfoque permite abordar el estudio de la reli-
gion desde una perspectiva mas equilibrada, en la que ni la reduccion de la experiencia religiosa a un mero
fendmeno psicologico ni su absolutizacion como algo incuestionable impidan su analisis. De hecho, si es
posible una psicologia de la religion, ello significa que incluso la experiencia religiosa mas inefable (piénsese
en la mistica, por ejemplo) tiene un margen de comunicabilidad proposicional por parte de un sujeto que
sigue siendo tal. Esto implica que, aunque la vivencia religiosa pueda parecer subjetiva y personal, existen
patrones recurrentes en los relatos de quienes la experimentan, lo que sugiere la posibilidad de estudiarla
sistematicamente. Todo esto abre igualmente la posibilidad de la busqueda de criterios epistemoldgicos
para considerar fiable o no una determinada experiencia.

1.5. Filosofia de la Religion y Analisis Lingiiistico

Desde un punto de vista logico-lingtiistico, la religion consiste, entre otras cosas, en una serie de creencias. La
persona religiosa cree en algo y/o en alguien, es decir, cree que ciertas cosas y/o ciertas entidades son verda-
derasy reales, aungque estas no sean accesibles directamente a la percepcién sensorial 0 a la verificacion em-
pirica. Esta dimension cognitiva de la religion es fundamental, ya que no se trata simplemente de una adhesion
emocional o pragmatica, sino de un sistema de significados que organiza la comprension del creyente sobre
la existencia y el orden del universo. La cuestion de la creencia abre asi dos interrogantes fundamentales. El



Bondi, Damiano. 1lu (Madrid) 30 2025: e-104951 5

primero esta relacionado con el contenido especifico de la creencia religiosa, es decir, con aquello en lo que
se cree. Este contenido puede abarcar desde la existencia de una divinidad personal hasta la afirmacién de
principios metafisicos o morales vinculados a la trascendencia. El segundo interrogante tiene que ver con
la justificacion de la creencia, es decir, con los criterios mediante los cuales una persona puede considerar
racional o legitima su adhesion a determinadas proposiciones religiosas. En cuanto al contenido, la creencia
religiosa es tal cuando se refiere -0 implica- a una o varias divinidades, es decir, a una o varias realidades que
trascienden el horizonte del mundo sensible y se creen depositarias de un poder sobrehumano. Como puede
verse, una creencia puede ser religiosa y ser falsa, por lo que se plantea el problema de su justificacion. En la
historia occidental ha habido numerosas teorias sobre el tema, que no podemos repasar aqui, pero que pode-
mos agrupar en dos macroambitos: la teologia revelada y la teologia natural.

La teologia revelada fundamenta la justificacion de una creencia religiosa en la autoridad de una revela-
cion, que puede manifestarse de diversas maneras: a través de textos sagrados, de experiencias misticas o
de tradiciones transmitidas por comunidades de creyentes. En este caso, la validez de la creencia se susten-
ta en la confianza en que la divinidad ha comunicado directamente su verdad a los seres humanos.

En la teologia natural, en cambio, se apela a las facultades de la razon humana, que, con independencia
de cualquier revelacion especifica, seria capaz de tomar como verdaderas determinadas creencias religio-
sas. En la historia del cristianismo, estos dos enfoques se han enfrentado a veces, a veces se han encon-
trado de diversas formas, segun el autor de referencia, dando lugar a diferentes sistemas de teologia. Cada
una de estas aproximaciones, sin embargo, deja abiertas ciertas cuestiones fundamentales. En el caso de
la teologia revelada, la pregunta central no es solo la justificacion del contenido de la creencia, sino también
la del valor epistémico de la propia revelacion: ;como puede determinarse que una revelacion es auténticay
no simplemente una construccion cultural o una experiencia subjetiva? Por otro lado, en la teologia natural,
surge el problema de la justificacion de aquellos contenidos religiosos que parecen ir mas alla de lo que la
razon puede alcanzar, como los dogmas cristianos de la Trinidad o la Encarnacion.

2. Conclusiones

Como hemos visto, la filosofia de la religion desempena un papel fundamental en la comprension del feno-
meno religioso, ya que no solo recoge y analiza las diversas perspectivas teoldgicas, psicoldgicas y lingliisti-
cas, sino que también busca establecer un marco critico que permita problematizar y articular sus multiples
dimensiones. Su labor no consiste Unicamente en catalogar las creencias y practicas religiosas, sino tam-
bién en esclarecer los conceptos fundamentales que las sostienen, evaluando su coherencia interna y sus
implicaciones epistemologicas.

De este modo, la filosofia de la religion evita caer en el riesgo de un aislamiento autosuficiente, que la
llevaria a desentenderse del dialogo con otras disciplinas, pretendiendo una autonomia absoluta o incluso
una supuesta superioridad intelectual sobre las propias tradiciones religiosas que analiza. Al mismo tiempo,
conserva sus tareas propias, entre las que destaca la clarificacion de los términos y categorias con los que
se piensay se discute el hecho religioso. Esta funcion es esencial, ya que muchas controversias en torno a
la religion no surgen tanto de desacuerdos sustantivos, sino de diferencias en la definicién y el uso de los
conceptos clave involucrados.

En este sentido, una buena definicion de religion me parece la que ofrece Aguti en su libro Filosofia della
Religione: «La religion es el conjunto de experiencias, creencias, actos rituales y comportamientos morales,
tanto individuales como colectivos, que se refieren o se dirigen a una o varias divinidades, es decir, a una o
varias realidades personales dotadas de un poder por encima del hombre, a las que el hombre rinde culto y
hacia las que alimenta una devocion total con vistas a su propia salvacion» (Aguti, 2013: 118).

Esta definicion ofrece una estructura clara y abarcadora del fendmeno religioso, pues integra sus dimen-
siones experiencial, doctrinal, ritual y moral, al tiempo que resalta la centralidad de la relacion con una rea-
lidad trascendente. Sin embargo, no esta exenta de posibles objeciones, especialmente en lo que respecta
al atributo «personal» asociado a la divinidad. Incluir este rasgo como criterio esencial para definir la religion
plantea, al menos, dos dificultades fundamentales.

En primer lugar, la exigencia de que la divinidad sea «personal» podria excluir del ambito de lo religio-
so ciertas tradiciones que, aunque no postulan dioses con rasgos antropomarficos o agentes individuales,
presentan estructuras de creencias, practicas y experiencias que encajan en la caracterizacion general de
la religion. En este sentido, sistemas como el budismo theravada o ciertas corrientes del hinduismo, que se
orientan hacia principios cosmicos impersonales mas que hacia entidades personales con voluntad propia,
podrian quedar fuera de la definicion propuesta, a pesar de que comparten con las religiones teistas la di-
mensioén espiritual, el culto y una concepcioén de la salvacion.

En segundo lugar, incluso aceptando la idea de que una religion deba dirigirse a una entidad personal,
sigue pendiente la cuestion de qué significa exactamente «personal» en este contexto. ¢Debe entenderse
como sindénimo de racionalidad, libertad, autoconciencia, individualidad, o de una combinacién de todos
estos elementos? ;O acaso admite grados y formas diversas que no necesariamente coinciden con el con-
cepto de «personax tal como se entiende en la tradicion filosoéfica occidental?

Estas cuestiones nos recuerdan que la reflexion filoséfica sobre la religidon es un campo en constante
movimiento, también porque la religion misma es una realidad dinamica. Y quizas sea precisamente aqui
donde reside parte de la riqueza de la filosofia de la religion: en su inagotable tarea de cuestionar, precisar y
redefinir. Porque la belleza de la filosofia, de la religion y de nosotros, los seres humanos, también reside en
esto: en que nunca terminamos de definir, ni de definirnos.



6 Bondi, Damiano. 1lu (Madrid) 30 2025: e-104951

Bibliografia

Agamben, Giorgio (2007): Il Regno e la Gloria. Per una genealogia teologica dell’'economia e del governo,
Torino, Bollati Boringhieri.

Aguti, Andrea (2013): Filosofia della religione, La Scuola, Brescia.

Aguti, Andrea (2016): Introduzione alla Filosofia della Religione, Brescia, La Scuola; traduccion al espanol
de Stefano Santasilia y Jorge Manuel Gonzalez Hernandez, Introduccion a la Filosofia de la Religion,
AliosVentos Ediciones, México y Reino Unido 2023.

Aguti, Andrea (2022): “Sull'utilita e il danno della nozione di sacro in filosofia della religione”, en A. Aguti et al.,
Quel che resta del sacro. Dal mito all’esperienza religiosa, dall’arte alle neuroscienze, Milano, Mimesis,
pp. 17-31.

Bondi, Damiano (2018): “Numenology”, en Archivio di Filosofia/Archive of Philosophy, LXXXVI 3, 2018, Pisa,
Fabrizio Serra Editore, pp. 195-202, https://doi.org/10.19272/201808503019, ISSN 0004-0088, digital
ISSN 1970-0792.

Bouillard, Henri (1974): “La categoria del sacro nella scienza delle religioni”, en E. Castelli, Il sacro. Studi e
ricerche, Roma, Istituto di Studi Filosofici, pp. 33-56.

Cicerén, De Natura Deorum.

Findlay, John Niemeyer (1949): “God’s Non-Existence. A Reply to Mr. Rainer and Mr. Hughes”, Mind, n. 58,
pp. 352-354.

Girard, René (1978): Des choses cachées depuis la fondation du monde. Recherches avec Jean-Michel
Oughourlian et Guy Lefort, Paris, Grasset.

Lowe, Edward Jonathan (2008): “The Ontological Argument”, en P. Copan et al, Philosophy of Religion,
Blackwell, Malden 2008, pp. 331-340.

Libbe, Herman (1980): Philosophie nach der Aufklarung, Diisseldorf-Wien, Econ.

Micheletti, Mario (2010): La teologia razionale nella filosofia analitica, Roma, Carocci.

Ozouf, Mona (1976): La Féte révolutionnaire (1789-1799), Paris, Gallimard.

Platon, La Republica.


https://doi.org/10.19272/201808503019

	Marcador 1
	Marcador 2

