EDICIONES
=] COMPLUTENSE @

Tlu. Revista de Ciencias de las Religiones MONOGRAFICO
ISSN-e: 1988-3269

Ellenizzazione del cristianesimo e cristianizzazione
dell’ellenismo. Una prospettiva filosofica

Nicolo Tarquini
Pontificia Universita Lateranense. Cultore della materia in Filosofia Teoretica, Universita degli Studi di Urbino "Carlo Bo" 52

https://dx.doi.org/10.5209/ilur.104917 Submitted: 15/09/2025 ¢ Accepted: 07/11/2025

Riassunto: La questione dell’ellenizzazione del cristianesimo ha avuto ampia eco, sebbene non in modo
continuativo, da almeno due secoli a questa parte: un periodo che ha visto confrontarsi differenti posizioni
intorno al problema dell’opportunita o meno dell'impiego di categorie filosofiche, e specificamente greche,
nella riflessione teologica. Dopo una breve panoramica, I'articolo intende sviluppare, da un punto di vista
filosofico, delle considerazioni a sostegno della legittimita dell'impiego dei concetti filosofici nel quadro della
fede rivelata. Secondariamente viene affrontato il tema speculare a quello iniziale, ossia la cristianizzazione
dell’ellenismo, per cui il cristianesimo avrebbe introdotto contenuti decisivi per il pieno compimento
dell'indagine filosofica: in merito a cid0 si sosterra invece come la filosofia avrebbe potuto giungere
autonomamente alla propria rigorizzazione interna, sebbene il corso storico abbia preso un cammino
differente

Parole chiave: Filosofia greca; Ellenizzazione; Cristianesimo; Rivelazione; Ragione

ENHellenisation of Christianity and Christianisation of Hellenism
A philosophical perspective

Abstract: The issue of the Hellenization of Christianity has been widely debated, albeit not continuously, for
at least two centuries now. This period has seen different positions confronting each other on whether or
not it is appropriate to use philosophical, and specifically Greek categories in theological reflection. After a
brief overview, the article aims to develop philosophical considerations in support of the legitimacy of using
philosophical concepts in the framework of revealed faith. Secondly, the mirror image of the initial theme is
addressed, namely the Christianization of Hellenism, whereby Christianity is said to have introduced decisive
content for the full completion of philosophical inquiry. In this regard, it will be argued how philosophy could
have arrived at its internal rigorization on its own, although history took a different path.

Keywords: Greek Philosophy; Hellenization; Christianity; Revelation; Reason

Sommario: 1. Introduzione. “Ellenizzazione” del cristianesimo: una categoria ancora valida? 2. Il valore
trascendentale di alcuni principi del pensiero greco. 3. Lopera di selezione dei primi Autori cristiani nei
confronti della filosofia greca. 4. Leccedenza del contenuto biblico sul patrimonio filosofico ellenico. 5.
Leccedenza di alcune tesi metafisiche rispetto al dato biblico. 6. La via autonoma della filosofia verso il
Principio di creazione dal nulla. 7. Conclusione. In che senso si pu0 parlare di “cristianizzazione” dell’ellenismo

Citazione: Tarquini, Nicold (2025): “Ellenizzazione del cristianesimo e cristianizzazione dell’ellenismo. Una
prospettiva filosofica”, llu. Revista de Ciencias de las Religiones, 30, e-104917. https://dx.doi.org/10.5209/
ilur104917.

1. Introduzione. “Ellenizzazione” del cristianesimo: una categoria ancora valida?

Tra le piu dibattute e complesse categorie che la teologia si & trovata a discutere con particolare enfasi
almeno da due secoli a questa parte c'é sicuramente quella dell'ellenizzazione del cristianesimo. Se & vero
che si & assistito ad un aumento di interesse a partire dal XIX secolo, il rapporto tra Cristianesimo e filosofia

* Ringrazio i revisori anonimi per i loro suggerimenti. Di eventuali imprecisioni rimango I'unico responsabile.

lu (Madrid) 30 2025: e-104917 1


https://dx.doi.org/10.5209/ilur.104917
https://dx.doi.org/10.5209/ilur.104917
https://dx.doi.org/10.5209/ilur.104917
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:tarquini%40pul.it?subject=
https://orcid.org/0000-0002-8410-6149

2 Tarquini, Nicolo . lu (Madrid) 30 2025: e-104917

risale agli stessi inizi della diffusione della fede cristiana, motivo per cui nel corso del tempo si sono avvi-
cendate varie posizioni e sfumature di accenti e sensibilita (cfr. Melchiorre, 2008). In questo contributo si
procedera ripercorrendo a grandi linee, in maniera panoramica, alcuni aspetti del problema: a partire da
questo sfondo si faranno emergere determinati temi circoscritti su cui verranno svolte analisi piu dettagliate,
assumendo come punto di vista e di valutazione la prospettiva filosofica.

Uno dei motivi che hanno offerto lo spunto per la problematizzazione del concetto di “ellenizzazione”
del cristianesimo, almeno in epoca contemporanea, risiede nella tesi per cui I'impiego di categorie “gre-
che” nell’esposizione del contenuto rivelato porterebbe inevitabilmente dietro di sé una corruzione di quello
stesso contenuto rispetto alla neutralita di cui sarebbe stato portatore. Dall’altro lato non si pud dimenticare
come gia dai primi secoli, € poi ancora nella Scolastica medievale e nella modernit3, la riflessione teologi-
ca abbia impiegato alcune idee ricavate dalla filosofia greca nella convinzione che in tal modo si potesse
giungere ad una piu approfondita comprensione del messaggio biblico, e non certo ad una sua corruzione.
Recentemente, e proprio nella consapevolezza della difficolta di impiegare in senso neutrale la categoria di
“ellenizzazione”, Christoph Markschies si &€ chiesto se non sia il caso di abbandonare quella stessa nozione,
almeno in riferimento ai primi secoli cristiani (Markschies, 2021: 27-28). LAutore riaffermera poi I'utilita del
mantenimento della nozione in esame (cfr. Markschies, 2021: 98 sgg.), anche se in una accezione particolare,
secondo cui il significato del termine deve essere ampliato ulteriormente, andando ad indicare anche i modi
di vivere, I'economia, il diritto e la tecnica, cioé la «formazione culturale» nel suo insieme (cfr. Markschies,
2021: 115 e 117)".

Il motivo di quella messa in questione sembra trovare, a suo dire, una ulteriore giustificazione nel fatto che
e l'introduzione stessa della prospettiva dell’ellenizzazione a porre una dualita, quella tra contenuto biblico da
un lato e pensiero greco dall’altro, che a suo avviso risulta storicamente ingiustificata:

e difficile immaginarsi - scrive il teologo tedesco - che nel territorio “ellenizzato” al massimo grado
dell'lmperium Romanum si siano gradualmente separati dal giudaismo, anch’esso ampiamente “elle-
nizzato”, prima un gruppo e poi una religione: questa in un primo momento sarebbe rimasta immune
da tutto cio e soltanto dopo [...] sarebbe stata “ellenizzata” (Markschies, 2021: 21).

Dall’altro lato, I'’Autore non manca di considerare gli aspetti di differenziazione tra filosofia greca e cristia-
nesimo, motivo per cui l'ellenizzazione & anche una «“trasformazione” in cui 'oggetto recepito viene di volta
in volta ricostruito» (Markschies, 2021: 116): se si pensa all'impiego che é stato fatto del platonismo (nelle sue
varie diramazioni) e dello stoicismo - e poi, ancora, dell'aristotelismo - non si possono sottacere le difficolta
insite in tale operazione, proprio in ragione dell’eterogeneita tra alcuni elementi centrali di queste correnti e
la mentalita biblica. Markschies fa menzione di queste difficolta, ricordando, ad esempio, come la teologia
cristiana abbia impiegato alcune tesi platoniche «anche contro il loro senso», e come nei Concili del IV seco-
lo la Chiesa «abbia preso posizione per 'uguaglianza delle persone divine, contro la struttura gerarchizzata
del platonismo» (Markschies, 2021: 116). Il modo in cui la dogmatica dei concili e dei teologi hanno recepito
I'eredita precedente «& una caratteristica di qualsiasi trasformazione, che non produce copie identiche (per
non dire cloni) di fenomeni dal passato» (Markschies, 2021: 117. Corsivo originale). Markschies ritiene quindi,
da ultimo, che nonostante le ambiguita che ha generato, il termine debba essere ancora impiegato, per le
«opportunita storiografiche e teologiche di un dibattito secolare [...], nonostante tutti gli aspetti insoddisfa-
centi» (Markschies, 2021: 118). Questo proposito comporta pero I'impegno di «determinare con precisione
quali processi antichi di trasformazione siano da indicare con questa nozione»: un compito che non puo che
partire dal «campo semantico greco che ne sta alla base» (Markschies, 2021: 98). In definitiva Markschies
da dell’ellenizzazione la seguente definizione: «l’ellenizzazione del cristianesimo & soprattutto e anzitutto una
trasformazione specifica delle istituzioni culturali alessandrine e della cultura di ricerca che vi si praticava
nella riflessione teologica del cristianesimo antico» (Markschies, 2021: 116). Nelle pagine del volume emerge
una concezione piuttosto generica di quel processo di ellenizzazione, inteso come diffusione della lingua e
della cultura greca (cfr. Markschies, 2021: 107): sebbene sia difficile negare tale circostanza, ci si chiede se
tale significato non comporti il lasciare impregiudicato il problema nel suo aspetto piu radicale, quello per
cui, gia dai primi secoli, la teologia cristiana, ha utilizzato delle tesi filosofiche intese in senso “forte”, cioé nel
loro pieno spessore ontologico.

Quella eterogeneita di cui si € fatto menzione non significa necessariamente incompatibilita, ma, allo
stesso tempo, esige una attenta valutazione del problema, che certo non &€ mancata, ma su cui € il caso di
operare alcune osservazioni ulteriori.

Anche in ragione di tali difficolta, un altro argomento che viene addotto da alcuni teologi per giustificare
l'auspicato abbandono delle categorie filosofiche greche, ed emerso soprattutto nel corso del Novecento,
insiste sul fatto che I'incontro del messaggio cristiano con la filosofia greca sia stato un primo episodio di
inculturazione, il quale, pero, non deve pregiudicare I'incontro del cristianesimo con differenti culture, che
dovrebbero essere messe a loro volta in condizione di accedere a quel messaggio, svincolato da ogni “con-
taminazione” (Cfr. Dewart, 1968; Bartolomei, 1984: 20 e passim). La “purificazione” dalle categorie greche
sarebbe quindi funzionale a ulteriori e molteplici processi di inculturazione, tanti quante sono, e sono state,
le culture entrate a contatto con il dato rivelato. Va perd considerato piu attentamente se quella prima incul-
turazione abbia effettivamente coartato il contenuto di fede in un ambito ristretto, quello ellenico risalente a

' A questa estensione semantica fa da contraltare il restringimento cronologico, perché con quel termine si intende soltanto I'eta
ellenistica.



Tarquini, Nicold . Tlu (Madrid) 30 2025: e-104917 3

piu di due millenni fa, o se invece in quell’lambito non fossero emerse alcune verita capaci di trascendere il
contesto in cui sono sorte. Se cioé si dovesse riconoscere che la filosofia greca e stata in grado di formu-
lare principi e dottrine di valore universale, rivelatesi valide anche oggi e in ogni tempo, quel problema, che
pure possiede una sua cogenza, potrebbe rivelarsi, almeno per certi aspetti, superato. D’altra parte, anche
in funzione dell'incontro del Cristianesimo con religioni e culture eterogenee, cid consentirebbe di avvanta-
ggiarsi dell'impiego di quel terreno condiviso da tutti che, come insegnava gia Tommaso d’Aquino, non pud
che risiedere nella ragione che unisce l'intera umanita, fungendo cosi da comune denominatore sul quale
edificare perlomeno una qualche forma di accordo di base.

2.1l valore trascendentale di alcuni principi del pensiero greco

Uno dei tratti piu caratteristici del pensiero metafisico classico & costituito dall'affermazione dell'immutabilita
dell’essere, sostenuta, pur nella loro diversita, tanto da Parmenide che da Platone e Aristotele. Largomento
fondamentale, cosi come é stato formulato dal fondatore della scuola Eleatica, risiede nella riconosciuta
impossibilita che I'essere possa non essere e che quindi sia soggetto al processo di produzione e annulla-
mento. In questo caso, infatti, avverrebbe la contraddittoria identificazione dell'essere con il nulla e del nulla
con l'essere. Per evitare di consegnare la realta all’'assurdo & necessario riconoscere I'indivenienza, e quindi
I'eternita, dell'essere stesso. Non si pretendera in questa sede di passare in rassegna tutte le “conquiste”
della filosofia greca: sara sufficiente la messa in rilievo almeno di qualche aspetto che sembra capace di
sovrastare il momento storico in cui ha avuto origine per sostenere la legittimita dell’'uso della filosofia, o
almeno di una certa filosofia, nella teologia soprannaturale. Quella “esistenza dell’essere necessario”, che
Leslie Dewart riteneva essere un postulato filosofico, & invece sostenuta dalla logica del principio di non
contraddizione. Labbandono di quella affermazione significherebbe allora rinunciare all’'uso della ragione
stessa, cosa di cui la teologia non potrebbe certo avvantaggiarsi, né oggi né in nessun altro tempo e luogo.

Ma se € vero, da un lato, che tanto quella, come altre tesi metafisiche, hanno fatto il loro ingresso nella
storia del pensiero in un preciso ambito storico-culturale, non per questo vanno considerate come necessa-
riamente legate a una determinata situazione, specialmente se questo significa che solo all’interno di quel
contesto vige il rispetto della razionalita e che al di fuori di esso ci si muove nel mare dell'assurdo. Si parlera
allora di una “metafisica greca” come si parla di una “geometria greca” o di una “geometria cartesiana”, non
certo perché queste siano valide solo per quel popolo o per quella persona, ma per riconoscere il merito di
chi ha mostrato una determinata verita che ha assunto un valore soprastorico e universale (almeno fino a che
qualcuno non ne mostri la falsita). E proprio in base a cid che, a proposito di quei presunti “postulati” di cui
parlava Dewart, Gustavo Bontadini rivendicava come «essi, prima che greci, sono razionali, e che il merito
immortale, cioe soprastorico, della filosofia greca, & di averne mostrato la razionalita». (Bontadini, 19962 71.
Corsivo originale. Su Dewart cfr. Marcolungo 1981).

Si & accennato al Principio di non contraddizione: anche di questo si pud ripetere quanto rilevato poco
sopra. Del Primo principio Platone stesso scriveva che «&é impossibile che chi opina due cose opini che I'una
sia l'altra» (Platone, 2011: 437) e che € impossibile che qualcuno «sano o malato che sia, abbia I'ardire di
dire a se stesso con serieta, riuscendo a persuadersene, che & necessario che il bue sia cavallo e il due sia
uno» (Platone, 2011: 435). Di questo Principio sara poi Aristotele a offrire la classica dimostrazione elenchica,
mostrandone il carattere trascendentale (cfr. Aristotele, 2004: 141 sgg.). Lo si potrebbe anche denominare
“Principio di Aristotele”, qualora se ne volessero riconoscere i meriti, ma cio non toglie che la sua portata si
estenda ben al di la della persona dello Stagirita, cosi come il Teorema di Pitagora non vale certo soltanto per
colui che lo ha esposto, o per I'epoca in cui & stato formulato, ma assume chiaramente un valore sovratem-
porale: tutto sta nel distinguere tra l'origine storica e il valore metastorico di una affermazione.

3. Lopera di selezione dei primi Autori cristiani nei confronti della filosofia greca

Tornando quindi alla domanda di Markschies da cui abbiamo preso le mosse, diremo che € ancora opportuno
I'impiego della nozione di ellenizzazione del cristianesimo se, da un lato, la si restringe al piano filosofico, ma
anche se, dall’altro lato, si intende promuovere I'idea che, anche al di fuori dello spazio e del tempo dell’antica
Grecia, si ritenga possibile trovare delle verita filosofiche impiegabili per una maggiore comprensione del
contenuto di fede, al di |a delle coordinate spazio-temporali che le hanno viste originarsi: “ellenizzazione”,
quindi, come sinonimo di utilizzo di conquiste operate puri intellectus e reimpiegate in quel particolare spazio
di riflessione aperto dalla verita rivelata.

Si trattera percio di vagliare, caso per caso, la fondatezza di un asserto filosofico, tanto di provenienza
ellenica quanto moderna o contemporanea, per poi procedere, qualora lo si ritenga opportuno, ad un suo
impiego in altri campi, compreso quello proprio del Credo cristiano.

E cid che hanno fatto gli Autori che hanno sfruttato maggiormente il pensiero greco ai fini di una migliore
intellezione della Bibbia: non hanno certo inteso tale impiego in modo acritico, ma hanno vagliato quanto
proveniva da quel contesto selezionando solo cid che eraritenuto vero e, conseguentemente, piu congeniale
all’esplicitazione dei contenuti di fede, anche in base alla convinzione che il vero non pud contraddire se stes-
so. A tale riguardo Andrea Aguti ha affermato che il cristianesimo si & rapportato alla filosofia greca in modo
«irenico-polemico», secondo un’intenzione «volta da una parte alla conciliazione e dall’altra alla presa di
distanza critica», per cui questa non é stata né accettata né respinta in toto, ma sottoposta a discernimento
capace di valorizzare gli elementi di congruita (Aguti, 20222 17). D’altra parte troviamo quanti, per motivi diffe-
renti, hanno respinto in blocco I'eredita filosofica perché ritenuta talmente inadatta da essere giudicata addi-
rittura corruttrice della fede. E fin troppo noto il dualismo denunciato da Tertulliano tra Atene e Gerusalemme



4 Tarquini, Nicolo . lu (Madrid) 30 2025: e-104917

(Tertulliano, 2002: 39), come anche il suo monito nei confronti dei filosofi quali “patriarchi degli eretici”. La ri-
flessione teologica, almeno nella maggioranza dei casi, ha seguito invece la via della collaborazione tra fede
e filosofia, o almeno dell'impiego strumentale ma ponderato di quest’ultima, proseguendo, sebbene in modo
originale, la via tracciata da Giustino che a proposito di Platone e degli Stoici, come anche dei poeti scrive:
«tutto cid che é stato espresso correttamente da ognuno di essi, appartiene a noi Cristiani» (Giustino, 1995:
207)>. Risulta pero pit problematico il valore da attribuire a quei risultati: si pensi a come Adolf von Harnack
ha riproposto la questione dell’ellenizzazione del cristianesimo connotandola in senso decisamente negati-
vo. Sebbene ritenesse infatti che quel processo fosse stato inevitabile, lo considerava altresi come sinonimo
di corruzione dell'originale messaggio cristiano®, come si pud evincere dal testo che segue:

Lidentificazione del Logos con Cristo divenne il punto decisivo della fusione della filosofia greca con
I'eredita apostolica ed attrasse i pensatori greci ad essa [...]. Ma bisognerebbe essere ciechi per non
riconoscere che, per quell’epoca, il Logos & stato la formula adeguata a collegare la religione cristiana
conil pensiero greco, ed ancor oggi non & difficile attribuirle un senso plausibile. Tuttavia non si puo dire
che abbia comportato soltanto vantaggi. Essa ha concentrato su di sé I'interesse in misura molto piu
elevata delle speculazioni cristologiche precedenti, ha distrutto il senso della semplicita dell’evangelo
trasformandolo sempre pit in una filosofia religiosa (Harnack, 20033; 197-198. Corsivo mio).

Contrariamente a quanto sostenuto da Harnack, secondo cui I'ellenizzazione del cristianesimo sarebbe
stato un evento successivo di dogmatizzazione delle verita dottrinali contro gli eretici, avvenuto nei sec. Il e
lll, molti fanno presente come tale processo risalga invece alle origini stesse del cristianesimo (Cfr. Aguti,
20222 16)*. Sembra ci si avvicini maggiormente ad una vera ricostruzione storica quando si riconosce con
Pannenberg che il legame dell'immagine biblica con l'idea filosofica di Dio non sia stato determinato tanto
da cause esterne (la filosofia come potenza culturale), ma da una ragione intrinseca (Pannenberg, 1975: 343-
344), cioé dalla “pretesa universalistica” del Dio biblico (Cfr. Sal 2,8; Is 2,2; 718; 44,6 e Rom 3,29), il cui rico-
noscimento universale doveva passare per I'approfondimento filosofico della vera natura di Dio:

L'aggancio con la filosofia venne favorito dal fatto che I'idea filosofica di Dio mostrava una tendenza
all'unita. Questo “monoteismo” filosofico si presentava come un naturale alleato dell’attivita missio-
naria, sia giudaica che cristiana, nella lotta contro la fede popolare di stampo politeistico. Anche il ca-
rattere sovramondano del Dio biblico trovo una certa rispondenza nell'idea platonica del Dio trascen-
dente e cosi la concezione cristiana di Dio si avvicino sensibilmente a quella del platonismo. Dall'idea
stoica di Dio, che ritroviamo nel platonismo di mezzo, si mutu0 invece soltanto la dottrina della provvi-
denza, mentre si esclude decisamente il suo panteismo (Pannenberg, 1975: 346. Cfr. Aguti, 2022219)°.

Troviamo nuovamente quel progetto del vaglio critico attuato nei confronti del patrimonio extra-biblico, in
cui il metro di giudizio rimane comunque I'immagine di Dio emergente dal testo sacro, per cui si recepisce da
cio che gli é esterno solo quanto ritenuto compatibile con esso, come ad esempio nel caso dellatrascendenza
platonica e della provvidenza del Logos stoico, escludendo tutto cid che di inadeguato si trova in queste
dottrine. Come avvertiva Clemente Alessandrino: «lo chiamo filosofia non quella stoica o quella platonica
0 quella epicurea o aristotelica, ma tutto cio che in ciascuna di queste dottrine & detto bene e insegna la
giustizia con pia sapienza, tutto questo complesso eclettico io chiamo filosofia. Ma quello che [i filosofi]
adulterarono con intrusione di ragionamenti umani, io non lo dird mai cosa divina» (Clemente Alessandrino,
2006: 51). Sara Agostino a ratificare ancora piu esplicitamente I'“usus christianus” dei filosofi: «quanto a
quelli che si chiamano filosofi - scrive nel De doctrina christiana - se hanno detto cose vere e compatibili con
la nostra fede, soprattutto i platonici, non solo non le dobbiamo temere ma le dobbiamo rivendicare da loro,
quasi che non le posseggano legittimamente, per usarne noi» (Agostino d’lppona, 1994: 163). Per legittimare
cid, il vescovo di Ippona riprende I'episodio delle spoliazioni degli Egizi interpretandolo in senso metaforico:
come ha spiegato Giovanni Catapano «agli idoli e ai pesanti fardelli imposti dagli Egiziani corrispondono
gli elementi falsi e incompatibili con la fede cristiana presenti nella cultura antica; ai vasi e agli ornamenti
d'oro e d’argento e all’abbigliamento corrispondono al contrario gli elementi utili e preziosi in essa contenuti»
(Catapano, 2020: 118-121). A cid si aggiunga quanto teneva a precisare Cornelia de Vogel: per i teologi cristiani
I'ontologia greca era «alla base del loro pensiero ed era stata integrata nelle loro concezioni su Dio e sul
Verbo divino» per cui «si espressero nei termini che erano loro familiari», avendo come fine primario quello di
«insegnare, convincere, convertire» (De Vogel, 1993: 73)’.

2 Cornelia de Vogel ha distinto cinque atteggiamenti fondamentali assunti dai cristiani verso la filosofia: cfr. De Vogel, 1993: 51 sgg.
Per una trattazione del rapporto tra filosofia e cristianesimo nei secoli IV e V cfr. Dal Covolo-Vimercati, 2016. Da menzionare, nel
contesto dell'ebraismo, il nome di Filone di Alessandria come primo autore che mette in contatto tradizione mosaica e tradizione
platonica sul tema della creazione ex nihilo.

8 Piu articolata la ricostruzione del pensiero harnackiano offerta da (cfr. Markschies, 2021: 53-56).

4 Un esempio puo essere costituito dal celebre incontro di s. Paolo con gli Ateniesi all’Areopago di Atene (At, 17), «con la proposta
di dare nome a quel “dio ignoto” cui la Ragione era gia pervenuta da sola» (Cottini, 2007: 45).

5 Per una discussione complessiva del rapporto platonismo-cristianesimo cfr. Beierwaltes, 2000; De Vogel, 1993.

6  «Philosophi autem qui vocantur, si qua forte vera et fidei nostra accommodata dixerunt, maxime Platonici, non solo formidanda
non sunt, sed ab eis tamquam ab iniustis possessoribus in usum nostrum vindicanda.

7 Sebbene per i nostri scopi non cambi la sostanza del discorso, va riportato per completezza che in questo passo I'Autrice si rife-
risce specificamente ai teologi del IV e V secolo e all'ontologia platonica.



Tarquini, Nicold . Tlu (Madrid) 30 2025: e-104917 5

4. Ueccedenza del contenuto biblico sul patrimonio filosofico ellenico

Quello che si cerca di mettere in luce ¢€ il fatto che il patrimonio del pensiero filosofico non era vissuto solamente
come qualcosa di estraneo da sfruttare opportunisticamente, ma era un elemento costitutivo della cultura degli
Autori cristiani, o per lo meno per la maggior parte di loro. Tale operazione procedeva infatti di pari passo con i
timori di quanti sostenevano che in tal modo potesse essere messa in discussione l'effettiva e completa prove-
nienza divina del messaggio cristiano. Era questo un tema di cui gli Apologisti erano consapevoli, tanto che alcuni
preferirono abbandonare la filosofia®. In realta i contenuti di fede che comunicavano la “verita” su Dio, sul’'uomo,
€cc. erano in gran parte eterogenei, e in certi casi persino in conflitto, con tutto cid che le molte filosofie, pur ne-
lla varieta delle loro posizioni, erano giunte a sostenere. Si pensi ai principali dogmi su Dio (Trinita, Incarnazione,
ecc.) che eccedono quanto la metafisica teologica precristiana ha sostenuto. Ma anche 'immagine dell'uomo
se ne distanzia in molti casi: il dualismo anima/corpo illustrato da Platone & un caso emblematico (un caso limite)
di come i contenuti propriamente cristiani fossero a volte assai eterogenei rispetto ad alcune delle piu rilevanti
elaborazioni del pensiero umano. A cio si aggiungano anche la teoria della trasmigrazione delle anime, negata
recisamente dal Cristianesimo e, sull'altro versante, quella della resurrezione dei corpi, tema semplicemente ridi-
colo per i Greci, come si evince dalla reazione al gia citato e notissimo discorso di Paolo di Tarso all’Areopago di
Atene in Atti 17. Lo sfruttamento di lessico, idee e principi non provenienti dall“alto”, ma pensati autonomamente
dall’intelletto umano, non era quindi tale da ridimensionare completamente la soprannaturalita del messaggio
cristiano, cosicché quest’ultimo non risultava sminuito o ridotto integralmente a una produzione umana.

Tornando a considerare il testo di Pannenberg, questi rilevava come occorresse anche ripensare la rap-
presentazione greca del divino, che si limitava ad intenderlo come la comune origine di tutto, escluden-
do pero un tratto imprescindibile dell'immagine biblica di Dio, ossia la sua liberta nei confronti del mondo,
mentre proprio «la filosofia greca non era in grado di garantire una simile liberta» (Pannenberg, 1975: 346).
Non tutto cid che era contenuto nelle dottrine filosofiche era compatibile con I'immagine biblica di Dio: cid
€ chiaramente impossibile data I'eterogeneita reciproca tra quelle stesse dottrine, ma anche perché il Dio
ebraico-cristiano possiede quantomeno un carattere non riscontrabile nelle tesi filosofiche classiche intorno
al divino: la liberta. Quella liberta che si esplicita al massimo grado nella dottrina della Creazione dal nulla.
Ancora con le parole di Wolfhart Pannenberg possiamo dire che «& dunque chiaro che la teologia cristiana
poteva accostarsi all'idea filosofica di Dio, ma soltanto per superarla in modo radicaley, per cui «i concetti
filosofici che si assumono dovranno venir riplasmati alla luce della liberta storica e sovrana che il Dio biblico
manifesta nei confronti del mondo» (Pannenberg, 1975: 347-348).

Allo stesso tempo, questo processo, per quanto circoscritto, non & stato messo in atto in funzione di una
presunta neutralita concettuale della Bibbia, ma ha preso origine proprio dai caratteri del divino che questa
espone e che non solo eccedevano, almeno in parte, quelli filosofici dell'epoca, ma che in alcuni punti vi si
opponevano, e hanno richiesto quindi un ripensamento-approfondimento di quanto appartenente alle con-
clusioni della filosofia pre-cristiana.

Tale eccedenza non e da intendersi nel senso estremo di Giustino, per cui, ad esempio, Platone avrebbe
ricavato da Mosé stesso le proprie dottrine cosmologiche, come anche la stessa «dottrina per cui Dio ha
creato il cosmo» (Giustino, 1995: 151): dopo aver mostrato le affinita tra Platone e alcuni passi veterotes-
tamentari, e dopo aver rilevato le lacune esegetiche del filosofo ateniese, Giustino conclude: «non siamo
noi che professiamo le stesse dottrine di altri, ma tutti gli altri che predicano imitando le nostre» (Giustino,
1995: 155). Su questa linea Clemente arriva a sostenere che «la vera filosofia ci & trasmessa tramite il Figlio»
(Clemente Alessandrino, 2006: 101). Una tesi che ha riscosso nei primi secoli un significativo successo, tanto
che, come ha scritto Alain Le Boulluec, la tesi per cui «la rivelazione cristiana porta a compimento la filosofia
greca é ripresa alla fine del Il secolo da Clemente Alessandrino, che elogia i progressi ottenuti dai Greci nella
conoscenza, pur mettendo in continua evidenza il “plagio”» (Le Boulluec, 2005-2007: 433)°.

5. Leccedenza di alcune tesi metafisiche rispetto al dato biblico

Al di la delle complesse questioni storico-filologiche, che non possiamo affrontare, questa strategia argo-
mentativa non sembra poter essere presa nella sua accezione piu piena, quando espone il presunto plagio
operato dai filosofi antichi di verita presenti nei testi dell’Antico Testamento: se questo significa prevarica-
zione e annichilimento dell’'originalita della produzione filosofica, sia quanto ai contenuti che quanto alla loro
giustificazione, non si pud che respingere quell’ipotesi. Accettando invece l'originalita dell'elaborazione filo-
sofica greca, quello che sembra si possa sostenere &€ che dalla Bibbia sia giunto per lo meno lo “spunto” che
ha avviato lo sviluppo filosofico-teologico della tesi della libera Creazione dal nulla, che i filosofi greci non
possedevano: neanche di Platone, nonostante i tentativi in senso contrario di Giustino e altri, si puo dire che
abbia espresso una dottrina assimilabile a quella della creazione ex nihilo.

E anche per questo motivo che Claude Tresmontant ha parlato di una metafisica originale propria della
Bibbia, elencando molteplici dottrine specifiche del testo sacro e quindi assenti, se non addirittura incompa-
tibili, con la filosofia antica:

Le christianisme comporte [...] certaines implications, certaines théses, une certaine structure me-
taphysiques, qui ne sont pas quelconques. C'est-a-dire qu’aux questions universellement reconnues
comme relevant du domaine métaphysique, concernant I'étre incréé et I'étre créé, I'un et le multiple,

Taziano, ad esempio, contrariamente al proprio maestro Giustino, neghera il valore della filosofia.
9 Sulla teoria del plagio secondo Clemente cfr. Clemente Alessandrino, 2006: 1,1,10; V, 14.



6 Tarquini, Nicolo . lu (Madrid) 30 2025: e-104917

le devenir, la temporalité, la matiére et le sensible, 'ame et le corps, la connaissance, la liberté, le mal,
etc., le christianisme apporte certaines réponses qui lui sont propres (encore que communes avec le
judaisme), originales, et qui le définissent, le constituent au plan métaphysique (Tresmontant, 1961: 14).

Se e condivisibile I'affermazione per cui certi principi di quella “metafisica” siano radicalmente nuovi, tan-
to da risultare in alcuni casi incompatibili con quanto esplicitamente pensato in sede filosofica, & maggior-
mente problematico ritenere che la Bibbia ci consegni una vera e propria metafisica compiuta. E chiaro
come cid non vada inteso come un difetto, non essendo la Bibbia un trattato filosofico. Certo & che, perché si
possa parlare di metafisica in senso proprio, € non in senso generico (si potrebbe ritenerla in senso debole
come una “visione del mondo”), quelle tesi metafisiche necessitino di una dimostrazione, che & assente ne-
gli scritti dell’Antico e del Nuovo Testamento. Si potrebbe parlare piuttosto di una metafisica incipiente, una
metafisica allo stato iniziale, che richiede, per essere realizzata in pieno, quelle argomentazioni che invece
sono proprie della filosofia.

Sorvolando sulle molte novita elencate dal filosofo francese, & quella della Creazione che ci interessa
approfondire (cfr. Tresmontant, 1962: 31-45): nei passi scritturistici in cui compare'©, quella dottrina non &
particolarmente sviluppata; oltre al notissimo Gn 1,1 & soprattutto in 2 Mac 7,28 che si trova I'accenno piu
evidente al tema della Creatio ex nihilo: qui si scrive infatti che Dio ha creato il mondo “non da cose pree-
sistenti”: tuttavia, come detto, cid non & equiparabile a una dottrina metafisica in senso forte. Karl Lonig ed
Erich Zenger arrivano addirittura a sostenere che né il brano del Secondo libro dei Maccabei, né Sapienza
11,17 possono essere intesi come testimonianze della presenza della dottrina della creazione nella Bibbia. Gli
autori dei libri veterotestamentari erano interessati all’antitesi caos-cosmo e morte-vita, piuttosto che alla
distinzione nulla-essere: «Non il fatto che fu creato qualcosa, bensi che cosa & stato creato e per che cosa
esso fu creato sono le cose che sono state al centro dell'interesse degli uomini biblici. Perimmaginare e ren-
dersi conto di questo essi hanno proposto delle immagini e hanno raccontato delle storie del “mondo-prima-
della-creazione”, al fine di poter pensare e descrivere, in contrasto con esso, il mondo come creazione e in
particolare come il loro “principio”» (K. Lonig-E. Zenger, 2006: 18). Un parere condiviso anche da E. McMullin,
che in un suo testo dedicato alla storia del concetto di creazione dal nulla sostiene che «the doctrine itself
only gradually took shape over more than a thousand years» (McMullin, 2010: 11) e che nella Bibbia «there is
already a hint of the creation theme, but no more than that» (McMullin 2010: 12. Cfr. Barzaghi, 2024). Anch’egli
mette in evidenza come nel racconto della Genesi si intenda presentare il ruolo ordinatore di Dio e la sua
potenza senza limiti, suffragata, a suo dire, anche da una nuova proposta di traduzione, per cui il passo di Gn
1,1 non andrebbe tradotto “In principio Dio cre0 il cielo e la terra” ma “In principio, quando Dio cred il cielo e la
terra [...] un vento potente soffiava sopra le acque”". Cid fa dire a McMullin che «the waters were apparently
already there; there is no mention of them having been created», per cui «the waters seem to be represented
as a separate pre-existing entity» (McMullin, 2010:14). Ma anche il piu esplicito passo di 2 Mac 7,28 lascia
alcuni dubbi: in conclusione McMullin ritiene che «the question of whether the work of cosmic creation had
proceed1e2d ex nihilo had not been of particular theological concern to the biblical writers generally» McMullin,
2010:16)*“.

Il parere degli autori ora richiamati pud sembrare eccessivo: tuttavia, anche se non se ne condividesse
la radicalita, occorre riconoscere che quei brani biblici sono in definitiva passaggi piuttosto generici, motivo
per cui lo sviluppo di una dottrina metafisica articolata ha richiesto un'opera successiva di elaborazione ra-
zionale da parte degli scrittori cristiani dei primi secoli, per cui le implicazioni e la nuova visione del mondo
che la Bibbia portava implicitamente con sé hanno necessitato, sotto alcuni aspetti, di un approfondimento
ulteriore.

E tuttavia, per quanto se ne abbiano poco piu che degli accenni, essa € presente, fa il suo ingresso nella
storia delle idee, contribuendo cosi alla formazione di una nuova immagine della realta. Sembra essersi veri-
ficato, in sintesi, un doppio movimento, nel senso che nella Rivelazione & presente l'idea della Creazione dal
nulla nella sua semplice esposizione. Gli autori cristiani, orientati dal contenuto biblico, hanno poi realizzato,
con le proprie risorse e quindi anche in base all’eredita filosofica, una nuova metafisica, capace di valorizzare
il contributo di fede.

Fernand van Steenberghen intendeva precisare tutto cido quando sosteneva che

le christianisme peut exercer une influence directe sur I'esprit du philosophe et, dés lors, modifier les
conditions psychologiques de son travail; mais dans I'élaboration de la philosophie elle-méme, tout
se réduit a la mise en oeuvre de l'objet, c’est a dire du donné immédiat, au moyen de méthodes stric-
tement rationnelles” (van Steenberghen, 1933: 551); infatti “la révélation intervienne pour suggérer au
philosophe chrétien des idées, des apercus, des possibilités qu’il n‘aurait pas entrevus sans elle (van
Steenberghen, 1933: 547. Corsivo mio)

Seinlinea generale ci sentiamo di condividere quanto ora riportato, va anche detto che, se presa ne-
lla sua radicalita, 'espressione messa in evidenza appare eccessiva, tanto da rischiare di rovesciarsi nel

10 Qltre al notissimo Gn 1,1 & soprattutto in 2 Mac 7,28 che la creatio ex nihilo & affermata in modo piu evidente: qui si scrive infatti che
Dio ha creato il mondo “non da cose preesistenti”.

" LAutore dell'articolo siriferisce alla nuova versione contenuta nella New American Bible, I'unica traduzione approvata per 'uso du-
rante la Messa dalla Chiesa Cattolica negli Stati Uniti. Il passo in lingua inglese & il seguente «In the beginning, when God created
the heavens and the earth, the earth was a formless wasteland and darkness covered the abyss, while a mighty wind swept over
the waters» (McMullin, 2010: 12. Corsivi originali).

2. Sul concetto di creazione nel libro della Genesi e nei testi di altre tradizioni religiose cfr. van Wolde, 1999.



Tarquini, Nicold . Tlu (Madrid) 30 2025: e-104917 7

suo contrario, perché quella convinzione secondo cui la Rivelazione & esclusa, e va esclusa, dall’ambito
precipuamente filosofico, nel momento in cui si afferma che la filosofia non avrebbe mai raggiunto certe
nozionicon le sue sole forze, allora I'influsso del dato rivelato sembra tornare ad essere di nuovo qualco-
sa di costitutivo della filosofia, tanto da presentarsi come conditio sine qua non di una piena e coerente
proposta metafisica.

Anche il passaggio immediatamente precedente a quello riportato rafforza questo concetto:

Du haut d’'une tour, je domine un vaste paysage et je distingue a peine, au loin, des formes imprécises;
on me passe une carte d’état-major, grace a laquelle je repére aisément une série d’objets: un village,
une église, un moulin, un sentier; la carte m’a aidé a voir, mais dira-t-on, du coup, que j'ai de ce paysa-
ge “une vision d’état-major”, ou “une vision de carte d’étatmajor”? J'en ai tout simplement une vision
naturelle meilleure qu’auparavant (van Steenberghen, 1933: 551. Corsivo mio).

Con le sole forze razionali si pud cogliere in modo appena sfocato cio che si trova a maggiore distanza:
occorre che qualcuno (in questo caso Qualcuno) mi offra un ausilio, che si riveli come I'unico strumento in
virtu del quale io riesca a discernere cid che prima era poco piu che un'ombra. Non ci si pu0 limitare a ritenere
che la nuova visione sia semplicemente migliore della precedente; sembra anzi una visione differente, che
si distingue sotto il profilo qualitativo piu ancora che quantitativo; non si vede semplicemente meglio, ma si
vedono cose diverse. Una figura appena delineata appare ora cio che effettivamente é: una chiesa, un mulino
ecc. Laiuto soprannaturale sarebbe allora una condizione necessaria e inaggirabile di cui la ragione non pud
fare a meno per “funzionare” in modo adeguato.

Va aggiunto anche, per completezza, come in un altro passo dello stesso articolo van Steenberghen
sembra attenuare quella drastica affermazione™. Ad ogni modo, tralasciando la questione dell'autentica
ricostruzione del pensiero del filosofo belga, e considerando quell’espressione in se stessa', rimane da
sciogliere il problema per cui, effettivamente, se una certa tesi non pud giungere al pensiero che dall’'esterno,
allora tale estrinsecita pregiudichera il carattere propriamente razionale di qualsivoglia filosofia. A meno che
non si mostri che, al di la dell'effettivo cammino storico, la filosofia avrebbe potuto giungere a quel traguardo
reggendosi sulle proprie gambe.

6. La via autonoma della filosofia verso il Principio di creazione dal nulla

Per tentare una soluzione al problema possiamo avvalerci di una ulteriore annotazione, che potrebbe con-
sentire il riaffacciarsi di un’autentica autonomia, almeno relativamente a tale aspetto, del cammino filosofico.
Lo spunto ci & offerto da un testo di Emanuele Severino risalente agli anni Cinquanta: nel suo commento al
libro | della Fisica di Aristotele, Severino mostrava come la dottrina del Primo motore immobile, per come era
presentata dallo Stagirita, fosse affetta da una contraddizione. Il brano merita di essere riportato almeno nei
suoi passaggi principali. Scrive Severino:

Aristotele concepisce la materia prima come indipendente, quanto al suo essere, dall'immobile.
Lindipendenza fa si che da un lato la limitatezza della materia prima sia, daccapo, ex nihilo; e dall'altro
che I'immobile sia in potenza nella misura in cui la materia prima gode di una certa entita. (E che I'atto
puro sia in potenza & contraddittorio) (Severino, 2005: 236, nota. Corsivo mio)

Nel pensiero aristotelico il Primo motore immobile &€ anche, in quanto tale, Atto puro, cioé atto che esclude
ogni potenzialita e quindi completezza, pienezza di essere. Ma cio € vero solo a livello “teorico”, dal momento
che la materia prima rimane ontologicamente indipendente e quindi “esterna” ad esso. La materia prima
contiene un certo grado, per quanto minimale, di positivita; una positivita che manca all’Atto puro, che quindi
non puo essere cid che dovrebbe essere. |l concetto di Atto puro, nel quadro complessivo dell’aristotelismo,
non & in pari con se stesso, ed & tale incongruenza che esige di essere ricomposta. Severino conclude il
commento in modo eloquente:

La contraddizione & definitivamente tolta, e la metafisica si assesta nel suo stato definitivo, ponendo
che la materia non sia indipendente dall’assoluto, e che I'assoluto non ponga, non metta in essere, ne-
cessariamente la materia. Questa posizione non necessaria di cid che & altro dall’assoluto puo essere
indicata col termine ‘creazione’. Filosofia medioevale (Severino, 2005: 236, nota. Corsivo originale) °.

E solo quando I'Essere trascendente viene concepito come la “pienezza dell’essere” che non esclude
niente di propriamente “esterno” a sé che I'Atto puro &€ effettivamente tale. Ma allora occorrera comprende-
re come anche il mondo possa esistere: il Principio di creazione dal nulla, per cui la totalita dell’'esperienza

8 «La foi m'enseigne que Dieu est créateur; grace a cette suggestion je pourrai, plus rapidement et plus sirement, découvrir la
démonstration philosophique qui aboutit a la Causa essendi universalis: la foi a été I'occasion d’un progrés philosophique», van
Steenberghen, 1933: 551. Corsivi miei. In questo passo sembra che la fede si limiti a sollecitare e velocizzare un processo che la
filosofia avrebbe potuto attuare da se.

“  Ma che si ritrova ad esempio in E. Gilson.

5 Questa argomentazione era stata gia presentata da Gustavo Bontadini, di cui Severino sara allievo, in uno scritto giovanile di cui
mi limito a citare il seguente passaggio: «Tutto cio [...] che, nella realta, € qualcosa di positivo, ma nello stesso tempo non e Dio,
cioé non & atto puro, € creato da Dio: diversamente, se fosse oltre Dio, Dio stesso verrebbe ad essere in potenza rispetto a questa
realta che é oltre Lui, eppero si sarebbe contravvenuto al concetto di Motore Immobile o Atto Puro» Bontadini, 19952 55, cfr.
I'intero brano: 54-56.



8 Tarquini, Nicolo . lu (Madrid) 30 2025: e-104917

dipende radicalmente dall’Essere trascendente, consente di affermare sia l'essere del mondo, sia
I'assolutezza dell’Atto puro, sia, infine, la liberta di quest’ultimo di porre il mondo.

Non cosi avviene nel sistema plotiniano in cui dall’'Uno procede necessariamente il mondo; tale legame
necessario € problematico perché compromette I'effettiva assolutezza del Principio: se infatti cid che proce-
de da questo gli & necessariamente unito, allora € una sua parte integrante; ma allora il divenire entra a cos-
tituire I'assoluto; e allora & I'assoluto stesso ad essere diveniente, con tutte le aporie che questo comporta.

Ma la filosofia greca era gia orientata all’esito “creazionistico”, conteneva gia in sé stessa quel principio,
sebbene solo virtualmente. Non c'€ nulla che impedisca in linea di diritto che la filosofia, per un processo
interno di coerentizzazione, possa giungere (avrebbe potuto giungere) da sé all'introduzione del Principio di
creazione. Ma cosi nhon & avvenuto: il cammino del pensiero é stato anticipato, per cosi dire, da una tesi pro-
veniente da fuori, e che poi, utilizzata e approfondita dai pensatori cristiani, & maturata in un sistema metafi-
sico compiuto, grazie al quale cid che prima dell’intervento filosofico era solo affermato, con I'impiego della
filosofia & anche dimostrato. Queste ultime notazioni impongono di riconsiderare anche quanto & gia stato
riportato in merito all’affermazione di Pannenberg, per cui la dottrina della Creazione costituisce un primo e
decisivo passo di deellenizzazione, poiché conseguibile, almeno di diritto, anche in base a presupposti filo-
sofici. In una prospettiva di fede vale allora quanto detto da Tommaso d’Aquino, secondo il quale

per la salvezza dell'uomo fu necessario che mediante la divina rivelazione gli fossero fatte conoscere
cose superiori alla ragione umana. Anzi, anche su cid che intorno a Dio I'uvomo pud indagare con la
ragione fu necessario che egli fosse ammaestrato dalla rivelazione divina, poiché una conoscenza ra-
zionale di Dio non sarebbe stata accessibile se hon a pochi, dopo lungo tempo e non senza errori [...].
Quindi, per provvedere alla salvezza degli uomini in modo piu conveniente e piu certo, fu necessario
che sulle realta divine essi fossero istruiti per divina rivelazione. Di qui la necessita, oltre alle discipli-
ne filosofiche oggetto dell’indagine razionale, di una dottrina avuta per divina rivelazione'® (Tommaso
d’Aquino, 2014: 26. Corsivo mio)

7. Conclusione. In che senso si puo parlare di “cristianizzazione” dell’ellenismo

Va pero analizzato piu a fondo quanto affermato da Gustavo Bontadini secondo il quale la dottrina della
creazione costituisce una «cristianizzazione dell’ellenismo» e cid perché «é il Cristianesimo, la filosofia
cristiana, che salva il principio razionale, avvistato dai Greci, dall'apparente smentita ch'esso troverebbe
nell’esperienza» (Bontadini, 19962 73. Testo originale in corsivo)”. Per certi aspetti sembra proprio questo
il risultato dell’incontro tra la Rivelazione e la filosofia greca, che, al di |a di certe immagini che la intendono
come una sintesi felice e tutto sommato “naturale”, ha richiesto invece un notevole sforzo di selezione e
anche di rettifica di quello che giungeva dall’effettiva elaborazione filosofica ellenica. E stato messo in atto,
insomma, un atteggiamento critico, che costituisce esso stesso una “purificazione” della filosofia, e quindi
una sorta di deellenizzazione, una presa di distanza da quanto non era visto collimare con il dato di fede.
E per questo motivo che Gustavo Bontadini, il quale non era certo un sostenitore di una deellenizzazione
indiscriminata del cristianesimo, notava come almeno la dottrina della Creazione dal nulla dovesse essere
intesa come un fondamentale e decisivo aspetto deellenizzante presente nella religione ebraica e cristiana
(Cfr. Bontadini, 19962:102)'®.

D’altra parte, si & cercato anche di evidenziare che, se € questo che si e verificato sul piano della storia, si
dovra anche dire, d’altra parte, che il Principio di creazione nella sua essenza appartiene all’elaborazione ra-
zionale™. In virtt del Principio di Parmenide, che afferma la pienezza e 'immobilita dell’essere - principio poi
ripreso e rielaborato originalmente da Platone e Aristotele fino a Tommaso d’Aquino - la metafisica e giunta
alla propria forma piu rigorosa. E ancora Gustavo Bontadini a sottolineare che «il teorema di creazione trova
la sua base razionale nella concezione parmenidea dell'essere» (Bontadini, 1996% 42), ma, contestualmente,
«mette radicalmente in crisi la concezione greca del reale (Bontadini, 19962 42). Un'operazione di deelleniz-
zazione del cristianesimo, non poteva e non doveva investire, a suo awviso, il Principio di Parmenide, ossia
la base stessa di quella “deellenizzazione originaria” che si realizza con il Principio di Creazione, il quale &,
come viene ribadito in un altro scritto, «una conseguenza del Principio di Parmenide, ma una conseguenza
tale che sovverte la Weltanschauung ellenica, perché introduce la liberta alla radice del mondo» (Bontadini,
19962 74, nota 5. Corsivi originali).

Si pu0 quindi ritenere che la Creazione, intesa come contenuto biblico, abbia operato anche un allontana-
mento dalla metafisica teologica greca, ma solo se si considera la questione sotto il profilo fattuale, mentre
non sembra esserlo dal punto di vista strettamente teoretico. Sebbene la filosofia avesse tutte le carte in
regola per conseguire quel risultato in maniera autonoma, & solo grazie all’'influsso del cristianesimo che cio

6 «Unde necessarium fuit homini ad salutem, quod ei nota fierent quaedam per revelationem divinam, quae rationem humanam ex-
cedunt. Ad ea etiam quae de Deo ratione humana investigari possunt, necessarium fuit hominem instrui revelatione divina. Quia
veritas de Deo, per rationem investigata, a paucis, et per longum tempus, et cum admixtione multorum errorum, homini proveniret
[...]. Ut igitur salus hominibus et convenientius et certius proveniat, necessarium fuit quod de divinis per divinam revelationem
instruantur. Necessarium igitur fuit, praeter philosophicas disciplinas, quae per rationem investigantur, sacram doctrinam per
revelationem haberi».

7 Su rapporto tra filosofia e cristianesimo in G. Bontadini cfr. Messinese, 2022.

8 A proposito del pensiero agostiniano, ad esempio, Agostino Trapé ha ravvisato come nel vescovo di Ippona fosse presente,
accanto all'impiego di quanto ritenuto opportunamente sfruttabile del pensiero dei Greci, anche una significativa opera di deelle-
nizzazione, sia in ambito antropologico che escatologico. Cfr. Trape, 1978: 237-244.

® Lo stesso Bontadini ha lavorato a lungo in tale direzione.



Tarquini, Nicold . Tlu (Madrid) 30 2025: e-104917 9

€ avvenuto in concreto. Si tratta percio di distinguere tra il piano storico-effettuale da un lato, e quello logico
dall’altro (cfr. Barzaghi, 1996: 115-134; Barzaghi, 1998): da quest’ultimo punto di vista & necessario pervenire
ad intendere I'Essere trascendente come la “totalita dell’essere”; ma I'esame storico impone di riconoscere
che le cose hanno preso un cammino differente. Quella necessita & quindi soltanto una necessita ideale,
che non riguarda il succedersi reale degli eventi; non sappiamo se effettivamente la metafisica avrebbe ot-
tenuto quella piena attuazione e non possiamo escludere che, senza il “suggerimento” biblico, ancora oggi
avremmo potuto essere rimasti fermi al dualismo greco. E in questo senso che andrebbe ripensata la cate-
goria di “cristianizzazione dell’ellenismo”: nell’ordine di diritto, e non di fatto, cid che il cristianesimo aggiunge
all’ellenismo non appartiene propriamente al piano della costruzione metafisica, cioé all'ambito dei pream-
bula fidei, ma a quello degli articula fidei.

Seil Principio della creazione ex nihilo pud essere conseguito anche per viafilosofica, si dovra pero riconoscere
che certamente il messaggio biblico contiene una radicale novita nellimmagine del Dio Trascendente, come
anche delluomo e della sua destinazione ultima. Un'immagine piu articolata e complessa, e in alcuni casi
alternativa, rispetto a quanto il raziocinio possa raggiungere (e abbia raggiunto) con le sue sole risorse: si fa
chiaramente riferimento alle verita di fede relative alla Trinita, all'lncarnazione, ecc.: contenuti che la filosofia non
pud dimostrare, sebbene sia di nuovo chiamata a mostrarne la ragionevolezza, cioe la plausibilita, lasciando poi
alla scelta del singolo uomo la possibilita di aderirvi o meno. E tuttavia, quest’'operazione di chiarificazione chiama
ancora in causa quei principi “greci”, dotati di valore trascendentale, di cui si & parlato prima (cfr. supra par. 2) - si
pensi al Principio di non contraddizione - in base ai quali il lavoro teologico, nel corso dei secoli, ragionando sul
dato rivelato, ha fornito, e pud continuare a fornire, un'immagine sempre meno inadeguata del divino.

8. Bibliografia

Fonti

Agostino d’lppona (1994): L’istruzione cristiana, a cura di M. Simonetti, Milano, Mondadori.

Aristotele (2004): Metafisica, a cura di G. Reale, Milano, Bompiani.

Clemente Alessandrino (2006): Gli Stromati. Note di vera filosofia, trad. it. di G. Pini, Milano, Paoline.

Giustino (1995): Apologie, a cura di G. Girgenti, Milano, Rusconi.

Platone (2011): Teeteto, trad. it. di F. Ferrari, Milano, Bompiani.

Tertulliano (2002): Contro gli eretici, a cura di C. Moreschini, Roma, Citta Nuova.

Tommaso d’Aquino (2014): Summa Theologiae, a cura dei Frati Domenicani, Bologna, Edizioni Studio
Domenicano.

Letteratura

Aguti, Andrea (20222): Filosofia della religione. Storia, temi, problemi (2013), Brescia, Morcelliana.

Bartolomei, Maria Cristina (1984): Ellenizzazione del cristianesimo. Linee di critica filosofica e teologica per
una interpretazione del problema storico, LAquila-Roma, Japadre.

Barzaghi, Amerigo, Grounding Intelligibility, Safeguarding Mystery: A Neoclassical Reading of Ernan McMullin’s
Legacy, in «Religionsy, 15 (2024), 625: https://doi.org/10.3390/rel15050625

Barzaghi, Giuseppe (1996): Dio e ragione. La teologia filosofica di s. Tommaso d’Aquino, Bologna, Edizioni
Studio Domenicano.

Barzaghi, Giuseppe (1998): La nozione di creazione in s. Tommaso d’Aquino, in Id., L'essere, la ragione, la
persuasione, Bologna, Edizioni Studio Domenicano, pp. 139-154.

Beierwaltes, Werner (2000): Platonismo nel Cristianesimo (1998), trad. it. di M. Falcioni, Milano, Vita e Pensiero.

Bontadini, Gustavo (1995%): Saggio di una metafisica dell’esperienza (1938), Milano, Vita e Pensiero.

Bontadini, Gustavo (19962): Con Tommaso oltre Tommaso, in |d., Metafisica e deellenizzazione (1975), Milano,
Vita e Pensiero, pp. 41-44.

Bontadini, Gustavo (19962): Episodi della deellenizzazione, in |Id., Metafisica e deellenizzazione, cit., pp. 45-
102.

Catapano, Giovanni (2020): “Lusus christianus dei filosofi nel ‘De genesi ad litteram’ di Agostino”, in Mazzanti,
Anna Maria, (ed.,) Un metodo per il dialogo fra le culture. La chresis patristica, Brescia, Morcelliana,
pp. 117-124.

Cottini, Giampaolo (2007): “Deellenizzazione e inculturazione della fede”, Rivista teologica di Lugano, Xll, n.
1, pp. 39-55.

Dal Covolo, Enrico - Vimercati, Emmanuele (2016): Filosofia e teologia tra il IV e il V secolo. Contesto, figure e
momenti di una sintesi epocale, Citta del Vaticano, Lateran University Press.

De Vogel, Cornelia (1993): Platonismo e Cristianesimo. Antagonismo o comuni fondamenti? (1985), trad. it. di
E. Peroli, Milano, Vita e Pensiero.

Dewart, Leslie (1968): Il futuro della fede. Il teismo in un mondo divenuto adulto, Brescia, Queriniana.

Girgenti, Giuseppe (1995): Giustino Martire. Il primo cristiano platonico, Milano, Vita e Pensiero.

Girgenti, Giuseppe (1995): Introduzione a Giustino, Apologie, cit., pp. 7-30.

Le Boulluec, Alain (2005-2007): “Ellenismo e Cristianesimo” (1996), in J. Brunschwig - G.E.R. Lloyd, (edd.,) I/
sapere greco. Dizionario critico, vol. 2, ed. it. a cura di M.L. Chiesara, Torino, Einaudi, pp. 430-444.

Lonig, Karl - Zenger, Erich (2006): In principio Dio cred. Teologie bibliche della creazione (1997), trad. it. di C.
Danna, Brescia, Queriniana.


https://doi.org/10.3390/rel15050625

10 Tarquini, Nicolo . lu (Madrid) 30 2025: e-104917

Marcolungo, Ferdinando Luigi (1981): Cristianesimo e metafisica classica, Per una critica ai presupposti
filosofici della deellenizzazione, Rimini, Maggioli.

Markschies, Christoph (2021): L’ellenizzazione del cristianesimo. Senso e non senso di una categoria storica,
(2012), Brescia, Paideia.

McMullin, Ernan (2010), Creation ex nihilo: early history, in D.B. Burrell- C. Cogliati-J.M. Soskice-W.R. Stoeger
(edd.), Creation and the God of Abraham, Cambridge University Press, Cambridge, pp. 11-23.

Melchiorre, Virgilio (ed), (2008), I volti della ragione. Dal logos greco al dialogo delle civilta, Milano, Vita e
Pensiero.

Messinese, Leonardo (2022): I filosofo e Ia fede. Il cristianesimo “moderno” di Gustavo Bontadini, Milano, Vita
e Pensiero.

Pannenberg, Wolfhart (1975): L'assunzione del concetto filosofico di Dio come problema dogmatico della
teologia cristiana delle origini (1959), in Id., Questioni fondamentali di teologia sistematica (1967), trad. it.
di D. Pezzetta, Brescia, Queriniana, pp. 330-385.

Severino, Emanuele (2005): Fondamento della contraddizione, Adelphi, Milano, 179-236. Testo originale:
Severino, Emanuele (1955): | principi del divenire, introduzione, traduzione, commento al Libro | della
“Fisica” di Aristotele, Brescia, La Scuola.

Trapég, Agostino (1978): “Escatologia e antiplatonismo di Sant’Agostino”, Augustinianum, 18, pp. 237-244.

Tresmontant, Claude (1961): La métaphysique du Christianisme et la naissance de la philosophie chrétienne,
Paris, Editions du Seuil.

Tresmontant, Claude (1962): Les idées maitresses de la métaphysique chrétienne, Paris, Editions du Seuil.

van Steenberghen, Fernand (1933): “Lalle Journée d’études de la Société thomiste et la notion de ‘philosophie
chrétienne’, Revue néo-scolastique de philosophie, XXXV, n. 40, pp. 539-554.

van Wolde, Ellen (1999): Racconti dell’inizio. Genesi 1-11 e altri racconti di creazione (1995), Brescia, Queriniana.

von Harnack Adolf (20033): L’'essenza del cristianesimo (1901), trad. it. di G. Bonola, Brescia, Queriniana.



	Marcador 1
	Marcador 2
	_Hlk215610126

