
1Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-104699

Martín Navarro, Alejandro (2023): Una sabiduría 
salvaje. Nietzsche y la religión de la abundancia,  

Sevilla, Fundación José Manuel Lara, pp. 172,  
ISBN: 978-84-19132-25-3

https://dx.doi.org/10.5209/ilur.104699

El libro de Alejandro Martín Navarro, profesor de filosofía en la Universidad de Sevilla, España, es una pieza 
interesante para toda persona que busque una lectura amena y, al mismo tiempo, una óptica más bien no-
vedosa sobre Nietzsche. El libro posee dos partes: el libro como tal y una segunda parte, casi un anexo, con 
traducciones de textos clave para la comprensión de este. En esta reseña nos centramos en el libro.

Tras el prólogo el autor comienza preguntándose qué es eso que se llama popularmente religión. Este 
capítulo, aunque propedéutico, es el que permitirá al autor comprender en qué sentido la obra Así habló 
Zaratustra alberga un sentido religioso. Así, comienza dudando y desdibujando lo que el pensamiento co-
mún llamaría religión. La religión no es solo la creencia, o la fe, un discurso o una suerte de* teísmo. No. El 
elemento primordial de la religión es, en realidad, la valoración. Así lo afirma el propio autor: «la religión es la 
técnica cultural que opera con los valores» (p. 25). Al operar con valores la religión marca qué es lo valioso y 
qué* es lo menos valioso en la propia vida humana. Es por ello por lo que «solo cuando se ha establecido, en 
el núcleo de lo humano, lo máximamente valioso frente al disvalor, aparece el mapa entero de la existencia: 
el arriba y el abajo, el cielo y los infiernos, el origen y la meta, la montaña divina y la sima de los demonios, las 
tablas del bien y del mal» (p. 27).

Ahora bien, como se decía, si hay en la cultura humana una pregunta por lo máximamente valioso eso 
quiere decir que también hay una experiencia del disvalor. Y esto es obvio: el sentimiento de estar descon-
certado con nuestra existencia o la idea de que las cosas no son como deberían ser nos hace vislumbrar qué 
no es valioso. Ahí también se instaura la religión a modo de «tecnología de restauración del valor perdido» 
(p. 31). La restauración de este valor en ocasiones es la recepción del mensaje originario, o la asunción de 
una tarea profética o, incluso, la transvaloración de todos los valores anteriores. Estas tres ideas están pre-
sentes en la religión. Pero también en la filosofía de Nietzsche, permitiendo que sea comprensible como una 
tecnología de la salvación (p. 37).

En Nietzsche el resentimiento del pueblo judío hacia la vida terrenal provocó el nacimiento de una moral 
cristiana. Asimismo, esta moral conduce al ser humano irremediablemente al nihilismo, es decir, a una pér-
dida del valor de la existencia terrena a través del enaltecimiento de todo aquello que es opuesto a la propia 
vida. La cultura occidental al completo ha enfermado a causa del nihilismo que produjo el cristianismo. Pero 
no por ser en sí misma una religión, sino por haberse separado de la naturaleza. Es la ruptura de lo humano 
con el orden natural lo que produce el nihilismo (p.41), siendo el cristianismo una especie de vehículo de este. 
¿Qué actitud deberá tomar el ser humano frente al nihilismo? La de regresar a la vida. Es por eso que «la 
sabiduría salvaje de Zaratustra implica, entonces, el reencuentro con la divinidad de Dionisio, desaparecida 
–la huida de los dioses, otro tópico romántico– de la historia de Europa por el fatal acontecimiento socrático-
cristiano» (p. 44). Pero esto implica necesariamente que en Nietzsche hay una veneración. Y si algo es valo-
rado como venerable, entonces es religioso. Por eso el rechazo de Nietzsche a la religión es «un momento 
de su propia religiosidad, de la veneración a la santidad de la vida» (p. 45).

La filosofía de Nietzsche, en este caso, es una arquitectura del valor. Por ende, una propuesta de religión. 
Pero está invirtiendo el esquema común. No es una religiosidad hacia la carencia de este mundo, sino sobre 
su abundancia. El término abundancia (Überfluss) refiere, como comenta el autor, a un «estado vital relacio-
nado con la fuerza, con la voluntad de crecer y ser más, en definitiva, con aquello que para Nietzsche cons-
tituye la esencia de la vida» (p. 47). Así pues, lo esencial en la vida humana es la abundancia, no la carencia. 
Es en este caso una superación del cristianismo: no hay disvalor en la vida terrenal a causa de su carencia 
respecto a otra vida, sino abundancia. Pues bien, esto es el mensaje salvífico de Zaratustra.

El mensaje del profeta no se puede comprender sin saber que la humanidad ha experimentado una pér-
dida a través del nihilismo. La tarea de Nietzsche es, entonces, la de dar testimonio de aquello que estaba 

Ἰlu. Revista de Ciencias de las Religiones
ISSN-e: 1988-3269

R E S E Ñ AS

Andrés Ortigosa Peña
Departamento de Filosofía y Lógica y Filosofía de la Ciencia de la Facultad de Filosofía de la Universidad de Sevilla 

e-104699

Reseñas

https://dx.doi.org/10.5209/ilur.104699
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
https://orcid.org/0000-0002-4223-0299


2 Reseñas. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-104699

antes de esta pérdida. De ahí que comience Nietzsche normalmente por la filosofía griega. Ahora bien, como 
muestra Martín Navarro con precisión, la filosofía griega para Nietzsche tiene una división que resulta al 
resto de los ojos extraña. No habla de presocráticos. El filósofo alemán se refiere principalmente a «pre-
platónicos». Esta denominación no es habitual. A su buen juicio, el autor sostiene que para Nietzsche los 
primeros filósofos eran filósofos «puros» a causa* de sus doctrinas plenamente originales, siendo el último 
de ellos Sócrates. Sin embargo, Platón ya es un filósofo «mixto» porque en él hay diversas teorías hilvana-
das entre sí. Zaratustra, por su parte, es la figura que trata de retornar a un filósofo puro, a un pensador «al 
que su condición de máscara literaria le permite no confrontarse directamente con escuelas ni maestros» 
(p. 56). No es que en Nietzsche haya, por ende, una nostalgia de los griegos. Esa nostalgia está, pero no es 
todo lo que cabe decir sobre ello. Más bien, es una nostalgia por la antigua Grecia que le sirve a Nietzsche 
como modelo de su propio pensamiento. Para empezar, Nietzsche es materialista y, en buena medida, tiene 
ciertos matices cientificistas. También ha sido considerado romántico, pero utilizar este término requiere de 
diversos matices (p. 59). Ahora bien, de su admiración por la ciencia no cabe duda. El propio filósofo ponía 
en contacto a filosofías preplatónicas con la ciencia de su época. Así, comparaba a Tales con Paracelso y 
Lavoisier para la explicación de la transformación del agua en tierra. O a Empédocles con las ideas evolucio-
nistas. Así, la posición de Nietzsche, más cercana a Heráclito, aparece también en comparación con la fisio-
logía de la percepción temporal de von Bär para ilustrar el panta rei, no habiendo, pues, un sentido absoluto 
de permanencia, sino que es una ilusión generada por nuestra manera de percibir, que a su vez depende de 
nuestro ritmo cardíaco.

Martín Navarro continúa presentando Así habló Zaratustra incardinándolo con el proyecto romántico de la 
nueva mitología. Esto no es una relación de influencias, sino especulativa: igual que se puede entender que 
los románticos buscasen una nueva mitología, el popular libro de Nietzsche puede ser concebido como una 
nueva mitología. Además, es una mitología que apunta a querer presentar la autosuperación de la moral cris-
tiana como si Zaratustra fuese un profeta. De este modo, se consagra como religión. Es más, Martín Navarro 
da cuenta de un dato sumamente interesante: «el carácter sagrado que Nietzsche confiere a su labor se 
desprende esta sencilla anécdota: el filósofo añadió, como hoja adjunta a su Anticristo, una “Ley contra el 
cristianismo”, en la que establece una cronología nueva con el 30 de septiembre de 1888 como primer día de 
un nuevo modo de contar la historia. Se trata de un gesto habitual en las religiones. (…) El tiempo comienza 
de nuevo. El año cero instaura el axis mundi» (pp. 70-71).

Tras esto, el autor se centra ahora en presentar al profeta. Martín Navarro analiza por qué Nietzsche 
escogió a Zaratustra como personaje que encarnase a sus ideas. El motivo principal –aunque no el único 
que da el autor– es que «el fundador de una metafísica dualista debe ser quien se autosupere y dé por con-
cluida su fatal obra» (p. 73). Dando vueltas a través del texto de Heidegger de 1953 sobre este mismo tema, 
al final concluye que Zaratustra es el hombre caído, el hombre enfermado que es llamado a una vocación 
mesiánica, siendo, pues, el médico que se cura a sí mismo. Esta denuncia de una conciencia enferma es la 
enfermedad del nihilismo. Para hacer soportable la vida el hombre inventa la negación del valor de la vida en 
vez de enfrentarla. Zaratustra busca justo lo contrario. Pero para ello también necesita del pueblo. Si bien la 
auténtica llamada del filósofo es la de alejarse de la mediocridad de la mayoría, lo cierto es que el filósofo 
también tiene que descender para exponer su camino. Esto sirve para que haya una metanoia, es decir, para 
que se transformen interiormente, para «ir más allá del modo de pensar anterior, enderezar el camino, tomar 
otra dirección» (p. 78).

Ahora el problema estriba en cómo tener una relación sana con la realidad una vez que ya se ha contagia-
do una persona del nihilismo. El regreso a un tiempo anterior, previo a Platón, donde reinaba la armonía con 
la naturaleza no es posible. Hay que generar un camino nuevo que nos devuelva a lo originario. Concebir una 
manera de ver el mundo diferente, alejado de la venganza. Alejarse del resentimiento. El resentimiento como 
tal había tomado dos formas: la filosofía clásica y el cristianismo. Pero eso significa que filosofía clásica y 
cristianismo son dos caras* de una moneda, pues las dos solo muestran la decadencia, un cansancio vital 
inmanente a ambas formas de pensar. Por eso mismo «la propagación vírica del sufrimiento, la sunción del 
sufrimiento en la medida en que el mundo empieza a ser percibido como injusto. El sufrimiento se vuelve en-
tonces castigo» (p. 83). Por eso existen aquellos a quienes Nietzsche denomina «tarántulas»: personas que 
atrapan a otras en una red moralista. O también los doctos: aquellos que estudian el pensamiento de otros 
sin producir ellos mismos nada nuevo. El nihilismo es así un ciclo de consumación hacia la nada. También la 
creencia, que termina siendo idolatría, es una forma de decadencia, la cual es impía: «Paradójicamente, no 
hay religión sin experiencia abismática de la noche oscura, del vacío de Dios: solo puede haber certeza en la 
idolatría, es decir, en la impiedad» (p. 89).

Tras recorrer y comentar varios personajes que aparecen en Así habló Zaratustra, el autor comienza con 
el sentido que toman los discípulos de este. La enseñanza más básica que les enseña a estos es a vivir la 
ubicuidad del vacío de Dios en el mundo, a vivir sin valores que fundamenten. Pero esto no es un relativismo, 
o un escepticismo, sino que la enseñanza de Zaratustra se encarna en el cuerpo, que es el modo en que la 
naturaleza toma una forma específica. La mismidad del hombre es su corporalidad. Si se toma el cuerpo 
como algo degradante entonces el ser humano se entiende como degradante. Pero recordemos que el 
mensaje de Zaratustra es el* de volver a consagrar la tierra, siendo que el cuerpo es visto como una potencia 
a nivel creativo. Así, la tierra no deja de ser «un nuevo amor, una forma alegre de estar en el mundo, de rela-
cionarse con la naturaleza, un modo más elevado de gratitud» (p. 99). El ser humano, a través del cuerpo y de 
todo lo que él supone –finito, imperfecto, inmediato…– se proyecta como dios de su propia creación, como 
autopoiesis. Así surge un nuevo hombre. 



3Reseñas. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-104699

El nuevo hombre que Zaratustra busca generar en la humanidad es un hombre en* la célebre figura del 
niño: el que juega a no estar jugando. Es así el representante del arte, la creación, la representación y la ino-
cencia. Es lo opuesto a la venganza. Así, no basta con negar a Dios. El ateísmo no implica necesariamente 
una superación del nihilismo (p. 119), sino que hay que superar los valores y transmutarlos hacia la tierra. 
Con esta imagen generada, Zaratustra solo puede ansiar que sus discípulos se conviertan en estos nuevos 
hombres, alejados de la promesa de la eternidad y afincados en la finitud. Eso sí, esta superación implica la 
aceptación de una nueva manera religiosa: igual que en todas las religiones monoteístas hay una afirmación 
de un pecado original, o una mancha, en la religión de Zaratustra «la mancha original de la humanidad es 
la rebelión contra la vida» (p. 129). Confiar en que el eterno retorno es una posibilidad es precisamente una 
marca distintiva de este nuevo hombre. Y así, saliendo Zaratustra de su caverna y dejando a sus discípulos 
durmiendo, el profeta sale a regocijarse en la naturaleza. Por fin se han dado cuenta de «aquello que verda-
deramente merece ser llamado “valioso”. Del corazón en* la tierra brota oro» (p. 138).

A modo de conclusión, hay que decir que este libro no solo presenta una visión de Nietzsche menos ex-
plorada, sino que posiciona una idea interesantísima acerca de esa religión de la abundancia, del carácter 
sagrado –y no profano– de la vida, la tierra y el cuerpo. Además, Martín Navarro no deja de poner en diálogo a 
Nietzsche con otros filósofos, literatos y poetas clásicos, de su época y actuales, lo que permite que el lector 
no solo lea a Nietzsche, sino que se empape de otros grandes nombres de la humanidad. Por ello, termina 
siendo un libro gozoso de leer, ameno y en el que no cabe lugar alguno para el tedio, sino lo contrario: la ad-
miración, la tranquilidad y, a veces, casi la risa –¿de Zaratustra? –.




	Marcador 1
	Marcador 2

