
1Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-106571

Profesionales y terapias de salud en las espiritualidades  
no afiliadas un campo invisible pero central  

para el autocuidado contemporáneo1 

https://dx.doi.org/10.5209/ilur.103495� Enviado: 20/06/2025 • Aceptado: 29/10/2025

Resumen: Las espiritualidades “no afiliadas” hacen referencia a aquellas personas que se identifican con 
alguna forma de espiritualidad, creencias o prácticas relacionadas con lo sagrado o lo sobrenatural, pero 
que no están vinculadas formalmente a ninguna organización, iglesia o tradición religiosa establecida. 
Estas personas pueden, por ejemplo, practicar meditación, yoga, atención plena (mindfulness), leer textos 
sagrados de diversas religiones o participar en rituales. Este artículo presenta los principales hallazgos de 
una investigación que rastreó prácticas y profesionales que se autoidentifican como espirituales en distintas 
plataformas digitales de la Comunidad de Madrid. Además, se realizaron 15 entrevistas a profesionales. En 
total, se identificaron 854 personas y entidades vinculadas a la espiritualidad no afiliada que se caracterizan 
por una espiritualidad orientada a ofrecer servicios, la diversidad de prácticas ofrecidas y la heterogeneidad 
de perfiles profesionales. El artículo se enfoca especialmente en aquellos profesionales y técnicas orientadas 
específicamente al ámbito de la salud que constituyen el 29% de sus servicios. Las técnicas más ofrecidas 
son el tarot (31 %), el reiki (22 %) y la meditación (13 %). Que la salud sea el servicio más ofrecido permite 
extender la atención a la salud más allá de los márgenes de la medicina convencional y articular un espacio 
intermedio entre las formas de atención formales e informales. Estos hallazgos confirman la existencia y 
consolidación de un grupo estable de entidades y profesionales cuyas prácticas se sitúan en la intersección 
entre espiritualidad y salud, y que promueven el autocuidado en el contexto madrileño contemporáneo. 
Palabras clave: Espiritualidad; Religión; Salud; Autocuidado; Terapias.

EN Professionals and Health Therapies in Unaffiliated Spiritualities:  
An Invisible but Central Field for Contemporary Self-Care

Abstract: Unaffiliated spiritualities refer to individuals who identify with some form of spirituality, belief, or 
practice related to the sacred or the supernatural, but who are not formally associated with any established 
organization, church, or religious tradition. These individuals may, for example, engage in meditation, yoga, 
mindfulness, read sacred texts from various religions, or participate in rituals. This article presents the main 
findings of a study that mapped practices and professionals who self-identify as spiritual across various 
online platforms in the Community of Madrid. Additionally, 15 semi-structured interviews were conducted 
with professionals. A total of 854 individuals and entities (associations, centers, shops) were identified. 
Among the most notable characteristics observed are the emergence of a service-oriented spirituality, the 
diversity of practices offered, and the heterogeneity of professional profiles. The article focuses particularly 
on professionals and techniques specifically oriented towards the health sector, which account for 29% of 
its services. The most frequently offered techniques are tarot (31%), reiki (22%), and meditation (13%). The 
predominance of health-oriented services makes it possible to extend healthcare beyond the boundaries 
of conventional medicine and to create an intermediate space between formal and informal care practices. 
Overall, the findings confirm the stable presence of a group of entities and professionals whose practices 

1	 Este artículo forma parte del proyecto de Investigación “Presencia y características de las nuevas espiritualidades en la Comu-
nidad de Madrid” financiado por la Fundación Pluralismo y Convivencia. Siendo la investigadora principal Mónica Cornejo Valle. 
Realizado del 16/06/2023 al 16/06/2024.

Ἰlu. Revista de Ciencias de las Religiones
ISSN-e: 1988-3269

A RT Í C U LOS

Maribel Blázquez Rodríguez
Departamento de Antropología Social y Psicología Social. Instituto Investigaciones Feministas. Universidad Complutense de 
Madrid   
Mónica Cornejo Valle
Departamento de Antropología Social y Psicología Social. Universidad Complutense de Madrid   

e-106571
Barzaghi, A. y Santasilia, S.

https://dx.doi.org/10.5209/ilur.103495
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:miblazqu%40ucm.es?subject=
https://orcid.org/0000-0002-5149-3699
mailto:mcornejo%40ucm.es?subject=
https://orcid.org/0000-0003-1001-6666


2 Blázquez-Rodríguez, Maribel; Cornejo-Valle, Mónica. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-103495

operate at the intersection of spirituality and health, and who promote self-care within the contemporary 
context of Madrid.
Keywords: Spirituality; Religion; Health; Self-care; Therapies.

Sumario: 1. Introducción. 2. Metodología. 3. Resultados y discusión. 3.1. Un amplio campo de la espiritualidad 
afiliada en la Comunidad de Madrid. 3.2. Una espiritualidad de servicios. 3.3. La diversidad de prácticas y la 
variedad de cada especialista. 3.4. La especialización de las prácticas. 3.5. Prácticas según sus funciones. 3.6. 
Las técnicas más ofertadas en la salud. 3.7. Las motivaciones de estos profesionales: ayudar y desarrollarse. 
3.8. La espiritualidad: un apellido incómodo. 3.9. Profesionales para los autocuidados contemporáneos. 4. 
Conclusiones. 5. Bibliografía.

Cómo citar: Blázquez-Rodríguez, Maribel; Cornejo-Valle, Mónica (2025): “Profesionales y terapias de salud 
en las espiritualidades no afiliadas un campo invisible pero central para el autocuidado contemporáneo”, Ἰlu. 
Revista de Ciencias de las Religiones, 30, e-103495. https://dx.doi.org/10.5209/ilur.103495.

1. Introducción
En el contexto de la espiritualidad contemporánea, la expresión «no afiliadas» se refiere a aquellas perso-
nas que se identifican con alguna forma de espiritualidad, creencias o prácticas relativas a lo sagrado o lo 
sobrenatural, pero que no están vinculadas formalmente a ninguna organización, iglesia o tradición religio-
sa establecida. Este fenómeno es parte de una tendencia más amplia conocida como “espiritualidad sin 
religión”, donde las personas buscan experiencias y significados trascendentes fuera de las estructuras 
religiosas tradicionales, filosofías, o incluso ciencias y psicologías modernas. Por ejemplo, pueden prac-
ticar la meditación, el yoga, la atención plena (mindfulness), la lectura de textos sagrados de diferentes 
religiones, o participar en rituales y ceremonias personales o grupales que ellas mismas crean (anonimi-
zado, 2024). 

De acuerdo con un estudio del CIS de 2017 (Estudio 3194), el 16,8% de las personas en España se con-
sideran “espirituales” pero no seguidoras de una confesión religiosa. Ese porcentaje representa a varios 
millones de personas, sin embargo, no se les ha prestado apenas atención como colectivo. Las personas 
no afiliadas pueden tener una variedad de creencias y prácticas que a menudo se inspiran en una mezcla. 
Esta forma de espiritualidad refleja un cambio en la manera en que la gente busca satisfacer sus nece-
sidades espirituales, dando prioridad a la experiencia personal directa, la autonomía y la flexibilidad, en 
lugar de adherirse a dogmas o normas religiosas preestablecidas. En lugar de seguir una única tradición o 
sistema de creencias, la no afiliación a menudo significa un enfoque ecléctico, en el que cada persona va 
experimentando y reflexionando a partir de diferentes fuentes, seleccionando lo que resuena con ella en 
cada momento vital. La espiritualidad no afiliada está especialmente presente en aquellas sociedades en 
las que la libertad de creencias está protegida legalmente de forma efectiva, garantizando la posibilidad 
de que las personas desarrollen sus propias búsquedas religiosas, espirituales o seculares personales. 
En estos contextos, cada individuo tiene la libertad de relacionarse con lo trascendental, lo sagrado, o el 
sentido profundo de la vida, aunque lo hagan fuera de las vías convencionales. Aunque la espiritualidad no 
afiliada sigue siendo una gran desconocida en España, no es un tema exactamente nuevo. Algunas perso-
nas que se identifican como espirituales piensan que añadir «no afiliadas» es una redundancia, porque ya 
hablar de espiritualidad es un indicador suficiente de un rechazo a la institucionalización representada por 
la palabra religión. Sin embargo, los conceptos de espiritualidad y religión no son opuestos, y ambos son 
muy amplios dependiendo del contexto cultural en el que se apliquen. Hoy en día hablamos de espiritua-
lidades no afiliadas para referirnos a lo que hace dos décadas llamábamos nuevas formas de espirituali-
dad, y a lo que hace cinco décadas llamábamos New Age. Esta expresión, New Age, tiene ahora un cierto 
estigma y la propia gente espiritual rechaza al movimiento New Age como una desviación de la verdadera 
espiritualidad, pero las creencias, prácticas, experiencias y comunidades que se describen en la literatura 
académica actual sobre espiritualidades no alineadas (por ejemplo, en Being Spiritual but not Religious, 
2018, de William Parsons) coincide con las que describían años antes los primeros autores en dar cuenta 
del movimiento New Age (de la Torre, 2006) o de las también llamadas, más tarde, espiritualidades subje-
tivas (Heelas et al., 2005). Estas espiritualidades han sido estudiadas en distintas investigaciones realiza-
das en España (Griera y Urgell, 2002; Díez de Velasco, 2012; Prat, 2012; Cornejo y Blázquez, 2013; Albert 
Rodrigo y Hernández-Martí, 2014). 

Hemos desarrollado una investigación, la cual ha rastreado las prácticas y profesionales que se autoiden-
tifican como  espirituales, en distintas plataformas online en la Comunidad de Madrid. Con estos resultados, 
el objetivo de este artículo es mostrar cómo se articulan estas prácticas espirituales identificadas con la 
salud y el autocuidado, y así pueden ser consideradas como formas de atención a los problemas de salud, 
malestares o enfermedades ya que “buscan prevenir, dar tratamiento, controlar, aliviar y/o curar un pade-
cimiento determinado” (Menéndez, 2005: 34). Para ello, daremos cuenta en primer lugar de los resultados 
de este análisis de prácticas y profesionales de las espiritualidades no afiliadas para, en un segundo lugar 
centrarnos en algunas de las características que justifican que sean incluidas como formas de atención a la 
salud. Dando cuenta de la firme presencia de este campo en el que converge la espiritualidad y la salud en 
las sociedades contemporáneas. 

https://dx.doi.org/10.5209/ilur.103495


3Blázquez-Rodríguez, Maribel; Cornejo-Valle, Mónica. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-103495

2. Metodología
La investigación se ha basado en un rastreo online de prácticas y perfiles vinculados a la espiritualidad 
no afiliada contemporánea en la Comunidad de Madrid, así como en 15 entrevistas semiestructuradas con 
practicantes y especialistas del ambiente espiritual madrileño. 

Se realizó un relevamiento exploratorio sistematizado de prácticas y perfiles en entornos digitales con el 
objetivo de identificar actores  y actividades vinculadas a nuevas formas de espiritualidad en la Comunidad 
de Madrid. El procedimiento consistió en búsquedas semánticas estructuradas mediante el motor de 
Google y los buscadores internos de tres redes sociales –Facebook, LinkedIn e Instagram–. Las búsquedas 
se desarrollaron entre junio de 2023 a marzo de 2024 y se basaron en un listado inicial de 210 términos cla-
ve derivados de investigaciones previas sobre espiritualidad contemporánea2. Se combinaron operadores 
booleanos (“AND”, “OR” o los que sean) y filtros geográficos para restringir los resultados a perfiles localiza-
dos en la Comunidad de Madrid. Todos los resultados fueron registrados en una base de datos descriptiva, 
codificados manualmente por tipo de práctica, rol del actor (individual, colectivo, institucional) y orientación 
espiritual, siguiendo una estrategia de análisis de contenido inductivo. Solo 107 funcionaron coherentemen-
te como términos de búsqueda simple. El resto han requerido ser combinados para resultar válidos. En la 
tabla 1 se ofrece algunos ejemplos.

Los criterios de exclusión han sido la no localización explícita de la persona o la entidad en la Comunidad 
de Madrid y las de aquellas entidades o profesionales que se corresponden con tradiciones reconocidas 
como minorías religiosas siendo así el caso del budismo y el hinduismo que dispone de instituciones propias 
en el Registro de Entidades Religiosas en España.

Se reconocen limitaciones del relevamiento, como la posible infrarrepresentación de colectivos más 
jóvenes o de prácticas vinculadas al uso de enteógenos o plantas maestras, cuya visibilidad digital puede 
verse restringida por cuestiones legales o normativas en España.

Tabla 1. Ejemplos de algunos términos de búsqueda

Ejemplos de términos válidos en búsqueda simple Ejemplos de términos válidos en combinación
Abrecaminos
Amarres
Amuletos
Ángeles
Arcángeles 
Arcanos
Asanas 
Astrología
Aura
Biodanza 
Brujería
Cábala
Canalización 
Círculos De Luz 

Coach
Conjuros
Cristales
Cuencos
Chakras Eneagrama 
Extraterrestre
Gong
Hechizos de amor 
Hierbas
Hipnoterapia
Horóscopo
Iridología 
Kundalini yoga 

Meditación
Medium
Mente cuerpo y alma 
Mindfulness
Numerología
Oráculo 
Orishas
Piedras y metales
Qi gong
Regresión
Reiki
Rituales 
Sanación 
Tarot

Conexión con la naturaleza 
Dios padre Diosa kali Diosas
Estado de consciencia pura 
Estado de despertar
Estado de ignorancia 
Estados expandidos de conciencia
Limpieza astral
Limpieza chamánica
Limpieza contra hechizo 
Limpieza de aura
Limpieza de brujería 
Limpieza de casas
Limpieza de maldiciones 
Limpieza emocional 

Masaje abhyanga 
Masaje amma
Masaje ampuku 
Masaje ayurveda
Masaje bok bu
Masaje chamánico 
Masaje con bambú 
Masaje craneosacral 
Masaje faraónico 
Masaje holístico 
Masaje kaizen
Masaje kobido
Masaje kung fu chio 
Masaje metamórfico 

Fuente: Elaboración propia.
Nota. Algunos ejemplos de los 210 términos de búsqueda. 

Las 15 entrevistas semiestructuradas se han realizado a 9 mujeres y 6 hombres, de diferentes edades y 
residentes en diferentes lugares de la Comunidad de Madrid, con las que se ha alcanzado una saturación 
discursiva. De ellas 12 personas de nacionalidad española y una persona de Venezuela, otra de Argentina 
y otra de Alemania. En estas conversaciones se ha indagado sobre las trayectorias profesionales y espi-
rituales de estas personas, con la idea de tener una perspectiva subjetiva de los actores sociales sobre 
el ambiente espiritual madrileño. Las prácticas mejor representadas entre las personas entrevistadas son: 
reiki, meditación, tarot, terapias energéticas, astrología, registros akáshicos, Ho’oponopono, biodescodifica-
ción, yoga, canalización, numerología, psicología transpersonal, mediumnidad, umbanda y magia. En todas 
las entrevistas se solicitó el consentimiento informado. Se mantuvo la confidencialidad de los datos per-
sonales reemplazando el nombre por un pseudónimo y aquellos datos identificativos en las entrevistas. La 
participación ha sido voluntaria, sin incentivos materiales ni conflictos de intereses. Las entrevistas fueron 
grabadas y posteriormente transcritas. 10 entrevistas se realizaron online y 5 presenciales motivadas por 
la conveniencia de la persona entrevistada oscilando su duración en torno a 90 minutos. Para el análisis se 
realizó una transcripción literal de las entrevistas, después se analizaron siguiendo tres fases: 1) se realizó 
una codificación abierta o emergente de la información, manualmente en Word. 2) Se compararon las uni-
dades de análisis y se ordenaron según categorías. 3) Para garantizar la calidad de los resultados y la validez 
del estudio, se llevó a cabo una triangulación del análisis entre cuatro integrantes del equipo investigador 
quienes realizaron una revisión cruzada. Además, se hizo una devolución de los resultados del análisis a las 
personas entrevistadas y a tres asesores externos del proyecto

2	 Esta información está disponible en el Informe descargable en https://nuesmad.wordpress.com/

mailto:/?subject=


4 Blázquez-Rodríguez, Maribel; Cornejo-Valle, Mónica. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-103495

3. Resultados y discusión
A continuación, presentamos los hallazgos relacionados con el campo de la espiritualidad afiliada en la 
Comunidad de Madrid. Después, se describen algunas de sus principales características, como la confi-
guración de una espiritualidad orientada a los servicios, la diversidad de prácticas existentes y la variedad 
de perfiles entre los especialistas. Asimismo, se observa un proceso de especialización de las prácticas, 
su organización en función de distintas funciones, así como la emergencia de entidades centradas espe-
cíficamente en la salud, donde abordaremos las principales terapias ofertadas. También se presentan las 
motivaciones que movilizan a estos profesionales en este quehacer; algunos puntos de tensión, entre los 
que destaca el debate en torno a la denominación como “profesionales espirituales” y los desafíos que ello 
implica en términos de legitimación y reconocimiento social y profesional. Y, para finalizar, como se sitúan en 
el campo del autocuidado contemporáneo.

3.1. Un amplio campo de la espiritualidad afiliada en la Comunidad de Madrid
Se han encontrado 854 personas y entidades vinculadas a la es piritualidad no afiliada en la Comunidad 
de Madrid (asociaciones, centros, tiendas, etc.) en cuyas páginas web y perfiles en redes hay evidencia de 
alguna de las prácticas relacionadas con la espiritualidad no afiliada contemporánea, con una actividad on-
line significativa y explícita. Aunque en la mayoría de los perfiles personales y de las entidades hallados no 
ha sido posible localizar geográficamente su ubicación dentro del territorio de la Comunidad de Madrid, al 
menos hemos podido visitar la mayoría de la tiendas y centros espirituales y esotéricos, descubriendo que 
hay una presencia mayor de estos espacios en la capital de la comunidad autónoma. Dentro de la capital, 
se observa una ligera distribución de las especialidades en algunos barrios, como se observa sobre el te-
rreno y se confirma en las conversaciones con las personas que atienden en los centros y tiendas de las 
distintas zonas. Por ejemplo, en el caso de Chamberí, los espacios presentan una estética distinta y hay una 
cierta preeminencia de los servicios orientados a la salud. También la estética y los servicios cambian en el 
barrio Salamanca, donde se acumulan tiendas y centros más eclécticos, con mayor presencia de librería y 
elementos de la tradición esotérica occidental. Encontramos que la mayor especialización de los espacios 
guarda relación con la proximidad entre ellos, especialmente en el caso más visible de las tiendas. Cuando 
dos tiendas están muy próximas, la diferenciación en sus bienes y servicios es mayor. También encontramos 
algunos espacios en la ciudad que están cerrados al público en su dirección offline, pero operativos online. 

No todas las entidades que hemos registrado tienen un perfil de género identificable, pero en aquellas en las 
que sí se puede identificar, por lo general se cumple la tendencia de la mayoría de mujeres en relación al número de 
hombres. A pesar de esta tendencia, hay técnicas y servicios concretos en los que esto se profundiza, se iguala o 
se invierte, dependiendo del caso, si bien una perspectiva global de la muestra revela con claridad que el panorama 
espiritual online de la Comunidad de Madrid presenta el doble de mujeres que, de hombres, un 54,6% frente a un 
24,5%. Además, al analizar su distribución según los temas de especialización encontramos que las mujeres se 
concentran más en desarrollo personal (36%), salud (32%), amor (22%) y en trabajo solo un 10%. En cambio, entre 
los hombres se especializan en amor (34%), en salud (31%), desarrollo personal (21%) y 14% en trabajo.

3.2. Una espiritualidad de servicios 
La estructura característica del campo espiritual encontrada es la de una red de servicios y clientes o población 
usuaria. En la mayoría se ofrece de forma explícita alguno tipo de servicio, en otros casos, la entidad simplemente 
comparte online su existencia para que quien pueda tener interés en sus actividades pueda contactar. 

Gráfico 1. Tipo de servicios ofrecidos

Fuente: Elaboración propia. 
Nota. De las 854 entidades localizadas se muestran los servicios que ofrecen, pudiendo  

una misma entidad ofertar varios servicios. 



5Blázquez-Rodríguez, Maribel; Cornejo-Valle, Mónica. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-103495

Los servicios más ofrecidos son primero la consulta (29%), seguida de las intervenciones de finalidad 
terapé utica (19%) y, en tercer lugar, la formación (18%). Sólo después aparece la realización de rituales como 
servicio o actividad principal (10%), seguido de las limpiezas energéticas y espirituales de todo tipo (7%). 
Después aparece la compraventa de productos asociados a la espiritualidad (4%), los retiros espirituales y la 
divulgación y comunicación con un 3%. Otros servicios son menos significativos pero muestran la variedad 
de actividades de estos profesionales, nuevamente en orden serían: acompañamiento y talleres con un 2%, 
entretenimiento, encuentros y conversación con un 1 %. Lo más frecuente es que se presenten varios servi-
cios el mismo tiempo, como sucede en el 71% de las entidades. Esta información se muestra en el gráfico 1.

Hemos encontrado 389 términos y expresiones distintos que personas y entidades usan para identificar-
se en sus perfiles online y páginas web, siendo los más frecuentes: terapeuta, vidente, maestro/a, coach y 
tarotista. 

3.3. La diversidad de prácticas y la variedad de cada especialista
En todas estas entidades grupales e individuales se han podido identificar 1660 técnicas y/o prácticas dis-
tintas mencionadas en las distintas webs y redes sociales analizadas (informe anonimizado). Gracias a las 
investigaciones cualitativas del campo espiritual anteriormente realizadas por nuestro equipo, sabemos que 
este es un recuento incompleto. Aunque se trata de una apreciación subjetiva, compartimos la impresión de 
que estas 1660 prácticas encontradas podrían representar solamente la mitad de las técnicas y prácticas 
conocidas por las personas espirituales en el contexto de la Comunidad de Madrid, en el que la innovación 
es constante, y la diversificación interna dentro de las propias técnicas es también muy intensa. De hecho, 
muchas de estas prácticas parecen repetidas, y lo son en muchos aspectos, pero también presentan va-
riaciones que cada especialista reclama como esenciales en su forma de poner en práctica, su forma de 
entender la espiritualidad y los medios para experimentarla, por lo que las hemos recogido igualmente, con 
el fin de describir la variedad de las espiritualidades tal y como es reivindicada por sus practicantes.

La heterogeneidad de las prácticas espirituales contemporáneas es tan amplia que resulta difícil incluso 
encontrar una palabra para referirnos a qué hacen las personas cuando ponen en práctica su espiritualidad, 
sin embargo, explorar los medios, las técnicas, bien sean materiales o simbólicas, gestuales, sensoriales o 
eidéticas que se ponen en juego es un requisito indispensable para identificar qué se hace y de qué tipo de 
espiritualidad se trata. En algunos casos la práctica se describe mejor haciendo referencia al tipo de téc-
nica que se está empleando (reiki, meditación, videncia, masaje, por ejemplo), pero en otros casos puede 
ser más revelador referirnos al instrumento usado (tarot, péndulo), al tipo de saber empleado (astrología, 
numerología), a las agencias espirituales que intervienen (ángeles, orishas), o incluso el objeto de la práctica 
(mal de ojo, amarres, endulzamientos). Todas estas categorías sirven para dar cuenta de qué se hace, y nos 
referiremos a ellas como prácticas o técnicas, dependiendo del contexto. En la inmensa mayoría de los ca-
sos (88%), las entidades y personas espirituales de la comunidad de Madrid que hemos encontrado online 
usan varias de estas técnicas, saberes y medios. Son escasas las entidades que sólo se especializan en una 
única técnica o práctica (12%).

Los términos más repetidos en nuestra búsqueda de prácticas y técnicas relacionadas con la espiritua-
lidad representan razonablemente bien el panorama de las prácticas mayoritarias,  que también son más 
populares no sólo entre quienes las usan sino para la población general, igualmente. Entre ellas destacan 
el tarot (31%), el reiki (22%), la meditación (13%), la astrología (12%), las limpiezas energéticas y espirituales 
(11%), la videncia o clarividencia (11%) y los registros akáshicos (10%). Como categorías liminares, el yoga y 
los masajes, cuando ambos están relacionados de alguna manera con la práctica de la espiritualidad (y no se 
trata únicamente de un aspecto puramente fisiológico), aparecen también en la lista, representando ambos 
un 9% de la presencia online de prácticas, con la misma presencia que la canalización mediúmnica (9%). 
También parece relevante la presencia del mindfulness como una técnica específica, distinta de la categoría 
general de meditación. El mindfulness, como versión secularizada de la meditación de las tradiciones dhár-
micas, tiene una presencia propia en el mundo espiritual madrileño (3%), aunque no sea muy significativa. 
Ello resulta de interés como una muestra más de la fluidez con la que lo espiritual se maneja con lo secular.

3.4. La especialización de las prácticas
Si los temas tradicionales en la consulta de oráculos eran la tríada “salud, dinero y amor”, hoy en día puede 
decirse que el primero se mantiene, ya que un 29% de los servicios se dirigen a la salud; sin embargo, ha-
br ía un cuarto tema cuya presencia es rotunda, y es el desarrollo personal. La idea de desarrollo, evolución 
o crecimiento personal y espiritual es un tema muy popular en la literatura de autoayuda y lo es también en 
las nuevas formas de espiritualidad desde su incorporación en los años 70 del siglo XX. Entre las entidades 
registradas encontramos que el desarrollo personal está presente en un 28% de la oferta de servicios espiri-
tuales, más que el tradicional tema del amor, las relaciones y la sexualidad (presente en el 26%). Ya en cuarto 
lugar aparecen las cuestiones relacionadas con dinero, trabajo, éxito, abundancia, prosperidad y economía, 
que están presentes en el 17 % de la oferta global recogida. Esta información se muestra en el gráfico 2.

En general, estas técnicas espirituales suelen aparecer rodeadas de una narrativa positiva, orientada al 
desarrollo personal, al bienestar, a la sanación y a la prosperidad de distintos tipos. La presencia del mal 
(como en el mal de ojo) en las prácticas es muy escaso y sólo un 1% de los servicios espirituales ofrecidos 
online en Madrid hacen referencia a magia negra, maleficios, maldiciones, demonios y otros infortunios. 
Como en el caso del mal de ojo (no incluido en este recuento), estas referencias se refieren fundamental-
mente a servicios de limpieza de esos males y negatividades sentidos. 



6 Blázquez-Rodríguez, Maribel; Cornejo-Valle, Mónica. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-103495

Gráfico 2. Tipos de temáticas que se ofertan

Fuente: Elaboración propia
Nota. De las 854 entidades localizadas se muestran las temáticas en las que se encuadran  

sus servicios, pudiendo una misma entidad ofrecer servicios de todas las temáticas.  
La frecuencia de Salud fue 291, Desarrollo personal: 288; Amor: 260 y Dinero: 177.

Tanto la salud como el desarrollo personal están asociados a una variedad de técnicas de todo tipo, pero 
los asuntos de dinero y amor están más claramente asociados a prácticas mágicas, rituales y esotéricas. 
Sólo hay una técnica que está constantemente presente en todos los temas, y es el tarot.

3.5. Prácticas según sus funciones 
Buscando una organización más compleja, y basada en el análisis de las técnicas y prácticas encontradas 
también es posible hacer una clasificación tentativa del campo basada en las funciones encontradas para 
las distintas técnicas. En este sentido, la variedad de técnicas y prácticas encontradas pueden agruparse en 
cuatro categorías: 

a) Prácticas oraculares: Se encuentran entre las más prominentes de la muestra al incluir tarot, astrología, 
videncia, numerología, péndulo o las caracolas, entre otras mancias varias. Esta categoría representa una 
actividad culturalmente presente en todos los continentes que, particularmente en el contexto de las espiri-
tualidades contemporáneas, parece especialmente relevante, lo que en términos generales también encaja 
con su presencia marginal y estigmatizada a lo largo de la historia de los territorios de mayoría cristiana. Uno 
de los elementos más sobresalientes de estas prácticas es que se centran en dar una explicación sobre lo 
que le pasa al sujeto, ofrecen una diagnosis sobre su vida en la que no hay una diferenciación entre los dis-
tintos ámbitos de su vida, todo incide, afecta y condiciona lo que le pasa. 

b) Prácticas propiciatorias: Aunque puedan estar orientadas a la salud y el bienestar, o compartan su 
mismo marco creencial, los trabajos rituales y la intervención mágica no tienen la misma lógica práctica, 
ni estética que las terapias, por lo general. Sea como sea, hay una variedad grande de intervenciones de 
carácter mágico que se cuentan entre las prácticas frecuentes en la muestra, y que incluyen sobre todo tres 
categorías. Por un lado, las prácticas propiciatorias más comunes son las limpiezas energéticas para liberar 
a las personas de males de ojo, mala suerte, bloqueos y otros diagnósticos similares. Una segunda prác-
tica muy popular es la magia de relaciones, que incluye los amarres, los endulzamientos y otras prácticas 
orientadas a intervenir en los afectos y desafectos de las personas entre sí. Una tercera clase de trabajos 
rituales comunes son los orientados a la protección contra las energías negativas o los maleficios. A veces 
la protección forma parte de los trabajos de limpieza, pero muy a menudo también se piden intervenciones 
de protección preventiva cuando se va a iniciar algún proyecto personal o profesional. Además de estas tres 
categorías, cuyos temas y técnicas aparecen mejor representados en la muestra, hay otras prácticas asocia-
das al éxito, la abundancia o la buena suerte como las abrecaminos, las ofrendas, la activación energética, 
etc. En la muestra online, las webs y perfiles más explícitos en la descripción de este tipo de prácticas son 
los que podemos reconocer como de matriz africana y afro-americana.

c) Prácticas de conciencia y conocimiento: Las prácticas orientadas a tomar conciencia y adquirir cono-
cimiento buscan profundizar la comprensión de la propia persona de sí misma, del mundo, y de la realidad 
más amplia, a menudo con un enfoque en lo trascendente o lo sagrado. Estas prácticas combinan elemen-
tos de reflexión interna, exploración de la consciencia y, en algunos casos, conexión con lo divino, con lo 
universal o con el ser, dependiendo de las tradiciones en las que se enmarque la práctica. En esta categoría 
se incluyen la meditación, los registros akáshicos, el yoga, la psicología transpersonal, así como diversas 
formas de estudio y de experimentación espiritual y consciente. 

d) Prácticas terapéuticas: Aunque muchas técnicas puedan orientarse a la salud, hay algunas prácticas 
que se conciben a sí mismas como terapéuticas desde su origen. Entre las encontradas destacan el reiki, los 
distintos tipos de masajes y de tratamiento de los chakras, la biodescodificación, la kinesiología o los baños 
de gong, por citar algunas. Esta categoría representa de una forma eficaz la hegemonía cultural de la salud 
y el bienestar como imperativos sociales, y su impacto en la cultura espiritual occidental, que puede llegar 



7Blázquez-Rodríguez, Maribel; Cornejo-Valle, Mónica. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-103495

a concebirse a sí misma totalmente divorciada de lo religioso y más en sintonía con la medicina, aunque lo 
médico se conciba de una forma holística, integral y, precisamente, espiritual. 

En estas últimas prácticas se centrará la siguiente parte de este artículo. Pero antes de ello, conviene 
decir que el fuerte eclecticismo de la espiritualidad no afiliada es determinante de su naturaleza y eso hace 
prácticamente imposible usar unas categorías como las anteriores de forma exhaustiva o exclusiva, pues 
muchas de las técnicas pueden reconocerse en dos o más de estas funciones generales. Entre las más po-
pulares: el reiki, el tarot y la meditación, probablemente sean tan populares porque se han adaptado a estas 
cuatro funciones al mismo tiempo. Así pues, estas categorías deben entenderse como cualidades para las 
que cada técnica puede aplicarse simultáneamente.

3.6. Las técnicas más ofertadas en la salud
En todas estas prácticas se pueden distinguir dos tendencias, una tendencia hacia las prácticas específica-
mente orientadas a la salud y el bienestar, y otra tendencia hacia las prácticas con mayor énfasis en la inter-
vención, relación e interacción con lo trascendente. Sin embargo, esta diferenciación es algo superficial y es 
posible que su presencia en el campo esté determinada por la existencia de un estigma sobre las creencias 
no convencionales y la tendencia a un cierto secularismo estratégico en la forma de presentarse online. Sea 
como sea, no puede realmente separarse una espiritualidad terapéutica de otra que no lo sea, porque la sa-
lud y el bienestar son temas frecuentes también en las consultas de videntes y tarotistas, y, al mismo tiempo, 
puede razonablemente argumentarse que hay intervenciones ritualizadas e interacción con lo trascendente 
en la mayoría de terapias aquí recogidas, especialmente en las energéticas.

Las prácticas más frecuentemente encontradas en las entidades que tienen la salud entre sus especiali-
dades son el reiki, el tarot, la meditación, el yoga, los masajes, los registros akáshicos, la magia o la astrolo-
gía, además de diversos tipos de terapias que van desde la aromaterapia a la moxibustión, pasando por las 
terapias con gemas, con flores, colores, o el tantra. Todas estas prácticas son muy diferentes entre sí y se 
presentan en el gráfico 3.

Tabla 2. Técnicas más frecuentes relacionadas con la salud

Salud por técnicas frecuencia %
Reiki 91 31,27
Tarot 78 27,08
Terapias diversas 77 26,46
Meditación 53 18,21
Yoga 48 16,49
Masaje 48 16,49
Registros akáshicos 45 15,46
Magia 40 13,75
Coaching 40 13,75
Flores de Bach 36 12,37
Astrología 35 12,03
Péndulo 30 10,31
Limpieza 26 8,93
Numerología 25 8,59

Fuente: Elaboración propia.
Nota. De las 854 entidades localizadas se muestran las actividades  

que realizan, pudiendo una misma entidad realizar varias actividades. 

Aunque en España no existen estudios específicos sobre el tarot, sí se han desarrollado investigaciones 
en otros contextos, como en Estados Unidos. En su etnografía, Karen Gregory (2012) observó que el tarot era 
percibido por muchas personas usuarias como una terapia alternativa, ya que les permitía la autoexplora-
ción, la reconexión con su intuición y su cuerpo, lo cual consideraban una forma de autocuidado. Esta misma 
perspectiva es compartida por quienes trabajan como lectores de cartas, quienes afirman que esta técnica 
promueve tanto la sanación como el empoderamiento de sus consultantes, como lo señala Melissa Lavin 
(2020).

En el caso del reiki, su inclusión dentro del campo espiritual se justifica, aunque algunas personas no lo 
consideren estrictamente espiritual, debido a que su origen se basa en una revelación. Al igual que otras 
terapias energéticas, el reiki se fundamenta en un conjunto de creencias sobre la energía como principio 
metafísico unitario y, en nuestra muestra, aparece recurrentemente asociado a prácticas rituales, registros 
akáshicos, canalizaciones mediúmnicas, chamanismo, entre otras. Asimismo, es reconocido como una te-
rapia complementaria y alternativa, desplazando en algunos contextos su orientación más hacia el cuerpo 
que hacia la religión. Sin embargo, esta distinción no es tajante, ya que el reiki implica una transformación a 
través de un mensaje dirigido al cuerpo, la mente y el espíritu de la persona (Beeler y Jonker, 2023), lo que 
vuelve a poner en cuestión la separación entre espiritualidad y salud.



8 Blázquez-Rodríguez, Maribel; Cornejo-Valle, Mónica. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-103495

El reiki ha sido objeto de evaluación por parte del Ministerio de Sanidad, que en 2019 inició el Plan de 
Protección de la Salud frente a las Pseudoterapias. En el marco de dicho plan, se han publicado nueve infor-
mes elaborados por la Red Española de Agencias de Evaluación de Tecnologías Sanitarias y Prestaciones 
del Sistema Nacional de Salud, en los cuales se analiza la eficacia y seguridad de diversas terapias alternati-
vas y complementarias, algunas de ellas recogidas en nuestra muestra. Poses et al. (2020) son responsables 
del informe relativo a la sanación espiritual activa, en el que se incluye el reiki. A partir de una revisión de 
estudios científicos que cumplieran con los criterios de ser revisiones sistemáticas o ensayos controlados 
aleatorizados, concluyen que existe insuficiente evidencia científica sobre su eficacia. No obstante, señalan 
que todas las escuelas de formación en reiki (algunas de las cuales fueron consultadas) afirman que esta 
técnica no produce efectos secundarios y que resulta adecuada para una amplia variedad de patologías e 
indicaciones clínicas.

El caso de la meditación presenta características diferentes y, desde el punto de vista metodológico, 
plantea una complejidad adicional. Las prácticas no espirituales de meditación, particularmente en su forma 
de mindfulness, están ampliamente difundidas y se enmarcan dentro de un enfoque psicologicista especí-
fico. Al mismo tiempo, la meditación continúa siendo practicada en el seno de religiones institucionalizadas 
como el budismo, el hinduismo, el sijismo y otras tradiciones dhármicas. Para nuestra investigación, se ex-
cluyeron ambas vertientes: tanto aquellas ligadas explícitamente a religiones reconocibles como aquellas 
que se presentan exclusivamente desde una perspectiva secular o clínica. Se seleccionaron únicamente las 
formas de meditación y mindfulness que, sin estar vinculadas a webs o perfiles de religiones instituciona-
lizadas, aparecieran en el mismo espacio virtual junto a otras prácticas explícitamente identificadas como 
espirituales.

Cabe señalar que la meditación también es reconocida como una terapia de salud por organismos in-
ternacionales como la OMS3 y la ONU4. Ante su uso cada vez más extendido en respuesta a diversos pro-
blemas de salud, el Ministerio de Sanidad ha evaluado su eficacia. El informe de Álvarez-Pérez et al. (2022), 
basado exclusivamente en revisiones sistemáticas y ensayos controlados aleatorizados, concluye que la 
meditación basada en mantras podría tener un efecto beneficioso sobre niveles de ansiedad, depresión, 
estrés (incluido el estrés postraumático) y en la calidad de vida relacionada con la salud.

En el caso de otros términos como yoga, chakras o kundalini se ha procedido de forma semejante. El cri-
terio de yuxtaposición de prácticas dudosas y prácticas más directamente identificables como espirituales 
no sólo ha sido relevante en la construcción de la muestra para esta investigación, sino que en términos ge-
nerales constituye un criterio de asociación que las personas espirituales también usan para guiarse en su 
búsqueda de prácticas y creencias que explorar. Este criterio de proximidad se ha usado con términos como 
masaje, flores de Bach, constelaciones, coaching, hipnosis y muchos otros, generalmente en el ámbito de 
las técnicas orientadas a la salud. 

Algunas de estas técnicas y prácticas se usan para diagnosticar, otras para tratar un malestar y otras 
para prevenir o cuidarse de alguna forma, pero tanto lo que se considera un malestar como lo que se con-
sidera salud y bienestar según estas técnicas tiene matices propios que aluden a la condición espiritual de 
la persona, al karma, al equilibrio energético y a otras cuestiones no presentes en la biomedicina actual y 
que enmarcan el concepto de salud en el contexto de la libertad de creencias de las personas, más que en 
contextos dominados por taxonomías y pruebas científicas, aunque este aspecto no está completamente 
ausente como sabemos por las entrevistas. En otras palabras, la prueba científica también es importante 
para las personas espirituales, aunque, además, sus creencias personales las animan a experimentar con 
otras técnicas. 

Por ello, situamos estas prácticas y sus profesionales dentro del concepto “pluralismo médico” que se 
refiere a que en nuestras sociedades la mayoría de la población utiliza potencialmente varias formas de 
atención no sólo para diferentes problemas, sino para un mismo problema de salud, es más, muchas de es-
tas técnicas están más dirigidas a la salud y al bienestar. En algunas perspectivas, que siguen la propuesta 
de Arthur Kleinman (1978: 86-87), dentro de todas estas formas de atención que constituyen el pluralismo 
asistencial se encuentra tanto la medicina convencional o biomedicina junto a otras medicinas y/o tera-
pias –tales como las medicinas tradicionales, la medicina natural, la china o la ayurvédica– aunque todas 
estas opciones médicas no estén igual de reconocidas ni legal ni socialmente. Por ello, otras perspectivas 
apuestan por tomar en cuenta dentro del pluralismo sólo aquellas instancias asistenciales o terapéuticas di-
ferentes de las ofrecidas por los profesionales sanitarios oficiales (Perdiguero, 2005). Independientemente 
de estas perspectivas, lo más relevante es que se plantean que habría diferentes sectores y profesionales 
que atienden a la salud. Kleinman propone distinguir tres niveles: el sector popular profesional –formado por 
sanitarios organizados y legalmente facultados para ejercer–, el sector popular, profano y no especializado 
–formado por familiares, redes domésticas, asociaciones y grupos de ayuda mutua– y el sistema folk –for-
mado por sanadores locales, curanderos u otros especialistas de la medicina tradicional–. Esta clasificación 
permite situar a estos profesionales espirituales, de quienes venimos hablando, que ofrecen servicios tera-
péuticos dirigidos a la salud y el bienestar en este último grupo, entre el sector profesional y el sector popu-
lar. Compartiendo algunas características ya que estos profesionales no están organizados ni reconocidos 
social y legalmente como sanitarios, sin embargo, habría una amplia heterogeneidad de profesionales y, a su 
vez, una amplia variedad del grado de especialización y, por tanto, de autoridad y reconocimiento. Por ello, 

3	 Trastornos de ansiedad. https://www.who.int/es/news-room/fact-sheets/detail/anxiety-disorders.
4	 Día Mundial de la Meditación 21 de diciembre. https://www.un.org/es/observances/meditation-day. 

https://www.who.int/es/news-room/fact-sheets/detail/anxiety-disorders
https://www.un.org/es/observances/meditation-day


9Blázquez-Rodríguez, Maribel; Cornejo-Valle, Mónica. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-103495

compartimos con Isabella Riccò (2020) la idea de que tanto las medicinas alternativas y complementarias, 
como las new age y la medicina popular, comparten las premisas del holismo y nociones de continuidad 
ontológica (con conceptos como energía u otros similares) que son fundamentales en la forma en que repre-
sentan el cuerpo y la enfermedad. 

Sea como sea, debajo de estas prácticas y servicios hay sistemas de comprensión de la enfermedad, la 
salud, el malestar, el cuerpo y la vida que son totalmente distintos de la comprensión biomédica de estas 
realidades. Aunque desde el punto de vista de los profesionales de la salud alternativa encontramos a menu-
do una demanda explícita por incorporar la espiritualidad al campo de la biomedicina (Cornejo et al., 2024), 
desde el punto de vista de la investigación antropológica, lo relevante para comprender el fenómeno no ra-
dica en establecer esa continuidad entre la biomedicina y la espiritualidad, sino en poder partir del hecho de 
que existen otras visiones y racionalidades acerca de las mismas cuestiones (salud, malestar, enfermedad, 
cuerpo, etc.). Al respecto, Nicolás Viotti, retomando el concepto de Bourdieu sobre la redefinición del campo 
de la «cura de las almas» (1998), señala que, si bien este autor ya lo concebía como un campo ampliado y de 
fronteras imprecisas, en la actualidad dicho campo se habría intensificado, dando lugar a múltiples transac-
ciones y superposiciones. 

Este entramado no solo afecta a la salud y la espiritualidad –que en estas terapias tienden a fusionarse–, 
sino que también propicia una circulación de saberes tanto expertos como legos que traspasan los ámbitos 
en los que se originaron, como los sistemas médicos institucionalizados, los sistemas médicos orientales 
o las tradiciones populares, espirituales o religiosas. Estos saberes, prácticas y técnicas son apropiados 
por estos profesionales de la espiritualidad contemporánea, ubicados fuera del sector profesional sanitario . 
Viotti (2018) señala que se produce «un proceso de ordinarización del bienestar» en la gestión contemporá-
nea de la subjetividad. Así, convirtiéndose la promoción y búsqueda del bienestar en algo cotidiano, estos 
profesionales desarrollan saberes especializados y técnicos que, a su vez, definen su campo de actuación 
profesional. Por tanto, estos profesionales han creado un espacio intermedio entre las formas populares, 
domésticas y asociativas y, el espacio profesional regulado de la medicina alopática, un espacio inspirado 
por los valores y expectativas de la economía liberal del emprendimiento y la libertad de creencias. 

3.7. Las motivaciones de estos profesionales: ayudar y desarrollarse
Detrás de las variables y los porcentajes están las personas reales con sus trayectorias concretas y sus 
puntos de vista peculiares sobre la espiritualidad, no sólo como cuestión genérica o como campo social, 
sino también como vocación y dedicación personal. Según las personas entrevistadas, desde la pandemia 
de Covid-19 en 2020, ha cambiado significativamente su actividad, habiendo un desplazamiento masivo a 
la oferta de servicios online que no ha vuelto a la presencialidad, y también un aumento percibido de la de-
manda de estos servicios.

Ayudar a otras personas a través de un don o un conocimiento, y transmitir lo aprendido o revelado son 
las motivaciones más importantes entre las personas que ofrecen algún tipo de servicio o actividad de for-
ma pública. Algunas personas enfatizan el tener un don o conocimiento desde su infancia que, en muchos 
casos ha tenido que ser “despertado” en su edad adulta. Otras personas, sin embargo, ponen su énfasis 
en cómo han cultivado esos dones y conocimientos, con práctica y formación a lo largo de los años. Con 
ese despertar y cultivo, viene la voluntad de compartirlo, de ayudar a otras personas a despertar sus dones, 
escuchar a sus guías y protectores espirituales, y a alcanzar una conciencia y sensibilidad ampliadas por la 
profundización espiritual. En palabras de algunas de las personas consultadas:

Me encanta ayudar a las personas y, sobre todo, siempre desde pequeña he querido cambiar el mun-
do, como tanta gente que lo dice. Para mí, es mi manera de cambiar el mundo. (…) Creo que al ser 
humano en general nos gusta ayudar a los demás, nos gusta sentirnos útiles, que ayudamos y es 
como bueno. Por mi composición energética, es mi entrega al mundo, es como que me siento una 
sacerdotisa, entregada a la vida de esa manera. [Freda]
Tenía en el canal de YouTube para ayudar a la gente, empecé a hacer meditaciones todos los días gra-
tuitas, entonces yo me conectaba por la mañana a las 7, luego empecé a que lo pase a las 10 y estuve 
así un año y pico solo haciendo meditación para que la gente se sintiese mejor. [Carla]

Para algunas personas, el descubrimiento personal de su don o su vocación es considerado la conse-
cuencia de un hecho clave pero, al mismo tiempo, es común el relato de trayectorias de búsqueda personal 
a través de diferentes cursos, técnicas, lecturas y experiencias de lo más variado. A partir de ese hecho par-
ticular se produce un salto desde la espiritualidad privada a la oferta de un servicio de forma pública. Algunos 
de estos hechos tienen que ver con trayectorias laborales y profesionales no satisfactorias, con la presencia 
de deudas, o el verse en situación de desempleo. Además de estos hechos, algunas personas también atri-
buyen a sus guías espirituales la orientación y la motivación para este salto a la espiritualidad pública.

Esta diversidad de motivaciones y trayectorias coincide con lo expresado en otros estudios como en el 
caso valenciano donde María Albert Rodrigo y Gil Manuel Hernández-Martín señalan: «se trata de ofrecer, de 
compartir y ampliar su “sabiduría” a todos aquellos que quieran conocerla desde una vocación de servicio 
a la humanidad» (2014: 287). También Mariana Bordes (2013) desde Argentina investigando la reflexología 
apunta que estos perfiles profesionales se articulan principalmente en el cuidado familiar y de personas 
próximas de manera que su actividad refuerza estos lazos afectivos. Si una de las principales motivaciones 
descansa en la autoayuda, pudiera suceder como expresa la socióloga Jenny-Ann Brodin Danell (2013) en 
Suecia, en el caso del reiki que, aunque se intente organizar profesionalmente este campo, puede suceder 



10 Blázquez-Rodríguez, Maribel; Cornejo-Valle, Mónica. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-103495

que una parte de sus organizaciones defienda el mantenimiento de estas técnicas en este nivel informal, sin 
la intención de trabajar profesionalmente y, por tanto, de apostar por su regulación.

En el contexto español, las profesiones sanitarias están reguladas por la Ley 44/2003, la cual estable-
ce que solo pueden desempeñarse en tareas de asistencia a la salud aquellas profesiones que cuenten 
con una formación reglada, estén organizadas en colegios profesionales oficialmente reconocidos y ejerzan 
obligatoriamente desde establecimientos, servicios o centros habilitados como sanitarios5. Esta normativa 
impone importantes limitaciones a la expansión del campo de la “cura de las almas”, ya que quienes no cum-
plan con estos requisitos se sitúan en una condición potencialmente sancionable.

La profesionalización de estos terapeutas de medicinas alternativas, complementarias o medicina inte-
grativa requiere un análisis más detallado, como hemos desarrollado en otras publicaciones (Martínez et al., 
2025), donde se argumenta que dicha regulación vuelve a ubicar a estos profesionales en el sector asisten-
cial popular. En el caso español, para comprender la existencia y persistencia de una oferta de servicios es-
pirituales con fines terapéuticos, no basta con considerar factores económicos. Resulta aún más relevante 
atender a una serie de factores socioculturales que influyen decisivamente en su legitimación. Como señala 
Perdiguero (2005: 3), entre estos factores se encuentran la reputación del sanador, las expectativas genera-
das, el cumplimiento de dichas expectativas tras el encuentro clínico, las experiencias previas del usuario y 
el uso de un tipo de lenguaje específico. Estas circunstancias facilitan no solo una mejor interpretación del 
atractivo de esta oferta, sino también la generación de confianza en su capacidad para resolver problemas o 
mejorar la salud, independientemente del estatus profesional formal de quienes la ofrecen.

3.8. La espiritualidad: un apellido incómodo 
La disputa y el dialogo entre la salud y la religión versus la espiritualidad no es un aspecto novedoso:

Desde el efecto de las creencias sobre las terapéuticas en enfermedades crónicas y terminales, hasta 
las interpelaciones mutuas de las instituciones religiosas, médicas y políticas en torno a la salud, la 
religión no ha dejado de estar presente en los discursos sobre la salud individual, comunitaria y colec-
tiva y sobre las políticas públicas alrededor de la salud. El campo de la salud en su intersección con el 
religioso ofrece un interesante espacio analítico para pensar la sociedad contemporánea: las defini-
ciones de malestar(es) y su forma de abordaje, la producción de políticas y sentidos en el campo de la 
salud, la construcción de subjetividades en torno de identidades múltiples y la gestión del cuerpo, la 
vida (su reproducción) y la muerte. (Giménez, Irrazábal y Griera, 2018: 153). 

En las entrevistas se muestra que existe un debate entre situar sus actividades y prácticas dentro de la 
espiritualidad o no. Por un lado, tienen claro que la búsqueda del bienestar completo de la persona conlleva 
la búsqueda de un sentido espiritual.

Para mí la espiritualidad es el estudio de todas esas partes que no podemos medir o que no son tangi-
bles, no son medibles por máquinas y con lo cual no existen para la medicina. Pero sí que muchos de 
nosotros hemos tenido esas experiencias. [David]

Pero, por otro lado, reconocen que este término en la sociedad española, con su historia respecto a la 
imposición de la religión católica, conlleva una mala fama (Cornejo y Pichardo, 2017). Esto lleva a muchas 
personas a ser especialmente prudentes en la forma en que se presentan ante sus nuevos clientes, es-
pecialmente si son especialistas en técnicas orientadas a la salud, y por ello, opten por cierto disimulo y la 
adopción de otras denominaciones puede estar dentro de las soluciones prácticas.

Elegí la palabra transpersonal porque me parecía laica y hablaba de una manera abierta y universal 
de lo que se llamaría el mundo de la espiritualidad, que diferenciaré del mundo religioso. [José María]
Para mí la espiritualidad engloba desde técnicas terapéuticas hasta religiones o conceptos filosóficos 
o el estudio de la parte profunda del cuerpo humano (…). [Pero] la palabra espiritualidad debería des-
aparecer. (…) La palabra espiritualidad es tan amplia y tan compleja que a veces lleva a las personas 
que os escuchan luego, o que nos escuchan, a confundir. Porque la palabra espiritualidad es un con-
cepto que está muy asociado a la religión. Creo que debemos dar un paso más y hablar de desarrollo 
personal, de desarrollo humano, de diferentes técnicas energéticas que ayudan al desarrollo humano. 
[David] 

Esta tendencia la hemos encontrado especialmente en aquellas entidades y perfiles orientados a la sa-
lud física y mental, y que a menudo usan la palabra terapia para referirse a sus prácticas. En algunos casos 
constituye un secularismo estratégico consciente, pero en otros casos parece una respuesta al estigma.

Aunque desde un punto de vista teórico no es difícil entender que las espiritualidades contemporáneas 
en Europa son en sí mismas una consecuencia cultural de los procesos históricos de secularización, a la hora 
de llevar a cabo una investigación sí que nos enfrentamos a otro desafío metodológico que requiere decisio-
nes informadas a la hora de establecer lo que va a ser una muestra significativa de un campo social que se 
define como “espiritual”. Esto significa que hay múltiples técnicas usadas en el campo espiritual madrileño 
que son consideradas seculares, laicas o no espirituales por parte de algunos de sus practicantes, aunque 
por distintos motivos las hemos recogido como parte de la muestra. Así por ejemplo, las tres técnicas más 

5	 Las profesiones universitarias ordenadas como sanitarias son: medicina, farmacia, odontología, veterinaria, especialistas en 
ciencias de la salud, enfermería, fisioterapia, terapia ocupacional, podología, óptica, logopedia, nutrición y psicología.



11Blázquez-Rodríguez, Maribel; Cornejo-Valle, Mónica. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-103495

populares encontradas –el tarot, el reiki y la meditación– no son necesariamente espirituales para todo el 
mundo. El hecho de que estas técnicas aparezcan en un contexto dado junto a prácticas como la videncia o 
la comunicación con los ángeles no les convierte inmediatamente en espirituales por sí mismas, pero no se 
trata de definir si algo es esencialmente espiritual o no, sino de observar cuáles son las prácticas y técnicas 
que se encuentran (espirituales o no) en las entidades y perfiles personales que pueden identificarse, de una 
forma u otra como efectivamente espirituales.

El «giro saludable» que ha virado la espiritualidad tradicional (basada en el valor del sufrimiento) hacia una 
espiritualidad integrada en prácticas terapéuticas se debe a diferentes factores tanto religiosos como una 
cierta evolución en la actitud del cristianismo hacia la espiritualidad individual y, especialmente, hacia las 
expresiones corporales de lo religioso, como factores médicos como la inclusión de la espiritualidad como 
una dimensión a atender clínicamente y, por último, la psicología humanista y algunas de sus corrientes que 
apostaron por el desarrollo personal (Cornejo et al., 2019).

Sean denominadas o no como espirituales, comparten ciertas ideas acerca de lo sagrado, aunque se 
refiera a una energía impersonal y siempre presente; una epistemología que otorga preeminencia a la ex-
periencia personal y al mundo sensorial para alcanzar la trascendencia; y la idea de un yo interior que es 
depositario de una sabiduría ancestral, características que Linda Woodhead llama «espiritualidad holística» 
(Heelas et al., 2005). Este marco es compartido con la socióloga Mar Griera quien afirma que, de cualquier 
forma:

a nivel sociológico es que hoy en día la espiritualidad no la podemos definir en singular. Es, más bien, 
una matriz plural configurada a partir de diferentes narrativas filosóficas, técnicas espirituales y ex-
periencias de trascendencia que las personas combinan de diversas formas, dependiendo de sus 
necesidades específicas, así como de su capital cultural y social. (2023: 13)

3.9. Profesionales para los autocuidados contemporáneos
Tal como hemos planteado, estos profesionales están configurando un campo emergente de la salud holís-
tica, en el que la espiritualidad converge con la salud. Esta perspectiva salubrista tiene múltiples orígenes 
–como la Organización Mundial de la Salud, la medicina convencional, los movimientos New Age, el femi-
nismo, entre otros– y se caracteriza, esencialmente, por situar la salud, el bienestar y el autocuidado en el 
centro de la vida (Blázquez y Cornejo, 2014). Este proceso se ha venido desarrollando a lo largo del siglo XX, 
en lo que la socióloga Eva Illouz (2010) denomina el ethos terapéutico, es decir, la creciente centralidad de 
la salud emocional y la búsqueda de realización personal como componentes fundamentales del bienestar 
contemporáneo. Un informante ha afirmado:

A través de esta dedicación, muchas personas se acercan a mí y se encuentran mejor, pueden incluso 
sanar o curar enfermedades que tienen, bloqueos internos, físicos, emocionales. Puedo acompañar, 
ayudar a desarrollar a las personas en su crecimiento espiritual interno, en el desarrollo como persona 
y dejar un mundo mejor en diferentes áreas. Yo estoy muy interesado en ver de qué manera se le pue-
de enseñar a la gente joven, a los niños, salud emocional o gestión emocional. [David]

Flores (2022: 242) distingue entre las diferentes opciones de sanación-espiritualidad y la práctica del 
coaching, entendiendo que este último busca potenciar al sujeto para que alcance y exprese su mejor ver-
sión de sí mismo, a través de la experimentación sensorial de nuevas prácticas. Antonio, un informante, 
expresa: «Hemos llegado a un momento en que la bruja se ha convertido en coach y el coach se ha conver-
tido también un poco en bruja». Así las personas entrevistadas evidencian la consolidación de un campo de 
culturas terapéuticas, que, como señala Papalini (2014: 214), se articula en torno a cuatro dimensiones: las 
concepciones del cuerpo y la subjetividad; las creencias que fundamentan los tratamientos; las prácticas 
del cuidado de sí; y los modelos jerárquicos de relación que promueven. Así, estos profesionales y su oferta 
responden a una necesidad contemporánea de atender –y, siguiendo a Menéndez, entender– el cuerpo, 
mediante prácticas que promueven el autocuidado y la salud entendida en términos holísticos.

Hoy en día, el concepto de cuidados se ha convertido en una categoría amplia, usada para designar una 
diversidad de actividades. Sin embargo, en su sentido más esencial, se refiere a aquellas prácticas desti-
nadas a proporcionar bienestar físico, psíquico y emocional a las personas (Finch, 1989, citado en Comas 
d’Argemir, 2000: 118). La distinción entre prácticas centradas en la atención individual –como el coaching– 
y otras de orientación más relacional o comunitaria (Flores, 2022: 243), invita a una revisión crítica de los 
marcos interpretativos que utilizamos. Adoptar categorías como los cuidados o autocuidados no implica 
desconocer los límites conceptuales de las propias categorías.

Algunas entidades analizadas en nuestra muestra señalan explícitamente que la salud es uno de sus 
objetivos. No obstante, el significado atribuido a la salud varía considerablemente. Por un lado, la salud no 
se limita a las visiones biomédicas, y por otro, se vincula más estrechamente con la noción de sanación que 
con la de curación. Hans Baer (2001) señala que el término healing (sanación) refiere a un proceso holístico 
que no busca solamente la eliminación del malestar, sino la restauración del bienestar integral del individuo, 
considerando aspectos físicos, emocionales y socioculturales. En contraposición, la curing (curación) está 
asociada a la perspectiva biomédica occidental, centrada en la supresión de la enfermedad o sus manifes-
taciones fisiológicas, relegando el bienestar integral a un segundo plano.

Esta distinción se mantiene como un eje diferenciador entre la biomedicina y otras medicinas tradicio-
nales, complementarias o alternativas (Blázquez, Martín y Cornejo, 2021). Mientras que la biomedicina se 



12 Blázquez-Rodríguez, Maribel; Cornejo-Valle, Mónica. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-103495

enfoca en la dimensión biológica, otras terapias actúan sobre planos afectivos, morales y espirituales, con-
siderando los contextos sociales y los grupos de pertenencia del sujeto que padece. De este modo, la sa-
nación puede producirse sin que exista necesariamente una curación fisiológica, la sanación implica la pro-
moción del bienestar y el autocuidado. Ámbitos centrales hoy, que desplazan la biopolítica contemporánea 
al imperativo de la salud, healthización o saluditazión (Blázquez y Cornejo, 2014).

4. Conclusiones 
La salud es una dimensión incuestionablemente relevante entre profesionales de la espiritualidad. Esta 
relevancia, así como la continuidad entre espiritualidad y terapéutica que hemos descrito, refleja una sig-
nificativa mezcla y entrelazamiento entre dos áreas de la experiencia humana que la modernidad buscó 
denodadamente separar y diferenciar (lo espiritual, por un lado, lo bio-físico por otro), pero los datos que 
permiten describir los fenómenos asociados a la espiritualidad contemporánea son claros e inequívocos: 
las personas autoidentificadas como espirituales son a menudo usuarias de tratamientos con función tera-
péutica, bien sean terapias naturales y alternativas, o prácticas abiertamente espirituales, y ello es algo que 
ya otras investigaciones han mostrado parcialmente (Pulido y Albert, 2020; Cornejo y Blázquez, 2013; Prat, 
2012). Ciertamente, esta continuidad y porosidad entre los dos campos puede llevar a un sesgo de repre-
sentación del fenómeno, al presentar únicamente la espiritualidad en relación a la salud, mientras que tanto 
salud  como espiritualidad son campos mucho más amplios. 

Este sesgo es importante por varias razones, pero especialmente porque afecta de raíz a la discrimina-
ción y estigmatización de las personas y las creencias de las nuevas espiritualidades, en la medida en que 
sus opciones religiosas se contemplan socialmente sólo como desviaciones terapéuticas o como pseudo-
conocimientos, no llegando a enmarcar el fenómeno en el contexto de la libertad de conciencia y el pluralis-
mo de creencias junto al derecho a la autonomía del paciente. Este problema puede detectarse en la prensa, 
pero también en importantes informes oficiales como los emitidos por FECYT (Lobera y Torres, 2019; Lobera, 
Fernández y Torres, 2020) o por el Ministerio de Sanidad (Poses et al., 2020; Álvarez et al., 2022). Pese a 
ello, lo que la investigación muestra es que no puede realmente hacerse una muestra purgada de creencias 
religioso-espirituales, ni tampoco una muestra purgada de elementos seculares cuando se trata de espiri-
tualidades terapéuticas. Por incómodo que resulte para su clasificación y estudio, las terapias alternativas 
y espirituales contemporáneas son una amalgama de tendencias, y como tal deben retratarse y estudiarse.

5. Bibliografía
Albert Rodrigo, María y Gil Manuel Hernández-Martí (2014): “Los movimientos psico-espirituales en la 

modernidad globalizada. Una mirada desde la ciudad de Valencia”, AIBR, Revista de Antropología 
Iberoamericana, 9(3), 273-296. Disponible en: https://doi.org/10.11156/aibr.090304. [Consulta: 27-03-
2025]

Álvarez-Pérez, Yolanda, Amando Rivero-Santana, Liisbeth Perestelo-Pérez, Andrea Duarte-Díaz, Vanesa 
Ramos-García, Ana Toledo-Chávarri, Alezandra Torres-Castaño, Nerea González-Hernández, Beatriz 
León-Salas, Daniel Estaña-Malaret, Diego Infante-Ventura, Leticia Rodríguez-Rodríguez y Pedro 
Serrano-Aguilar (2022): Efectividad y seguridad de la meditación, Madrid, Ministerio de Sanidad y Servicio 
de Evaluación del Servicio Canario de la Salud. Disponible en: https://www.conprueba.es/sites/default/
files/informes/2022-08/PS_SESCS_Meditacion_DEF_NIPO.pdf. [Consulta: 27-03-2025]

Baer, Hans (2001): Biomedicine and Alternative Healing Systems in America: Issues of Class, Race, Ethnicity, 
and Gender, Wisconsin, University of Wisconsin Press.

Beeler, Dori Michelle y Jonker, Jojan L (2023): “Reiki practice and the body as mediator for religiosity”, en Y.K. 
Greenberg y G. Pati (eds.), Routledge handbook of religion and the body, Londrés, Routlege, pp. 363-376. 
https://doi.org/10.4324/9781003058502-30.

Blázquez, Maribel; Borja Martín-Andino y Mónica Cornejo (2021): “Una revisión de la eficacia terapéutica”, 
Revista Medicina Naturista, 15(1): 16-21. Disponible en: https://dialnet.unirioja.es/descarga/
articulo/7747845.pdf. [Consulta: 27-03-2025]

Blázquez, Maribel y Mónica Cornejo (2014): “¿Nuevas perspectivas con respecto al riesgo? La promoción 
de la salud y el bienestar desde la salud holística”. En: El encuentro entre la salud y la espiritualidad: 
agencia, conocimiento y prácticas. Libro de Actas. XIII Congreso de Antropología: “Periferias, Fronteras y 
Diálogos”. Disponible en: https://docta.ucm.es/bitstreams/940f39d5-b7fd-4881-a2c0-6c1903455fb4/
download [Consulta: 27-03-2025]

Bordes, Mariana (2013): “Las «terapias alternativas» como espacio social de oportunidades: trayectorias 
entre el mundo laboral y el cuidado”, Trabajo y Sociedad, 20. Disponible en: https://www.scielo.org.ar/
scielo.php?pid=S1514-68712013000100025&script=sci_arttext. [Consulta: 27-03-2025]

Bourdieu, Pierre (1988): Cosas dichas, Barcelona, Gedisa. 
CIS (2017): Estudio 3194. Redes sociales (I) / Religion (III). CIS. Disponible en: https://www.cis.es/documents/d/

cis/es3194marpdf. [Consulta: 27-03-2025]
Comas D’Argemir, Dolors (2000): “Mujeres, familia y estado del bienestar”, en: T. del Valle (ed.), Perspectivas 

feministas desde la antropología social, Barcelona, Ariel, pp. 187-204.
Cornejo, Mónica, Claudia Peña Guerra, Catalina Peña Guerra, Carolina Esteso Rubio, Maribel Blázquez 

(2024): Espiritualidades no afiliadas contemporáneas: presencia y características en el campo espiritual 
madrileño. Madrid: Ginadyc/Universidad Complutense de Madrid y Devenir Consultora. Disponible en: 
https://nuesmad.wordpress.com. [Consulta: 27-03-2025]

https://doi.org/10.11156/aibr.090304
https://www.conprueba.es/sites/default/files/informes/2022-08/PS_SESCS_Meditacion_DEF_NIPO.pdf
https://www.conprueba.es/sites/default/files/informes/2022-08/PS_SESCS_Meditacion_DEF_NIPO.pdf
https://doi.org/10.4324/9781003058502-30
mailto:://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/7747845.pdf?subject=
mailto:://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/7747845.pdf?subject=
mailto:/bitstreams/940f39d5-b7fd-4881-a2c0-6c1903455fb4/download?subject=
mailto:/bitstreams/940f39d5-b7fd-4881-a2c0-6c1903455fb4/download?subject=
https://www.scielo.org.ar/scielo.php?pid=S1514-68712013000100025&script=sci_arttext
https://www.scielo.org.ar/scielo.php?pid=S1514-68712013000100025&script=sci_arttext
https://www.cis.es/documents/d/cis/es3194marpdf
https://www.cis.es/documents/d/cis/es3194marpdf
mailto:?subject=


13Blázquez-Rodríguez, Maribel; Cornejo-Valle, Mónica. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-103495

Cornejo, Mónica, Borja Martín-Andino, Carolina Esteso Rubio y Maribel Blázquez (2019): “El giro saludable: 
sacrificio, sanación, bienestar y su relación con la espiritualidad contemporánea”, Athenea Digital, 19(2): 
1-22. https://doi.org/10.5565/rev/athenea.2125. [Consulta: 27-03-2025]

Cornejo, Mónica y Maribel Blázquez (2013): «La convergencia de salud y espiritualidad en la sociedad 
postsecular. Las terapias alternativas y la constitución del ambiente holístico». Revista de 
Antropología Experimental, 13, Texto 2: 11-30. Disponible en: http://www.ujaen.es/huesped/rae/
articulos2013/02cornejo13.pdfC [Consulta: 27-03-2025]

Cornejo, Mónica y José Ignacio Pichardo Galán (2017): “La `ideología de género frente a los derechos 
sexuales y reproductivos. El escenario español”, Cadernos Pagu, (50). Disponible en: https://periodicos.
sbu.unicamp.br/ojs/index.php/cadpagu/article/view/8650730. [Consulta: 27-03-2025]

Danell, Jenny-Ann Brodin (2013): “On the Boundaries of Medicine and Spirituality: Professionalization and 
Self-Regulation of Reiki in Sweden”, International Journal for the Study of New Religions, 4(1), 113-138. 
Disponible en: https://doi.org/10.1558/ijsnr.v4i1.113. [Consulta: 27-03-2025]

De la Torre, Reneé (2006): “Circuitos mass mediáticos de la oferta neoesotérica”, Alteridades, 16(32). 
Disponible en: https://www.scielo.org.mx/pdf/alte/v16n32/2448-850X-alte-16-32-29.pdf. [Consulta: 27-
03-2025]

Díez de Velasco, Francisco (2012): Religiones en España: historia y presente (Vol. 23), Madrid, Akal.
Flores Martos, Juan Antonio (2022): “`Me voy de chamanes´: Shopping espiritual y fantasía de sanación 

intercultural de ida y vuelta”, en L. Abad-González y M.D. González-Guardiola, Diálogos y problemáticas 
de los movimientos indios de América Latina entre los siglos XX y XXI, Cuenca, Publicaciones Universidad 
Castilla-Mancha, pp. 227-245. 

Giménez Béliveau, Verónica, Gabriela Irrazábal y Mar Griera (2018): “Salud y religiones: prácticas y sentidos en 
diálogo y disputa”, Salud Colectiva, 14(2), 153-159. Disponible en: https://doi.org/10.18294/sc.2018.1958. 
[Consulta: 27-03-2025]

Gregory, Kate (2012): “Negotiating precarity: Tarot as spiritual entrepreneurialism”, WSQ: Women’s Studies 
Quarterly, 40(3/4), 266–282. Disponible en: https://doi.org/10.1353/wsq.2012.0041. [Consulta: 27-03-2025]

Griera, Mar y Ferrán Urgell (2002): “Noves formes de religiositat”, Revista Catalana de Sociología, 18, 179-199. 
Disponible en: https://dialnet.unirioja.es/ejemplar/118154. [Consulta: 27-03-2025]

Griera, Mar (2023): “Espiritualidad: más allá de las modas”, Revista de Salud y Medicina integrativa, 2(2), 12-13. 
Disponible en: https://rsmi.sesmi.es/wp-content/uploads/2023/11/RSMI-num3.pdf. [Consulta: 27-03-
2025]

Heelas, Paul, Linda Woodhead, Benjamin Seel, Bronislaw Szerszynski y Karin Tusting (2005): The Spiritual 
Revolution: Why Religion Is Giving Way to Spirituality, Malden, MA: Blackwell.

Illouz, Eva (2010): La salvación del alma moderna: terapia, emociones y la cultura de la autoayuda, Madrid, Katz 
Editores.

Kleinman, Arthur (1978): “Concepts and a model for the comparison of medical systems as cultural systems”, 
Social Science & Medicine, 12: 85–93. Disponible en: https://doi.org/10.1016/0160-7987(78)90014-5 
[Consulta: 27-03-2025]

Lavin, Melissa F. (2020): “On Spiritualist Workers: Healing and Divining through Tarot and the 
Metaphysical”, Journal of Contemporary Ethnography, 50(3), 317-340. Disponible en: https://doi.
org/10.1177/0891241620964951. [Consulta: 27-03-2025]

Ley 44 de 2003. De ordenación de las profesiones sanitarias. 22 de noviembre de 2003. BOE núm. 280. 
Lobera, JJosep y Torres, Cristóbal (2019): Percepción social de la Ciencia y la Tecnología. Fundación Española 

para la Ciencia y la Tecnología, FECYT. Recuperado de: Disponible en: https://www.fecyt.es/sites/default/
files/users/user378/percepcion_social_de_la_ciencia_y_la_tecnologia_2018_completo.pdf [Consulta: 
27-03-2025]

Lobera, Josep y Cristóbal Torres (2020): El uso y la confianza en las terapias sin evidencia científica, Madrid: 
Fundación Española para la Ciencia y la Tecnología, FECYT. Disponible en: https://www.fecyt.es/system/
files/2024-08/estudio_confianza_terapias_sin_evidencia_study_trust_therapies_without_evidence.pdf. 
[Consulta: 27-03-2025]

Martínez-Cuadrado, Rosa, Maribel Blázquez, Mónica Cornejo y Mar Griera. (2025): “Navigating Uncertainty: 
Professional Trajectories and Recognition Boundaries in Integrative Medicine in Spain”, Qualitative 
Health Research, 0(0). https://doi.org/10.1177/10497323251385881

Menéndez, Eduardo (2005): “Intencionalidad, experiencia y función: la articulación de los saberes médicos”, 
Revista de Antropología Social, 14, 33-69. Disponible en: https://www.redalyc.org/pdf/838/83801402.
pdf. [Consulta: 27-03-2025]

Papalini, Vanina (2014): “Culturas terapéuticas: de la uniformidad a la diversidad”, Methaodos. Revista De 
Ciencias Sociales, 2(2). Disponible en: https://doi.org/10.17502/m.rcs.v2i2.53. [Consulta: 27-03-2025]

Prat, Joan (2012): Els nous imaginaris culturals: Espiritualitats orientals, teràpies naturals I sabers esotèrics, 
Tarragona, Publications URV. Disponible en: https://www.publicacionsurv.cat/cataleg/recerca/15-
cataleg/recerca/309-els-nous-imaginaris-culturals. [Consulta: 27-03-2025]

Perdiguero, Enrique (2005): “Aproximación al pluralismo médico en la España de finales del siglo XIX: el uso de 
elementos mágicos”, Medicina & Historia, Revista de estudios históricos de las ciencias médicas, 4, 1-15. 

Poses, Elisa, Xabier Garcia y Mireia Espallargues (2020): Eficacia y seguridad de la sanación espiritual activa, 
Madrid: Ministerio de Sanidad & Agència de Qualitat i Avaluació Sanitàries de Catalunya. Disponible en: 
https://www.conprueba.es/sites/default/files/informes/2021-02/_AQuAS_Sanacion%20espiritual%20
activa_DEF_NIPO.pdf. [Consulta: 27-03-2025]

mailto:/10.5565/rev/athenea.2125?subject=
http://www.ujaen.es/huesped/rae/articulos2013/02cornejo13.pdfC
http://www.ujaen.es/huesped/rae/articulos2013/02cornejo13.pdfC
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/cadpagu/article/view/8650730
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/cadpagu/article/view/8650730
https://doi.org/10.1558/ijsnr.v4i1.113
https://www.scielo.org.mx/pdf/alte/v16n32/2448-850X-alte-16-32-29.pdf
https://doi.org/10.18294/sc.2018.1958
https://doi.org/10.1353/wsq.2012.0041
https://dialnet.unirioja.es/ejemplar/118154
https://rsmi.sesmi.es/wp-content/uploads/2023/11/RSMI-num3.pdf
https://doi.org/10.1016/0160-7987(78)90014-5
https://doi.org/10.1177/0891241620964951
https://doi.org/10.1177/0891241620964951
https://www.fecyt.es/sites/default/files/users/user378/percepcion_social_de_la_ciencia_y_la_tecnologia_2018_completo.pdf
https://www.fecyt.es/sites/default/files/users/user378/percepcion_social_de_la_ciencia_y_la_tecnologia_2018_completo.pdf
https://www.fecyt.es/system/files/2024-08/estudio_confianza_terapias_sin_evidencia_study_trust_therapies_without_evidence.pdf
https://www.fecyt.es/system/files/2024-08/estudio_confianza_terapias_sin_evidencia_study_trust_therapies_without_evidence.pdf
mailto:/10.1177/10497323251385881?subject=
https://www.redalyc.org/pdf/838/83801402.pdf
https://www.redalyc.org/pdf/838/83801402.pdf
https://doi.org/10.17502/m.rcs.v2i2.53
https://www.publicacionsurv.cat/cataleg/recerca/15-cataleg/recerca/309-els-nous-imaginaris-culturals
https://www.publicacionsurv.cat/cataleg/recerca/15-cataleg/recerca/309-els-nous-imaginaris-culturals
https://www.conprueba.es/sites/default/files/informes/2021-02/2019_AQuAS_Sanacion%20espiritual%20activa_DEF_NIPO.pdf
https://www.conprueba.es/sites/default/files/informes/2021-02/2019_AQuAS_Sanacion%20espiritual%20activa_DEF_NIPO.pdf


14 Blázquez-Rodríguez, Maribel; Cornejo-Valle, Mónica. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-103495

Pulido Fuentes, Monserrat y María Albert Rodrigo (2020): “Introducción: Salud y espiritualidad”, Quaderns De 
l’Institut Català d’Antropologia, 36(1), 1–6. Disponible en: https://publicacions.antropologia.cat/quaderns/
article/view/226. [Consulta: 27-03-2025]

Riccò, Isabella (2020): “Searching for a ‘new magical world’: the contradictions of CAM and new age therapies 
in the West”, Anthropology & Medicine, 27(1), 96–109. Disponible en: https://doi.org/10.1080/13648470.2
018.1544605. [Consulta: 27-03-2025]

Viotti, Nicolás (2018): “Más allá de la terapia y la religión: una aproximación relacional a la construcción 
espiritual del bienestar”, Salud Colectiva,14(2), 241-256. Disponible en: https://doi.org/10.18294/
sc.2018.1519. [Consulta: 27-03-2025]

https://publicacions.antropologia.cat/quaderns/article/view/226
https://publicacions.antropologia.cat/quaderns/article/view/226
https://doi.org/10.1080/13648470.2018.1544605
https://doi.org/10.1080/13648470.2018.1544605
https://doi.org/10.18294/sc.2018.1519
https://doi.org/10.18294/sc.2018.1519

	Marcador 1
	Marcador 2
	_Hlk195776982
	_Hlk196289348
	_Hlk213058793
	_Hlk196289669
	_Hlk196290341
	_Hlk196290359
	_Hlk196290394
	_Hlk201166199
	_Hlk196290441
	_Hlk195779465

