EDICIONES
=] COMPLUTENSE @

Tlu. Revista de Ciencias de las Religiones ARTICULOS
ISSN-e: 1988-3269

Caracterizacion antropolégica de la sombra como aspecto
del alma multiple en sociedades preestatales

Marta Bermudez Cordero

Departamento de Prehistoria y Arqueologia. Facultad de Geografia e Historia. Universidad de Sevilla (US) =
José Antonio Cabrera Rodriguez

Departamento de Estética e Historia de la Filosofia. Facultad de Filosofia. Universidad de Sevilla (US) ==

Alvaro Gémez Pefia
Departamento de Prehistoria y Arqueologia. Facultad de Geografia e Historia. Universidad de Sevilla (US) =

https://dx.doi.org/10.5209/ilur101646 Enviado: 14/03/2025 e Aceptado: 8/10/2025

Resumen: El concepto de alma muiltiple ha sido objeto de analisis en numerosas ocasiones. Sin embargo, los
elementos que la componen no siempre han recibido la atencion necesaria de manera individualizada. Este ha
sido el caso de la sombra como uno de sus principios vitales. Por este motivo, en primer lugar, se reflexiona
sobre las bases filosoéficas y antropoldgicas en las que descansa esta idea, haciendo hincapié en la mentalidad
primitiva y el principio de participacion propuesto por el antropdlogo francés Lévy-Bruhl. En la segunda parte se
aborda el estudio particular de la sombra entre las sociedades preestatales, realizando un amplio repaso por
las caracteristicas que le atribuyen estas comunidades. Entre ellas, se considera que esta parte del alma existe
durante la vida del individuo, pudiendo separarse del cuerpo y sobreviviendo tras la muerte fisica. A partir de ese
momento, en la mayoria de los casos se dirige al inframundo o permanece junto al cadaver.

Palabras clave: Religion; Principio de participacion; Lévy-Bruhl; Escatologia; Inframundo.

EN Anthropological characterization of shadow as an aspect
of the multiple soul in pre-state societies

Abstract: The concept of multiple soul has been analyzed on numerous occasions. However, the elements
that compose it have not always received the necessary attention in an individualized way. This has been
the case of the shadow as one of its vital principles. Accordingly, the first part of this study examines the
philosophical and anthropological foundations upon which this idea is based, with particular emphasis on so-
called primitive mentality and the principle of participation as formulated by the French anthropologist Lévy-
Bruhl. The second part deals with the study of the shadow among pre-state societies, making an extensive
review of the characteristics attributed to it by these communities. Among them, it is considered that this
part of the soul exists during the life of the individual, being able to separate from the body and survive after
physical death. From that moment on, in most cases it goes to the netherworld or remains next to the corpse.
Keywords: Religion; Participation principle; Lévy-Bruhl; Eschatology; Netherworld.

Sumario: 1. Introduccion. 2. La mentalidad primitiva, la homogeneidad esencial del ser con la naturalezay el
principio de participacion. 3. El concepto de alma primitiva y su materializacion en la imagen de la sombra.
3.1. Caracterizacion sumaria del alma en la cosmovision primitiva. 3.2. La sombra como imago animae. 4. El
concepto de sombra en sociedades preestatales contemporaneas. 5. Reflexiones finales sobre la evolucion
del concepto de sombra. 6. Bibliografia.

Como citar: Bermudez Cordero, Marta; Cabrera Rodriguez, José Antonio; Gémez Pefia, Alvaro (2025):
“Caracterizacion antropoldgica de la sombra como aspecto del alma multiple en sociedades preestatales”,
llu. Revista de Ciencias de las Religiones, 30, e-101646. https://dx.doi.org/10.5209/ilur101646.

1. Introduccion

Todas las comunidades humanas cuentan con un conjunto de creencias con el que tratan de dar sentido a
la realidad que les rodea y al papel de los seres humanos en ella. A dicho empefio responden los diversos

lu (Madrid) 30 2025: e-101646 1


https://dx.doi.org/10.5209/ilur.101646
https://dx.doi.org/10.5209/ilur.101646
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:mbermudez%40us.es?subject=
https://orcid.org/0000-0002-5311-025X
mailto:jcabrera7%40us.es?subject=
https://orcid.org/0000-0001-8739-0002
mailto:agomez19%40us.es?subject=
https://orcid.org/0000-0002-2926-5243

2 Bermudez Cordero, Marta; Cabrera Rodriguez, José Antonio; Gémez Pefia, Alvaro. 1lu (Madrid) 30 2025: e-101646

modos de concebir la realidad, que abarcan desde los mas holisticos hasta los mas racionalistas. En el caso
de las sociedades tradicionalmente denominadas «primitivas» o «arcaicas», la mentalidad predominante se
caracteriza por una marcada homogeneidad entre el individuo y su entorno natural y social. Esta mentalidad
primitiva se desmarca de todo pensamiento dualista, puesto que en ella desaparecen las barreras diferen-
ciadoras entre el yo y el mundo exterior. Se trata de una homogeneizacién entre el individuo y su entorno,
manifestada en el principio de participacion (Lévy-Bruhl, 1910; 1974), mediante el cual el hombre primitivo
concibe la interconexidn universal entre todas las cosas, encontrandose inserto dentro de esa gran unidad
cosmica.

Teniendo en cuenta esta idea, en los siguientes epigrafes se analiza cOmo se estructura esta mentalidad
primitivay como el principio de participacion permea todas las esferas de la vida del hombre arcaico, desde
sus creencias religiosas hasta su comprension del mundo natural y social, lo cual nos proporciona el marco
interpretativo adecuado para escudrifiar, a partir de la comparacion antropoldgica, la concepcion del alma
multiple y, de forma particular, una de sus manifestaciones: la sombra. Con ello, se realiza en primer lugar
un examen mas profundo y sistematico que el realizado por autores previos (por €j., Lévy-Bruhl, 1910; Frazer,
1981)y, en segundo término, se caracterizan sus rasgos principales para que puedan ser objeto de estudio en
otras sociedades pretéritas y presentes a partir de referencias orales, textuales e iconograficas.

2. La mentalidad primitiva, la homogeneidad esencial del ser con la naturalezay el
principio de participacion

Como acabamos de enunciar, una de las caracteristicas mas sobresalientes de la mentalidad primitiva la
constituye la continuidad ontoldgica entre el individuo y su entorno natural. Para las comunidades que ope-
ran desde este principio, no existe una separacion tajante entre el yo/ego y el mundo exterior, sino mas bien
una profunda conexion y permeabilidad entre ambos. Esta concepcion de la realidad revelaria el modo en
que el hombre primitivo concibe el espacio y el tiempo. Para él, el espacio no se divide en un «aqui» y un
«alla», sino que es un continuum homogéneo donde los diferentes elementos se encuentran entrelazados,
participando unos de otros. Del mismo modo, tal como analizé Eliade, el tiempo no se concibe como una
sucesion lineal de eventos (cronologia horizontal), sino como un eterno retorno de ciclos y ritmos naturales
(tiempo circular), en los que el ser humano se integra y participa sin solucion de continuidad en una cadena
inacabable de nacimientos, muertes y renacimientos (Eliade, 2000: 563).

Esta vision holistica del mundo también la podemos ver reflejada en la relacion que el hombre primitivo
establece con los seres y fendmenos que lo circundan. Segun el antropdlogo Lévi-Strauss, la ausencia de
una nitida distincion entre el yo y el mundo exterior trasluce la Iégica no binaria bajo la que la mente primitiva
clasifica y organiza su entorno (Lévi-Strauss, 1984). En lugar de fijar categorias analiticas rigidas y excluyen-
tes, el pensamiento primitivo tiende a trazar relaciones analdgicas y participativas entre los diferentes ele-
mentos, de manera que ninguno de ellos podria entenderse enteramente por si mismo (esto seria lo propio
del pensamiento analitico, aislante). Cada ente se emparenta inextricablemente con los demas, acusando
su pertenencia a un mismo sistema comun.

Asumido en esta concepcion holistica del mundo se encuentra, pues, el principio de participacion. Tal
como lo ha denominado Lévy-Bruhl, este principio de participacion resulta a todo punto fundamental para
discernir el peculiar tipo de légica subyacente en la mentalidad primitiva y la manera en que nuestros an-
tepasados interactuan con su realidad circundante (Lévy-Bruhl, 1910). Mediante este concepto, podemos
dilucidar como estas comunidades perciben y experimentan ese cosmos en que se hallan insertas. Dicha
percepcion se traduce en practicas y creencias que reflejan una vision reacia a divorciar al ser humano de su
entorno natural; antes bien, lo integra de lleno en una red de interdependencia y homogeneidad ontolégica
(Lévy-Bruhl, 1972: 37), donde se diluyen las lindes diferenciadoras entre humanidad, animalidad y mineralidad.

Cuando Tylor, con su contundente inclinacion positivista, desacreditaba el pensamiento primitivo por vul-
nerar el principio légico de no contradiccion y estancarse en un estadio inferior de pensamiento como es el
animismo (Tylor, 1977: 345-346), fue el propio Lévy-Bruhl quien critico la premisa de Tylor de que los pueblos
primitivos razonaban incorrectamente debido a lo que él interpretaba como deficiencias légicas en sus pre-
misas culturales (Lévy-Bruhl, 1910). Fue el antropdélogo francés quien propuso que las funciones mentales
de los primitivos diferian de las nuestras al encontrarse en una etapa preldgica, utilizando el prefijo «pre»
para connotar ese estadio evolutivamente anterior e inferior en sofisticacion a la I6gica del razonamiento
abstracto, y por ello tildaba a estas sociedades de inferiores (Lévy-Bruhl, 1972: 32); pero no por ello dejaban
de seguir un «razonamiento» propio, como era la légica de la «participacién», un modo de pensamiento
que no recurria a un sistema categorial abstracto, sino a «representaciones colectivas» (Anrubia, 2008).
Impregnadas de emotividad y compartidas por la comunidad, estas representaciones eran una suerte de
estereotipos con alto contenido imaginativo; asi, frente a la inseguridad que experimentaban los primitivos
ante su entorno, propiciaban creencias en espiritus, practicas magicas y bilocaciones sinérgicas con anima-
les. Un ejemplo de esto lo constituiria la percepcion de un lagarto que, al esconderse en una grieta, podia
ser interpretado simultaneamente como un lagarto y como el espiritu de un moribundo en su transito hacia
el reino de los muertos; o los cocodrilos, revelados a su vez también como hechiceros (Lévy-Bruhl, 1972: 53).
Las comunidades ancestrales entablaban relaciones de parentesco con arboles y plantas, extendiendo asi
su concepcion del alma mas alla de los limites de lo puramente animal. El alma, en su caracter poliédrico,
multiple, adopta asi rasgos zoomorficos, fitomorficos o incluso apariencias inorganicas —-minerales y seres
inertes para mentes occidentales-. En consecuencia, la biparticion entre un mundo organico e inorganico,



Bermudez Cordero, Marta; Cabrera Rodriguez, José Antonio; Gémez Pefia, Alvaro. 1lu (Madrid) 30 2025: e-101646 3

o la division del ser en dos esferas, la de lo vivo y lo inerte, resulta completamente ajena a su concepcion
animista, que asigna vida y agencia a todo lo existente.

Vemos entonces que, en vez de parametrizar la realidad bajo conceptos y andlisis divisorios propios de
la mentalidad cientifica y filoséfica, el individuo arcaico concibe que todo cuanto existe en el universo se
encuentra interconectado y que él mismo forma parte de esa gran unidad césmica. El hombre primitivo se
siente a si mismo como parte integral de un mismo entramado césmico, en el que cada cosa no mantiene
unaidentidad légica consigo misma (donde A=Ay se diferencia de B o0 es su opuesto), sino que se encuentra
en constante canje de formas aparentes. Afirma Lévy-Bruhl que «bajo la diversidad de las formas que revis-
ten los seres y los objetos en la tierra, en el aire y en el agua, existe y circula una misma realidad esencial, a
la vez una y multiple, material y espiritual» (Lévy-Bruhl, 1974: 8). Asistimos asi a un monismo ontolégico de
la cosmovision primitiva. Segun el antropdlogo franceés, para el hombre primitivo no se representa el mun-
do como un conjunto de objetos y fendmenos estancos, aislados, sino como una urdimbre de relaciones y
participaciones donde nada escapa a la imbricacion universal. Todo lo que existe, pues, se subsume bajo
un plexo complejo y a su vez unitario de interacciones dinamicas, activas y pasivas a un tiempo, alternativa
a la categorizacion metafisica occidental (divisiva en lo concreto y singular); y este plexo es al que, desde
nuestros esquemas logicos, denominamos «naturaleza». Dicha vision se manifiesta en diversas esferas de
la vida del individuo arcaico, desde sus creencias religiosas hasta su comprension del mundo natural y social
(Lévy-Brunhl, 1974: 53).

En el ambito religioso, por ejemplo, el principio de participacion se refleja en la concepcion de que los
seres sobrenaturales, las fuerzas cosmicas y los objetos naturales se hallan intimamente relacionados y
participan unos de otros (Lévy-Bruhl, 1972: 37). De esta manera, el hombre primitivo no sdlo establece una
relacion de comunicaciony reciprocidad con estas entidades, sino que se autorrepresenta como parte inte-
gral de dicha comunidad mistica de intercambios y participaciones colectivas.

Asimismo, y socialmente hablando, es asi como también opera el principio de participacion: el individuo
primitivo se concibe a si mismo en relacion inextricable con los demas miembros de su clan. Lejos de verse
como una entidad autosuficiente, el hombre arcaico se siente hondamente unido a sus projimos, por lo que
sus acciones y su destino se encuentran aunados en lo mas intimo con los de su grupo humano (Lévy-Bruhl,
1972: 36).

En el plano moral, el orden de las representaciones primitivas esta intrinsecamente ligado a valores mo-
rales y emocionales. Lo bueno y lo malo, lo preceptivo o prohibido, estan inscritos en la cosmovision primiti-
va, originando diversas apreciaciones emocionales como el horror, la veneracion, el afecto o la solidaridad.
Este principio de participacion, pues, queda siempre codificado bajo un marco de referencia de pasionesy
emociones, cuya toma de conciencia aleja cualquier aproximacion conceptual a la nocion de individualidad
egoicayy, por ende, a la presuncion de una subjetividad con tendencias egoistas y egocéntricas, contraria a
una otredad que le resulte ontoldogicamente ajena. Para el primitivo, «el sentimiento vivo de su persona no
lleva consigo un concepto riguroso de la individualidad unitaria» (Lévy-Bruhl, 1974: 171). El individuo no se
autorrepresenta como un ser aislado y autébnomo, sino como un «verdadero lugar de participacion» en un
tejido de relaciones sociales y cosmicas. El antepasado, los congéneres del grupo y la propia imagen con-
vergen en la subjetividad colectiva, y con ello también la imagen de la sombra. Estamos por tanto ante una
comunion intima mediada por el factor mistico-religioso, que comporta todo el entramado emocional de la
conciencia colectiva, junto con la cosmovision moral y axiolégica implicita en esa sociedad. Es importante
resaltar las connotaciones afectivas que dicho entramado despierta en estas comunidades. Como bien nos
lo advirtié Ortega y Gasset reflexionando sobre el caso particular de la cultura australiana:

El australiano no siente eso que nosotros llamamos individualidad, y si la siente, es en la forma y me-
dida que un nifio cuando se queda solo, abandonado del grupo familiar. Unicamente como soledad,
como desgajamiento, percibe el primitivo su persona singular. Lo individual y cuanto en lo individual
se funda le produce terror y es sindnimo para él de debilidad e insuficiencia. Lo firme y lo seguro se
halla en la colectividad, cuya existencia es anterior a cada individuo, que éste halla ya hecha cuando
despierta a la vida. Como ello acontecioé igualmente a los viejos de la tribu, la colectividad aparece
como algo de origen inmemorial. Ella es la que piensa por cada uno, con su tesoro de mitos y leyen-
das transmitido por tradicion; ella, la que crea las maneras juridicas, sociales, los ritos, las danzas, los
gestos. (Ortegay Gasset, 2005: 622)

Sintetizando, la cosmovision de las sociedades primitivas se caracteriza por una profunda trabazén emo-
tiva con el mundo, ungiéndolo de sacralidad y, con ello, modelando la percepcion que de si, de los otros y del
lugar que ocupa en ese mundo tiene el primitivo, siguiendo los postulados metafisicos de la homogeneidad
esencial entre todas las cosas y el principio de participacion. Este es el sentido tanto existencial como ético
que presenta el principio de participacion: lo que atafie a uno mismo, atafe al colectivo -el clan, la banda, la
tribu, a juzgar por la tipologia de Service (1984)-. Como bien lo ilustraria el jefe Seattle en su célebre carta al
presidente Pierce en 1854, que tan bien sintetiza el sentir y pensar del indigena:

Esto lo sabemos: la tierra no pertenece al hombre, sino que el hombre pertenece a la tierra. El hombre
no hatejido la red de la vida: es solo una hebra de ella. Todo lo que haga a la red se lo hara a si mismo.
Lo que ocurre a la tierra ocurrira a los hijos de la tierra. Lo sabemos. Todas las cosas estan relaciona-
das como la sangre que une a una familia.’

' Seattle, 1854; consultado en https:/bit.ly/3ciTXCs, el 18 de diciembre de 2024.


https://bit.ly/3ciTXCs

4 Bermudez Cordero, Marta; Cabrera Rodriguez, José Antonio; Gémez Pefia, Alvaro. 1lu (Madrid) 30 2025: e-101646

3. El concepto de alma primitiva y su materializacion en laimagen de la sombra

3.1. Caracterizacion sumaria del alma en la cosmovision primitiva

Aungue no se centran explicitamente en los términos «alma» y «sombra» como entidades separadas
entre si, las fuentes manejadas si ofrecen informacion valiosa para disertar sobre como la mentalidad
primitiva entiende la esencia y persistencia humana mas alla del plano fisico observable. En puridad, y
contra la defensa de un alma inmaterial tipica de las tradiciones occidentales, las fuentes sugieren que
la mentalidad primitiva se inclina por una vision mas dinamica y menos dualista. Con estos mimbres,
y atendiendo a los presupuestos metafisicos con los que hemos contextualizado nuestro trabajo -la
homogeneidad esencial entre todos los seres y el principio de participacion-, podemos caracterizar los
siguientes rasgos principales para aproximarnos a este singular concepto de alma multiple:

1) Estrecha continuidad entre el plano fisico y lo invisible: la mentalidad primitiva no escinde de forma
tajante entre el cuerpo fisico y una sustancia espiritual intangible. Por ello, la muerte no se percibe como una
ruptura definitiva o la aniquilacion ontoldgica del ser individual, sino como una transformacion que afecta al
estado del ser sin por ello acarrear necesariamente su inexistencia. Toda accion realizada en vida, incluso
la del difunto, acaba influyendo en el plano fisico. Las fuerzas invisibles -ya sean espiritus, la energia del
difunto o los poderes de la naturaleza- impregnan la vida diaria de las culturas ancladas en la mentalidad
primitiva (Malinowski, 1929: 421-422). Esta realidad invisible es tan tangible y real como la que se percibe con
los sentidos en nuestro dia a dia. No se trata como tal de un trasmundo metafisico proyectado por lo que
Lyotard llamaria los grandes metarrelatos de la modernidad, sino de una realidad paralela perfectamente
imbricada que coexiste e interactua constantemente con la experiencia sensorial inmediata de la subjetivi-
dad occidental.

2) Dotacion de sentido en el marco del colectivo -realidad supraindividual-: la persistencia ontolégica del
individuo se vincula estrechamente a la comunidad. Como expresa el antropdlogo francés:

Se considera que los miembros de una misma familia estan adheridos de una forma organica los unos
con los otros, de suerte que uno representa a todos y todos representan a cada uno. Lo que sucede a
uno de los miembros de esta unidad social les sucede de hecho a todos y la responsabilidad del acto
de uno de ellos incumbe a todos ellos. (Lévy-Bruhl, 1974: 87)

Tanto es asi que el difunto sigue interactuando con su grupo familiar y social, participando en sus vidas
y requiriendo acciones por parte de los vivos para asegurar su bienestar en ese otro plano de existencia.
Esta conexién se observa en las practicas funerarias, la veneracién a los ancestros y las creencias sobre la
prolongacion de roles sociales post mortem.

3.2. La sombra como imago animae

En lo atinente a la sombra, si bien las fuentes no profundizan en su significado especifico dentro de la men-
talidad primitiva, se puede inferir que, al ser una manifestacion visible de la persona, probablemente también
se le atribuyan ciertas cualidades y poderes. La sombra podria ser interpretada como una extension del indi-
viduo, un doble o una representacion que lo entronca tanto con el mundo fisico como con lo potencialmente
intangible.

En las cosmovisiones primitivas, donde se difumina la linea divisoria entre lo tangible y lo espiritual, la
sombray laimagen especular emergen como entidades fenomenoldgicas de profundo calado que trascien-
den su apariencia fisica. De este modo, no estamos ante meras proyecciones de la realidad material, sino
ante manifestaciones intrinsecas del alma multiple, el principio vital que irriga a todo ser en la naturaleza.
Particularmente, la sombra se eleva a la categoria de componente esencial del ser. Asi, si un chaman qui-
siera atraparla a través de rituales y practicas magicas, estaria capturando el alma misma; mientras que su
asimilacion por otra entidad equivaldria a una forma de transferencia o absorcion parcial del alma multiple
del individuo (Lévy-Bruhl, 1974: 116-117). Refiriéndose a Florida, comenta el antropodlogo francés que «nadie
queria pasar a través de un vunuha (recinto con agua sagrada) cuando el sol se halla lo bastante bajo para
que la sombra del hombre se proyecte sobre la superficie del agua, pues en ese caso el muerto (ghost) que
habita en el agua se la quitaria» (Lévy-Bruhl, 1974: 114). Por ende, la imagen reflejada en medios acuosos o
superficies especulares (sombra/reflejo en un lago o en rocas pulidas, por ejemplo) no se consideraria una
mera representacion mimética del individuo, sino una materializacion mas de su propia alma. Tal conside-
racion ontoldgica contrasta claramente con la concepcion moderna, que elimina cualquier prurito identifi-
cador entre el «yo» y su imagen, generando un hiato ontoldgico entre ambas (Lévy-Bruhl, 1974: 129). Huelga
por tanto subrayar que, a juzgar por lo que aventura Lévy-Bruhl, la sombra no supone un alter ego o un otro
yo existencialmente distinto al sujeto experimentador, tal como desde nuestro pensamiento analitico cabria
esperar, sino como una faceta mas del mismo sujeto. Esta perspectiva desafia la nocion de un yo univoco y
homogéneo, proponiendo una comprension mas compleja y multifacética del fendmeno identitario en las
culturas primitivas:

Cuando el misionero afirma que la naturaleza del hombre es doble, ellos dan su consentimiento y lo
dan con toda sinceridad. Pues mientras que la idea de un dualismo de sustancias les es desconocida,
la de la dualidad del individuo les resulta en cambio perfectamente familiar. Creen en la identidad del
hombre con su imagen, con su sombra, con su doble. (Lévy-Bruhl, 1974:172)



Bermudez Cordero, Marta; Cabrera Rodriguez, José Antonio; Gémez Pefia, Alvaro. 1lu (Madrid) 30 2025: e-101646 5

Ciertamente, la cosmovision de los pueblos primitivos dista del dualismo antropolégico heredado de las
tradiciones platénica y cartesiana: frente a un dualismo que opone cuerpo (soma) y alma (psique), para los
pueblos aborigenes conviene mas bien hablar de «bipresencia»; esto es, la coexistencia de una individuali-
dad bajo dos coordenadas espaciales diversas. Habria que pensar, pues, en términos de duplicidad y no de
dualismo en cuanto tal, puesto que las culturas primitivas naturalizan la bilocacion, lo que vale decir: mantie-
nen una correlacion indisoluble entre lo sobrenatural y lo natural (Lévy-Bruhl, 1972: 38).

La sombray el reflejo, por lo tanto, no se reducirian sin mas a fendmenos opticos, sino que simbolizarian
la intimidad ontoldgica entre el mundo material y el espiritual en el marco de un pensamiento preldgico no
dualista. Nos invitan a reflexionar sobre la naturaleza de la identidad y la realidad, y nos recuerdan que la per-
cepcion del mundo puede variar drasticamente segun la cultura y las creencias ante las que nos hallemos.

Un claro ejemplo de la importancia dada por la mentalidad primitiva al concepto de la sombra como ima-
gen del alma multiple lo ofrece Lévy-Bruhl, quien advierte que en estas sociedades el mundo se encuentra
animado por doquier, pleno de fuerzas divinosas y misticas, moldeando asi su percepcion de la realidad y de
cada individuo. Esas comunidades creen asi en un misticismo a gran escala que neutraliza la relevancia de
las leyes causales, por cuya observancia sobresale nuestro actual paradigma cientifico. En efecto:

Si los primitivos no tienen ni la intencion de buscar las relaciones causales, y si cuando las perciben
y cuando se les hace notarlas, la consideran como un hecho de poca importancia, es consecuencia
natural de este hecho bien establecido: que sus representaciones colectivas evocan de inmediato la
accion de potencias misticas. (Lévy-Bruhl, 1972: 38)

En suma, en las sociedades primitivas la emocioén y lo sagrado adquieren una mayor preeminencia.
Elementos como animales, plantas, cabello o la propia sombra adquieren un significado especial en el ima-
ginario de representaciones colectivas. Esto se debe a que la «participacion mistica», concepto clave para
Levy-Bruhl, lo envuelve todo. Esta participacion implica una conexion profunda y emocional entre los seres
humanos y su entorno, donde cada elemento vive y actua en una gran red de relaciones sagradas -postula-
dos animistas y animatistas-, cuya carga emocional puede generar sentimientos complejos de admiracion
e incluso sacralizacion o veneracion hacia toda suerte de seres.

4. El concepto de sombra en sociedades preestatales contemporaneas

El concepto de sombra como parte de la esencia del individuo se encuentra presente en los estudios de
corte antropoldgico desde finales del siglo XIX (tabla 1). En ellos ya se observa un debate historiografico en
torno a qué funcion y simbologia atribuir a este principio vital. Taly como se ha destacado en apartados pre-
vios, los individuos que pertenecen a comunidades que presentan un sistema de organizacion preestatal no
restringen el concepto de individualidad a la unidad fisica y tangible del propio cuerpo, antes bien, los limites
de la individualidad trascienden el propio cuerpo para expandirse a otros seres vivos y objetos inanimados
del medio circundante, quedando asi impregnados de identidad.

Bajo esta premisa, es posible la extension de la identidad y del propio ser a un elemento extrasomatico
del individuo, pudiendo hablar asi de la posibilidad de bilocaciéon o doble de la persona a través de la ley de
participacion (Lévy-Bruhl, 1974: 106, 128-132). De este modo, en algunas poblaciones encontramos la creen-
cia en tres elementos que componen la esencia tanto material como inmaterial de la persona. En algunas
ocasiones son el cuerpo, el alma y la sombra. Es esta la concepcion documentada entre los ewé y los ibi-
bios de Africa Occidental (kra «alma» / srahman «sombray) (Ellis, 1890: 15; Lévy-Bruhl, 1974: 163-166; Amaury
Talbot, 1923: 119) y los ojibwa de América del Norte (wiyo «cuerpo» / udjitchog «almay» / udjibbom «sombra)
(Hultkrantz, 1953: 77). No obstante, los elementos que conforman esta division tripartita pueden variar, en-
contrandonos en otras poblaciones con la sombra/alma, el «aliento» y la sangre, siendo la primera de ellas
la Unica que pervive a la muerte del individuo. Ejemplo de esto lo tenemos entre los otoro de Sudan (Nadel,
1955: 664) y los nias de Indonesia (Crawley, 1909: 120).

Este concepto de sombra aparece en ocasiones desdibujado del alma «aliento», entendiéndose esta
ultima como la esencia mas espiritual del individuo, si bien en otras ocasiones la linea divisoria entre ambas
se marca con menor claridad. En cualquier caso, parece generalizado el hecho de concebir la sombra como
un doble del individuo. Esta dualidad alma/sombra la encontramos entre los tami de Melanesia (Frazer, 1913:
291-292), los gadabay los bonda de la India (sairem «sombra» / siorem «almay) (Berger, 2001: 37), o los puré-
pechas de México (zuanda «sombra» / mintzita «almay) (Martinez Gonzalez, 2006: 187). En otras ocasiones
ambos conceptos se solapan, considerandose la sombra como una emanacion del alma. Tal creencia esta
presente, por ejemplo, entre los fangs y los bakeles de Africa Central, donde la palabra nsisim hace refe-
rencia tanto a una como a la otra (Nassau, 1904: 64; Lévy-Bruhl, 1974: 118), asi como entre los ibibio con el
término ukponn (Amaury Talbot, 1923:119) y los indigenas de Melanesia bajo el concepto de nio/niono (Frazer,
1913: 395).

Por otro lado, cuando se acepta que la sombra se ubica en una region concreta de los individuos, lo habi-
tual entre estas comunidades es situarla en el vientre, en la cabeza o repartida por todo el cuerpo. En cuanto
a la primera, encontramos en algunas tribus de Australia y Melanesia la creencia de que la sombra reside
bien en el estémago (Frazer, 1913: 291-292; Lévy-Bruhl, 1974: 111-112) o en la grasa de los rifiones (Lévy-Bruhl,
1974:114). Por su parte, en otros grupos de Mesoameérica y América del Norte como los ojibwa o los purépe-
chas, se piensa que ésta tiene su asiento en la cabeza (Hultkrantz, 1953: 78; Martinez Gonzalez, 2006: 187).
Mientras tanto, en otras creencias la sombra se encuentra repartida por todo el cuerpo, estando presente en
todas las extensiones del individuo, incluidas el sudor, el pelo o la saliva (Hultkrantz, 1953: 303).



llu (Madrid) 30 2025: e-101646

Bermudez Cordero, Marta; Cabrera Rodriguez, José Antonio; Gémez Pefia, Alvaro.

65 eauIND
10861 ‘Dismouljepy X X X ensnpN ended senqod
0zl :6061 KeimelD N X X N eIsauopU| SeIN
zoe
6061 BN X X X eipu| lednseaeH
I D261 ‘unig-Argn
X X X X elpul siwebuy
z0T
-10Z :1Z61 ‘UonnH
€100 4ebiag X X N N elpul epuog
€100 4ebiag X X N X elpul eqepen
ey ‘v9e Buieg
-£9€ 10061, ‘UOSION X X X X X X ap oyosuis3 wnul
YOBL BamqUIOH X X X eusqIs soenso
G6 /10T ‘DisiAg X X X X X euaqIs ENIELE]
98Y 861 ‘uosined X X X elaqIs s04BNqO
‘Set Nwﬁ%w:ow_:mn_ X X X euaqIs sousfowes
‘Sep “N%mmmwcow_:m g’ X X N elaqIS AnBesINA
Ybb :Z86L ‘Uosined X X X X eIsny soxeLoy|
1/ 12861 ‘Uosined X X X einbing soueBjog
611 €261
qoq Loty N X X X oueqr olqiq|
99 15661 ‘[oPeN X X X X X X uepng 01010
. X X X X eueyn nueysy
261 ‘unig-Are :
poI-€91
261 ‘unig-Are
X X X X X s %oo om3
GL:068L ‘sl
) . |e1io01enog
9 1061 ‘nesseN N X X X oo sBue
. . |eqjua)
9 17061 ‘NesseN X X X X eouyy Uooen | 1Me8
SOAIA O] A onpilpu| LOwele, | .owuole,
onpiaipul sounyIp soj 1op eoIsly seiquios ONPIAIpUL|Sp | onplAlpul onpIAIpul ewje |9p ewje |op onplaipul
eoyeibonaiq odjo us opeiquos | oMsNW e|ses) | SeUeAsp eloussaldiq Sejalouos | [9p EPIAE| 1op a|qop uoioeuews | opelnqipsep | I°P SOIEHA uoiboy
eloualaey eiquios e| op op pepijiqisod | soued ua ojueInp soidiound
UoloBUIEOUSSY e|anue eiquose|op | eloualsixgy epesian ojuesaly | WD Biqwos owod eiquosap | Co ool o
et uolooeIoU| | EIOUSAINISdNG : eiquoseq] | o03deouo)

(e1doid ugioeioges) sejenioe sajeleiseaid SapPePalo0s Us BIGUIOS ] 9p Sedlislialoeled sajedioulld | ejgel




Ilu (Madrid) 30 2025: e-101646

Bermudez Cordero, Marta; Cabrera Rodriguez, José Antonio; Gomez Pefia, Alvaro.

“Nwmwm_%%mWQw X X X X X X seuozewy Buedaino|
16-96 Ing |9p edouswWyY
261 Tunig-Argn X X 1000ULIQ oeJem
.Nm_mwmw% wwopmﬂ e X X X X 02IXaN SO03XIIN
.Nm_mwmw% m%cw.: e X X X X X OOIXaIN seyoadaind
.Nw_mwmw%w%mtms_ X X X X BOLIOWEONUSY |  SaIYYdY
/0% 2861 Mui4 X X eolsweouad uedoy
soe X X X soplun sopeisy | eIy
€661 ‘Zauenny : :
€0€ SUON
1561 ‘ZWEMINH X X X lop eoppwy | HOIBIUIS
o - . auoN
6/-8/ 9161 1ing X X X |op edLaWyY eoseqery
. ‘ auoN
0€ ‘€66l ‘ZueninH X X X X |op edLaWyY unjuim
8/ 910N
€561 ZURINH X X X X X X X lop eoLBWY emalio
€0¢
‘€661 ‘ZIEDNH X sopiun sopejs3 | sinbosayd
€0€ SUON
:£G6L ‘ZIueINH X X |op e10%eq Biev
16V ‘L6 S1ION
€561 ‘ZIUENH X X X X 1op el0%eq ESIEpiH
16t soplun sopeis3
€561 ‘ZIuen)NH X X ‘eUBIUOIN Mo1d
seuisiy
. . soplun sopeis3
C8 €961 ‘ZuenfiinH X X X X X ‘eueIUOp / S8JUs\
s0I9
{0}
€661 ‘Zuenny X X X gpeue) [inemy
S0€
:£G61 ‘ZIUEMHNH X X X gpeue) epleH
- ‘ ins
Cly-LLy €16l 1ezeld X X X X oooey 1Al souelfiq
8-9 :¢C6l ‘1seg X X X X X epue|dz eAsnN suoel
(439 X X X X X X X eissuepy lwey
-16C €16l 1ozeid : :
SOAIA SOl A onpiAlIpul «ojualje,, «ojudlje,,
onpiaipul ONpIAIpUI |9P | ONPIAIpUL onpiaipul
sojunyip so| |op eoisy seiquios onpiaipul ewje |op ewje |op
eayesBolqiq o130 us opeiquos | ouenuwiejsen | sepeaop | GuSseidiq | selaiolod | [SPEPINEL | onga0p | ugoeuewe | opelngipsep | PP SSIEUA |0 60,
eIoua.9j9y eiquios e| ap op pepljiqisod saped ua aqueinp soidioud
UQIoBLIEOUSSY e|anua eiquios e|ap | elouajsixg epeosian ejussaig owo9 eiquios owod eiquosop | o o] op oun
- uojooeIau| | eloudAINIddNg B eiquios e ojdasuo)




8 Bermudez Cordero, Marta; Cabrera Rodriguez, José Antonio; Gémez Pefia, Alvaro. 1lu (Madrid) 30 2025: e-101646

Es interesante destacar que algunas veces el individuo puede poseer no una, sino varias sombras. De
esta manera, generalmente se habla de una «negra» y otra «blancay, cuya diferencia radica en que, tras la
muerte del individuo, una de ellas permanece en el mundo de los vivos, mientras que la otra parte hacia el
mas alla. Otra distincion que se establece es la atribucion de un significado y funcion peyorativos para con
la mas oscura (Hultkrantz, 1953: 30). Incluso en otros sistemas de creencias se atestiguan hasta tres som-
bras. Es este el caso de los esquimales del Estrecho de Bering, donde una de ellas se dirige a la vida de
ultratumba, otra surca el cielo y la tercera permanece junto al cuerpo, atribuyéndosele a esta ultima poderes
negativos (Nelson, 1900: 422). De manera similar, entre los gros ventres de Montana (EE. UU.) se habla de
una «sombra negra», reflejo que permanece junto al individuo; una «sombra negra clara», concebida como
un fantasma; y una «sombra invisible», que viaja al mas alla tras la muerte (Hultkrantz, 1953: 82).

En cualquier caso, queda patente que esta extension mistica del individuo va a estar presente durante
toda su vida, concibiéndose por tanto como un agente activo. En conexion con ello, un rasgo destacable es
la libertad de movimiento que posee, lo que va a derivar en la posibilidad de bipresencia y en la nocion de
«alma externaday, pudiendo hablar asi de la sombra como doble del individuo. En este sentido, se advierte
que dicho principio vital puede separarse del cuerpo principalmente durante el suefio 0 en momentos de
pérdida de conciencia como el desmayo, e incluso por un susto. Esto es lo que encontramos dentro del
continente africano entre los fang, los bakele (Nassau, 1904: 64), los ojibwa (Hultkrantz, 1953: 78) y los ibibio
(Amaury Talbot, 1923: 120), asi como en grupos de Melanesia (Frazer, 1913: 291, 395), en Nueva Zelanda con
los maories (Best, 1922: 6-8), en comunidades de Mesoamérica (Schaden, 1982: 389; Martinez Gonzalez,
2006: 188) y en diversas poblaciones que habitan las regiones de la actual Rusia (Holmberg, 1964: 473). En
algunas de ellas se atestigua que lo que ha visto y oido la sombra durante esos estados de trance permane-
ce en el recuerdo del individuo.

Esta bilocacion se observa igualmente en la relacion que establecen algunos indigenas entre el sol y la
sombra, en tanto que ésta deja de reflejarse ante la ausencia de luz. En este sentido, se conserva el testimo-
nio de un miembro havasupai que asi lo transmitia: «\When the sun shines, my shadow shows; when it ceases
to shine perhaps it returns to my body» (Hultkrantz, 1953: 302).

La idea de la sombra como extension mistica del individuo hace que cualquier dafo que se le cause al
doble de manera extracorpdrea lo padezca igualmente la propia persona. A este respecto, se conocen ri-
tuales con los que se pretende matar a los enemigos a través de su sombra, bien acuchillandola o haciendo
uso de otros objetos sobre ella (vid. Amaury Talbot, 1923: 119; Frazer, 1981: 230). También se atestigua que
es posible causar un mal a la sombra mediante el uso de magia simpatica. Asi lo creen los ottawa cuando
expresan que es posible matar a una persona dibujando una imagen en la que se dafara a su sombra (vid.
Hultkrantz, 1953: 303).

Igualmente, la sombra también puede ser dafada por seres del inframundo (Martinez Gonzalez, 2006:
186) y por espiritus malignos que habitan en objetos inanimados o en determinadas superficies como las
piedras o el agua. Ya se ha citado en un apartado previo esta creencia entre los nativos de Florida al afirmar
que la sombra no debia reflejarse en un manantial de agua sagrada denominado vunuha, ya que corria el
riesgo de ser robada por los espiritus de los muertos (Lévy-Bruhl, 1974: 114). Una idea similar se encuentra
entre los mopan de Belice (Fink, 1987: 407). De manera analoga, en las Islas Banks se piensa que los en-
tes malighos que habitan en piedras denominadas gangan podian arrebatar este principio vital al individuo
(Frazer, 1981: 230).

La concepcion de homogeneidad esencial entre el individuo y la naturaleza que hemos mencionado pre-
viamente hace que la sombra pueda ocupar el cuerpo de una personay el de un animal a la vez, creandose
por tanto una conexién mistica entre ambos. En este sentido, observamos que poseer dicho elemento vital va
a ser una caracteristica que etnograficamente se encuentra presente tanto en seres vivos como en objetos
y elementos inanimados de la naturaleza. Asi las cosas, el animal-doble se convierte en un ser protector del
individuo. Y, siguiendo esta misma logica, cualquier dano que sufra este ultimo lo padecera también la persona.
Es lo que ocurre, por ejemplo, entre los angamis de la India (Hutton, 1921: 201-202), los ba-ilas (Lévy-Bruhl, 1974:
131), los igbo de Africa (Frazer, 1935: 596) y los dolganos de Siberia (Paulson, 1982: 471). Asimismo, se menciona
que los animales y las plantas poseen un «alma-sombra» que es independiente de la del individuo. Es el caso
de las creencias de algunos pueblos altaicos (Holmberg, 1964: 472; Willerslev, 2004: 633), los inuit (Frazer, 1981:
264), los atabascas (Burr, 1916: 78), los hidatsa y los crow (Hultkrantz, 1953: 491).

Por otro lado, la sombra ocupa un lugar preeminente entre las creencias escatolégicas. Dentro de este
esquema de pensamiento se atestigua en algunas poblaciones que este principio vital permanece durante
un corto periodo de tiempo en torno a la tumba del difunto, frecuentando los lugares que éste ha transitado
en vida (p. €j. Nelson, 1900: 422; Lévy-Bruhl, 1974: 261; Malinowski, 1986: 59). Tras ello, en la gran mayoria
de casos el alma «aliento» se dirige al cielo, mientras que la sombra emprende el viaje hacia otro mas all3,
el denominado en ocasiones como «reino/tierra de las sombras», que generalmente va a llevar aparejada
una concepcion telurica. Podemos citar como ejemplos a los otoro de Sudan (Nadel, 1955: 664), los ashanti
de Ghana (Lévy-Bruhl, 1974: 169), los koriakos de Rusia (Paulson, 1982: 444) los nias de Indonesia (Crawley,
1909: 120), asi como los yukaguir y samoyedos de Siberia (Paulson, 1982: 435, 480), entre otros muchos. En
ocasiones, se cita que durante dicho viaje la sombra hace uso de las ofrendas de comida y bebida que los
familiares depositan junto a la tumba (Nelson, 1900: 422).

En aquellas poblaciones donde existe la creencia en varias sombras, se observa que la mas oscura tiene
siempre peor destino que la mas clara. Por ejemplo, entre los otoro de Sudan (Nadel, 1955: 664)y los fiyianos
es la sombra «negra» la que se dirige a la region de los muertos inframundana, quedandose la mas clara en
el lugar donde muri6 el individuo (Frazer, 1913: 411-412). Por su parte, entre los wintun de América del Norte la



Bermudez Cordero, Marta; Cabrera Rodriguez, José Antonio; Gémez Pefia, Alvaro. 1lu (Madrid) 30 2025: e-101646 9

sombra mas clara consigue ascender al cielo, mientras que la oscura, mas pesaday problematica, perma-
nece en la tierra:

When you walk in the sun sometimes you see two shadows -a dark one and a light one. The dark one
is heavier and stays on earth when you die. The other one goes up above. The dark one is the bad one,
the one which makes all the trouble. The light one stays with the body three days after a person dies.
That is why you should wait three days before burying people. The dark one leaves the body a month
before a person dies. (Hultkrantz, 1953: 30)

En algunas poblaciones observamos una dualidad o separacion de las sombras segun la causa de la
muerte. Por ejemplo, entre los inuit, los chamanes y aquellas personas que padecieron una muerte violenta
0 accidental se dirigen a un espacio ubicado en el cielo, caracterizado por la presencia de luz, comida, agua
y otros elementos para la supervivencia del difunto. Por el contrario, aquéllas que murieron de forma natural
estan destinadas a una region subterranea que carece de todo lo anterior, dependiendo por tanto de las
ofrendas de los vivos (Nelson, 1900: 423).

No parece existir un patron comun entre estas comunidades a la hora de definir la vida de ultratumba.
En algunos casos se menciona que ésta era similar a la del mundo de los vivos, conservando el habitat, la
estructura familiar o clanica, y realizando las mismas acciones que en vida (Paulson, 1982: 435). Con ello se
observa un paralelismo en las acciones y hechos que transcurren en el mundo de los vivos y en el de los
muertos, como se ha atestiguado entre los miembros de la tribu yukaguir: «Los animales cazados por los
miembros vivos de la familia son aquellos cuyas sombras han sido cazadas antes por las almas de los pa-
rientes del cazador en el reino de las sombras» (Paulson, 1982: 435).

En otros casos se observa una concepcion opuesta, concibiéndose el mas alla como un lugar repleto de
monstruos infernales y caracterizado por la enfermedad (Paulson, 1982: 486). Dentro de este repertorio de
entes, es interesante destacar la creencia entre el pueblo atabasca de Norteamérica en un ser del inframun-
do que devoraba la sombra (yega) del individuo en el momento de la muerte (Burr, 1916: 78-79).

En menor medida, existen otras creencias en las que la sombra permanece en el mundo de los vivos jun-
to alatumba del difunto a modo de fantasma o espectro, no dirigiéndose por tanto a una vida ultraterrena. Es
lo que observamos en los ojibwa de América del Norte (Hultkrantz, 1953: 77-78), los dobués de Papua Nueva
Guinea (Malinowski, 1986: 59), y en algunos grupos de la India, tales como los gadaba y los bonda (Berger,
2001: 37). En otros pueblos como los selkups de Siberia se piensa que la sombra (tika) muere junto con el
individuo (Byrski, 2017: 95).

Otro aspecto al que debemos hacer alusion es el tipo de interacciones que se establecen entre los vivos
y las sombras de los muertos. Dos son las formas principales de comunicacion entre ambos. La primera trata
de las ofrendas que los vivos depositan sobre las tumbas de los difuntos, necesarias para la subsistencia
de las sombras en la vida de ultratumba. Por ello, es frecuente encontrar en los enterramientos obsequios
no solo de aguay alimentos que sirven de abastecimiento, sino también de vestimentas y otros objetos (vid.
Nelson, 1900: 363-364). En segundo término, también se plantea la posibilidad de que la sombra pueda
regresar a la tierra y ser dafina para los vivos, pudiendo provocar enfermedades e incluso la muerte, vincu-
landose también en este sentido al concepto de «mal de ojo» (vid. Martinez Gonzalez, 2006: 186). Por este
motivo, era una practica usual entre los inuit cortar los tendones de aquellas personas que habian tenido una
mala reputacion en vida, impidiendo asi que su sombra pudiera habitar de nuevo el cuerpo tras la muerte
(Nelson, 1900: 422).

Por su parte, de forma minoritaria, contamos con otras tradiciones en las que el «alma-sombra» es sus-
ceptible de reencarnarse en otro individuo antes de que éste nazca. Es el caso de los evenki de Siberia
(Byrski, 2017: 95).

Por ultimo, resta por mencionar que algunas sociedades estatales parecen mantener viva una vaga remi-
niscencia del concepto de sombra aqui analizado. En la tradicidon china se piensa que el individuo posee dos
fuerzas vitales, denominadas respectivamente huny po. La primera de ellas es concebida como un «alma-
aliento» oscura/negra que habita en el higado, la cual parte hacia el mas alla en el momento de la muerte;
mientras que el origen etimoldgico de la segunda hace referencia a un elemento «blanco» o «luminoso» que
representa los aspectos del alma mas corporales del individuo, que reside en los pulmones y permanece junto
al cuerpo del difunto tras la muerte (YU, 1987: 375). A este respecto, esta constatada en Chinala creencia en que
si se proyecta la sombra de una persona sobre un féretro abierto durante un funeral, ésta quedaria encerrada
en él o que causaria un dafo a ese individuo (Frazer, 1981: 230). Curiosamente, esa misma idea la comparten
poblaciones tribales como los sinkaietk de Norteamérica (Hultkrantz, 1953: 303). También en la Grecia moder-
nay en Rumania era costumbre evitar que la sombra personal se proyectase sobre los cimientos de un edificio
en construccion, ya que si esto ocurria se pensaba que la persona moriria (Frazer, 1981: 232).

5. Reflexiones finales sobre la evolucion del concepto de sombra

En la presente publicacion, la sombra y el reflejo se presentan como trasposiciones imaginarias con un
gran potencial explicativo, tanto para las culturas primitivas como para las presentes que, coincidentes con

2 Referencias textuales e iconograficas que ponen en relacion el término «sombray, el viaje al inframundo de ésta, su residencia
en esta region y/o su desaparicion en las fauces de un monstruo devorador como castigo se encuentran en la Antigliedad dentro
de las tradiciones egipcia, cananea, hebrea, asiria, griega y romana, entre otros pueblos histéricos (Gomez Pefia y Cabrera Ro-
driguez, 2021; Gomez Pefiay Bermudez Cordero, 2022).



10 Bermudez Cordero, Marta; Cabrera Rodriguez, José Antonio; Gémez Pefia, Alvaro. 1lu (Madrid) 30 2025: e-101646

aquéllas, han pervivido en paralelo al desarrollo de las culturas occidentales y orientales desde los tiempos
prehistdricos hasta la actualidad. A partir de su categorizacion en atributos concretos, recogidos en la tabla
1, se ha elaborado un marco conceptual de trabajo que los sintetiza y racionaliza explicitamente por primera
vez para que sirva de referencia en futuras investigaciones sobre la sombra tanto a nivel antropolégico como
historico.

El repaso realizado en los apartados previos muestra que en la mentalidad primitiva el ser humano y la
naturaleza forman un tandem compacto e inexpugnable; una simbiosis cimentada en un monismo metafi-
sico que excluye posiciones dualistas, binarismos o cualquier género de fragmentacion conceptual. El prin-
cipio de participaciéon implica que cada ser humano se autorrepresenta como un elemento mas dentro de
la naturaleza, en constante interaccion con todo lo que le rodea. No se considera un ente aislado, sino parte
activa e implicada en una macrorred de seres y fuerzas cosmicas. Diversos antropdlogos y ethélogos como
Lévy-Bruhl, Malinowski o Lévi-Strauss han destacado la importancia de esta cosmovision en las culturas
ancestrales, explorando como se refleja en sus estructuras sociales, creencias y practicas.

En resumen, las fuentes sugieren que la mentalidad primitiva, lejos de focalizar su atencion en la escision
dualista antropoldgica o en la existencia de una sombra como entidad independiente, la dirige hacia la inter-
conexion entre lo visible y lo invisible, entre lo material y lo inmaterial; concretamente, hacia la coligacion que,
patrocinada por este monismo metafisico, tiene lugar entre sombra y alma, cuya persistencia en el tejido
social de los vivos y de los difuntos nos invita a conocer un cosmos reimaginado, de orden holistico, distinto
al construido por el paradigma cientifico que perdura en la actualidad.

5. Bibliografia

Amaury Talbot, Percy (1923): Life in southern Nigeria. The magic, beliefs and customs of the Ibibio Tribe.
London, MacMillan and Co.

Anrubia, Enrique (2008): “Acercamiento a la nocidon ‘cognoscitiva de representacion colectiva’. El caso
histérico de Lévy-Bruhl”, Gazeta de Antropologia, 24(2). Disponible en: http://hdl.handle.net/10481/6957

Berger, Peter (2001): “Feeding the Dead. Rituals of Transformation among the Gadaba of Koraput”, Adivasi,
41, pp. 35-50.

Best, Elsdon (1922): Spiritual and mental concepts of the Maori. Wellington, Dominion Museum.

Burr, Hartley (1916): The Mythology of all Races. Vol. X. North American. Boston, Marshall Jones Company.

Byrski, tukasz (2017): “Of many souls of man: comparative studies on the concepts of a soul(s) in different
cultures”, Zeszyty Naukowe Towarzystwa Doktorantow UJ Nauki Humanistyczne, 17(2), pp. 91-111.
Disponible en: https://open.icm.edu.pl/handle/123456789/13720

Crawley, Alfred (1909): The Idea of the Soul. London, Adam and Charles Black.

Eliade, Mircea (2000): Tratado de Historia de las Religiones. Morfologia y dialéctica de lo sagrado. Madrid,
Cristiandad.

Ellis, Alfred (1890): The ewe-speaking peoples of the slave coast of West Africa. London, Chapman and Hall.

Fink, Ann (1987): “Shadow and substance: a mopan maya view of human existence”, The Canadian Journal of
Native Studies, 7(2), pp. 399-414.

Frazer, James (1913): The belief in inmortality and the worship of the dead. Vol. I. London, MacMillan and Co.

Frazer, James (1935): Totemism and Exogamy. A Treatise on Certain Early Forms of Superstition and Society.
Vol. Il. London, MacMillan and Co.

Frazer, James (1981): La Rama Dorada. México, Fondo de Cultura Economica.

Gomez Pena, Alvaro y José Antonio Cabrera Rodriquez (2021): "El concepto de alma primitiva en la obra de
Lévy-Bruhl y su aplicacion al Antiguo Egipto”, en L.F. Garcés Velasquez y L.M. Carranza Peco (coords.),
Antropologias. Multiples perspectivas para el estudio del ser humano, Quito, Abya Yala, pp. 99-134.

Gomez Pefia, Alvaro y Marta Bermudez Cordero (2022): “La «devoradoray»: del Mediterraneo oriental a la
escultura protohistdrica del sur de la peninsula ibérica”, Cuadernos de Prehistoria y Arqueologia de la
Universidad Auténoma de Madrid, 48(1), pp. 105-140.

Holmberg, Uno (1964): The Mythology of All Races. Vol. IV. Finno-Ugric, Siberia. New York, Cooper Square
Publishers.

Hultkrantz, Ake (1953): Conceptions of the Soul among North American Indians. Stockholm, Caslon Press.

Hutton, John Henry (1921): The Sema Nagas. London, Macmillan and Co.

Lévi-Strauss, Claude (1984): El pensamiento salvaje. México, Fondo de Cultura Econdmica.

Lévy-Bruhl, Lucien (1910): Les fonctions mentales dans les sociétés inférieures. Paris, Alcan.

Lévy-Bruhl, Lucien (1972): La mentalidad primitiva. Buenos Aires, La Pléyade.

Lévy-Bruhl, Lucien (1985): El alma primitiva. Barcelona, Ediciones Peninsula.

Malinowski, Bronistaw (1929): “Review of the “Soul” of the Primitive by Lucien Lévy Bruhl”, Journal of
Phylosophycal Studies, 15(4), pp. 421-422.

Malinowski, Bronistaw (1986): Los argonautas del Pacifico occidental. Barcelona, Planeta-Agostini.

Martinez Gonzalez, Roberto (2006): “El /hiyotl, la sombra y las almas-aliento en Mesoameérica”, Cuicuilco, 13,
pp. 177-199. Disponible en: https:/revistas.inah.gob.mx/index.php/cuicuilco/article/view/4314

Nadel, Siegfried Frederick (1955): “Two Nuba Religions: An Essay in Comparison”, American Anthropologist,
57, pp. 661-679.

Nassau, Robert (1904): Fetichism in West Africa. New York, Young People’s Missionary Movement.

Nelson, Edward (1900): The Eskimo about Bering Strait. Washington, Goverment Printing Office.


http://hdl.handle.net/10481/6957
https://open.icm.edu.pl/handle/123456789/13720
https://revistas.inah.gob.mx/index.php/cuicuilco/article/view/4314

Bermudez Cordero, Marta; Cabrera Rodriguez, José Antonio; Gémez Pefia, Alvaro. 1lu (Madrid) 30 2025: e-101646 n

Ortegay Gasset, José (2005): “El tema de nuestro tiempo”. En Obras completas. Tomo lll. (1917-1925), Madrid,
Taurus, pp. 559-664.

Paulson, Ivar (1982): “Las religiones de los pueblos articos”, en H. C. Puech (dir.), Las religiones de los pueblos
sin tradicién escrita, México, Siglo XXI, pp. 416-498.

Schaden, Egon (1982): “Las religiones indigenas de América del Sur”, en H. C. Puech (dir.), Las religiones de
los pueblos sin tradicion escrita, México, Siglo XXI, pp. 355-415.

Service, Elman (1984): Los origenes del Estado y de la civilizacion. El proceso de evolucion cultural. Madrid,
Alianza.

Tylor, Edward Burnett (1977): Cultura primitiva. Madrid, Ayuso.

Willerslev, Rane (2004): “Not animal, not not-animal: hunting, imitation and empathetic knowledge among the
siberian yukaghirs”, Journal of the Royal Anthropological Institute, 10, pp. 495-754. Disponible en: https:/
doi.org/10.1111/j.1467-9655.2004.00205.x

Y4, Ying-Shih (1987): “O Soul, Come Back! A Study in The Changing Conceptions of the Soul and Afterlife in
Pre-Buddhist China”, Harvard Journal of Asiatic Studies, 47(2), pp. 363-395.


https://doi.org/10.1111/j.1467-9655.2004.00205.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9655.2004.00205.x




	Marcador 1
	Marcador 2
	_Hlk196289348
	_Hlk210759771
	_Hlk210760968
	_gjdgxs
	_30j0zll
	_1fob9te
	_3znysh7
	_2et92p0
	_Hlk210760286

