
1Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-10002

Individualización y religión: un análisis teórico 
desde Elias, Simmel y Durkheim para el contexto  

religioso chileno contemporáneo

https://dx.doi.org/10.5209/ilur.100042� Enviado: 7/01/2025 • Aceptado: 7/11/2025

Resumen: A través de un diálogo teórico entre Elias, Simmel y Durkheim, este artículo explora cómo las 
dinámicas del individualismo se presentan en las prácticas religiosas en Chile. Se argumenta que estas 
perspectivas ofrecen un marco conceptual para interpretar fenómenos como el individualismo y la 
opcionalidad religiosa en el contexto chileno contemporáneo. Para ello, en primer lugar, se analiza la teoría 
de Elias, aunque su obra no conceptualiza de manera específica el fenómeno religioso, ofrece herramientas 
valiosas para su análisis que aquí se detallan. Por otra parte, se analiza a Simmel y sus aportes en la 
comprensión del fenómeno religioso, junto a sus análisis del individualismo, la interacción en la vida urbana 
y el desarrollo de la confianza a nivel social. Adicionalmente, se pone atención al enfoque de la lived religion 
para el caso latinoamericano, por su atención a la dimensión personal de la vida religiosa. Por último, las 
conclusiones señalan que hay presencia de un individualismo desde una relación propia y autónoma del 
fenómeno religioso, pero que al mismo tiempo posee un carácter relacional, es decir, se sustenta en los 
lazos interpersonales que los individuos desarrollan y poseen. 
Palabras clave: Elias; Simmel; Individualismo religioso; Chile; Durkheim.

EN Individualisation and religion: A theoretical analysis based on Elias, 
Simmel, and Durkheim for the contemporary chilean religious context

Abstract: Through a theoretical dialogue between Elias, Simmel, and Durkheim, this article examines how 
the dynamics of individualism manifest in religious practices in Chile. It argues that these perspectives 
provide a conceptual framework for interpreting phenomena such as religious individualism and 
religious optionality in the contemporary Chilean context. First, the analysis focuses on Elias’s theory, 
which, while not specifically conceptualising the religious phenomenon, offers valuable tools for its 
analysis, as detailed here. Secondly, it explores Simmel’s contributions to understanding the religious 
phenomenon, alongside his analyses of individualism, interaction in urban life, and the development of 
trust at the social level. Additionally, attention is given to the lived religion approach in the Latin American 
context, due to its emphasis on the personal dimension of religious life. Finally, the conclusions highlight 
the presence of an individualism characterised by an autonomous and personal relationship with the 
religious phenomenon, which, at the same time, retains a relational character, as it is grounded in the 
interpersonal bonds that individuals develop and maintain.
Keywords: Elias; Simmel; Religious individualism; Chile; Durkheim.

Sumario: 1. Introducción. 2. La propuesta de Elias para una comprensión de la religión. 3. Individualismo 
y religión en la teoría simmeliana. 4. Lived religion e individualismo religioso. 4.1. Una mirada al individuo y 
religión desde Chile. 5. Discusión y conclusiones. 6. Bibliografía.

Cómo citar: Orellana, Felipe y Bustamante, Fabian (2025): “Individualización y religión: un análisis teórico 
desde Elias, Simmel y Durkheim para el contexto religioso chileno contemporáneo”, Ἰlu. Revista de Ciencias 
de las Religiones, 30, e-10002. https://dx.doi.org/10.5209/ilur.100042.

Ἰlu. Revista de Ciencias de las Religiones
ISSN-e: 1988-3269

A RT Í C U LOS

Felipe Orellana
Instituto de Teología y Estudios Religiosos (ITER) de la Universidad Alberto Hurtado   
Fabián Bustamante
Instituto de Ciencias Religiosas y Filosofía de la Universidad Católica del Norte (Coquimbo)   

e-106571
Barzaghi, A. y Santasilia, S.

https://dx.doi.org/10.5209/ilur.100042
https://dx.doi.org/10.5209/ilur.100042
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:forellana%40uahurtado.cl?subject=
http://orcid.org/0000-0002-9099-4007
mailto:fabian.bustamante%40ucn.cl?subject=
https://orcid.org/0000-0001-6495-6122


2 Orellana, Felipe y Bustamante, Fabian. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-10002

1. Introducción
La modernidad se caracteriza por una profunda reconfiguración de las estructuras sociales, entre ellas, la 
esfera religiosa. Los paradigmas clásicos de la secularización pronosticaron el declive de la religión ante el 
avance de la racionalidad y la diferenciación funcional. Empero, la evidencia empírica global, y en particular la 
latinoamericana, ha demostrado un panorama mucho más matizado y complejo: en lugar de la desaparición 
de la creencia, presenciamos la individualización y la opcionalidad religiosa (Hervieu-Léger, 2006; Taylor, 
2007). 

En este contexto, Chile emerge como un caso paradigmático de este proceso. A pesar de mantener 
altos índices de creencia personal, el país ha experimentado una notoria caída en la confianza hacia las 
instituciones religiosas tradicionales (especialmente la Iglesia Católica), un aumento de la desafiliación for-
mal y un florecimiento de las espiritualidades no institucionales o la «religión a la carta». El individuo chileno 
contemporáneo a menudo declara: «creo, pero no practico», reflejando una fe que se ha interiorizado, des-
institucionalizado y flexibilizado, convirtiéndose en un asunto de elección personal y autogestión.

Es así como, se busca establecer un diálogo entre actitudes individualistas y creencias religiosas en el 
caso chileno y para ello se recurre a la teorización clásica de Elias, Simmel y Durkheim, con tal de entender 
esta actitud hacia la religión propia de las sociedades modernas.

En primer lugar, la teoría de Norbert Elias es clave para entender la vinculación entre sociología y proce-
sos históricos, como la monopolización del uso de la violencia (Elias, 2016), la temática emocional y su vincu-
lación social (Elias, 1987), el desarrollo del deporte (Elias y Dunning, 2014), los procesos de individualización 
(Elias, 2000) y la formación del conocimiento científico en la sociedad moderna (Elias, 2002). Sin embargo, 
Elias no aborda directamente el fenómeno religioso en su propuesta teórica. Aunque se encuentran alusio-
nes puntuales a una visión mítico-mágica, no se conceptualizan las implicancias de la religión en el proceso 
civilizatorio. A pesar de ello, su marco teórico proporciona elementos valiosos para analizar el fenómeno 
religioso.

Elias (2016) sostiene que el proceso de civilización implica un control creciente de los impulsos, las emo-
ciones y las conductas en individuos y sociedades. Este argumento permite entender cómo la religión ha 
jugado un papel crucial en la interiorización de normas morales y éticas que promueven el autocontrol y la 
moderación. Los sistemas religiosos han impuesto normas sobre el comportamiento cotidiano, como el 
autocontrol en la alimentación, la sexualidad y la violencia, reforzando valores asociados al proceso civiliza-
torio, donde se distinguen distintos tipos de personalidad según las culturas, como el paso de una persona-
lidad medieval violenta a formas de vida más reguladas (Turner, 2004).

La teoría de Elias también permite comprender cómo los individuos adquieren mayor autonomía res-
pecto al grupo o estrato de origen, posibilitando preferencias diversas en el estilo de vida, ámbito laboral, 
educacional o religioso. Este enfoque, junto con la teoría del individualismo de Georg Simmel, permite ana-
lizar el fenómeno religioso contemporáneo en Chile, caracterizado por una distancia de las instituciones 
religiosas y una adhesión a creencias heterodoxas. Simmel (2022, 2012, 1986) vincula el individualismo en 
materia religiosa con la atención a la religiosidad y las formas que adquiere el fenómeno religioso. También, 
se puede señalar que el individualismo caracteriza la religiosidad occidental contemporánea, manifestán-
dose en fenómenos como la opcionalidad religiosa, el consumo religioso, la desinstitucionalización y la no 
identificación con religiones establecidas (Taylor, 2014; Berger, 2014; Beck, 2009; Davie, 2013; Joas, 2014).

Este artículo es de carácter teórico-interpretativo. Su objetivo es examinar, desde la sociología clásica 
junto al enfoque de la lived religion, la relación entre individualización y religiosidad en Chile. Se propone 
como hipótesis que el proceso de individualización en el ámbito religioso chileno no conduce a un aislamien-
to; más bien, a la formación de un individualismo relacional, enraizado en vínculos afectivos y comunitarios.

2. La propuesta de Elias para una comprensión de la religión
El proceso de individualización religiosa observado en Chile, caracterizado por la alta creencia personal y la 
baja adscripción institucional, encuentra un potente marco explicativo en la obra de Norbert Elias. Aunque 
Elias no desarrolló una sociología de la religión per se, su análisis del proceso civilizador y la formación del 
homo clausus ofrece herramientas indispensables para entender cómo la fe pasa de ser un asunto de coer-
ción externa a una práctica de autocoerción e interiorización en el individuo.

En la propuesta de Elias (2000), con el proceso de civilización, el individuo deja de pertenecer a con-
glomerados fuertemente cohesionados (como la familia o el estrato de pertenencia) y paulatinamente se 
va identificando con instituciones estatales que proveen de los servicios que anteriormente estaban asig-
nados al grupo de pertenencia (educación, seguridad). De igual modo, las posiciones adquiridas en el ám-
bito educativo, laboral, cultural o religioso por las generaciones más jóvenes se escinden o no reproducen 
necesariamente las de sus antepasados. En términos religiosos, se puede entender este argumento como 
que la religión propia de los abuelos de una familia, no se transmite necesariamente en las generaciones 
subsiguientes.

En este proceso de movilidad, los individuos «tienen un mayor margen de elección. Pero también tienen 
que elegir más por sí mismos. No sólo pueden, sino que tienen que hacerse más independientes. En esto 
no cabe posibilidad de elección» (Elias, 2000: 144). Junto a ello, el margen de decisión personal que una 
sociedad asigna al individuo es un buen índice del nivel de individualización (Elias, 2000). La capacidad de 
decisión personal se manifiesta en la realización de anhelos personales, donde mediante los méritos se 
busca sobresalir por sobre los demás. De hecho, la noción de competencia es más amplia y engloba más 
ámbitos que los estrictamente económicos en la sociedad moderna (Zabludovsky, 2013; Flint y Powell, 2013).



3Orellana, Felipe y Bustamante, Fabian. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-10002

Por otra parte, desde una perspectiva durkheimiana y en vinculación con tendencias individualistas, se 
ha observado una transición desde religiones que cohesionaban fuertemente a los grupos, como en el mo-
delo de solidaridad mecánica, hacia formas religiosas orientadas al individuo, en el marco de una sociedad 
occidental secularizada. En este contexto, la expansión de una doctrina religiosa tiende a atenuar las obliga-
ciones que vinculan al individuo con lo sagrado, propagándose de manera más difusa y con menor énfasis 
en la obligatoriedad. En este sentido, Bellah (1959) señala que la religión, para abarcar una gran diversidad 
de personas, debe tener un atractivo universal, desligándose de particularismos locales. Sin embargo, una 
religión más abstracta y generalizada tiende a ejercer sobre el individuo una influencia menos estricta en 
comparación con las costumbres específicas de comunidades más homogéneas.

En sociedades más grandes, la capacidad de control social y religioso disminuye en comparación con 
comunidades pequeñas, donde las normas son más estrictas. Esto implica que, en grupos numerosos, los 
individuos experimentan mayor libertad (Girola, 2005). De igual modo, para que la religión tenga una fuerza 
socializadora es importante que Dios se ubique a distancia de los creyentes; con esto, se eliminan las dife-
rencias entre los hombres, puesto que la distancia con Dios es tan grande que se iguala a los individuos ante 
él. En el caso de las religiones totémicas o fetichistas, producto de la cercanía de la divinidad con los grupos 
de este tipo, no es posible acceder al dominio de círculos más amplios (Simmel, 2022). Además, es posible 
afirmar que la iglesia católica logró crear una religión universal aumentando la distancia existente entre Dios 
y el individuo, interponiéndose entre ambos y haciendo que «Dios fuese inaccesible para el individuo por sí 
solo» (Simmel, 2022: 237).

Desde la perspectiva de Elias, esta distancia con la divinidad refleja el proceso civilizatorio, donde las 
sociedades más pacíficas producen representaciones divinas más justas y benevolentes, contrastando con 
los dioses impredecibles de tiempos más violentos (Linklater, 2023). Además, Elias y Dunning (2014) enfati-
zan que, en períodos históricos previos, lo sagrado y lo secular estaban profundamente entrelazados, como 
en la Edad Media, cuando la presencia constante de Dios y el diablo impregnaba la vida cotidiana y las prác-
ticas religiosas y mágicas buscaban influir sobre estos.

En la propuesta de Elias (2008), el proceso civilizatorio implica una transición desde una cosmovisión 
mítico-mágica, basada en fantasías, hacia una mentalidad orientada al conocimiento científico y a la reali-
dad. Este cambio reemplaza explicaciones sobrenaturales sobre la naturaleza, el sistema solar o las enfer-
medades con interpretaciones científicas basadas en evidencia, consolidando a la ciencia como el principal 
sistema para comprender los fenómenos naturales y sociales.

Dentro de las imágenes fantasiosas, que pueblan la cosmovisión mítico-mágica, se considera a «los 
sueños nocturnos individuales, a las ensoñaciones y los deseos, a las fantasías, que adquieren una confor-
mación artística, a las especulaciones filosófico-metafísico, a las creencias o ideologías colectivas» (Elias, 
2008: 25-26) y contrapone estos elementos a la visión centralizada en la ciencia y lo que él denomina con 
mayor «apego a la realidad». Surge a partir de aquí la interrogante de ¿qué lugar se le asigna a la religión 
dentro de su propuesta del desarrollo del conocimiento?, ¿la religión sería parte de las imágenes fantasio-
sas?, si fuese así, ¿la religión estaría perdiendo presencia social e individual por el desarrollo de una visión 
del mundo centrada en la ciencia y el conocimiento empírico? Se aprecia aquí una importante omisión por 
parte de Elias. Más aún, si se vincula la religión a la imagen fantasiosa, esta se ubicaría en el lugar contrario 
a la ciencia, puesto que apelaría a la fantasía para interpretar los fenómenos naturales o sociales.

A pesar de esta aparente oposición, Durkheim (2012) subraya que la ciencia tiene raíces en la religión 
primitiva. Los sistemas de clasificación religiosos, aunque rudimentarios, establecieron las bases para el 
pensamiento científico al identificar conexiones entre elementos aparentemente dispares. No obstante, la 
ciencia difiere en su espíritu crítico, algo de que la religión carece. Así, mientras la religión contribuyó al 
desarrollo de nociones esenciales de la lógica, la ciencia las perfeccionó al adoptar una perspectiva cues-
tionadora y empírica.

Con esto el argumento durkheimiano vincula ciencia y religión, en lugar de entenderlos como procesos 
que se suceden y superan entre sí. La ciencia comparte una base social con la religión y ambas exceden 
la capacidad del individuo. De esta forma se puede entender que pensar racionalmente es pensar según 
leyes que se imponen a la universalidad de los seres razonables y actuar moralmente es conducirse según 
máximas que pueden ampliarse a la universalidad de los integrantes de un grupo. Es así como «la ciencia y 
la moral implican que el individuo es capaz de elevarse por encima de su propio punto de vista y de vivir una 
vida impersonal» (Durkheim, 2012: 489).

No obstante, y en relación a la discusión entre ciencia y religión, Elias (2002) enfatiza la diferencia entre 
fantasía y realidad, asignando un carácter social al discernimiento de qué corresponde a fantasía y qué a 
realidad, pero sitúandolos en planos distintos. No se identifica que uno pudiera provenir del otro o, en otras 
palabras, que la ciencia pudiera originarse en la religión. En esta línea, Elias (2002) reconoce un pensamiento 
fantasioso y cargado de emotividad en los primeros niveles de la civilización que tiene relación con que las 
amenazas de la naturaleza, por ejemplo, se interpretan como un ataque directo o personal hacia el grupo. 
Solamente en un nivel mayor de desarrollo del proceso civilizatorio se tiene un apego o conocimiento de 
la realidad más elevado. Todo esto, lleva al punto que la distinción entre fantasía y realidad depende del 
entorno colectivo en que se sitúe el sujeto, esto es visible desde el nivel de desarrollo señalado más arriba, 
así como también del proceso de socialización. De esto se infiere que el determinado modo de pensar de 
una sociedad tiene relación con el caudal de conocimientos que esta posee y es un proceso que debe ser 
aprendido (Elias, 2002). De igual forma, la socialización en el conocimiento se aprecia desde el hecho que 
«para los niños pequeños prácticamente no existen límites entre fantasía y realidad. Aprenden la diferencia 
entre fantasía y realidad…según el nivel alcanzado por sus respectivas sociedades» (Elias, 2002: 125).



4 Orellana, Felipe y Bustamante, Fabian. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-10002

De lo anterior, se desprende que los individuos heredan un caudal de conocimientos y modos de com-
portamiento de las sucesivas generaciones que los han precedido. La sociología figuracional de Elias (2016) 
entiende, en una perspectiva de larga duración, cómo los individuos han sido moldeados por cambios so-
ciales en los modales y comportamiento, en el pensamiento y la interacción social. La transición desde un 
tipo de pensamiento fantasioso a otro más ajustado a la realidad es un ejemplo de este carácter procesual. 
También, se puede añadir que la teoría simmeliana (revisada más abajo) comparte el argumento de que el 
individuo es un heredero. En efecto, afirma que

La producción de fenómenos por la vida social, y concretamente en el sentido doble, por la conti-
güidad de individuos que interactúan, que produce en cada uno lo que sin embargo no es explicable 
sólo desde cada uno, y por la sucesión de las generaciones cuyas herencias y tradiciones se funden 
indisolublemente con la adquisición individual y que hacen que el ser humano social, al contrario de 
toda vida no humana, no sólo es descendiente sino heredero. (Simmel, 2018: 37)

A lo anterior, se puede añadir que la visión mítico-mágica de la realidad
No considera el mundo en categorías de sujetos y objetos, sino de relaciones personales entre seres 
vivos que, aunque quizás no sean seres humanos, se comportan más o menos igual que los seres 
humanos de su propia sociedad. (Elias, 2002: 133)

Esto se contrapone a las sociedades que han desarrollado la ciencia y en donde los individuos disciernen 
claramente entre fantasía y realidad. Se enfatiza la diferencia entre el momento interpretativo basado en la 
fantasía y el conocimiento más ajustado a la realidad empírica develada por la ciencia, ya que también tiene 
resonancias con la tesis weberiana del desencanto del mundo (Weber, 1998a). En esta última se reconoce 
que el proceso de desencanto ha implicado el retroceso de los sobrenatural o para ser más precisos el 
acontecimiento de un proceso de des-magificación (Marotta, 2024; Schluchter y Bond, 2017), en el cual ya 
no se apela a la eficacia mágica para resolver asuntos que incumben a la vida comunitaria. La magia pier-
de incidencia a nivel social, su lugar lo ha ocupado crecientemente el conocimiento científico que busca 
comprender las temáticas bajo su escrutinio, más que atribuir a fuerzas misteriosas los diferentes sucesos 
que aquejan a la comunidad. El mundo ya no se interpreta a partir de motivos mágicos y si estos persisten 
contemporáneamente es a través de prácticas puntuales como el ocultismo (Marotta, 2024)

3. Individualismo y religión en la teoría simmeliana
Si la propuesta de Elias permite entender la interiorización de la creencia a través de la socialización, las 
perspectivas de Simmel y Durkheim son fundamentales para comprender su persistencia relacional y muta-
ción en el contexto chileno, y para evitar caer en la trampa de la anomia total. El fenómeno de la desafiliación 
y la opcionalidad en Chile no implica un colapso de lo sagrado; más bien, su re-focalización en esferas so-
ciales más pequeñas, flexibles y elegidas por el individuo.

Junto a ello, hay que mencionar que la teoría de Simmel distingue entre fe y creencia. La creencia está 
vinculada al conocimiento de algo, como la existencia de Dios, que puede ser considerada una creencia 
plausible. En cambio, la fe no solo implica conocer un fenómeno (como Dios), sino también establecer una 
relación con él, dedicarse emocionalmente y orientar la vida hacia él (Varga, 2007). En la teoría simmeliana, 
la espiritualidad está asociada a la creencia en un Dios personal, y la religiosidad, expresada en la fe, es la 
forma en que el individuo se relaciona con lo trascendente (Varga, 2007: 153). La religión, por su parte, se 
orienta hacia lo trascendente (vida eterna, salvación, reencarnación), pero se manifiesta socialmente en sec-
tas, iglesias, movimientos o instituciones religiosas (Varga, 2007).

Adicionalmente, la religiosidad se entiende como la disposición, pre-disposición o inclinación de la per-
sona religiosa que expresa su actitud espiritual hacia el mundo en relación a sus emociones y percepciones 
(Vandenberghe, 2010). Igualmente, hay una identificación de que la totalidad de los seres (individuos) están 
sustentados en un ser trascendental que sostiene el mundo y le da su unidad (Simmel, 2022). En efecto, 
se ha postulado que la teoría simmeliana es una variación de un «panteísmo empírico» que ejemplifica la 
religiosidad (Vandenberghe, 2010) puesto que en esta sociología formal siempre se están estableciendo 
analogías y conexiones entre los fenómenos más heterogéneos, donde todo está relacionado en el universo 
y este es últimamente uno. Esto se puede apreciar desde el hecho que la estructura social moldea desde 
las interacciones más íntimas (como se ejemplifica con el matrimonio por conveniencia económica o posi-
cionamiento social en sociedades pre-modernas a un matrimonio motivado por el amor romántico de indi-
viduos diferenciados en la sociedad moderna) hasta aquellas que acontecen en el ámbito laboral o la vida 
urbana. Más aún, se ha postulado una actitud de tipo religiosa que se traslada a otros ámbitos, por ejemplo,

Desde nuestro punto de vista, el misticismo religioso es sólo una subcategoría de un concepto más 
generalizado y más difuso de misticismo que se puede experimentar en un contacto dichoso con el 
arte, en el frenesí de la creación, la comunión con la naturaleza, la unión del amor u otras convulsiones 
internas que conectan al sujeto a algo más profundo o superior que lo trasciende (Vandenberghe, 
2010: 10).

Si este elemento religioso está presente en diversidad de fenómenos, en la unidad del universo (a la ma-
nera panteísta), se entiende que la fe y la confianza se trasladan a diversos tipos de relación social (como se 
revisará más abajo). Esta idea de la unidad la podemos entender desde la sociología formal de Simmel que 
atiende a pautas de socialización desde detalles –como puede ser la coquetería, el rumor, el secreto o la vida 



5Orellana, Felipe y Bustamante, Fabian. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-10002

del espíritu– que no fueron considerados por la sociología clásica (Marx, Durkheim y Weber), por la atención 
de esta última hacia las estructuras sociales y sus transformaciones con la difusión del capitalismo. De esta 
manera, se puede afirmar que en la teoría simmeliana la interacción entre los individuos, lo que acontece 
entre ellos, es el objeto de la sociología (ni la sociedad como un todo, ni los individuos en sí); junto a ello la 
suma de formas de socialización componen lo que es la sociedad (Rammstedt y Cantó, 2007).

Dada la centralidad de la interacción entre individuos; en la teoría de Simmel (2003, 2022) hay que identi-
ficar, por una parte, un individuo que se iguala en condición con otros individuos, y el cual se ha escindido de 
las vinculaciones a la comunidad estrecha y las influencias religiosas o políticas –lo que implica un margen 
mayor de elección al ampliar el individuo el nivel de interacción con círculos que rebasan el de su prove-
niencia (individualismo cuantitativo)–, pero, por otra parte, al mismo tiempo, hay un individuo que debe dife-
renciarse de los demás para construir su individualidad o hallar el elemento que lo hace único (perspectiva 
identificada como individualismo cualitativo e influenciada por el romanticismo decimonónico).

Por otra parte, con respecto a la religiosidad hay que identificar su nivel individual, puesto que el modo 
de interacción entre el individuo y Dios replica los modos de comportamiento entre el individuo y su grupo 
social (Simmel, 2012); con lo que una sociedad en la que el individuo se ha erigido como el actor clave, en 
donde existe una amplia movilidad de este en relación a las generaciones precedentes, en donde el indivi-
duo constituye el elemento central en la interacción ya sea en el mercado del trabajo, en la opinión pública 
o en la conformación de la democracia (Taylor, 2007), en donde hay una creciente división del trabajo que 
sitúa a los individuos en tareas diferentes, pero complementarias (Durkheim, 2001); en definitiva, en donde 
los procesos individualizadores se han asentado a nivel social, esto alcanza de igual modo al ámbito religio-
so. Tenemos aquí un modelo social que entroniza al individuo y este interactúa de manera personal con la 
religión. Se puede apreciar la relación con Dios como parte de la fe individual; sin embargo, Simmel (2012) 
concibe que la fe tiene una importancia sociológica clave, ya que tiene el rol de mantener unida a la socie-
dad, lo cual se puede entender desde el hecho que

Estoy seguro que sin [la fe] no existiría la sociedad tal como la conocemos…el hecho que estamos 
aferrados a la fe en un hombre o a la fe en un conjunto es uno de los lazos más fuertes mediante los 
cuales la sociedad se mantiene unida. Innumerables veces la relación de obediencia no descasa en 
un determinado conocimiento del derecho y la superioridad del otro, tampoco en el amor y la suges-
tión, sino en la ‘fe’ en el poder, el beneficio, la irresistibilidad y bondad del otro, en una fe que de ningún 
modo es solo una suposición teórica de tipo hipotético, sino una configuración psíquica totalmente 
peculiar que surge entre los hombres (Simmel, 2012: 58).

De hecho, para Simmel (1955) la fe que se concibe como la esencia o lo sustancial de la religión, es pri-
mero que todo una relación entre individuos. Esto se puede entender cuando el individuo afirma «yo creo en 
Dios», esto implica una relación subjetiva hacia él, una actitud de vida en la cual hay una mezcla de fe como 
un método de conocimiento con impulsos prácticos y sentimientos. Con respecto a otro tipo de relaciones, 
es posible identificar que los individuos no basan sus interacciones desde un conocimiento acabado de 
sus interlocutores necesariamente, sino más bien tienen una actitud que puede ser entendida como desde 
el ámbito de fe (Simmel, 1955). El argumento simmeliano postula que en la interacción social necesitamos 
creen en la función y o rol que desempeñan los interlocutores.

Esta fe en el comportamiento de otros individuos y grupos se puede entender desde la dimensión de la 
confianza social. Se afirma esto porque consituye un elemento esencial en el funcionamiento de la sociedad. 
En este sentido, Simmel (2022) reconoce la importancia central de la confianza para la coordinación social, 
desde el hecho que debemos conocer y confiar crecientemente en desconocidos en la sociedad moder-
na, puesto que la interacción acontece entre individuos que no se conocen y de los cuales se depende de 
manera mutua. Se puede añadir, en relación a la confianza ante extraños que implica la vida moderna y a 
la interacción entre una disposición religiosa y una social, que la vida religiosa contiene «elementos que no 
son específicamente religioso sino sociales, que son determinadas formas de espiritualidad y práctica de 
unos frente a otros» (Simmel, 2018: 40).También, la religiosidad se puede interpretar desde la dimensión de 
la unidad social; la cual se entiende como el sentimiento de pertenencia y no-pertenencia que impregna la 
relación con grupos primarios y secundarios, como la familia o la nación (Laermans, 2006). Hay un senti-
miento de dependencia, en el cual el individuo se siente vinculado a algo más general, que lo supera, mayor 
y con el cual tiene una experiencia de obligación moral en relación a los otros miembros del grupo, en tanto 
se entiende el grupo como autónomo, como una entidad unificada (Laermans, 2006).

Por otra parte, Simmel (2012) reconoce que mientras más se remonta en el tiempo lo que se aprecia es 
que el dios no se vincula propiamente con el individuo, sino con el grupo al cual este pertenece. El dios cui-
da a la comunidad y esta se identifica con aquel. En este momento comunitario, antiguo, étnico, no puede 
acontecer algo así como un dios individual, sino que el dios engloba directamente al grupo. De hecho, en 
«las épocas precristianas…la divinidad no se encuentra por cierto frente al individuo y a su círculo, sino que 
está incluida en ellos, es un elemento de la totalidad de la vida del cual depende el individuo» (Simmel, 2012: 
69). La antigüedad concibe al dios con este carácter grupal, colectivo que hemos mencionado. 

Sin embargo, también Simmel (2012: 97) señala que «el Dios de los cristianos es el dios del individuo; 
la línea que conduce de Dios al individuo no se extiende primero a la instancia intermedia del grupo». Con 
posterioridad, el individualismo se desarrollará primeramente desde la filosofía griega –con su énfasis en un 
individuo que razona por sí mismo– y los orígenes del cristianismo, para alcanzar una cúspide con el lute-
ranismo y el calvinismo (Dumont, 1992). Adicionalmente, la religión es un fenómeno que se puede entender 
desde una dimensión común desde una creencia compartida en el grupo y por otra parte, desde un aspecto 



6 Orellana, Felipe y Bustamante, Fabian. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-10002

individual, desde una postura individualista. En este último sentido, se puede afirmar, siguiendo a Watier 
(2005: 72), que «el cristianismo es…una religión individualista, lo cual explica su capacidad para difundirse 
más allá de todo lazo nacional, político o étnico; el cristiano lleva consigo su pertenencia religiosa cuales-
quiera sean los deberes del grupo o de la comunidad de que forma parte».

Con respecto a un punto en común entre Simmel y Durkheim, se puede afirmar que la anterior idea del 
cristianismo y el dios del individuo se corrobora desde la teoría durkheimiana sobre religión. De hecho, se 
afirma que

En su origen los seres sagrados son concebidos bajo forma animal o vegetal y su forma humana sólo 
fue destacándose poco a poco…para encontrar un dios construido enteramente con elementos hu-
manos, hay que ir hasta casi el cristianismo. Aquí el Dios es hombre no sólo en virtud de su aspecto 
físico sino también por las ideas y sentimientos que expresa. (Durkheim, 2012: 120)1

No obstante, hay una diferencia importante entre la concepción simmeliana de la sociología formal y la 
sociología durkheimiana que pone énfasis en las leyes que regulan el comportamiento social a partir de 
hechos sociales externos al sujeto. En este sentido, para la última tradición sociológica los fenómenos so-
ciales no tienen su causa en la naturaleza de los individuos, ya que, para la constitución como disciplina de 
la sociología, las ideas y acciones colectivas deben ser diferentes de aquellas individuales y estar determi-
nadas por leyes especiales (Durkheim, 2002). Sin embargo, se reconoce que las instituciones sociales son 
internalizadas a nivel individual y esto acontece también en el ámbito religioso. En este sentido,

Al tratar con las instituciones colectivas, asimilándolas, las hacemos individuales, imprimiéndoles un carácter 
más o menos personal. Justo como el aprendizaje del mundo, cada uno de nosotros lo colorea de acuerdo 
con su temperamento, de tal forma que ve muchas cosas de manera distinta, expresa cosas de modo dife-
rente, y se enfrenta con cosas distintas en el mismo entorno físico. Es por esto que cada uno de nosotros, 
hasta cierto punto, formula su propia fe religiosa, su propio culto, su propia moralidad, su propia técnica. No 
hay uniformidad social que no admita un rango total de gradaciones individuales. No existe un hecho colecti-
vo que se imponga uniformemente por sobre todas las personas. (Durkheim, 2002: 193)

De esta forma, aunque Durkheim (2012) reconoce la religión como un fenómeno eminentemente colec-
tivo que actúa sobre la cohesión del grupo, el hecho de que exista un nivel de apropiación individual según 
la internalización de los hechos sociales, constituiría un argumento para lo que se ha desarrollado en la so-
ciología de la religión como el individualismo religioso (Beck, 2009; Luckmann, 1973; Berger, 2014; Obadia, 
2014; Abbruzzese, 2023; Hervieu-Léger, 2003, 2006). Incluso, el anterior argumento durkheimiano puede 
hallar un equivalente en la concepción eliasiana de la individualización de los hechos sociales. En efecto, 
esta última perspectiva afirma que 

Es propio de la sociedad humana, formada por muchos, que sus manifestaciones no sólo constituyan un 
mundo exterior (algo que existe fuera del individuo), sino una característica de la estructura personal del 
«individuo». La transformación siempre renovada del lenguaje social en un lenguaje individual es sólo uno 
entre muchos ejemplos de la constante individualización de los hechos sociales, que a menudo se ve dis-
frazada o encubierta por su contraparte: la socialización del individuo. (Elias, 2015: 30)

El punto a destacar del argumento de Durkheim (2002) es que hay una internalización individual del fenó-
meno religioso, que es externo al sujeto y tiene primacía sobre él. Elias (2015) al mencionar que el lenguaje se 
internaliza en el individuo, al modo de conformar su propio lenguaje, está apuntando a una idea similar con 
la noción de la individualización de los hechos sociales. Esta individualización durkheimiana, al mismo tiem-
po que toma distancia de la sociología de Simmel (2022) –ya que no se interpreta la acción de la sociedad 
como el resultado de interacciones reflejadas en las tendencias a la sociabilidad, entendida como el impulso 
a asociarse (Simmel, 2002) o entre las muchas interacciones de relación y acción que acontecen entre los 
individuos y que reflejan distintas formas de socialización (Simmel, 2022)–, entiende que la internalización de 
la sociedad, mediante la educación, permite cierta variabilidad en la apropiación de los hechos sociales por 
parte de los individuos, pero donde se identifica lo externo de aquellos y la coerción que ejercen sobre estos.

En línea con la apropiación individual de los hechos sociales, se puede identificar un elemento comparti-
do en la obra de Durkheim y Elias, donde el primero es la fuente de la internalización concebida por Elias. En 
efecto, es visible que «en lo que respecta a la herencia de Durkheim, de alguna forma esta se halla presente 
en la noción que impera en toda la obra de Elias de la socialización como internalización de las coerciones 
sociales» (Zabludovsky, 2007: 40–41). En adición, ambos autores rechazan la idea de que los símbolos y las 
representaciones colectivas sean recibidos de manera pasiva por los individuos. Incluso si son productos 
históricos, no significa que no puedan ser transformados por los individuos (Vera, 2013).

4. Lived religion e individualismo religioso
Tanto Elias como Simmel, al subrayar la imbricación entre lo sagrado y la vida cotidiana, ofrecen claves para 
comprender lo que la sociología contemporánea denomina lived religion, es decir, las formas encarnadas y 
relacionadas de la experiencia religiosa fuera de las instituciones.

1	 Aunque, hay que mencionar que Max Weber, en su análisis de la religión en China, proporciona un argumento para criticar la an-
terior personalización del dios recién en el cristianismo, puesto que afirma que la canonización de Confucio es el primer ejemplo 
histórico de un ser humano como objeto de culto (Weber 1998b) (lo que antecede al cristianismo en varios siglos).



7Orellana, Felipe y Bustamante, Fabian. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-10002

Una vez identificados algunos elementos claves para una aproximación al fenómeno religioso en Elias 
y Simmel, consideramos relevante someter sus propuestas a análisis desde el escenario latinoamericano 
y chileno en el s. XXI. Todo esto, puesto que la reflexión sobre el individualismo en ambos autores halla es-
pacio en el enfoque de la lived religion, recientemente desarrollado para el caso latinoamericano, (Morello, 
2020, 2021a, 2021b, Morello et al., 2017) y que pone atención en la dimensión privada, cotidiana, autónoma 
de interacción con lo trascendental.

Primero, hay que destacar el argumento eliasiano, señalado más arriba, que interrelaciona lo sagrado y lo 
secular en el mundo medieval, dado que la sociología de la religión ha tendido a separar los dominios pro-
piamente religioso (lo sagrado) de lo secular (lo profano) debido a la gran influencia de la sociología durkhei-
miana (Orellana, 2023). En efecto, Durkheim (2012) establece que ambos aspectos son irreconciliables, es 
decir, o se está en el ámbito de lo sagrado o en lo profano, pero no en los dos simultáneamente. A pesar de 
la fuerte presencia de la distinción anterior el enfoque actual de la lived religion (posterior al argumento de 
Elias y Dunning) pone atención a la práctica religiosa precisamente en la vida cotidiana, más allá de las ins-
tituciones religiosas, en los altares caseros, en la simbología religiosa que los sujetos utilizan en los lugares 
que ocupan, etc.

El hecho a destacar aquí es que Elias y Dunning (2014) al poner atención en la interacción sagrado-se-
cular en otro momento histórico están sentando las bases para criticar el argumento de Durkheim y adelan-
tándose a lo que propondrá la lived religion a fines del s. XX y comienzos del s. XXI. Ejemplo de esto último lo 
constituye el que Meredith McGuire (2008), una de las autoras principales de este enfoque, destina precisa-
mente un capítulo de su libro Lived Religion. Faith and Practice in Everyday Life, al estudio de la religiosidad 
medieval, como sustento histórico a la propuesta de estudio de lo religioso desde el ámbito cotidiano. Más 
aún, se puede afirmar, siguiendo a Elias, 

que la idea de religión usualmente denota prácticas, como asistir a la iglesia, que tienen poco que ver 
con las formas en que la gente se comporta en su vida cotidiana: tal enfoque ignora el grado en que 
orientaciones hacia el mundo espiritual han estado al centro de las interacciones de todos los días 
durante milenios. (Linklater, 2023: 63)

Por otra parte, más arriba se señaló con Bellah (1959) que según una religión se extiende por un área am-
plia y se generaliza ya no es posible mantener un control estrecho sobre el individuo. De alguna manera, este 
argumento tiene resonancia en la apropiación individual del fenómeno religioso, donde se puede apreciar 
(como indicaremos en el caso chileno señalado más abajo) maneras diversas de practicar la religiosidad o 
interactuar con la divinidad.

Adicionalmente, se señaló también desde Simmel (2022) que para que una religión logre una presencia 
socializadora debe existir una distancia entre Dios y los creyentes, con tal de igualar a estos ante él. En este 
sentido, el cristianismo precisamente habría enfatizado esta distancia, interponiéndose entre los individuos 
y Dios y de esta forma no permitiendo que aquellos accediesen a Dios por sí mismos. Este argumento sim-
meliano tiene relación con una religión que también se difunde geográfica o culturalmente, pero resulta 
problemático en la práctica contemporánea de individuos latinoamericanos que interactúan de manera per-
sonal con lo trascendental. De hecho, se ha identificado un «marco trascendente», a partir de la investiga-
ción en lived religion en América Latina, en el cual los individuos tienen contacto con Dios en variedad de 
lugares y momentos, según la necesidad que tengan de establecer contacto. De esta forma, se establece 
comunicación con él en el altar casero de la casa, o a través de la imagen religiosa que se sitúa en el lugar de 
trabajo o en la simbología religiosa que utilizan los individuos al desplazarse. Todo esto da cuenta que los su-
jetos latinoamericanos de la investigación sobre lived religion realizada en Córdoba (Argentina), Lima (Perú) 
y Montevideo (Uruguay) establecen contacto con la divinidad en cualquier momento y que esta actividad no 
se ve limitada por las prácticas religiosas tradicionales (Morello, 2020, 2021a, 2021b).

El elemento que queremos destacar es que la lived religion es un enfoque que destaca una religiosidad 
practicada por fuera o más allá de las instituciones religiosas, en donde hay apropiaciones personales y 
creativas de interacción con lo trascendental visibles desde la manera de decorar los altares caseros o la 
simbología religiosa que portan los individuos. Consideramos que el diagnóstico individualizador en la obra 
de Elias y Simmel puede servir de marco de referencia para el enfoque de la lived religion desarrollado re-
cientemente, aunque este último reconoce que la práctica religiosa de los individuos no es aislada sino tiene 
un enfoque relacional. De esta manera, nos parece interesante destacar el hecho de que la religiosidad lati-
noamericana, frecuentemente identificada como comunitaria (De la Torre, 2012; Martín, 2009, 2017; Parker, 
1996, 2019; Morandé, 1987), con la lived religion tiene un giro o sitúa la atención en la dimensión personal de 
la religiosidad.

4.1. Una mirada al individuo y religión desde Chile
Los aportes de la sociología clásica de Norbert Elias y Georg Simmel no han sido utilizados en los estudios 
sobre el fenómeno religioso en Chile; de hecho estudios teóricos son aún escasos, carecen de una base 
teórica robusta y no integran las propuestas de estos autores. Además, es necesario indicar que temáticas 
relacionadas al individualismo religioso en Chile se encuentran recientemente en desarrollo y no hay un 
corpus establecido como en otras áreas del fenómeno religioso chileno. Por esto, hay cierta dificultad en 
abordar la relación entre individuo y religión desde la investigación social disponible.

Por otra parte, a modo de contexto, se puede señalar que una reciente encuesta del Centro de Estudios 
Públicos (2024), aplicada a 1482 personas en 127 comunas de Chile, señala que un 74% de los encuestados 



8 Orellana, Felipe y Bustamante, Fabian. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-10002

identifica su vida religiosa como autónoma y que la realiza con independencia de las religiones oficiales. 
Adicionalmente, un 74% está de acuerdo con la frase «tengo mi propia forma de conectarme con Dios, sin 
iglesias ni servicios religiosos». Junto a ello, un 72% de los encuestados reconoce haber sido criado en la 
religión católica, pero actualmente sólo un 48% se identifica con el catolicismo. Con respecto a las creen-
cias de los encuestados, un 72% cree en la vida después de la muerte; un 69% en los milagros religiosos; un 
66% en la energía espiritual localizada en árboles, montañas o lagos; un 55% en la reencarnación y un 46% 
en los poderes sobrenaturales de los antepasados. Los anteriores datos están dando cuenta de una cierta 
tendencia a la independencia de la religión oficial entre sujetos que fueron criados en el catolicismo, pero 
que ahora conciben su creencia de manera autónoma e incluso desligadas de iglesias y servicios religio-
sos. También, el hecho de adherir a creencias heterodoxas (energía espiritual de árboles, montañas, lagos; 
reencarnación; poderes sobrenaturales de los antepasados) está identificando a individuos que construyen 
su visión religiosa con elementos distantes a los de la religión oficial. Los datos de la encuesta permiten 
delinear un individuo que practica la religión con autonomía.

En línea con esta última actitud religiosa, y en relación a la literatura en ciencias sociales que ha examina-
do la interrelación entre individuo y religión para el caso chileno, con respecto al movimiento evangélico chi-
leno se ha identificado una creciente escolarización entre las generaciones más jóvenes y una disposición 
crítica con respecto a la autoridad y ciertos puntos de vista de los pastores (Bravo, 2022, 2020; Fediakova, 
2014; Lindhardt, 2022). Los mayores niveles educativos incitan una actitud que cuestiona algunos mensa-
jes o enseñanzas tradicionales, como puede ser el uso de una vestimenta muy sobria y tradicional, o una 
demanda por mayores niveles de preparación con respecto a las enseñanzas bíblicas. Esta creciente es-
colaridad, de igual modo, se vincula al surgimiento de un evangélico «a mi manera» (Lindhardt, 2022) que 
se moviliza entre diversas iglesias buscando aquella que se ajuste más a sus intereses. Producto de esta 
autonomía, las generaciones evangélicas más jóvenes conciben que tienen la capacidad de disenso con 
respecto a los puntos de vista de las autoridades de sus iglesias, lo que constituye un aspecto ausente entre 
generaciones precedentes.

Adicionalmente, hay investigación empírica para el caso chileno que da cuenta de un giro hacia la espi-
ritualidad entre individuos que buscan una cosmovisión religiosa distinta a las tradicionales y que también 
buscan conectar con un modo de vida alternativo, más saludable y en sintonía con la naturaleza. Esto se 
refleja, por ejemplo, en el involucramiento con el movimiento Hare Krishna, que promueve el vegetarianis-
mo y un estilo de vida amigable con temáticas ambientales (Mardones y Díaz, 2021); con la Iglesia Nativa 
Americana del Fuego Sagrado de Itzachilatlan (FSI), en el sur de Chile, donde jóvenes con estudios univer-
sitarios buscan conectar con un ambiente afín a temáticas ecológicas y un estilo de vida distinto al urbano 
(Berho y García, 2022). También, se aprecia un circuito espiritual en lugares como Pisco, El Elqui (IV región) 
donde los sujetos que participan de los servicios espirituales ofrecidos en esta localidad buscan distanciar-
se del exitismo, materialismo, competitividad y anonimato presente en las grandes urbes (Bahamondes et 
al., 2017).

Sumado a ello, y en relación la presencia de un mercado religioso chileno con oferentes y consumidores 
en donde los individuos se desenvuelven con criterios de consumidor, es posible apreciar no sólo una adqui-
sición de productos o merchandising religioso, sino también una búsqueda de eficiencia con respecto a los 
servicios religiosos (sanaciones, limpiezas, eficacia mágica, etc.) (Bahamondes, 2021; Bahamondes y Marín, 
2022). Es importante indicar que esta búsqueda no conoce de apego o fidelidad a un servicio particular, 
donde la no resolución de la necesidad del consumidor religioso promueve la búsqueda de otro servicio de 
este tipo con tal de obtener el resultado esperado.

Por otra parte, se ha identificado que la religión de los jóvenes universitarios es una donde se aprecia un 
fuerte desapego, así como también un desencanto, con la religión institucional. No obstante esta distancia 
no implica una increencia entre los universitarios, sino más bien una actitud ecléctica con respecto a las 
creencias espirituales (en un ser superior o energía, pero distinta a la perfilada por la tradición católica). 
Junto a ello, esta actitud de apertura hacia una creencia no tradicional no se convierte en un impedimento 
para interactuar con sujetos de creencias distintas (Baeza, 2022; Baeza y Imbarack, 2023).

5. Discusión y conclusiones
Los aspectos recién señalados (autonomía y creencia heterodoxas; mayor escolaridad entre jóvenes evan-
gélicos y crítica a la autoridad; búsqueda de la espiritualidad; consumo religioso y desapego religión insti-
tucional entre universitarios) están dando cuenta de un sujeto crecientemente autónomo e individualizado 
en lo que concierne a las creencias religiosas. Hay una movilidad y opcionalidad religiosa creciente de las 
generaciones más jóvenes, donde la búsqueda religiosa está motivada por un interés individual y en donde 
la movilidad religiosa, la actitud crítica o la creencia ecléctica no están delimitadas por factores institucio-
nales. En esta línea, el argumento eliasiano de que en las sociedades estatales el encapsulamiento ligado a 
la familia y grupos de parentesco disminuye y el individuo depende cada vez más de sí mismo (Elias, 2000) 
tiene relación con la movilidad religiosa descrita más arriba, ya que nos muestra a un sujeto que decide au-
tónomamente sus creencias e incluso crítica las creencias propias del entorno en que ha sido socializado. 
De igual manera, el apego a un conocimiento más próximo a la realidad y distante a la fantasía, identificado 
como propio del desarrollo del proceso civilizatorio y del conocimiento científico (Elias, 2002), tiene relación 
con los mayores niveles educativos de las generaciones jóvenes evangélicas o de universitarios indepen-
dientes a este movimiento y en cómo estos adoptan actitudes de distanciamiento o crítica con las autorida-
des o las creencias establecidas.



9Orellana, Felipe y Bustamante, Fabian. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-10002

Con respecto a la teoría de la religión de Simmel (1955, 2012) nos parece pertinente rescatar la noción 
de confianza inherente al fenómeno religioso, pero que de igual modo se extiende a una actitud esencial de 
la vida social. El hecho de interactuar permanentemente con extraños nos hace necesariamente depositar 
confianza en sujetos desconocidos, que tienen incidencia en el desarrollo de una función o actividad nece-
saria para nosotros mismos. En este sentido, a partir de la encuesta mencionada más arriba, se ha identifi-
cado que las instituciones que mayor confianza generan en Chile son las fuerzas armadas y de orden, por la 
expectativa que generan de control sobre la delincuencia y narcotráfico, y en un segundo lugar, las universi-
dades por la posibilidad de acceso a la educación y de inserción laboral (especialmente para los segmentos 
medios y bajos) (Mascareño, 2024). En un entorno de inseguridad, de cesantía o problemas laborales y de 
alta incertidumbre, en el Chile contemporáneo, los individuos recurren a la religión para obtener algo de 
certezas o apoyo para lidiar con las dificultades emanadas de la vida social y lo hacen vinculándose con sus 
lazos familiares y de amistad (Mascareño, 2024).

Esta vinculación del individuo con sus lazos cercanos, se ha entendido para el contexto chileno como un 
individualismo agéntico (Araujo y Martuccelli 2014, 2020), en el cual el individuo utiliza las redes familiares y 
de amistad para sobrellevar las dificultades de un entorno altamente competitivo, por ejemplo, en el merca-
do laboral o el sistema educativo. Desde la perspectiva religiosa, la investigación en lived religion en América 
Latina, ha dado cuenta de un hallazgo similar: el espacio otorgado para una apropiación o experiencia per-
sonal con Dios, en el caso de los latinoamericanos entrevistados por Morello (2021b), se traduce en una 
práctica en la que se pide por otros, en donde hay una interacción personal, pero no individualista, puesto 
que la atención está puesta en las otras personas que rodean al individuo. Este tipo de oración atendiendo a 
los otros da cuenta de un tipo de individualismo que de alguna manera es relacional, es decir, se le concibe 
como un individuo diferenciado que se comunica con lo trascendental, pero en esta misma comunicación 
está pidiendo y situando la atención en aquellos que lo rodean.

Por último, es relevante destacar este tipo de individualismo que reposa en los contactos interper-
sonales y que tiene un carácter marcadamente relacional, puesto que difiere de aquel individualismo 
cuantitativo definido por Simmel (2003) que entendía al individuo como escindido del grupo de perte-
nencia. En el caso chileno, lo que apreciamos es un individuo que se constituye como tal, pero a partir 
de las relaciones y lazos que mantiene ya sea con el entorno familiar o de amistad. Con esto, podemos 
identificar una tendencia a un individuo más autónomo en materia religiosa, que incluso crítica a las au-
toridades religiosas de las iglesias a las que pertenece, pero que no se conceptualiza como un individuo 
separado del grupo del cual proviene. El individuo, ante la sustitución del control normativo de las insti-
tuciones religiosas por una autonomía de la creencia, decide qué es relevante en términos religiosos y 
cómo y dónde se conecta con aquello. Sin embargo, esta fe autónoma no es un hecho aislado. La inter-
dependencia sigue operando: la fe personal se mantiene y se nutre en las pequeñas redes de confianza 
que el individuo selecciona.

7. Bibliografía
Abbruzzese, Salvatore (2023): “Applying Methodological Individualism in the Analysis of Religious 

Phenomena”, en N. Bulle y F. Di lorio (eds.) The Palgrave Handbook of Methodological Individualism, 
Springer International Publishing, pp. 127-150. Disponible en: https://doi.org/10.1007/978-3-031-41508-
1_6. [Consulta: 27-12-2024].

Araujo, Kathya y Danilo Martuccelli (2014): “Beyond Institutional Individualism: Agentic Individualism and the 
Individuation Process in Chilean Society”, Current Sociology, 62(1), pp. 24-40. Disponible en: https://doi.
org/10.1177/0011392113512496 [Consulta: 27-12-2024].

Araujo, Kathya y Danilo Martuccelli (2020): “Problematizaciones del individualismo en América Latina”, 
Perfiles Latinoamericanos, 28(55), pp.  1-25. Disponible en: https://doi.org/10.18504/pl2855-001-2020 
[Consulta: 27-12-2024].

Baeza, Jorge (2022): “Jóvenes ‘sin religión’: Desde una relación lineal a una trayectoria abierta en las 
vinculaciones entre creencia, religión e iglesia”, Perspectiva Teológica, 54(3), pp. 775-797.

Baeza, Jorge y Patricia Imbarack (2023): “Jóvenes ‘sin religión’ en Chile: Un acercamiento cualitativo”, Última 
Década, 31(60), pp.  179-214. Disponible en: https://doi.org/10.5354/0718-2236.2023.70702. [Consulta: 
27-12-2024].

Bahamondes, Luis (2021): “Mercantilización de lo sagrado en Santiago de Chile: Fieles, consumidores 
y creyentes en un contexto de crisis”, en L. Bahamondes (ed.) Prospección religiosa en el Cono Sur, 
Santiago, Crann Editores, pp. 37-57.

Bahamondes, Luis, Florencia Diestre De La Barra, Nelson Marín y Wladimir Riquelme (2017): “Espiritualidad 
y territorio: La emergencia de nuevos mercados religiosos en Pisco Elqui (IV Región, Chile)”, Revista de 
Estudios Sociales, 61, pp. 69-84. Disponible en: https://doi.org/10.7440/res61.2017.06 [Consulta: 27-12-
2024].

Bahamondes, Luis y Nelson Marín (2022): “Religión vivida y consumo religioso/espiritual: Creyentes, usuarios 
y vida cotidiana en Santiago de Chile”, Revista de Estudios Sociales, 82, pp.  137-156. Disponible en: 
https://doi.org/10.7440/res82.2022.08 [Consulta: 27-12-2024].

Beck, Ulrich (2009): El Dios personal, Barcelona, Paidós.
Bellah, Robert (1959): “Durkheim y la historia”, Revista Mexicana de Sociología, 21(3), pp. 1041-1068.
Berger, Peter (2014): The Many Altars of Modernity. Toward a Paradigm for Religion in a Pluralist Age, Boston y 

Berlín, De Gruyter.

https://doi.org/10.1007/978-3-031-41508-1_6
https://doi.org/10.1007/978-3-031-41508-1_6
https://doi.org/10.1177/0011392113512496
https://doi.org/10.1177/0011392113512496
https://doi.org/10.18504/pl2855-001-2020
https://doi.org/10.5354/0718-2236.2023.70702
https://doi.org/10.7440/res61.2017.06
https://doi.org/10.7440/res82.2022.08


10 Orellana, Felipe y Bustamante, Fabian. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-10002

Berho, Marcelo y Carolina García (2022): “Ruptura y conexión en la búsqueda espiritual neotradicionalista 
en Chile”, Cultura y Religión, XVI(2), pp.  147-170. Disponible en: https://doi.org/10.4067/s0718-
47272022000200147. [Consulta: 27-12-2024].

Bravo, Fabián (2020): Fe en tránsito. Evangélicos chilenos en los tiempos de la desinstitucionalización, 
Concepción, CEEP Ediciones.

Bravo, Fabián (2022): “Tensiones en el campo religioso evangélico chileno. Jóvenes profesionales y 
sociabilidades en los procesos de movilidad religiosa”, Revista Colombiana de Sociología, 45(1), pp. 347-
373. Disponible en: https://doi.org/10.15446/rcs.v45n1.90224. [Consulta: 27-12-2024].

Centro de Estudios Públicos (2024): Encuesta CEP N°92 Agosto-Septiembre 2024, Santiago. Disponible en: 
https://www.cepchile.cl/encuesta/encuesta-cep-n-92/. [Consulta: 27-12-2024].

Davie, Grace (2007): The Sociology of Religion, Londres, Sage.
Davie, Grace (2013): “Religion in the 21st Century in Europe: Framing the Debate”, Irish Theological Quarterly, 

78(3), pp. 279-293.
Dumont, Louis (1992): Essays on Individualism. Modern Ideology in Anthropological Perspective, Chicago y 

Londres, The University of Chicago Press.
Durkheim, Émile (2001): La división del trabajo social, Madrid, Akal.
Durkheim, Émile (2002): “El ámbito de la sociología como ciencia”, Sociológica, 17(50), pp. 179-200.
Durkheim, Émile (2012): Las formas elementales de la vida religiosa, México, Fondo de Cultura Económica.
Elias, Norbert (1987): “On Human Beings and Their Emotions. A Process-Sociological Essay”, Theory, Culture 

& Society, 4, pp. 339-361.
Elias, Norbert (2000): La Sociedad de los Individuos, Barcelona, Península.
Elias, Norbert (2002): Compromiso y Distanciamiento, Barcelona, Península.
Elias, Norbert (2008): Sociología Fundamental, Barcelona, Gedisa.
Elias, Norbert (2015): Sobre el Tiempo, México, Fondo de Cultura Económica.
Elias, Norbert (2016): El Proceso de la Civilización, México, Fondo de Cultura Económica.
Elias, Norbert y Eric Dunning (2014): Deporte y Ocio en el Proceso de la Civilización, México, Fondo de Cultura 

Económica.
Fediakova, Evguenia (2014): “Evangelicals in Democratic Chile: Clash of Generations?”, Social Compass, 61(1), 

pp. 108-120. Disponible en: https://doi.org/10.1177/0037768613513945. [Consulta 15-12-2024].
Flint, John y Ryan Powell (2013): “Individualization and Social Dis/Integration in Contemporary Society: A 

Comparative Note on Zygmunt Bauman and Norbert Elias”, en F. Dépelteau y T.S. Landini (eds.), Norbert 
Elias and Social Theory, New York, Palgrave Macmillan, pp. 261-274.

Girola, Lidia (2005): Anomia e Individualismo. Del Diagnóstico de la Modernidad de Durkheim al Pensamiento 
Contemporáneo, Barcelona, Anthropos.

Hervieu-Léger, Danièle (2003): “Individualism, the Validation of Faith, and the Social Nature of Religion in 
Modernity”, en R.K. Fenn (ed.), The Blackwell Companion to Sociology of Religion, Malden y Oxford, 
Blackwell, pp. 161-174.

Hervieu-Léger, Danièle (2006): “In Search of Certainties: The Paradoxes of Religiosity in Societies of High 
Modernity”, The Hedgehog Review, 8(1/2), pp. 59-68.

Joas, Hans (2014): Faith as an Option. Possible Futures for Christianity, Stanford, Stanford University Press.
La Torre, Renée de (2012): “La Religiosidad Popular como ‘Entre-Medio’ Entre la Religión Institucional y la 

Espiritualidad Individualizada”, Civitas, 12(3), pp. 506-521.
Laermans, Rudi (2006): “The Ambivalence of Religiosity and Religion: A Reading of Georg Simmel”, Social 

Compass, 53(4), pp. 479-489. Disponible en: https://doi.org/10.1177/0037768606070413 [Consulta 15-
12-2024].

Lindhardt, Martin (2022): “Evangélico a mi Manera. El Nuevo Consumidor Pentecostal en el Mercado 
Religioso Chileno”, Cultura y Religión, 16(2), pp.  130-146. Disponible en: https://doi.org/10.4067/s0718-
47272022000200130. [Consulta 15-12-2024].

Linklater, Andrew (2023): “Religion and Civilization in the Sociology of Norbert Elias: Fantasy–Reality Balances 
in Long-Term Perspective”, History of the Human Sciences, 36(1), pp. 56-79. Disponible en: https://doi.
org/10.1177/09526951221094677 [Consulta 15-12-2024].

Luckmann, Thomas (1973): La Religión Invisible, Salamanca, Ediciones Sígueme.
Mardones, Rodolfo y Paula Díaz (2021): “Identidad, Convivencia y Espiritualidad en una Comunidad Ecológica 

Hare Krishna”, Cultura y Religión, 15(2), pp. 244-272.
Marotta, Mario (2024): “A Disenchanted World: Max Weber on Magic and Modernity”, Journal of Classical 

Sociology, 24(3), pp. 224-242. Disponible en: https://doi.org/10.1177/1468795X231160716 [Consulta 15-
12-2024].

Martín, Eloísa (2009): “From Popular Religion to Practices of Sacralization: Approaches for a Conceptual  
Discussion”, Social Compass, 56(2), pp. 273-285. Disponible en: https://doi.org/10.1177/003776860910 
3362 [Consulta 15-12-2024].

Martín, Eloísa (2017): “Peter Berger’s Theory of Secularization in Latin America: The Two Sacred Canopies”, 
Journal of the American Academy of Religion, 85(4), pp. 1137-1146. Disponible en: https://doi.org/10.1093/
jaarel/lfx079 [Consulta 15-12-2024].

Mascareño, Aldo (2024): “Individuación y Religión: Fuentes de Seguridad en Entornos de Riesgo y Peligro. Un 
Análisis de La Encuesta CEP 92”, Puntos de Referencia, 708, Santiago.

McGuire, Meredith B. (2008): Lived Religion. Faith and Practice in Everyday Life, New York, Oxford University 
Press.

https://doi.org/10.4067/s0718-47272022000200147
https://doi.org/10.4067/s0718-47272022000200147
https://doi.org/10.15446/rcs.v45n1.90224
https://www.cepchile.cl/encuesta/encuesta-cep-n-92/
https://doi.org/10.1177/0037768613513945
https://doi.org/10.1177/0037768606070413
https://doi.org/10.4067/s0718-47272022000200130
https://doi.org/10.4067/s0718-47272022000200130
https://doi.org/10.1177/09526951221094677
https://doi.org/10.1177/09526951221094677
https://doi.org/10.1177/1468795X231160716
https://doi.org/10.1177/0037768609103362
https://doi.org/10.1177/0037768609103362
https://doi.org/10.1093/jaarel/lfx079
https://doi.org/10.1093/jaarel/lfx079


11Orellana, Felipe y Bustamante, Fabian. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-10002

Morandé, Pedro (1987): Cultura y Modernización en América Latina, Madrid, Ediciones Encuentro.
Morello, Gustavo (2020): Una Modernidad Encantada. Religión Vivida en Latinoamérica, Córdoba, Editorial 

Universidad Católica de Córdoba.
Morello, Gustavo (2021a): “Catholicism in Context: Religious Practice in Latin America”, Journal of Global 

Catholicism, 6(1), pp. 46-63.
Morello, Gustavo (2021b): “Nobody Prays Alone: The Practice of Prayer Among Catholics in Three Latin 

American Cities”, International Journal of Latin American Religions, 5(2), pp.  265-286. Disponible en: 
https://doi.org/10.1007/s41603-021-00144-4 [Consulta 10-12-2024].

Morello, Gustavo; Catalina Romero; Hugo Rabbia y Néstor Da Costa (2017): “An Enchanted Modernity: 
Making Sense of Latin America’s Religious Landscape”, Critical Research on Religion, 5(3), pp. 308-326. 
Disponible en: https://doi.org/10.1177/2050303217732131. [Consulta 10-12-2024].

Obadia, Lionel (2014): “Is Durkheim’s ‘Sociologism’ out-Dated? Debating ‘Individualism’ in Contemporary 
French Sociology of Religion”, Canadian Journal of Sociology, 39(4), pp. 547-566.

Orellana, Felipe (2023): “Lived Religion y Práctica Religiosa en América Latina: Una Revisión de las Categorías 
Religiosas Centrales de la Teoría Social Clásica”, Universum, 38(2), pp. 549–569. Disponible en:https://
doi.org/10.4067/S0718-23762023000200549 [Consulta 10-12-2024].

Parker, Cristián (1996): Otra Lógica en América Latina. Religión Popular y Modernización Capitalista, Santiago, 
Fondo de Cultura Económica.

Parker, Cristián (2019): “Popular Religions and Multiple Modernities: A Framework for Understanding Current 
Religious Transformations”, Religions, 10(10). Disponible en: https://doi.org/10.3390/rel10100565 
[Consulta: 27-11-2024].

Rammstedt, Otthein y Natalia Cantó (2007): “Georg Simmel (1858-1918)”, en O. Sabido (ed.), Georg Simmel. 
Una Revisión Contemporánea, México, Anthropos, pp. 112-127.

Schluchter, Wolfgang y Niall Bond (2017): “Dialectics of Disenchantment: A Weberian Look at Western Mo-
dernity”, Max Weber Studies, 17(1), pp.  24-47. Disponible en: https://doi.org/10.15543/maxweberstud-
ies.17.1.24 [Consulta 15-12-2024].

Simmel, Georg (1955): “A Contribution to the Sociology of Religion”, American Journal of Sociology, 60(6), 
pp. 1-18.

Simmel, Georg (1986): El Individuo y la Libertad, Barcelona, Península.
Simmel, Georg (2002): “La Sociabilidad”, en D. N. Levine (ed.), Sobre la Individualidad y las Formas Sociales, 

Buenos Aires, Universidad Nacional de Quilmes Ediciones, pp. 194-208.
Simmel, Georg (2003): La Ley Individual y Otros Escritos, Barcelona, Ediciones Paidós.
Simmel, Georg (2012): La Religión, Buenos Aires, Gedisa.
Simmel, Georg (2018): Cuestiones Fundamentales de Sociología, Barcelona, Gedisa.
Simmel, Georg (2022): Sociología: Estudios Sobre las Formas de Socialización, México, Fondo de Cultura 

Económica.
Taylor, Charles (2007): A Secular Age, Cambridge y London, Harvard University Press.
Taylor, Charles (2014): La Era Secular. Tomo I, Barcelona, Gedisa.
Turner, Bryan S. (2004): “Weber and Elias on Religion and Violence: Warrior Charisma and the Civilizing 

Process”, en S. Loyal y S. Quilley (eds.), The Sociology of Norbert Elias, Cambridge, Cambridge University 
Press, pp. 245-264.

Vandenberghe, Frédéric (2010): “Immanent Transcendence in Georg Simmel’s Sociology of Religion”, 
Journal of Classical Sociology, 10(1), pp. 5-32. Disponible en: https://doi.org/10.1177/1468795X09352559 
[Consulta: 27-11-2024].

​Varga, Ivan (2007): “Georg Simmel: Religion and Spirituality”, en K. Flanagan y P.C. Jupp (eds.) A Sociology of 
Spirituality, Hampshire, Ashgate, pp. 145–60.

Vera, Hector (2013): “Norbert Elias and Emile Durkheim: Seeds of a Historical Sociology of Knowledge”, en F. 
Dépelteau y T. S. Landini (eds.), Norbert Elias and Social Theory, New York, Palgrave Macmillan, pp. 127-
141.

Watier, Patrick (2005): Georg Simmel Sociólogo, Buenos Aires, Nueva Visión.
Weber, Max (1998a): El Político y el Científico, Madrid, Alianza.
Weber, Max (1998b): Ensayos Sobre Sociología de la Religión, II, Madrid, Taurus.
Zabludovsky, Gina (2007): Norbert Elias y los Problemas Actuales de la Sociología, México, Fondo de Cultura 

Económica.
Zabludovsky, Gina (2013): “El Concepto de Individualización en la Sociología Clásica y Contemporánea”, 

Política y Cultura, (39), pp. 229-248

https://doi.org/10.1007/s41603-021-00144-4
https://doi.org/10.1177/2050303217732131
https://doi.org/10.4067/S0718-23762023000200549
https://doi.org/10.4067/S0718-23762023000200549
https://doi.org/10.3390/rel10100565
https://doi.org/10.15543/maxweberstudies.17.1.24
https://doi.org/10.15543/maxweberstudies.17.1.24
https://doi.org/10.1177/1468795X09352559

	Marcador 1
	Marcador 2



