
195Estudios LGBTIQ+ Comunicación y Cultura. 5(2), 2025: 195-200

(Re)construirnos en plural: de la creación individual 
a la memoria colectiva a través del encuentro en 

el Festival Euforia por la memoria trans* y no binaria

ARTÍCULOSEstudios LGBTIQ+ Comunicación y Cultura
e-ISSN: 2792-3622

https://dx.doi.org/10.5209/eslg.94937	 Recibido: 07/03/2024 • Aceptado: 26/03/2025

ES Resumen. Este texto pretende abordar la celebración del Festival trans y no binarie Euforia con una 
mirada sobre la  memoria y la colectividad. El encuentro se propone como un lugar para compartir no solo 
los productos artísticos que  cada une de les artistas desarrollaron en su ámbito (artes plásticas, musicales o 
audiovisuales) sino también como un  momento de entretejer redes y generar comunidad. La colectividad en 
este sentido toma forma a través del  entretejimiento de las voces, historias y representaciones de personas 
disidentes del sistema sexo-género. A través de  este encuentro, les artistas y asistentes conectan entre sí 
generando una composición común de vivencias en las que  encontrarse a sí mismes y al resto. Se entiende 
este festival como un lugar desde donde (re)construir las historias de personas del colectivo trans/nb y desde 
donde se logran transmitir vivencias y herencias individuales a través del arte  generando en última instancia 
una memoria colectiva.
Palabras clave. trans; no binarismo; memoria colectiva; memoria individual; espacio.

ENG (Re)constructing Ourselves in the Plural: From Individual Creation 
to Collective Memory through the Euforia Festival for Trans* and Non-binary 

Memory
EN Abstract. This article aims to address the celebration of the non-binary/trans event Festival Euforia with a 
focus on  memory and collectivity. The gathering is conceived as a space to share not only the artistic creations 
that each of the  artists developed in their respective fields (visual arts, music, or audiovisual), but also as a 
moment of interlacing networks and building community. Collectivity, in this sense, takes shape through the 
interweaving of voices, stories,  and representations of individuals dissenting from the sex-gender system. 
Through this encounter, the artists and  attendants connect with each other, generating a shared composition 
of experiences in which they are able to find  themselves and each other. This festival is understood as a place 
that allows the (re)construction of the stories of people   within the trans/enby community and from where 
individual experiences and legacies can be transmitted through art,  ultimately creating a collective memory.
Keywords. trans; non-binary; collective memory; individual memory; space.

Sumario. 1. Celebración del Festival Euforia. 2. Memoria, encuentro y colectividad: marco de reflexión. 3. 
Reconstruir la memoria como trabajo colectivo y el encuentro en un espacio. 3.1. Sobre el archivo y sus vio-
lencias. 3.2. Sobre la memoria como construcción colectiva desde la individualidad. 3.3. Sobre los espacios 
como lugares de construcción de memorias colectivas. 4. El Festival Euforia como propuesta de activación 
de la memoria individual y colectiva.  5. Referencias citadas.

Cómo citar: Álvarez Nicolás, M. (2025). (Re)construirnos en plural: de la creación individual a la memoria 
colectiva a través del encuentro en el Festival Euforia por la memoria trans* y no binaria. Estudios LGBTIQ+, 
Comunicación y Cultura, 5(2), pp. 195-200. https://dx.doi.org/10.5209/eslg.94937

Marta Álvarez Nicolás
Investigadora independiente   

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:marta.alvarez.nicolas%40gmail.com?subject=
https://orcid.org/0009-0008-8859-3678


196 Álvarez Nicolás, Marta

1. � Celebración del Festival Euforia

En noviembre de 2023 se celebró la primera edición del Festival trans y no binarie Euforia en Cuttoo, un es-
pacio madrileño dedicado a la cultura multidisciplinar. El evento tuvo  lugar en tres sesiones los días 23, 25 
y 28 de noviembre con motivo del Día Internacional  de la Memoria Trans celebrado el día 20 de ese mismo 
mes y su montaje y la organización fueron a cargo de Natalia González y Angie de la Lama. En el festival par-
ticiparon  distintos proyectos en relación con las disidencias sexogenéricas, materializando y  abordando la 
experiencia trans* desde distintas temáticas y perspectivas.

 

 

 
Fig. 1. Natalia González (2023). 
Cartel del evento.  

  En noviembre de 2023 se celebró la primera edición del 
Festival trans y no binarie Euforia en Cuttoo, un espacio 
madrileño dedicado a la cultura multidisciplinar. El evento 
tuvo  lugar en tres sesiones los días 23, 25 y 28 de noviembre 
con motivo del Día Internacional  de la Memoria Trans 
celebrado el día 20 de ese mismo mes y su montaje y la 
organización fueron a cargo de Natalia González y Angie de la 
Lama. En el festival participaron  distintos proyectos en 
relación con las disidencias sexogenéricas, materializando 
y  abordando la experiencia trans* desde distintas temáticas y 
perspectivas. 

 

  Durante el festival se contó con las obras de Pablo Salse y Yun Ping, se presentaron 
los  cortometrajes de Ángel Morales, Carlos Torres, Rio Molinengo, Colectivo Tekiero, 
Cande  Lázaro, Álbert García, Savel Alonso, Saya Solana, Víctor Díez y Aikkke Hernández y 
se  proyectaron los videoclips de Vinaixa, Asier Elgars, Leña Dora y Gadyola.  
  Desde esta  diversidad de artistas y técnicas, la primera de las sesiones se formuló con la 
idea de  cederle el espacio a quienes presentaban sus proyectos en el festival para participar 
en un  coloquio alrededor del mismo. Así, se estableció un diálogo alrededor de los puntos 
en  común de sus obras y vivencias ahondando en la necesidad de creación y existencia de  un 
espacio como ese en el que se puedan reunir las historias de disidencia como manera  de 
(re)componer y celebrar la memoria colectiva.   
 
2. Memoria, encuentro y colectividad: marco de reflexión 
Este texto tiene como fin reflexionar acerca de la construcción de la memoria colectiva a 
partir de los encuentros, los conversatorios y los espacios compartidos de las disidencias 
sexogenéricas, tomando como eje la experiencia del Festival Euforia por la memoria trans* y 
no binaria. Se pretende formular una reflexión sobre la construcción de la memoria desde la 
colectividad y la convivencia en el espacio. Esta reflexión parte de la creación individual de 
proyectos artísticos basados en trayectorias, vivencias, historias y perspectivas de personas 
disidentes, en diálogo con trabajos previos que han situado el «draguismo» como forma 
colectiva de arte (Morales Rodríguez, 2024, p. 40), sin equiparar en ningún caso las prácticas 
drag con las identidades trans* y no binarias, aunque en ocasiones converjan en parecidos 
espacios y luchas. Al encontrarse en el escenario del Festival Euforia, las memorias 
individuales se configuran y se entretejen para conformar una memoria colectiva. El estudio y 
las reflexiones propuestas se nutren de las conversaciones y las lecturas que tuvieron lugar en 
el propio evento en torno al archivo y la memoria. 
 
3. Reconstruir la memoria como trabajo colectivo y el encuentro en un espacio 
3.1. Sobre el archivo y sus violencias  

Cuando Hartman (2008) habla sobre la «violencia del archivo» la entiende como 
una  forma en la que se manifiestan las pérdidas y los silencios, la destrucción de 
historias  pasadas o incluso como la forma en la que algunas narraciones ni siquiera llegan a 
ser  enunciadas. Es una manera en la que estas vivencias quedan ausentes de las historias 
colectivas.  Desde su etimología, ‘archivo’ proviene del griego antiguo ἀρχεῖον: arjíon, 
significando  «la casa del vencedor». Este significado etimológico resulta relevante por su 
relación con  el poder. Es quien vence quien puede pertenecer al archivo, el resto quedan 

Fig. 1. Natalia González (2023). Cartel del evento. 

Durante el festival se contó con las obras de Pablo Salse y Yun Ping, se presentaron los  cortometrajes de 
Ángel Morales, Carlos Torres, Rio Molinengo, Colectivo Tekiero, Cande  Lázaro, Álbert García, Savel Alonso, 
Saya Solana, Víctor Díez y Aikkke Hernández y se  proyectaron los videoclips de Vinaixa, Asier Elgars, Leña 
Dora y Gadyola. 

Desde esta  diversidad de artistas y técnicas, la primera de las sesiones se formuló con la idea de  cederle 
el espacio a quienes presentaban sus proyectos en el festival para participar en un  coloquio alrededor del 
mismo. Así, se estableció un diálogo alrededor de los puntos en  común de sus obras y vivencias ahondando 
en la necesidad de creación y existencia de  un espacio como ese en el que se puedan reunir las historias de 
disidencia como manera  de (re)componer y celebrar la memoria colectiva.

2. Memoria, encuentro y colectividad: marco de reflexión
Este texto tiene como fin reflexionar acerca de la construcción de la memoria colectiva a partir de los en-
cuentros, los conversatorios y los espacios compartidos de las disidencias sexogenéricas, tomando como 
eje la experiencia del Festival Euforia por la memoria trans* y no binaria. Se pretende formular una reflexión 
sobre la construcción de la memoria desde la colectividad y la convivencia en el espacio. Esta reflexión parte 
de la creación individual de proyectos artísticos basados en trayectorias, vivencias, historias y perspectivas 
de personas disidentes, en diálogo con trabajos previos que han situado el «draguismo» como forma colec-
tiva de arte (Morales Rodríguez, 2024, p. 40), sin equiparar en ningún caso las prácticas drag con las identi-
dades trans* y no binarias, aunque en ocasiones converjan en parecidos espacios y luchas. Al encontrarse 
en el escenario del Festival Euforia, las memorias individuales se configuran y se entretejen para conformar 
una memoria colectiva. El estudio y las reflexiones propuestas se nutren de las conversaciones y las lecturas 
que tuvieron lugar en el propio evento en torno al archivo y la memoria.

3. Reconstruir la memoria como trabajo colectivo y el encuentro en un espacio

3.1. Sobre el archivo y sus violencias 
Cuando Hartman (2008) habla sobre la «violencia del archivo» la entiende como una   forma en la que se 
manifiestan las pérdidas y los silencios, la destrucción de historias  pasadas o incluso como la forma en la 
que algunas narraciones ni siquiera llegan a ser  enunciadas. Es una manera en la que estas vivencias que-
dan ausentes de las historias colectivas.  Desde su etimología, ‘archivo’ proviene del griego antiguo ἀρχεῖον: 
arjíon, significando   «la casa del vencedor». Este significado etimológico resulta relevante por su relación 
con  el poder. Es quien vence quien puede pertenecer al archivo, el resto quedan fuera,  olvidades (Machado, 
2021). De este modo, pertenecer al archivo o estar fuera de él  constituye una consecuencia política, tiene un 
sentido contextual y social que lo justifica.  

Las personas disidentes del sistema sexo-género se encuentran con la violencia epistémica, archivística 
e histórica y la injusticia de tener que buscar entre las huellas y los fantasmas del pasado para reconstruir sus  
afectos, vivencias y referencias. Como explica Labanyi (2002), «los fantasmas son los trazos de aquellos a los 
que no se les ha permitido dejar un trazo» (p. 1-2). Una historia de silencios, ausencias y fantasmas que solo 
conduce a  la despolitización (Ramajo, 2023). En este sentido, la violencia del archivo no solo se expresa en 
aquello que fue borrado o nunca escrito, sino también en la imposibilidad de acceder a referentes, afectos y 
genealogías que sostengan identidades y luchas presentes. Allí donde el archivo cierra sus puertas, emerge 
la necesidad de activar otras formas de memoria que permitan reescribir, reclamar y reimaginar los relatos 
colectivos.



197Estudios LGBTIQ+ Comunicación y Cultura. 5(2), 2025: 195-200

De este modo, la violencia del archivo no debe entenderse únicamente como una operación de borra-
miento del pasado, sino como un campo de disputa que obliga a repensar las formas de memoria y de 
transmisión de experiencias. Allí donde se imponen los silencios, se abre también la posibilidad de articular 
genealogías alternativas que restituyan lo negado y reactiven lo ausente como parte de una historia común. 
En este gesto, la memoria deja de ser un simple depósito de hechos para convertirse en una práctica activa 
de reescritura y de resistencia, capaz de interpelar al presente y de proyectar futuros en los que las voces 
excluidas encuentren lugar y reconocimiento.

3.2. Sobre la memoria como construcción colectiva desde la individualidad 
Machado (2021) apela que «las memorias son, en esencia, un acto de resurrección. Al  escribirlas, se recrea 
el pasado, se reconstruyen los diálogos. Se extrae el significado de  acontecimientos latentes desde hace 
tiempo. Se trenza el recuerdo, el ensayo, el hecho y  la percepción, se hace una bola con ellos y se los estira 
como una masa. Se manipula el  tiempo; se resucita a los muertos. Se pone uno mismo, y también a los de-
más, en el contexto necesario» (p. 18). Es desde la memoria y su reconstrucción como se desentierran his-
torias, narran hechos y conjuran presencias que antes suponían grietas y  estaban ausentes. Reconocerse y 
recordarse como disidencias del sistema sexo-género es  un acto político en el que las personas se sitúan 
de manera firme contra el olvido y contra  el borrado de sus existencias. 

Cuando hablamos de memoria es difícil definirla ya que no se describe como un  concepto fijo sino que 
abarca significados y disciplinas muy diferentes entre sí. La  memoria puede ser colectiva, individual, de los 
sujetos, social, política, artística,   comunicativa, cultural, etc. Sin embargo, todo trabajo de rememoración 
de trayectorias, vivencias, historias y perspectivas termina constituyendo un ideario común que conocemos 
como «memoria colectiva». La memoria  individual existe en constante relación con la colectiva y viceversa, 
ya que las memorias  que existen conviven entre ellas formando una red que traza nuestra historia (Ramos,  
2013). Es tarea del presente ahondar en esas grietas y sacar a la luz las historias de las  personas que exis-
tieron antes a través del diálogo y el relato entrecruzado de memorias. 

Cadenas (2025) analiza la memoria no como una herramienta que es útil para un determinado fin sino 
como «un proceso en sí mismo» (p. 28) que hace posible el entrelazamiento de las experiencias que confor-
man el entramado de la historia. Así, la memoria colectiva no es una esencia sino una práctica del devenir. 
Es algo que se  construye desde los archivos y sus grietas, desde el encuentro y la activación del pasado 
con el presente y la proyección hacia el futuro. Estas experiencias, al cruzarse, dan forma a un entramado 
complejo que sostiene la memoria colectiva, no como algo fijo o esencial, sino como un devenir en constante 
movimiento. En este sentido, la memoria puede entenderse también como un espacio de resonancia, donde 
lo vivido no se acumula de manera lineal, sino que se integra, se confronta y se vuelve a reconfigurar en el 
contacto entre sujetos, tiempos y contextos.

Schmucler (2019) explica que «si cada época admite determinada memoria es porque  los individuos en 
cada época pueden reconocer, y reconocerse de forma diferente –al fin  y al cabo esto es la memoria: una 
forma de reconocimiento de un grupo» (p. 525). De esta  manera, desde el recuerdo colectivo y la herencia 
del mismo se conforma la memoria  colectiva, con la que se identifican las vivencias personales en las de 
quienes las narran.  Los procesos de memoria son maneras de generar conocimiento, y sus manifestacio-
nes colectivas se producen desde la conexión de distintas individualidades (Ricoeur, 2010). Así, la memoria 
no es una esencia estable, sino una práctica viva que se construye desde los archivos y sus grietas, desde los 
silencios y las irrupciones, desde los encuentros que permiten entretejer experiencias antes dispersas. Ese 
tejido común no solo recupera lo omitido, sino que inventa nuevas formas de narrar, haciendo de la memoria 
una estrategia política para resistir al borramiento y afirmar otras posibilidades de existencia. 

La memoria es, entonces, un fenómeno que implica dinámicas relacionales en las que desde las  interac-
ciones de personas individuales se entretejen las propias historias generando redes de memoria colectiva. 
Las ausencias y los huecos en la memoria generan incomodidades al  no poder encontrar legados de identi-
dades presentes en los archivos y en las creaciones  artísticas del pasado. Desde la narración, la colectividad 
y el entretejimiento es como se  solventan estos huecos y se entrelazan las historias para convertirse en un 
recuerdo  común. La memoria deviene así una resistencia colectiva frente al olvido. 

3.3. Sobre los espacios como lugares de construcción de memorias colectivas 
Lefebvre (1974) propone el concepto de producción social del espacio divergiéndolo de  la producción en 
el espacio. Para el autor, el espacio es el resultado de la acción social,   de las prácticas, interacciones y 
vivencias sociales, lo considera un producto que se utiliza   pero que además interviene en la producción. 
Siguiendo esta línea, Ramírez y López  (2015) defienden que «el espacio implica una serie de relaciones de 
coexistencia  explicadas desde diferentes perspectivas, en donde se dan los vínculos e interacciones que  
llevan a la construcción, transformación, percepción y representación de la realidad» (p.18). De esta forma, 
los lugares de encuentro se convierten en espacios de producción de  realidad donde, al entrecruzar las 
historias de las personas que los ocupan, se entretejen y construyen memorias colectivas desde las co-
presencias, coexistencias y narraciones de  las memorias individuales. Como apunta Pardo (2022): 

El carácter recursivo de la memoria se evidencia cuando se establece que es una práctica  social, ex-
presada simbólico-discursivamente como narrativa, en cuya complejidad se  producen y reproducen 
prácticas sociales portadoras de significación, propósitos e  intereses comunicativos. Los discursos 
de la memoria constituyen un dispositivo para  distribuir conocimiento, valores y actitudes, con el obje-



198 Álvarez Nicolás, Marta

tivo de contribuir a orientar las  relaciones individuales y colectivas en la vida de los sujetos y las comu-
nidades, de activar  emocionalidades y expresar identidades, como cuando se producen y socializan 
rituales  como las prácticas de memorialización (p.116).

Así, con el encuentro en un mismo espacio, las memorias individuales se entretejen y   construyen un 
imaginario y un archivo comunes sobre los que se constituyen  representaciones sociales de la identidad 
a través de las diversas experiencias vitales. El espacio, al ser producido socialmente, se configura como 
un ámbito donde las memorias individuales se entrelazan y adquieren una dimensión colectiva. No se trata 
únicamente de un lugar físico, sino de un entramado simbólico y relacional en el que se construyen significa-
dos compartidos, se generan vínculos y se proyectan identidades. En la medida en que estas memorias se 
narran, circulan y se inscriben en prácticas sociales y rituales, el espacio se convierte en archivo vivo y en es-
cenario de representación, donde las experiencias vitales se articulan para dar forma a un imaginario común.

4. El Festival Euforia como propuesta de activación de la memoria individual y colectiva
El Festival Euforia se plantea desde un primer momento como un proyecto colectivo, no solo por la con-
vergencia de distintos estilos artísticos y la pluralidad de voces y vivencias, sino también por su dimensión 
económica y política. El festival no  solo se concibe como una convergencia de diversos estilos artísticos 
con la inclusión de múltiples perspectivas y experiencias, sino que también demuestra un compromiso ha-
cia la comunidad. Todos los ingresos generados por las entradas fueron a parar a la caja de resistencia Nit 
de Reinonis, un colectivo de  personas trans que nace desde un grupo de apoyo mutuo de Valencia. En este 
sentido, el festival no solo se concibe como una convergencia de expresiones artísticas diversas y como un 
espacio de inclusión de múltiples perspectivas y experiencias, sino que se erige también como un acto de 
solidaridad material que trasciende lo cultural para inscribirse en lo social y lo político. Al articular la creación 
artística con la práctica del apoyo mutuo, el Festival Euforia pone en marcha una forma de producción cultu-
ral comprometida con la justicia social y con la construcción de espacios donde las comunidades disidentes 
puedan encontrar tanto representación como sostenimiento.

Las sesiones del festival se presentan como «un lugar de resignificación» de las  identidades trans/nb 
(Cos, 2023). El festival resulta en un espacio que se pretende como  representativo de las realidades de la 
disidencia a raíz de la necesidad de la coordinación  del evento por establecer un entorno donde construir 
vínculos y redes desde las que  generar una memoria.

 

 

medida en que estas memorias se narran, circulan y se inscriben en prácticas sociales y 
rituales, el espacio se convierte en archivo vivo y en escenario de representación, donde las 
experiencias vitales se articulan para dar forma a un imaginario común. 
 
4. El Festival Euforia como propuesta de activación de la memoria individual y colectiva 

El Festival Euforia se plantea desde un primer momento como un proyecto colectivo, no 
solo por la convergencia de distintos estilos artísticos y la pluralidad de voces y vivencias, 
sino también por su dimensión económica y política. El festival no  solo se concibe como una 
convergencia de diversos estilos artísticos con la inclusión de múltiples perspectivas y 
experiencias, sino que también demuestra un compromiso hacia la comunidad. Todos los 
ingresos generados por las entradas fueron a parar a la caja de resistencia Nit de Reinonis, un 
colectivo de  personas trans que nace desde un grupo de apoyo mutuo de Valencia. En este 
sentido, el festival no solo se concibe como una convergencia de expresiones artísticas 
diversas y como un espacio de inclusión de múltiples perspectivas y experiencias, sino que se 
erige también como un acto de solidaridad material que trasciende lo cultural para inscribirse 
en lo social y lo político. Al articular la creación artística con la práctica del apoyo mutuo, el 
Festival Euforia pone en marcha una forma de producción cultural comprometida con la 
justicia social y con la construcción de espacios donde las comunidades disidentes puedan 
encontrar tanto representación como sostenimiento. 

 
Fig. 2. Celia Dosal (2023) 
Coloquio de algunes de les artistas 
tras las 
proyecciones.                                 
       

  Las sesiones del festival se presentan como «un lugar de 
resignificación» de las  identidades trans/nb (Cos, 2023). El 
festival resulta en un espacio que se pretende 
como  representativo de las realidades de la disidencia a raíz de 
la necesidad de la coordinación  del evento por establecer un 
entorno donde construir vínculos y redes desde las que  generar 
una memoria.  
  Estas redes no solo permiten la circulación de experiencias y 
relatos individuales, sino que contribuyen a la creación de un 
archivo colectivo que visibiliza y valida historias que suelen 
permanecer fuera de los registros oficiales. 

 
 
 

A través del conversatorio, les artistas pudieron explicar sus piezas  además de profundizar 
y compartir tanto en conjunto como con les asistentes en torno a  sus trayectorias vitales 
desde la disidencia, conversando también sobre los sentires que  les había generado la propia 
presencia en el festival.  

Este intercambio, al combinar lo artístico con lo afectivo, genera un efecto performativo: 
la memoria se activa en tiempo real a través de la escucha, la narración y la co-presencia, 
transformando cada intervención en un acto de reconocimiento mutuo. En conjunto, el 
festival funciona como un espacio de producción social de memoria, donde las experiencias 
individuales se entrelazan para fortalecer la identidad colectiva de la comunidad disidente y 
abrir posibilidades de acción política y cultural futuras. 

Fig. 2. Celia Dosal (2023) Coloquio de algunes de les artistas tras las proyecciones.

Estas redes no solo permiten la circulación de experiencias y relatos individuales, sino que contribuyen a 
la creación de un archivo colectivo que visibiliza y valida historias que suelen permanecer fuera de los regis-
tros oficiales.

A través del conversatorio, les artistas pudieron explicar sus piezas  además de profundizar y compartir 
tanto en conjunto como con les asistentes en torno a  sus trayectorias vitales desde la disidencia, conversan-
do también sobre los sentires que  les había generado la propia presencia en el festival. 

Este intercambio, al combinar lo artístico con lo afectivo, genera un efecto performativo: la memoria se 
activa en tiempo real a través de la escucha, la narración y la co-presencia, transformando cada intervención 
en un acto de reconocimiento mutuo. En conjunto, el festival funciona como un espacio de producción social 
de memoria, donde las experiencias individuales se entrelazan para fortalecer la identidad colectiva de la 
comunidad disidente y abrir posibilidades de acción política y cultural futuras.

Estos registros escritos funcionan como un soporte tangible de la memoria compartida, permitiendo que 
las emociones, ideas y experiencias queden documentadas y puedan ser revisadas posteriormente como 
parte del archivo colectivo del festival.

El efecto del evento no  solo es relevante en cuanto al impacto de narrar y escuchar vivencias sino que 
también  parte de su sentido se encuentra en la conjunción de las personas que compartieron la  experien-
cia. La colectividad que se generó durante el festival potenció la creación de vínculos afectivos y sociales que 
trascienden cada sesión, consolidando un espacio seguro y significativo para la expresión y reivindicación 
de memorias y vivencias.

Desde la coordinación del festival se puso énfasis en el sentimiento de comunidad  dentro de las sesio-
nes. Se propuso un libro de visitas y firmas en el que les asistentes  dejaron por escrito sus sentires y reflexio-
nes a raíz de las proyecciones y del encuentro  (ver Fig. 5).



199Estudios LGBTIQ+ Comunicación y Cultura. 5(2), 2025: 195-200

 

 

El efecto del evento no  solo es relevante en cuanto al impacto de 
narrar y escuchar vivencias sino que también  parte de su sentido 
se encuentra en la conjunción de las personas que compartieron 
la  experiencia. La colectividad que se generó durante el festival 
potenció la creación de vínculos afectivos y sociales que 
trascienden cada sesión, consolidando un espacio seguro y 
significativo para la expresión y reivindicación de memorias y 
vivencias. 
Desde la coordinación del festival se puso énfasis en el 
sentimiento de comunidad  dentro de las sesiones. Se propuso un 
libro de visitas y firmas en el que les asistentes  dejaron por 
escrito sus sentires y reflexiones a raíz de las proyecciones y del 
encuentro  (ver Fig. 5).  

 
Fig. 3. Celia Dosal (2023) 
Detalle de une de les asistentes 
escribiendo en el libro de 
firmas.  

 
 
 

Estos registros escritos funcionan como un soporte tangible de la memoria compartida, 
permitiendo que las emociones, ideas y experiencias queden documentadas y puedan ser 
revisadas posteriormente como parte del archivo colectivo del festival. 

 
Fig. 4. Celia Dosal (2023) Las 
organizadoras Angie de la Lama 
(izq.) y Natalia González (dcha.) 
recibiendo a les asistentes al evento. 

Tanto Angie de la Lama como Natalia González, 
organizadoras del evento,  pusieron gran empeño en la 
comodidad y acogida de les asistentes en cada una de 
las  sesiones no solo con el cuidado y la intención con los que 
estaban planificadas sino  también a través de su presencia y 
sus agradecimientos (ver Fig. 6). La atención personalizada y 
el acompañamiento durante el evento contribuyeron a que les 
participantes se sintieran reconocides y validades, 
fortaleciendo la dimensión afectiva del encuentro. La 
participación y asistencia al Festival y el intercambio de 
trayectorias a raíz del conversatorio fueron altamente 
significativos en cuanto a la configuración y (re)construcción 
de una memoria colectiva.  

 
 
 

De esta manera, el festival no solo funciona como un espacio de producción artística, sino 
también como un laboratorio social en el que las experiencias individuales se entrelazan para 
construir un archivo vivencial compartido, consolidando identidades y vínculos dentro de la 
comunidad disidente. 

La obra del artista Pablo Salse, Celia, se propone por Natalia González como 
una  representación de lo que significa el Festival. La obra, que pretende asentar un 
diálogo  entre travestismo y el avatar digital, se compone desde el textil como una 
representación  pixelada del rostro del artista. Mediante la elección del textil y la técnica del 
ensamblaje de cuadrados de tela, la obra articula una dimensión material y simbólica en la 
que cada fragmento contribuye a la construcción de un relato visual y afectivo sobre identidad 
y memoria.  

Fig. 3. Celia Dosal (2023) Detalle de une de les asistentes escribiendo en el libro de firmas. 

Tanto Angie de la Lama como Natalia González, organizadoras del evento,  pusieron gran empeño en la 
comodidad y acogida de les asistentes en cada una de las  sesiones no solo con el cuidado y la intención 
con los que estaban planificadas sino  también a través de su presencia y sus agradecimientos (ver Fig. 6). 
La atención personalizada y el acompañamiento durante el evento contribuyeron a que les participantes se 
sintieran reconocides y validades, fortaleciendo la dimensión afectiva del encuentro. La participación y asis-
tencia al Festival y el intercambio de trayectorias a raíz del conversatorio fueron altamente significativos en 
cuanto a la configuración y (re)construcción de una memoria colectiva.

 

 

El efecto del evento no  solo es relevante en cuanto al impacto de 
narrar y escuchar vivencias sino que también  parte de su sentido 
se encuentra en la conjunción de las personas que compartieron 
la  experiencia. La colectividad que se generó durante el festival 
potenció la creación de vínculos afectivos y sociales que 
trascienden cada sesión, consolidando un espacio seguro y 
significativo para la expresión y reivindicación de memorias y 
vivencias. 
Desde la coordinación del festival se puso énfasis en el 
sentimiento de comunidad  dentro de las sesiones. Se propuso un 
libro de visitas y firmas en el que les asistentes  dejaron por 
escrito sus sentires y reflexiones a raíz de las proyecciones y del 
encuentro  (ver Fig. 5).  

 
Fig. 3. Celia Dosal (2023) 
Detalle de une de les asistentes 
escribiendo en el libro de 
firmas.  

 
 
 

Estos registros escritos funcionan como un soporte tangible de la memoria compartida, 
permitiendo que las emociones, ideas y experiencias queden documentadas y puedan ser 
revisadas posteriormente como parte del archivo colectivo del festival. 

 
Fig. 4. Celia Dosal (2023) Las 
organizadoras Angie de la Lama 
(izq.) y Natalia González (dcha.) 
recibiendo a les asistentes al evento. 

Tanto Angie de la Lama como Natalia González, 
organizadoras del evento,  pusieron gran empeño en la 
comodidad y acogida de les asistentes en cada una de 
las  sesiones no solo con el cuidado y la intención con los que 
estaban planificadas sino  también a través de su presencia y 
sus agradecimientos (ver Fig. 6). La atención personalizada y 
el acompañamiento durante el evento contribuyeron a que les 
participantes se sintieran reconocides y validades, 
fortaleciendo la dimensión afectiva del encuentro. La 
participación y asistencia al Festival y el intercambio de 
trayectorias a raíz del conversatorio fueron altamente 
significativos en cuanto a la configuración y (re)construcción 
de una memoria colectiva.  

 
 
 

De esta manera, el festival no solo funciona como un espacio de producción artística, sino 
también como un laboratorio social en el que las experiencias individuales se entrelazan para 
construir un archivo vivencial compartido, consolidando identidades y vínculos dentro de la 
comunidad disidente. 

La obra del artista Pablo Salse, Celia, se propone por Natalia González como 
una  representación de lo que significa el Festival. La obra, que pretende asentar un 
diálogo  entre travestismo y el avatar digital, se compone desde el textil como una 
representación  pixelada del rostro del artista. Mediante la elección del textil y la técnica del 
ensamblaje de cuadrados de tela, la obra articula una dimensión material y simbólica en la 
que cada fragmento contribuye a la construcción de un relato visual y afectivo sobre identidad 
y memoria.  

Fig. 4. Celia Dosal (2023) Las organizadoras Angie de la Lama (izq.) y Natalia González (dcha.) recibiendo a les asistentes 
al evento.

De esta manera, el festival no solo funciona como un espacio de producción artística, sino también como 
un laboratorio social en el que las experiencias individuales se entrelazan para construir un archivo vivencial 
compartido, consolidando identidades y vínculos dentro de la comunidad disidente.

La obra del artista Pablo Salse, Celia, se propone por Natalia González como una  representación de lo 
que significa el Festival. La obra, que pretende asentar un diálogo  entre travestismo y el avatar digital, se 
compone desde el textil como una representación  pixelada del rostro del artista. Mediante la elección del 
textil y la técnica del ensamblaje de cuadrados de tela, la obra articula una dimensión material y simbólica en 
la que cada fragmento contribuye a la construcción de un relato visual y afectivo sobre identidad y memoria. 

A través de la composición y costura de  cuadrados de tela, Pablo Salse configura el rostro de Celia, su 
identidad travesti, como un  símil de la configuración de la subjetividad y de la preservación de la memoria 
colectiva  a través del textil (Salse, 2023). Cada cuadrado funciona como una unidad autónoma que, al inte-
grarse en la totalidad de la obra, refleja cómo las experiencias individuales de les artistas y participantes del 
festival se entrelazan para formar un entramado común de significaciones. De este modo, Celia se convierte 
en la conexión entre  todas las historias que coexisten en el Festival Euforia, una representación de la yuxta-
posición que conforman las propuestas de cada artista en el que se convierte el  encuentro. Cada uno de los 
cuadrados de tela que componen la obra convierten los píxeles  individuales que son las propuestas de cada 
artista en una imagen y una memoria colectiva  de la identidad trans/nb.

Fig. 5. Marta Álvarez (2023) Detalle de la pieza de Pablo Salse, «Celia». 



200 Álvarez Nicolás, Marta

La obra, entonces, no solo materializa la diversidad de las experiencias trans/nb, sino que también funcio-
na como un dispositivo de memoria visual y colectiva, en el que los píxeles individuales —las propuestas de 
cada artista— se integran para producir una narrativa compartida sobre identidad, subjetividad y resistencia 
cultural.

El Festival Euforia no solo se presenta como un espacio para la muestra de propuestas artísticas, sino 
también un lugar de encuentro y de construcción de memoria colectiva a través del arte. La acción de hacer 
memoria se configura como un proceso comunitario, una posibilidad de resistencia frente al olvido mediante 
la conversación y el trabajo compartido. A partir del evento, los visionados de las distintas propuestas y las 
conversaciones entre les artistas contribuyen a trazar genealogías celebratorias que permiten (re)historizar y 
(re)construir una memoria trans/nb. El hecho de que el festival haya tenido varias ediciones tras la analizada 
en el texto refuerza su carácter sostenido, consolidando un archivo vivencial que se nutre de cada encuentro 
y amplía la posibilidad de que nuevas experiencias y voces se incorporen a la memoria colectiva.

En conjunto, el Festival Euforia opera como un espacio de encuentro, creación y memoria en el que lo 
artístico, lo afectivo y lo político confluyen. Más allá de la proyección de obras y la narración de trayectorias 
individuales, el festival abre nuevas líneas de investigación y reflexión sobre cómo la colaboración, la co-
presencia y el registro compartido de experiencias generan un archivo vivencial colectivo capaz de resig-
nificar identidades y fortalecer comunidades. La experiencia del festival también participa en una memoria 
colectiva que se construye en la interacción y en la convergencia de historias diversas, convirtiéndose en un 
instrumento de reconocimiento, resistencia y reexistencia frente a los silencios y exclusiones históricas que 
atraviesan a las disidencias sexogenéricas.

Por otro lado, los testimonios y narraciones implican un trabajo de memoria individual que, a través de 
las relaciones colectivas y la convergencia en un mismo espacio, se transforma en una genealogía compar-
tida de trayectorias, saberes y sentires. De este modo, el conversatorio propuesto en el marco del festival y 
las reflexiones surgidas de las distintas sesiones funcionan como un acercamiento a la memoria desde la 
intuición, la composición, la narración, la ficción y la imaginación de vivencias y trayectorias disidentes del 
sistema sexo-género. Así, el festival funciona como un espacio de producción social de memoria, en el que 
las experiencias individuales se entrelazan para fortalecer la identidad colectiva de la comunidad disidente y 
abrir nuevas posibilidades de acción política y cultural.

A medida que los proyectos artísticos individuales, fundamentados en las trayectorias, vivencias, historias 
y perspectivas de personas disidentes, convergen en el escenario del Festival Euforia trans/nb, las memorias 
individuales van configurando y entrelazando, dando lugar a una memoria localizada colectiva que celebra 
las identidades trans/nb y alimenta un archivo común que perdura y se conmemora, un archivo que se enri-
quece con cada nueva edición y mantiene vivo el diálogo entre pasado, presente y futuro de la comunidad.

5. Referencias citadas 
Cadenas, I. (2025) Huérfanas de lo que contamos. En M. Rosón [coord.] Memoria y Deseo (pp. 21-33) Vizca Editorial. 
Cos, J. (2023, 24 de diciembre) EUFORIA: festival de cine trans y no binarie. Cultura  Resuena. https://www.

culturalresuena.es/2023/12/euforia-festival-de-cine-trans-y no-binarie/ 
Hartman, S. (2008) Venus in two acts. Small Axe, núm. 26 (vol. 12, núm. 2), pp. 1-14
Labanyi, J. (2002) Constructing Identity in Contemporary Spain. Theoretical Debates and Cultural Practice. Oxford 

University Press. 
Lefebvre H. (1974). La production de l´espace. Anthropos. 
Machado, C. (2021) En la casa de los sueños. ANAGRAMA. 
Morales Rodríguez D. A. (2024). ¿Por qué el draguismo Sí es Arte? Una reflexión desde Costa Rica. Estudios LGBTIQ+, 

Comunicación y Cultura, 4(2), 39-52. https://doi.org/10.5209/eslg.97309 
Pardo, G. (2022) Comunicación: espacios y memorias colectivas. Estudio de caso.   Lengua y Sociedad, Revista de 

Lingüística Teórica y Aplicada, 21(2), 113-131.
Ramajo, B. (2023) El fantasma lesbiano. Bellaterra Edicions. 
Ramírez, B. R. & López, L. (2015) Espacio, paisaje, región, territorio y lugar: la diversidad en el pensamiento 

contemporáneo. Universidad Nacional Autónoma de México
Ramos, D. (2013). La memoria colectiva como re-construcción: entre lo individual, la  historia, el tiempo y el espacio. 

Realitas, Revista de Ciencias Sociales, Humanas y  Artes (1), 37-41. 
Ricoeur, P. (2010) La memoria, la historia, el olvido. Editorial Trotta. 
Salse, P. (2023) Píxeles, Avatar y Transformismo: exploraciones alternativas del género  y las labores. (Trabajo inédito) 

Facultad de Bellas Artes, Universidad Complutense de  Madrid. 
Schmucler, H. (2019) La memoria, entre la política y la ética. CLACSO.

https://doi.org/10.5209/eslg.97309



