
251Escritura e Imagen 21, 2025: 251-255

Didi-Huberman, Georges, Traverso, Enzo y Blanc-Marianne 
Guillaume, Images de la politique, politique des images. Un 

débat, Éditions de l’École des Hautes Études en Sciences 
Sociales, 2025.

Àlex Matas Pons  
Universitat de Barcelona   

https://dx.doi.org/10.5209/esim.106168 � Recibido: 01/06/2024 • Aceptado: 27/07/2024

Genealogías de cuerpos en movimiento y genealogías de gestos de emancipación

Una afirmación de Enzo Traverso en la introducción a su libro Revolución. Una historia intelectual (2021) des-
encadenó una larga discusión con Georges Didi-Huberman. Los textos que intercambiaron ambos pensa-
dores, junto a otros hasta ahora inéditos, han sido ahora recogidos en un único libro, Images de la politique, 
politique des images (2025), donde también han sido incluidos dos textos de Guillaume Blanc-Marianne. 

La afirmación de Traverso decía:
Pasar por alto la carga tormentosa y febril de las revoluciones es simplemente malentenderlas, pero al mis-
mo tiempo, reducirlas a estallidos de pasiones y odios sería igualmente engañoso. Esa malinterpretación se 
cometió en una exposición, Soulèvements, que, aunque notable por muchos motivos, privilegió los aspectos 
estéticos de los levantamientos al extremo de desdibujar su naturaleza política. El hecho de captar la elegancia 
de un gesto que reproduce la belleza de una actuación atlética no echa luz sobre su significado político (26).

Básicamente, valoraba de forma negativa la exposición Soulèvements (2016) y dudaba del carácter 
benéfico, en términos políticos, de la propuesta. La célebre exposición, organizada por Georges Didi-
Huberman, partía del Jeau de Paume de París para recorrer luego otras ciudades –Barcelona, México, 
Montreal, Buenos Aires, São Paulo– y configurar nuevos contenidos gracias al trabajo realizado en los 
archivos de cada una de las instituciones y museos anfitriones. De este modo, Didi-Huberman aspiraba a 
que la configuración de imágenes de la revuelta y gestos disidentes, objeto primero de la exposición, fuera 
respetuosa y coherente con el carácter local de la historia insumisa. 

La severa acusación del breve párrafo que le dedicaba Enzo Traverso sorprendía porque ambos 
autores presentaban muchos rasgos en común. De hecho, existía entre ellos una afinidad intelectual que 
podría ilustrarse mediante las discusiones que ambos mantuvieron con Claude Lanzmann, el polémico 
aunque siempre admirable director de Shoah (1985). Como quizás se recuerde, el cineasta filmaba el 
testimonio de los supervivientes del holocausto sin recurrir a ningún material de archivo porque pretendía 
demostrar que precisamente era la ausencia de imágenes la que permitía representar lo inimaginable. 
Georges Didi-Huberman rebatió en Imágenes pese a todo dicho discurso acerca de lo irrepresentable, 
lo invisible y lo inimaginable. En parte, mediante el análisis y lectura de cuatro imágenes de las cámaras 
de gas tomadas por los miembros del Sonderkommando el mes de agosto de 1944 en Auschwitz, que 
también forman parte de Soulèvements. Didi-Huberman desarrollaba una lectura crítica, benjaminiana, de 
las imágenes, que ya había ensayado en Lo que vemos, lo que nos mira (1992) y que constituirá el sostén 
de una elaborada teoría acerca de la lectura histórica de las imágenes desplegada a lo largo de los cuatro 
volúmenes que constituyen El ojo de la historia. El análisis de las fotografías tomadas por los miembros del 
Sonderkommando rebate la idea de la irrepresentabilidad del horror rescatando a las imágenes de su falsa 
condición de iconos del horror –muestras de “toda la verdad”– para devolverlas a su fenomenología, a su 
especificidad, y leer en ellas aquello que sustancialmente contienen.

Escritura e Imagen
ISSN: 1885-5687  •  e-ISSN: 1988-2416

R E S E Ñ AS

mailto:alexmatas@ub.edu
https://orcid.org/0000-0003-1055-4843
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense


252 Reseñas. Escritura e Imagen 21, 2025: 251-255

Enzo Traverso elogia reiteradamente en su polémica con Didi-Huberman ese libro suyo, Imágenes pese 
a todo. También él había rebatido la proscripción de las imágenes de Claude Lanzmann, y suscribía aquella 
idea de que la misma “pereza” con la que se conduce el historiador ante el simple documento visual, 
pretendiendo su inequívoca cualidad probatoria de los hechos, es la “pereza” del creyente ante el icono 
del horror, con su estetización de lo invisible por excelencia. Traverso en una severa valoración crítica 
del cineasta reprobó también el desatino intelectual de Lanzmann derivado de un esencial compromiso 
con el sionismo. Un compromiso que le impidió apreciar los excesos de las políticas nacionales del 
Estado de Israel dada su asunción de los presupuestos mesiánicos: una gobernabilidad estrictamente 
orientada a conjurar la sombra de una posible Shoah, como explicó excelentemente Idith Zertal en La 
nación y la muerte (2002). Desde la perspectiva de la historia intelectual, Traverso veía en los argumentos 
de Lanzmann en Shoah (1985), sobre la necesidad de desechar las imágenes archivadas, el mismo error 
que contenía, como ha señalado hace poco Ricard Vinyes en su Crítica de la razón compasiva (2023), el 
discurso pronunciado por Hans Jonas al recibir en 1984 el premio Dr. Leopold Lucas, otorgado por la 
Facultad teológica evangélica de la Universidad Eberhard Karls, de Tubinga. En su reflexión acerca de la 
tolerancia de Auschwitz por parte de Dios, Jonas abundaba desde la teología política en las tesis acerca de 
una nueva teodicea, que evitaba la reflexión fundamental sobre qué asunción de responsabilidades debían 
asumir los hombres ante lo acontecido y qué dispositivos políticos hacían factible aún su reproducción, 
como sostuvo Agamben en su célebre Lo que queda de Auschwitz (2000).

Por todo ello, sorprende al lector que dos pensadores con tantas afinidades, en lo que respecta al 
pensamiento estético, y explícitamente adscritos ambos a la tradición intelectual de la izquierda política, 
acaben enzarzándose en una agria discusión. Como afirma Didi-Huberman, en el primer texto de la 
recopilación, ambos “devraient pourtant se situer du même côté, comme on dit, de la barricade” (11).

A pesar de que el punto de partida de la discusión sea el fragmento reproducido del libro Revolución, el 
debate se organizará alrededor de una supuesta falta señalada inicialmente por Enzo Traverso referida a 
una imagen en concreto de la exposición, que además ilustra la portada del catálogo. La fotografía capta 
el gesto atlético de dos jóvenes manifestantes que arrojan piedras. Se ven sus figuras de espaldas y los 
destinatarios de sus lanzamientos apenas pueden entreverse porque se confunden con un vaporoso 
y desdibujado fondo.  La fotografía la tomó el reportero Gilles Caron, muerto en Camboya el año 1970, 
durante las jornadas violentas del mes de agosto de 1969 en Derry, Irlanda del Norte. Unas jornadas 
conocidas como “The battle of Bogside”, desde que apareciera un artículo con dicho título en The Times, 
el 13 de agosto de 1969. 

Enzo Traverso recrimina la inclusión de dicha fotografía en la exposición dado que representaría, muy 
probablemente, a dos jóvenes anticatólicos. Así lo daría a entender la leyenda que acompaña al pie de la 
imagen, “Manifestations anticatholiques, Londonderry, Irlande du Nord, août 1969”. De ahí que Traverso 
repruebe la descontextualización que implica exhibir en una exposición dedicada al gesto insurgente y 
la resistencia insumisa el atlético gesto de dos jóvenes protestantes, amparados por las fuerzas militares 
de ocupación británicas, mientras participan de un pogromo anticatólico en Derry. En resumen, Traverso 
censura la falta de rigor de una opción o estrategia curatorial de naturaleza descontextualizadora, que 
obvia al fin y al cabo el colonialismo británico y el régimen de segregación de clase y nacional en Irlanda 
del Norte. 

Evidentemente, este reproche, en un primer nivel de lectura del libro Images de la politique, politique des 
images (2025), será el que organizará el intercambio de argumentos y reproches recíprocos. Argumentos y 
reproches que constituyen la primera de las dos partes del libro, “Le débat”, constituido por la recolección 
de los artículos publicados mayoritariamente en el periódico digital francés AOC Analyse Opinion Critique. 
La segunda parte del libro, “L’intervention”, la componen dos estudios de Guillaume Blanc-Marianne, con 
los que dialogan Traverso y Didi-Huberman en los dos textos inéditos que cierran el volumen, y con los que 
retoman el intercambio de diferencias y pareceres. 

Acerca de esta fotografía, tan relevante desde el punto de vista estructural del libro, Georges Didi-
Huberman subraya su ambigüedad, porque recuerda que la leyenda en realidad no se refiere estrictamente 
a la fotografía en particular sino a toda la serie de fotografías de Gilles Caron. Encuentra legítimo “sembrar 
dudas” y considera equivocado centrar el análisis cultural en el empeño por dilucidar quiénes son los dos 
jóvenes de la fotografía y cuál es su adscripción político-nacional. De hecho, Didi-Huberman recrimina a 
Traverso que sea él quien descontextualiza la fotografía al centrar su atención en una aislada imagen, que 
devino portada del catálogo: podría haber atendido al papel que desempeña la fotografía de Caron en la 
configuración de la constelación de imágenes del mismo Caron igualmente recogidas en Soulèvements, 
como las manifestaciones campesinas en Francia en 1967, el mayo de 1968 en París y el levantamiento 
antisoviético en Praga de 1969. 

Los diferentes argumentos esgrimidos por ambos autores en la primera parte del libro, “Le débat”, 
se explican según el énfasis que Traverso pondrá en los elementos histórico-políticos en la historia de 
la revolución y el énfasis que Didi-Huberman hará recaer en los elementos estético-políticos. Desde 
esta perspectiva, la enunciación de Traverso otorga a la fotografía una función más convencional y la 



253Reseñas. Escritura e Imagen 21, 2025: 251-255

relación entre los textos y las imágenes tienen un margen de maniobra que no van mucho más allá de lo 
descriptivo, como pieza integrante de una narración causal. En cambio, Didi-Huberman, converge con la 
teoría de Rancière –que ciertamente, según recuerda el mismo Didi-Huberman, se había mostrado severo 
con el lirismo de Soulèvements en un texto suyo recogido en el catálogo– acerca de la frase-imagen, 
cuando éste reemplaza la delimitación habitual de modernidad, de carácter histórico, por la del régimen 
estético del arte con el objetivo, entre otros, de liberar a las imágenes de su tradicional subordinación al 
texto. Rancière lo hizo apelando a la posibilidad de formar imágenes del pensamiento y el sentimiento que 
no fueran necesariamente dependientes del encadenamiento causal ni gratificaran el afecto derivado de 
percibir el efecto del encadenamiento. 

Un ejemplo con el que ilustrar estas diferencias y la creciente acritud del debate podría ser la acusación 
de Traverso hacia Didi-Huberman, cuando al señalar los peligros de la descontextualización le recuerda 
que equivaldría a la “estetización de la política”, contra la que Benjamin había ya advertido, como es sabido, 
porque no tenía nada que ver con la “politización de la cultura”. El mismo Traverso se da cuenta del desliz, 
porque una metodología como la empleada en Soulèvements no merecía sin duda una reprobación tan 
severa. Pero más allá de este matiz, la pregunta que Traverso se hacía al respecto revelaba el fondo de la 
discusión acerca de la decontextualización de las imágenes: ¿por qué no incluir entonces imágenes del 
auto de fe de los libros celebrado por Goebbels en Berlín el año 1933?, se preguntaba; “de photos nous 
montrent des jeunes de la Hitlerjugend en train de “soulever” des livres et de les jeter dans le bûcher” (33). 

Por su parte, Didi-Huberman aprovechaba para recordar que aquello que Traverso tilda de gratuita 
descontextualización era perfectamente compatible con la “dialéctica de las imágenes” benjaminiana 
y un equívoco sentido político derivado de la configuración del sentido mediante la configuración de 
constelaciones, como el mismo Traverso había explicado tan bien en su libro Melancolía de la izquierda 
(2019). En realidad, más que de descontextualización, Didi-Huberman piensa que debe hablarse en rigor 
del “anacronismo de las imágenes”, en el sentido que explicó en Ante el tiempo (2000) –en concordancia 
con las tesis de W. Benjamin, E. Bloch o M. Löwy, pero también de una tradición propia de la historiografía 
francesa representada por N. Loraux, Rancière y él mismo–: el anacronismo de las imágenes procura 
aquella apertura política que Benjamin emplazaba en la dialéctica de las imágenes, porque era allí 
donde se encontraban dos temporalidades heterogéneas: “là, donc, où mémoire et désir se réactivent 
mutuellement” (23). 

Una vez resumido el objeto de la polémica (la fotografía de Caron y su codificación) y las premisas 
históricas y estéticas que separan ambas concepciones de la dialéctica entre escritura e imagen, la virtud 
de esta conversación quizás pueda organizarse a partir de dos ejes. 

El primero es el del rigor filosófico y la calidad del compromiso político de ambos, como muestra la 
disputa hermenéutica acerca de una sentencia realizada por Hanna Arendt en Sobre la violencia. El marco 
en el que se convoca a Hanna Arendt es el siguiente. Didi-Huberman confiesa su voluntad de rehabilitar 
para el pensamiento de la izquierda política una fuerza antropológica constituida por deseos inconscientes, 
emociones, gestos e imágenes, tradicionalmente subalternas respecto a la acción, el proyecto, la estrategia 
o al “contenu politique” (72). Su iniciativa va mucho más lejos de la única concesión que hace Traverso a 
la exposición, al admitir la legítima validez antropológica de Soulèvements desde el punto de vista de la 
historia de las sensibilidades. Con el fin de procurar dicha rehabilitación política, Didi-Huberman revisa 
sumarialmente las infundadas distinciones tradicionales entre la lírica, supuestamente estetizante, y la 
prosa realista, hipotéticamente revolucionaria, que eran a su vez el correlato de otra infundada delimitación 
semántica que oponía la revuelta a la revolución. Aquí es donde recurre al pensamiento de Hanna Arendt, 
al contradecir dichas distinciones haciendo suyo el argumento de esta pensadora cuando afirmaba que 
“lo opuesto a lo emocional no es lo “racional”, sea lo que sea lo que signifique, sino la incapacidad para 
sentirse afectado” (14). Si la ausencia de emociones no causa o promueve la racionalidad, ¿por qué seguir 
desestimando para el proyecto político el afecto, si lo contrario de la emoción no es la racionalidad sino la 
insensibilidad? De este modo justifica Didi-Huberman la complementariedad de su interés por los gestos 
y las emociones y el devenir histórico y la consistencia política de esos mismos gestos y emociones.

Enzo Traverso, por su parte, realiza en un sentido contrario su glosa de esta afirmación de Hanna 
Arendt según la cual, como se ha visto, para responder razonablemente, antes uno tiene que haberse visto 
“afectado”, tiene que haber sido “touché par l’émotion” (39). Traverso, a diferencia de Didi-Huberman, incide 
en la incomprensión de Hanna Arendt de los fenómenos revolucionarios, como lo prueba el hecho de que 
distinguiera entre las “buenas revoluciones”, como la Revoluciona americana, que perseguía el objetivo 
de la libertad, y las “malas revoluciones”, como la Revolución francesa, que perseguía un espejismo, el 
“milagro tramposo” de la emancipación social. Traverso contextualiza la afirmación de Hannah Arendt 
recordando las duras críticas que dedicó a Fanon y Sartre tras la publicación de Los condenados de la 
tierra, dada su total incomprensión de las revoluciones anticoloniales. Al haber afirmado que las rebeliones 
de esclavos se transformarían en “pesadillas”, revelaba su falta de empatía ante las sublevaciones 
anticoloniales y mostraba al mismo tiempo una racionalidad política bastante conservadora (40). Es decir, 
para él, la conceptualización de Hanna Arendt no sería un buen ejemplo sobre cómo argumentar acerca 



254 Reseñas. Escritura e Imagen 21, 2025: 251-255

del valor político de la sensibilidad, ni procuraría herramientas de interpretación de la sublevación política, 
puesto que ella misma se había mostrado “insensible” ante las luchas antiimperialistas. Por lo tanto, para 
Traverso, la contextualización filológica de una afirmación afecta a la validez del concepto y la eficacia del 
método, a diferencia de Didi-Huberman, que sugiere líneas de trabajo cuya virtud epistemológica resida 
precisamente en su renuencia ante los imperativos de la comprobación o la confirmación.

El segundo eje a partir del cual entender la discusión redunda en esta misma diferencia recién 
mencionada, pero gira en concreto alrededor del método iconológico como herramienta para la lectura 
de imágenes. En este caso, Traverso, contrario a toda descontextualización, convoca la figura de Panofsky 
para aseverar que “Une iconologie délestée de sa dimensión iconographique reste mutilée” (36). Es decir, 
se apoya en la ya clásica distinción entre iconografía e iconología realizada por el historiador del arte para 
insistir en que la inteligibilidad y comprensión de una imagen depende de dilucidar el contenido intrínseco 
de una imagen. Sin la precisión iconográfica, la imagen resta a la espera de una redención que jamás 
podrá ser llevada a cabo por quienes contemplan la mera superficialidad, que a menudo es tramposa. 

Por supuesto, Traverso sabe que está rehabilitando la figura de Panofsky y la centralidad de las “fuentes” 
en la historia del arte –las fuentes textuales sin las que no puede entenderse una imagen y la conversión 
de las imágenes en fuentes historiográficas– ante Didi-Huberman, cuya labor como historiador del arte se 
construye en el sentido contrario. Como él mismo afirma a lo largo de la discusión: “contre cela que mon 
travail d’historien de l’art a pris son départ: précisément contre les notions de «contenu» et de «symbole» 
chez Panofsky” (62). 

En efecto, Didi-Huberman insistirá en viejos argumentos suyos acerca de qué iconología proponía Aby 
Warburg al fundar la disciplina y cómo había sido ésta secuestrada por los dispositivos académicos, en 
un contexto historiográfico de manifiesta linealidad evolutiva contrario al que inspiró al autor del Atlas 
Mnemosyne. Por un lado, Traverso no concibe que la iconología no se acompañe de su correspondiente 
labor iconográfica, que en el caso de la fotografía de Gilles Caron se apoyaría en el contenido de la leyenda: 
“Manifestations anticatholiques, Londonderry, Irlande du Nord, août 1969”. Si no es así, como reprocha a 
Didi-Huberman, la perspectiva iconológica se centra exclusivamente en la supervivencia de los gestos de 
la revuelta, que no hace más que construir una “memoria antropológica” de los soulèvements sin apenas 
procurar inteligibilidad sobre el “contenido intrínseco” de esas imágenes. Sin embargo, Didi-Huberman, 
como explicó en La imagen superviviente, querría rescatar la iconología de Warburg del papel que le asignó 
el paradigma positivista de la historia del arte hegemónico, desde Winckelman hasta Gombrich. Según él, 
el retorno de la imagen superviviente implica una migración de contenidos a través de la historia; esto 
es, una verdadera comprensión de la herencia y la tradición artística gracias al retorno anacrónico de las 
imágenes. Retorno sin el cual sería imposible una temporalización dialéctica de la historia, imprescindible 
para entender la tradición artística. En este caso, de la historia de las revoluciones. 

En la segunda parte del libro, “L’intervention”, toma la palabra el tercero de los autores, Guillaume Blanc-
Marianne. Participa en la discusión, una vez ya han intercambiado los dos pensadores un total de seis textos, 
con la finalidad de resolver el enigma acerca de la identidad de los protagonistas de la imagen. ¿Se trata de 
dos jóvenes protestantes partidarios de que Irlanda del Norte permanezca en el Reino Unido? ¿Participan 
en un pogromo y anhelan prorrogar el actual sistema de clases y la segregación racista característico de 
la ocupación? ¿Son dos jóvenes católicos partidarios de la independencia enfrentándose a las fuerzas 
militares de ocupación? ¿Son dos católicos que resisten al avance de los cuerpos uniformados y bien 
equipados adentrándose en un barrio católico de Derry?

Guillaume Blanc-Marianne resuelve el enigma. Enzo Traverso no tenía dudas, puesto que alegaba 
que la leyenda era explícita y el error provenía de haberla desatendido. Georges Didi-Huberman lanzaba 
interrogantes porque había suficientes indicios en la imagen para leer en un sentido contrario a la leyenda 
el contenido de la imagen. Lo importante, argumentaba es la desproporción que emerge del contraste 
entre la fragilidad de los cuerpos que resisten y la seguridad del cuerpo uniformado. Ciertamente, el 
enigma merecía ser aclarado y para ello Guillaume Blanc-Marianne, conocedor de la obra del fotógrafo y 
responsable de la exposición Gilles Caron. Un monde imparfait junto a Clara Bouveresse e Isabella Seniuta, 
asume la labor investigadora necesaria para dar con una respuesta inequívoca. 

Accede a los archivos de la Fundación Gilles Caron y realiza una investigación ejemplar, tras consultar 
los originales y entrevistarse con los custodios de los negativos y otros expertos conocedores de la obra 
del fotorreportero. Despliega todos los recursos que tiene a su alcance para llevar a cabo de manera 
eficiente el ejercicio iconográfico que, como admiten Traverso y Didi-Huberman, debieran haber llevado 
a cabo ellos. Contrasta las informaciones mediante la lectura de las crónicas periodísticas de agosto 
del 69 en Derry con los libros de historia dedicados a la sublevación; desenreda entre los muchos 
agentes que intervinieron en la venta de la serie de fotografías –agentes, comerciales, maquetadores, 
redactores, documentalistas y archivistas, periodistas, redactores en jefe, etcétera– quiénes podrían ser 
los responsables de la leyenda; averigua cuáles son los convenios mercantiles entre la agencia Gamma, 
para al que trabajaba Gilles Caron, y la prensa a la que vendía sus materiales, Paris-Match o L’express; 
indaga cuáles serían las posiciones desde las que Gilles Caron habría tomado las fotografías, atendiendo 



255Reseñas. Escritura e Imagen 21, 2025: 251-255

a la topografía militar de esas jornadas y considerando que el fotógrafo disponía de formación militar como 
antiguo paracaidista del ejército francés en la guerra de independencia de Argelia; analiza la secuencia 
completa de la serie de fotografías identificando en otros escenarios del conflicto a los dos jóvenes que 
aparecen de espaldas en la fotografía del catálogo; etcétera.

Evidentemente, esta investigación despeja cualquier duda, y tampoco son irrelevantes las reflexiones 
de Guillaume Blanc-Marianne sobre su labor iconográfica. Ahora bien, incluso si merece la pena leer los 
dos textos que organizan su investigación, las respuestas de Enzo Traverso y Georges Didi-Huberman 
con las que cierra el volumen demuestra que el valor del libro reside en la discusión intelectual acerca 
de la lectura de imágenes. Más que resolver el enigma, que lo hace, Guillaume Blanc-Marianne alienta el 
diálogo, y una discrepancia que no se cierra. 

Si uno imaginara que Guillaume Blanc-Marianne da la razón a Enzo Traverso, porque ha llegado a la 
conclusión que los dos protagonistas de la imagen son dos protestantes anticatólicos, Enzo Traverso 
tampoco concedería valor a dicha revelación, porque su objetivo, según argumenta, nunca fue reivindicar 
un método probatorio cuya virtud residiera en el carácter confirmatorio de las fuentes iconográficas. 
Esto es en realidad aquello de lo que le acusa Didi-Huberman, y no se corresponde exactamente con 
sus argumentos. Su objetivo, explica él, es generar dudas sobre la posibilidad de que una imagen pueda 
ser interpretada sin ninguna explicación, al margen o con un sentido opuesto al de su leyenda (195). Es 
necesaria una dialéctica entre texto e imagen si se quiere evitar que la fotografía, al afirmar precisamente 
lo contrario que el texto que la acompaña y enmarca, confunda o desdibuje el verdadero valor del acto 
icónico de un gesto tan abiertamente inscrito en la memoria visual de la rebelión de la izquierda política 
como el que ilustran los dos jóvenes en Derry (203). Dicho de otro modo, sin esa dialéctica entre texto e 
imagen no se hace otra cosa que ontologizar el arquetipo de una imagen originaria cuya repetición es 
irresistible.

Por otro lado, si uno imagina que Guillaume Blanc-Marianne da la razón a Didi-Huberman y que su 
reclamo acerca de la ambigüedad de la fotografía tenía fundamento porque ciertamente los dos jóvenes 
eran católicos enfrentándose a los cuerpos policiales, Didi-Huberman tampoco concedería un valor 
definitivo a dicha revelación, porque su objetivo precisamente era desmentir que la función del texto 
sea la de redimir a la imagen de una indeseable ilegibilidad. Esa ilegibilidad no es antidialéctica, porque 
forma parte de una exposición, cuya naturaleza es la del discurso, en el sentido de la “forma-ensayo” 
adorniana (217) o en el sentido de la “frase-imagen” de Rancière (229). Dicho discurso, aprendido en el 
Atlas Mnemosyne de Warburg y adoptado en todas sus exposiciones, obedece menos al saber axiomático 
que al método heurístico, y conjuga mediante constelaciones de imágenes, lejos de cualquier estetización, 
dos dimensiones indisociables de un mismo fenómeno: el pathos de los afectos y el logos del discurso 
político. 

El volumen, en efecto, revela la identidad o, mejor, la adscripción política de los dos jóvenes, pero la 
excelente y necesaria investigación de Guillaume Blanc-Marianne no consigue poner el punto final a un 
diálogo entre pensadores de la imagen y teóricos de la estética política que se resisten, ambos, a la mera 
condición policial de la investigación.


