EDICIONES
=] COMPLUTENSE @

Escritura e Imagen RESENAS
ISSN: 1885-5687 o e-ISSN: 1988-2416

Dipi-HuBermAN, Georges, TRAVERSO, ENzo y BLaNc-MARIANNE
Guillaume, Images de la politique, politique des images. Un
débat, Editions de ’Ecole des Hautes Etudes en Sciences
Sociales, 2025.

Alex Matas Pons
Universitat de Barcelona 5=

https://dx.doi.org/10.5209/esim.106168 Recibido: 01/06/2024 « Aceptado: 27/07/2024

Genealogias de cuerpos en movimiento y genealogias de gestos de emancipacion

Una afirmacion de Enzo Traverso en laintroduccion a su libro Revolucion. Una historia intelectual (2021) des-

encadenod una larga discusion con Georges Didi-Huberman. Los textos que intercambiaron ambos pensa-

dores, junto a otros hasta ahora inéditos, han sido ahora recogidos en un unico libro, Images de la politique,

politique des images (2025), donde también han sido incluidos dos textos de Guillaume Blanc-Marianne.
La afirmacion de Traverso decia:

Pasar por alto la carga tormentosa y febril de las revoluciones es simplemente malentenderlas, pero al mis-
mo tiempo, reducirlas a estallidos de pasiones y odios seria igualmente engafoso. Esa malinterpretacion se
cometio en una exposicion, Soulévements, que, aunque notable por muchos motivos, privilegio los aspectos
estéticos de los levantamientos al extremo de desdibujar su naturaleza politica. El hecho de captar la elegancia
de un gesto que reproduce la belleza de una actuacion atlética no echa luz sobre su significado politico (26).

Basicamente, valoraba de forma negativa la exposicion Soulévements (2016) y dudaba del caracter
benéfico, en términos politicos, de la propuesta. La célebre exposicion, organizada por Georges Didi-
Huberman, partia del Jeau de Paume de Paris para recorrer luego otras ciudades -Barcelona, México,
Montreal, Buenos Aires, Sdo Paulo- y configurar nuevos contenidos gracias al trabajo realizado en los
archivos de cada una de las instituciones y museos anfitriones. De este modo, Didi-Huberman aspiraba a
que la configuracion de imagenes de la revuelta y gestos disidentes, objeto primero de la exposicion, fuera
respetuosay coherente con el caracter local de la historia insumisa.

La severa acusacion del breve parrafo que le dedicaba Enzo Traverso sorprendia porque ambos
autores presentaban muchos rasgos en comun. De hecho, existia entre ellos una afinidad intelectual que
podria ilustrarse mediante las discusiones que ambos mantuvieron con Claude Lanzmann, el polémico
aunqgue siempre admirable director de Shoah (1985). Como quizas se recuerde, el cineasta filmaba el
testimonio de los supervivientes del holocausto sin recurrir a ningun material de archivo porque pretendia
demostrar que precisamente era la ausencia de imagenes la que permitia representar lo inimaginable.
Georges Didi-Huberman rebatié en Imagenes pese a todo dicho discurso acerca de lo irrepresentable,
lo invisible y lo inimaginable. En parte, mediante el analisis y lectura de cuatro imagenes de las camaras
de gas tomadas por los miembros del Sonderkommando el mes de agosto de 1944 en Auschwitz, que
también forman parte de Soulévements. Didi-Huberman desarrollaba una lectura critica, benjaminiana, de
las imagenes, que ya habia ensayado en Lo que vemos, lo que nos mira (1992) y que constituira el sostén
de una elaborada teoria acerca de la lectura historica de las imagenes desplegada a lo largo de los cuatro
volumenes que constituyen El ojo de la historia. El analisis de las fotografias tomadas por los miembros del
Sonderkommando rebate la idea de la irrepresentabilidad del horror rescatando a las imagenes de su falsa
condicion de iconos del horror -muestras de “toda la verdad”- para devolverlas a su fenomenologia, a su
especificidad, y leer en ellas agquello que sustancialmente contienen.

Escritura e Imagen 21, 2025: 251-255 251


mailto:alexmatas@ub.edu
https://orcid.org/0000-0003-1055-4843
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense

252 Resenfas. Escritura e Imagen 21, 2025: 251-255

Enzo Traverso elogia reiteradamente en su polémica con Didi-Huberman ese libro suyo, Imagenes pese
atodo. También él habia rebatido la proscripcion de las imagenes de Claude Lanzmann, y suscribia aquella
idea de que la misma “pereza” con la que se conduce el historiador ante el simple documento visual,
pretendiendo su inequivoca cualidad probatoria de los hechos, es la “pereza” del creyente ante el icono
del horror, con su estetizacion de lo invisible por excelencia. Traverso en una severa valoracion critica
del cineasta reprobo6 también el desatino intelectual de Lanzmann derivado de un esencial compromiso
con el sionismo. Un compromiso que le impidid apreciar los excesos de las politicas nacionales del
Estado de Israel dada su asuncion de los presupuestos mesianicos: una gobernabilidad estrictamente
orientada a conjurar la sombra de una posible Shoah, como explicé excelentemente Idith Zertal en La
nacion y la muerte (2002). Desde la perspectiva de la historia intelectual, Traverso veia en los argumentos
de Lanzmann en Shoah (1985), sobre la nhecesidad de desechar las imagenes archivadas, el mismo error
que contenia, como ha senalado hace poco Ricard Vinyes en su Critica de la razon compasiva (2023), el
discurso pronunciado por Hans Jonas al recibir en 1984 el premio Dr. Leopold Lucas, otorgado por la
Facultad teoldgica evangélica de la Universidad Eberhard Karls, de Tubinga. En su reflexion acerca de la
tolerancia de Auschwitz por parte de Dios, Jonas abundaba desde la teologia politica en las tesis acerca de
una nueva teodicea, que evitaba la reflexion fundamental sobre qué asuncion de responsabilidades debian
asumir los hombres ante lo acontecido y qué dispositivos politicos hacian factible aun su reproduccion,
como sostuvo Agamben en su célebre Lo que queda de Auschwitz (2000).

Por todo ello, sorprende al lector que dos pensadores con tantas afinidades, en lo que respecta al
pensamiento estético, y explicitamente adscritos ambos a la tradicion intelectual de la izquierda politica,
acaben enzarzandose en una agria discusion. Como afirma Didi-Huberman, en el primer texto de la
recopilacion, ambos “devraient pourtant se situer du méme coté, comme on dit, de la barricade” (11).

A pesar de que el punto de partida de la discusion sea el fragmento reproducido del libro Revolucion, el
debate se organizara alrededor de una supuesta falta sefialada inicialmente por Enzo Traverso referida a
una imagen en concreto de la exposicion, que ademas ilustra la portada del catalogo. La fotografia capta
el gesto atlético de dos jovenes manifestantes que arrojan piedras. Se ven sus figuras de espaldas y los
destinatarios de sus lanzamientos apenas pueden entreverse porque se confunden con un vaporoso
y desdibujado fondo. La fotografia la tomo el reportero Gilles Caron, muerto en Camboya el aho 1970,
durante las jornadas violentas del mes de agosto de 1969 en Derry, Irlanda del Norte. Unas jornadas
conocidas como “The battle of Bogside”, desde que apareciera un articulo con dicho titulo en The Times,
el 13 de agosto de 1969.

Enzo Traverso recrimina la inclusion de dicha fotografia en la exposicion dado que representaria, muy
probablemente, a dos jovenes anticatélicos. Asi lo daria a entender la leyenda que acompana al pie de la
imagen, “Manifestations anticatholiques, Londonderry, Irlande du Nord, aott 1969”. De ahi que Traverso
repruebe la descontextualizacion que implica exhibir en una exposicion dedicada al gesto insurgente y
la resistencia insumisa el atlético gesto de dos jovenes protestantes, amparados por las fuerzas militares
de ocupacion britanicas, mientras participan de un pogromo anticatélico en Derry. En resumen, Traverso
censura la falta de rigor de una opcion o estrategia curatorial de naturaleza descontextualizadora, que
obvia al fin y al cabo el colonialismo britanico y el régimen de segregacion de clase y nacional en Irlanda
del Norte.

Evidentemente, este reproche, en un primer nivel de lectura del libro Images de la politique, politique des
images (2025), sera el que organizara el intercambio de argumentos y reproches reciprocos. Argumentos y
reproches que constituyen la primera de las dos partes del libro, “Le débat”, constituido por la recoleccion
de los articulos publicados mayoritariamente en el periddico digital francés AOC Analyse Opinion Critique.
La segunda parte del libro, “L’intervention”, la componen dos estudios de Guillaume Blanc-Marianne, con
los que dialogan Traverso y Didi-Huberman en los dos textos inéditos que cierran el volumen, y con los que
retoman el intercambio de diferencias y pareceres.

Acerca de esta fotografia, tan relevante desde el punto de vista estructural del libro, Georges Didi-
Huberman subraya su ambigliedad, porque recuerda que laleyenda en realidad no se refiere estrictamente
a la fotografia en particular sino a toda la serie de fotografias de Gilles Caron. Encuentra legitimo “sembrar
dudas” y considera equivocado centrar el analisis cultural en el empefio por dilucidar quiénes son los dos
jovenes de la fotografia y cual es su adscripcion politico-nacional. De hecho, Didi-Huberman recrimina a
Traverso que sea él quien descontextualiza la fotografia al centrar su atencion en una aislada imagen, que
devino portada del catalogo: podria haber atendido al papel que desempefa la fotografia de Caron en la
configuracion de la constelacion de imagenes del mismo Caron igualmente recogidas en Soulévements,
como las manifestaciones campesinas en Francia en 1967, el mayo de 1968 en Paris y el levantamiento
antisoviético en Praga de 1969.

Los diferentes argumentos esgrimidos por ambos autores en la primera parte del libro, “Le débat”,
se explican segun el énfasis que Traverso pondra en los elementos historico-politicos en la historia de
la revolucion y el énfasis que Didi-Huberman hara recaer en los elementos estético-politicos. Desde
esta perspectiva, la enunciacion de Traverso otorga a la fotografia una funcion mas convencional y la



Resenfas. Escritura e Imagen 21, 2025: 251-255 253

relacion entre los textos y las imagenes tienen un margen de maniobra que no van mucho mas alla de lo
descriptivo, como pieza integrante de una narracion causal. En cambio, Didi-Huberman, converge con la
teoria de Ranciére -que ciertamente, segun recuerda el mismo Didi-Huberman, se habia mostrado severo
con el lirismo de Soulévements en un texto suyo recogido en el catalogo- acerca de la frase-imagen,
cuando éste reemplaza la delimitacion habitual de modernidad, de caracter historico, por la del régimen
estético del arte con el objetivo, entre otros, de liberar a las imagenes de su tradicional subordinacion al
texto. Ranciére lo hizo apelando a la posibilidad de formar imagenes del pensamiento y el sentimiento que
no fueran necesariamente dependientes del encadenamiento causal ni gratificaran el afecto derivado de
percibir el efecto del encadenamiento.

Un ejemplo con el que ilustrar estas diferenciasy la creciente acritud del debate podria ser la acusacion
de Traverso hacia Didi-Huberman, cuando al sefialar los peligros de la descontextualizacion le recuerda
que equivaldria a la “estetizacion de la politica”, contra la que Benjamin habia ya advertido, como es sabido,
porgue no tenia nada que ver con la “politizacion de la cultura”. El mismo Traverso se da cuenta del desliz,
porque una metodologia como la empleada en Soulévements no merecia sin duda una reprobacion tan
severa. Pero mas alla de este matiz, la pregunta que Traverso se hacia al respecto revelaba el fondo de la
discusion acerca de la decontextualizacion de las imagenes: ¢por qué no incluir entonces imagenes del
auto de fe de los libros celebrado por Goebbels en Berlin el afio 1933?, se preguntaba; “de photos nous
montrent des jeunes de la Hitlerjugend en train de “soulever” des livres et de les jeter dans le blcher” (33).

Por su parte, Didi-Huberman aprovechaba para recordar que aquello que Traverso tilda de gratuita
descontextualizacion era perfectamente compatible con la “dialéctica de las imagenes” benjaminiana
y un equivoco sentido politico derivado de la configuracion del sentido mediante la configuracion de
constelaciones, como el mismo Traverso habia explicado tan bien en su libro Melancolia de la izquierda
(2019). En realidad, mas que de descontextualizacion, Didi-Huberman piensa que debe hablarse en rigor
del “anacronismo de las imagenes”, en el sentido que explicd en Ante el tiempo (2000) -en concordancia
con las tesis de W. Benjamin, E. Bloch o M. Lowy, pero también de una tradicion propia de la historiografia
francesa representada por N. Loraux, Ranciere y él mismo-: el anacronismo de las imagenes procura
aquella apertura politica que Benjamin emplazaba en la dialéctica de las imagenes, porque era alli
donde se encontraban dos temporalidades heterogéneas: “la, donc, ou mémoire et désir se réactivent
mutuellement” (23).

Una vez resumido el objeto de la polémica (la fotografia de Caron y su codificacion) y las premisas
historicas y estéticas que separan ambas concepciones de la dialéctica entre escritura e imagen, la virtud
de esta conversacion quizas pueda organizarse a partir de dos ejes.

El primero es el del rigor filosofico y la calidad del compromiso politico de ambos, como muestra la
disputa hermenéutica acerca de una sentencia realizada por Hanna Arendt en Sobre la violencia. El marco
en el que se convoca a Hanna Arendt es el siguiente. Didi-Huberman confiesa su voluntad de rehabilitar
para el pensamiento de laizquierda politica una fuerza antropolégica constituida por deseos inconscientes,
emociones, gestos eimagenes, tradicionalmente subalternasrespecto alaaccion, el proyecto, la estrategia
o al “contenu politique” (72). Su iniciativa va mucho mas lejos de la unica concesion que hace Traverso a
la exposicion, al admitir la legitima validez antropoldgica de Soulévements desde el punto de vista de la
historia de las sensibilidades. Con el fin de procurar dicha rehabilitacion politica, Didi-Huberman revisa
sumarialmente las infundadas distinciones tradicionales entre la lirica, supuestamente estetizante, y la
prosa realista, hipotéticamente revolucionaria, que eran a su vez el correlato de otra infundada delimitacion
semantica que oponia la revuelta a la revolucion. Aqui es donde recurre al pensamiento de Hanna Arendt,
al contradecir dichas distinciones haciendo suyo el argumento de esta pensadora cuando afirmaba que
“lo opuesto a lo emocional no es lo “racional”, sea lo que sea lo que signifique, sino la incapacidad para
sentirse afectado” (14). Si la ausencia de emociones no causa o promueve la racionalidad, ;por qué seguir
desestimando para el proyecto politico el afecto, si lo contrario de la emocion no es la racionalidad sino la
insensibilidad? De este modo justifica Didi-Huberman la complementariedad de su interés por los gestos
y las emociones y el devenir historico y la consistencia politica de esos mismos gestos y emociones.

Enzo Traverso, por su parte, realiza en un sentido contrario su glosa de esta afirmacion de Hanna
Arendt segun la cual, como se ha visto, para responder razonablemente, antes uno tiene que haberse visto
“afectado”, tiene que haber sido “touché parI'’émotion” (39). Traverso, a diferencia de Didi-Huberman, incide
en laincomprension de Hanna Arendt de los fendmenos revolucionarios, como lo prueba el hecho de que
distinguiera entre las “buenas revoluciones”, como la Revoluciona americana, que perseguia el objetivo
de la libertad, y las “malas revoluciones”, como la Revolucion francesa, que perseguia un espejismo, el
“milagro tramposo” de la emancipacion social. Traverso contextualiza la afirmacion de Hannah Arendt
recordando las duras criticas que dedicd a Fanon y Sartre tras la publicacion de Los condenados de la
tierra, dada su total incomprension de las revoluciones anticoloniales. Al haber afirmado que las rebeliones
de esclavos se transformarian en “pesadillas”, revelaba su falta de empatia ante las sublevaciones
anticoloniales y mostraba al mismo tiempo una racionalidad politica bastante conservadora (40). Es decir,
para él, la conceptualizacion de Hanna Arendt no seria un buen ejemplo sobre como argumentar acerca



254 Resenfas. Escritura e Imagen 21, 2025: 251-255

del valor politico de la sensibilidad, ni procuraria herramientas de interpretacion de la sublevacion politica,
puesto que ella misma se habia mostrado “insensible” ante las luchas antiimperialistas. Por lo tanto, para
Traverso, la contextualizacion filolégica de una afirmacion afecta a la validez del concepto y la eficacia del
método, a diferencia de Didi-Huberman, que sugiere lineas de trabajo cuya virtud epistemoldgica resida
precisamente en su renuencia ante los imperativos de la comprobacion o la confirmacion.

El segundo eje a partir del cual entender la discusion redunda en esta misma diferencia recién
mencionada, pero gira en concreto alrededor del método iconolégico como herramienta para la lectura
de imagenes. En este caso, Traverso, contrario a toda descontextualizacion, convoca la figura de Panofsky
para aseverar que “Une iconologie délestée de sa dimension iconographique reste mutilée” (36). Es decir,
se apoya en la ya clasica distincion entre iconografia e iconologia realizada por el historiador del arte para
insistir en que la inteligibilidad y comprension de una imagen depende de dilucidar el contenido intrinseco
de una imagen. Sin la precision iconografica, la imagen resta a la espera de una redencion que jamas
podra ser llevada a cabo por quienes contemplan la mera superficialidad, que a menudo es tramposa.

Por supuesto, Traverso sabe que esta rehabilitando la figura de Panofsky y la centralidad de las “fuentes”
en la historia del arte -las fuentes textuales sin las que no puede entenderse una imagen y la conversion
de las imagenes en fuentes historiograficas- ante Didi-Huberman, cuya labor como historiador del arte se
construye en el sentido contrario. Como él mismo afirma a lo largo de la discusion: “contre cela que mon
travail d’historien de I'art a pris son départ: précisément contre les notions de «contenu» et de «symbole»
chez Panofsky” (62).

En efecto, Didi-Huberman insistira en viejos argumentos suyos acerca de qué iconologia proponia Aby
Warburg al fundar la disciplina y como habia sido ésta secuestrada por los dispositivos académicos, en
un contexto historiografico de manifiesta linealidad evolutiva contrario al que inspiré al autor del Atlas
Mnemosyne. Por un lado, Traverso no concibe que la iconologia no se acompanie de su correspondiente
labor iconografica, que en el caso de la fotografia de Gilles Caron se apoyaria en el contenido de la leyenda:
“Manifestations anticatholiques, Londonderry, Irlande du Nord, aolt 1969". Si no es asi, como reprocha a
Didi-Huberman, la perspectiva iconoldgica se centra exclusivamente en la supervivencia de los gestos de
la revuelta, que no hace mas que construir una “memoria antropoldgica” de los soulévements sin apenas
procurar inteligibilidad sobre el “contenido intrinseco” de esas imagenes. Sin embargo, Didi-Huberman,
como explico en Laimagen superviviente, querria rescatar la iconologia de Warburg del papel que le asigno
el paradigma positivista de la historia del arte hegemonico, desde Winckelman hasta Gombrich. Segun é€l,
el retorno de la imagen superviviente implica una migracion de contenidos a través de la historia; esto
es, una verdadera comprension de la herencia y la tradicion artistica gracias al retorno anacrénico de las
imagenes. Retorno sin el cual seria imposible una temporalizacion dialéctica de la historia, imprescindible
para entender la tradicion artistica. En este caso, de la historia de las revoluciones.

En la segunda parte del libro, “Lintervention”, toma la palabra el tercero de los autores, Guillaume Blanc-
Marianne. Participaenladiscusion,unavezyahanintercambiado los dos pensadores untotal de seis textos,
con lafinalidad de resolver el enigma acerca de laidentidad de los protagonistas de laimagen. ;Se trata de
dos jovenes protestantes partidarios de que Irlanda del Norte permanezca en el Reino Unido? ¢ Participan
en un pogromo y anhelan prorrogar el actual sistema de clases y la segregacion racista caracteristico de
la ocupacion? ;Son dos jovenes catodlicos partidarios de la independencia enfrentandose a las fuerzas
militares de ocupacion? ;Son dos catdlicos que resisten al avance de los cuerpos uniformados y bien
equipados adentrandose en un barrio catdlico de Derry?

Guillaume Blanc-Marianne resuelve el enigma. Enzo Traverso no tenia dudas, puesto que alegaba
que la leyenda era explicita y el error provenia de haberla desatendido. Georges Didi-Huberman lanzaba
interrogantes porque habia suficientes indicios en la imagen para leer en un sentido contrario a la leyenda
el contenido de la imagen. Lo importante, argumentaba es la desproporcion que emerge del contraste
entre la fragilidad de los cuerpos que resisten y la seguridad del cuerpo uniformado. Ciertamente, el
enigma merecia ser aclarado y para ello Guillaume Blanc-Marianne, conocedor de la obra del fotografo y
responsable de la exposicion Gilles Caron. Un monde imparfait junto a Clara Bouveresse e Isabella Seniuta,
asume la labor investigadora necesaria para dar con una respuesta inequivoca.

Accede a los archivos de la Fundacion Gilles Caron y realiza una investigacion ejemplar, tras consultar
los originales y entrevistarse con los custodios de los negativos y otros expertos conocedores de la obra
del fotorreportero. Despliega todos los recursos que tiene a su alcance para llevar a cabo de manera
eficiente el ejercicio iconografico que, como admiten Traverso y Didi-Huberman, debieran haber llevado
a cabo ellos. Contrasta las informaciones mediante la lectura de las cronicas periodisticas de agosto
del 69 en Derry con los libros de historia dedicados a la sublevacion; desenreda entre los muchos
agentes que intervinieron en la venta de la serie de fotografias —agentes, comerciales, maquetadores,
redactores, documentalistas y archivistas, periodistas, redactores en jefe, etcétera- quiénes podrian ser
los responsables de la leyenda; averigua cuales son los convenios mercantiles entre la agencia Gamma,
para al que trabajaba Gilles Caron, y la prensa a la que vendia sus materiales, Paris-Match o L’express;
indaga cuales serian las posiciones desde las que Gilles Caron habria tomado las fotografias, atendiendo



Resenfas. Escritura e Imagen 21, 2025: 251-255 255

alatopografia militar de esas jornadas y considerando que el fotégrafo disponia de formacion militar como
antiguo paracaidista del ejército francés en la guerra de independencia de Argelia; analiza la secuencia
completa de la serie de fotografias identificando en otros escenarios del conflicto a los dos jovenes que
aparecen de espaldas en la fotografia del catalogo; etcétera.

Evidentemente, esta investigacion despeja cualquier duda, y tampoco son irrelevantes las reflexiones
de Guillaume Blanc-Marianne sobre su labor iconografica. Ahora bien, incluso si merece la pena leer los
dos textos que organizan su investigacion, las respuestas de Enzo Traverso y Georges Didi-Huberman
con las que cierra el volumen demuestra que el valor del libro reside en la discusion intelectual acerca
de la lectura de imagenes. Mas que resolver el enigma, que lo hace, Guillaume Blanc-Marianne alienta el
dialogo, y una discrepancia que no se cierra.

Si uno imaginara que Guillaume Blanc-Marianne da la razon a Enzo Traverso, porque ha llegado a la
conclusion que los dos protagonistas de la imagen son dos protestantes anticatélicos, Enzo Traverso
tampoco concederia valor a dicha revelacion, porque su objetivo, segun argumenta, nunca fue reivindicar
un método probatorio cuya virtud residiera en el caracter confirmatorio de las fuentes iconograficas.
Esto es en realidad aquello de lo que le acusa Didi-Huberman, y no se corresponde exactamente con
sus argumentos. Su objetivo, explica él, es generar dudas sobre la posibilidad de que una imagen pueda
ser interpretada sin ninguna explicacion, al margen o con un sentido opuesto al de su leyenda (195). Es
necesaria una dialéctica entre texto e imagen si se quiere evitar que la fotografia, al afirmar precisamente
lo contrario que el texto que la acompafia y enmarca, confunda o desdibuje el verdadero valor del acto
iconico de un gesto tan abiertamente inscrito en la memoria visual de la rebelion de la izquierda politica
como el que ilustran los dos jovenes en Derry (203). Dicho de otro modo, sin esa dialéctica entre texto e
imagen no se hace otra cosa que ontologizar el arquetipo de una imagen originaria cuya repeticion es
irresistible.

Por otro lado, si uno imagina que Guillaume Blanc-Marianne da la razén a Didi-Huberman y que su
reclamo acerca de la ambigiiedad de la fotografia tenia fundamento porque ciertamente los dos jovenes
eran catolicos enfrentandose a los cuerpos policiales, Didi-Huberman tampoco concederia un valor
definitivo a dicha revelacion, porque su objetivo precisamente era desmentir que la funcion del texto
sea la de redimir a la imagen de una indeseable ilegibilidad. Esa ilegibilidad no es antidialéctica, porque
forma parte de una exposicion, cuya naturaleza es la del discurso, en el sentido de la “forma-ensayo”
adorniana (217) o en el sentido de la “frase-imagen” de Ranciére (229). Dicho discurso, aprendido en el
Atlas Mnemosyne de Warburg y adoptado en todas sus exposiciones, obedece menos al saber axiomatico
que al método heuristico, y conjuga mediante constelaciones de imagenes, lejos de cualquier estetizacion,
dos dimensiones indisociables de un mismo fendmeno: el pathos de los afectos y el logos del discurso
politico.

El volumen, en efecto, revela la identidad o, mejor, la adscripcion politica de los dos jovenes, pero la
excelente y necesaria investigacion de Guillaume Blanc-Marianne no consigue poner el punto final a un
didlogo entre pensadores de la imagen y tedricos de la estética politica que se resisten, ambos, a la mera
condicion policial de la investigacion.



