
221Escritura e Imagen 21, 2025: 221-229

Mímesis y descripción1

EN Mimesis and description

Louis Marin

https://dx.doi.org/10.5209/esim.106165 �

A modo de preámbulo a esta exposición sobre Mímesis y descripción, me gustaría proponerles una pe-
queña fábula estética sobre los orígenes de la pintura que se encuentra en Le songe de Philomathe de 
Félibien. Es la Pintura quien habla, después de haber pintado el mundo creado por su Padre, el Dios de los 
Dioses: 

Las Divinidades de las aguas, apreciando también mis pinturas con placer, quisieron hacer copias de ellas; y lo 
hicieron tan bien que ya ven ustedes con qué facilidad saben hacer un cuadro en un instante. Incluso los gran-
des Ríos y los Torrentes, aunque rápidos e impetuosos, tratan a menudo de imitarlos, pero no tienen suficiente 
paciencia para terminar todo lo que comienzan. Nadie más que las Ninfas de los ríos, de los lagos y de las 
fuentes, cuyo carácter es más dulce y más tranquilo, han disfrutado ampliamente de esta ocupación, no hacen 
otra cosa que representar continuamente lo que se les ofrece […] pero son tan caprichosas que no se pueden 
ver bien sus cuadros, porque siempre los representan invertidos de arriba abajo [...] además de que los Céfiros 
se entretienen a menudo en corromper los trazos y en confundir los colores. 

A lo que Amor añade: 
Quise […] encargarles que hicieran mi retrato: varias ninfas de las fuentes y de los lagos más tranquilos de-
mostraban disfrutar con ello. Pero cuando terminaron mi cuadro, no pude quitárselo de las manos y, tan pronto 
como me alejé, lo borraron para poner otra cosa en su lugar.2

Como pueden constatar, para nuestro poussinista defensor del dibujo y el arte clásico, al que han hecho 
brillante referencia varias contribuciones a este coloquio, la pintura encuentra su paradigma alegórico en el 
reflejo de las cosas, en el espejo de las aguas: la Naturaleza, Naturaleza productora de imágenes, al azar del 
encuentro de los seres es ya en sí misma artífice de la mímesis –Natura Naturans, natura artifex–, y la pintura 
encontraría, si no su origen, al menos su condición de inteligibilidad y belleza en una reflexión originaria del 
mundo visible sobre sí mismo. El arte de pintar repetiría a su vez esta artificialidad de la Naturaleza, pero 
superando su deficiencia propia, que es del orden del tiempo. Las imágenes que flotan en la superficie 
serena de las ondas son perfectas, aunque efímeras: su representación se mide por el momento de la 
presencia fugaz de los seres animados en sus orillas. Narciso tendrá que permanecer inmóvil, fascinado 
por su imagen hasta el punto de morir. Este momento de aparición y desaparición de los pájaros, de las 
ninfas o los dioses, gracias al deseo de Amor, es asumido por la Pintura en la fijeza y la permanencia de una 
presencia más duradera: redoblamiento mimético; presente presencia de una representación, presente 
presencia de una ausencia o de un muerto; la cosa en el momento de su aparición, porque hay pintura, se 
ha convertido en modelo, inmovilizando la frivolidad indolente de su apariencia en la pose del objeto que 
una mirada capta y que una mano laboriosa, portadora de toda la techné y toda la ciencia del arte, traslada 
al cuadro. Incluso Narciso, muriendo a orillas de su fuente, no dejó de sí ningún retrato que recordara su 
amor propio; solo una flor de metamorfosis que no conservará de su presencia reflejada en la imagen más 

1	 Conferencia pronunciada en el coloquio de Amsterdam, en abril de 1978, y publicada en Proceedings of the First International 
Conference on Word & Image/Actes du Premier congrès international de Texte & Image, en la revista Word & Image. A Journal of 
Verbal/Visual Enquiry, 4 (1), 1988, pp. 25-36.

2	 Félibien, A., Entretiens sur les vies et les ouvrages des plus excellents peintres, vol. 4, Trevoux, De l’Imprimerie de S. A. S., 1725, pp. 
454-456. 

Escritura e Imagen
ISSN: 1885-5687  •  e-ISSN: 1988-2416

N OTAS

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense


222 Marin L. Escritura e Imagen 21, 2025: 221-229

que su nombre. Word and Image, palabra e imagen; un nombre para una imagen, ese es el inmenso tema 
que nos ha reunido en este congreso. Mímesis y descripción, ese es al menos el tema de mi intervención, 
pues al pronunciar el nombre de “Narciso”, ¿acaso estoy envocando su cuerpo tendido en la frontera entre 
la tierra y el agua, o su imagen moribunda en su superficie, o las sombras pintadas de uno y otro en el 
lienzo de un Poussin o un Caravaggio, o la flor que perpetúa su recuerdo en la Naturaleza: mímesis entre 
el ser mismo, su metamorfosis y un nombre que sería a la vez el rastro escrito de una descripción y de una 
historia...? En los juegos de las fábulas y las alegorías sobre el origen de la pintura, entre el nombre y la 
imagen, ahí es donde me gustaría situar mi problema.

A decir verdad, al plantear el problema de la mímesis y de la descripción en los confines de los mitos del 
origen, parece que el poeta y el filósofo sean víctimas –como Narciso– de la fascinación de un doble deseo: 
el deseo de un lenguaje de palabras tan transparente al mundo de las cosas que la descripción, que sería 
su realización más perfecta o su fantasma, sería como el operador de una traducibilidad generalizada de 
las figuras ilustradas del cuadro en nombre de lenguaje. Pero este deseo tiene él mismo como condición 
a su otro, que se le parece como un hermano y también podría ser su reverso, el deseo de un cuadro tan 
transparente respecto al mundo sensible que su pintura sería la ensoñación en el espejo, el fantasma en 
el espejo del espejo, y la representación de la pintura sería, a su vez, la operación de una transposición 
generalizada de las cosas del mundo en imágenes pintadas; solamente inscribiría el retorno de las cosas 
que quedarían así apresadas en la trampa del lienzo y de la superficie pintada, ella misma ya trampa 
del lenguaje, red o malla de nombres: sueño o deseo de un doble intercambio, traducción, traslación, 
transposición donde la lógica y la economía de la mímesis del arte girarían en el mismo orden que la 
lógica y la economía de la descripción de la imagen, y lo inverso acaba siendo, en tales circunstancias, 
lo mismo: lógica y economía de lo mismísimo del lenguaje y de la imagen, por la doble gracia de la figura 
mimética de la pintura y del nombre descriptor que se limita a designar. Esta equivalencia coincide, de 
hecho, con un intercambio sin ganancias ni pérdidas y él mismo, a su vez, coincide con complejas lógicas 
y economías refinadas en el ámbito de las palabras y el lenguaje, así como en el de las cosas y las figuras 
cuya congruencia resultaría de una transacción final, de un último balance en el que los defectos y excesos 
de uno de los ámbitos se verían exactamente compensados por las ganancias y carencias del otro. En 
otras palabras, el deseo de transparencia de las imágenes con respecto a las cosas y de los nombres con 
respecto a las imágenes negaría una turbación central, radical en el espacio mismo de lo mismo donde 
parecen cumplirse las equivalencias entre unas y otros3.

En realidad, la mímesis pictórica trabaja en el lugar preciso donde se afirman irresistiblemente, al 
parecer, los productos de su poder y, con él, los productos de la lógica que la sustenta y de la economía 
que la articula.

Primera propuesta de este organon: el arte de pintar produce el doble de la cosa, un doble tan fiel y 
tan parecido que es la cosa misma, ahí sobre el lienzo. Y desde ese momento, como ya decía Platón y, 
tras él, Pascal, ¿por qué imitar? “¡Qué vanidad la de la pintura, que atrae la admiración por el parecido 
de cosas, cuyos originales no se admiran!”4. Inutilidad del arte que no vale nada por sí mismo... Pero si, 
como escribía Filóstrato en su Vida de Apolonio de Tiana, la mímesis es una obrera menos avezada que la 
phantasia5, es quizás –segunda proposición del órganon mimético– que no produzca el doble de las cosas 
y que su artefacto sea solo la imagen más o menos semejante; añadiéndose al modelo, ese artefacto lo 
remplaza todo al desplegar en esta variación de la semejanza la variedad de sus recursos y sus efectos. El 
arte de la mímesis como arte, con todo el trabajo, toda la techné, toda la ciencia del arte, viene entonces, 
por una inocente magia, como Félibien le hace decir a la Pintura, a engañar a los ojos que creen ver en 
la pintura lo que no está allí, cosas, seres, movimientos, el viento y las nubes. El misterioso placer de la 
mímesis pictórica se cumpliría entonces en la representación. Pondría en juego sus efectos entre las dos 
propuestas contrarias y simultáneas de la misma lógica: entre una mimética que se excede en la potencia 
de los dobles y una mimética que trabaja las semejanzas y las desemejanzas a través de sus figuras. 
El engaño de los ojos no es lo mismo que el trampantojo; las apariencias que según Félibien la pintura 
despliega ante la mirada con su magia solo la engañan en la medida en que se admira el arte del pintor. No 
abusan de ella, a diferencia de esos “dobles” que el ojo encuentra a veces merodeando por los bordes de 
la representación, como se nos ha dicho, y que lo ciegan hasta el punto de querer tocarlos; la cosa misma 
adviene en la representación, se impulsa en la imagen para traspasar los límites de lo imaginario y de lo 
real: magia sin inocencia. La cosa en el trampantojo es un aparecido [revenant] que recuerda la inquietante 
y familiar extrañeza del ser en la representación pictórica, que presenta su feliz apariencia en el placer de 
las formas y los colores. Bien podría ser que lejos de encontrar la realización de sus fines en el trampantojo 

3	 Cf. Derrida, J., La Dissémination París, Le Seuil, 1972, p. 212. [Ed. cast. La Diseminación, trad. José Martín Arancibia, Madrid, 
Fundamentos, 1997, p. 280]. 

4	 Pascal, B., Pensées (40, éd. Lafuma), en Œuvres complètes, París, Seuil, 1963, p. 504. [Ed. cast. Pensamientos (40), trad. J. Llansó, 
Madrid, Alianza, 1996, p. 30.

5	 Filóstrato el Viejo, Vie d’Apollonios de Tyane, 6, 19. [Ed. cast. Vida de Apolonio de Tiana (6, 19), trad. Alberto Bernabé Pajares, 
Madrid, Gredos, 1992, pp. 365-368].



223Marin L. Escritura e Imagen 21, 2025: 221-229

de los dobles, el arte de pintar mediante el gracioso juego de sus similitudes siempre algo desemejantes 
no tenga otro fin que conjurar, mediante la inocente magia de la representación, el inquietante retorno de 
los dobles, en la imagen, del ser innombrable, indescriptible porque su presencia nos saltaría los ojos6. 

La segunda proposición del órganon mimético es, por lo tanto, propiamente la de la representación que 
viene en sustitución y suplemento de su modelo. Las similitudes disímiles que la caracterizan, su mayor o 
menor parecido, ponen en marcha el “re” de la representación entre la duplicación y la sustitución. Como 
señaló Platón, toda representación mimética es un ser menor en comparación con su modelo, pero lo 
que pierde en ser –ontológicamente– lo recupera pragmáticamente gracias a los recursos de su arte en 
cuanto a sus efectos sensibles y pasionales. Y sin duda, este juego de duplicación y sustitución disimula y 
suprime por olvido tanto el fantasma de una imagen que sería un doble de la cosa, como la de un nombre 
que sería la transparente descripción de la imagen.

En el diccionario de Furetière, de finales del siglo XVII, se encuentra en la entrada del verbo “representar” 
una notable tensión que pone en juego su significado: Representar significa, por un lado, sustituir un 
presente por un ausente –lo cual es, dicho sea de paso, la estructura más general de todo signo, ya sea 
de lenguaje o de imagen–, sustitución que se rige –naturaleza o convención– por una economía mimética: 
es la similitud postulada de lo presente y de lo ausente quien autoriza la operación de sustitución. Pero 
hay otro significado según el cual representar significa exhibir, mostrar, insistir, presentar, en una palabra, 
una presencia. Por tanto, es el acto mismo de presentar lo que construye la identidad de lo representado, 
aquello que lo identifica. Por una parte, una operación mimética que asegura el funcionamiento, la función, 
incluso la funcionalidad de un presente en lugar de un ausente. Por la otra, una espectacularidad, una 
auto-presentación constitutiva de una identidad, una auto-identificación que asegura un legítimo valor de 
belleza7.

En otros términos, representar significa presentarse representando algo, y toda representación, todo 
signo o proceso representacional comprende una doble dimensión –una dimensión reflexiva, presentarse; 
una dimensión transitiva, representar algo– y un doble efecto: el efecto de sujeto y el efecto de objeto. Los 
semánticos y pragmáticos contemporáneos los denominarán, y no por azar, “opacidad” y “transparencia”8. 
Ni que decir tiene que toda la fantasmática de la descripción y la mímesis se ha construido sobre la 
dimensión transitiva de la representación (representar algo) olvidando su opacidad reflexiva y sus 
modalidades (presentarse): una mimética de la imagen pictórica abre así el camino desde las palabras 
hacia las imágenes, porque las imágenes de las cosas (en pintura) son ya los nombres de las cosas (en 
lenguaje), porque una descripción nominal de las cosas ya está inscrita en la imagen. Los dos espejos 
del lenguaje y de la imagen se identifican inmediatamente en la obra de la pintura y todo el proceso de 
presentación no deja de empañar, de opacar estos dos espejos gemelos o, como decía Baudelaire, el 
amor de los amantes se agota en una contemplación extenuante.

Al trabajo de la transparencia mimética de la representación, mediante su opacidad reflexiva o 
presentativa, podría igualmente corresponderle el trabajo de la transparencia representativa del discurso 
descriptivo, mediante sus límites opacos. Después de todo, retóricos y teóricos del discurso han 
estudiado desde hace mucho tiempo, desde Gorgias hasta Fontanier, las figuras del discurso –hipotiposis, 
armonismo, subjectio ad aspectum, aliteración– que pintan las cosas de una manera tan viva, tan enérgica, 
tan animada que creemos verlas al oír las palabras. Pero, ¿acaso no es evidente que si las palabras pintan 
mostrando y si el lenguaje describe haciendo ver, esto no se debe más que a la fuerza que lo atraviesa y 
que las palabras articulan; las frases no informan sino por la carne de la voz, lo que Poussin llamaba, junto 
los teóricos italianos de la música del siglo XVI, el sonido de las palabras para formular la analogía con los 
modos propiamente pictóricos de los colores y de la disposición de las figuras9: por debajo y más allá de 
las palabras y las frases, la fuerza de esas figuras retóricas traza en el cuerpo de la obra pictórica tanto 
como en el del lenguaje la sintaxis opaca del deseo que anima al pintor o al orador y sus efectos patéticos 
cuyo lugar es el cuerpo del espectador y del oyente: ninguna descripción del lenguaje que se limite a 
la máquina mimética de la imagen logrará dar cuenta de estas fuerzas opacas de la presentación de la 
representación, donde toman forma, por sus efectos, las identificaciones imaginarias del sujeto.

Con estas figuras del discurso, cuya capacidad de descripción de las cosas del mundo, o de los 
artefactos del arte, reside, se entiende ya, por debajo del nombre y más allá de la enunciación de la frase, 
nos encontramos, me parece, del lado de las imágenes, con el ineludible modelo de análisis que Panofsky 

6	 Cf. Marin, L., «Imitation et trompe–l’oeil dans la théorie classique de la peinture au XVIIIème siècle», en L’imitation, aliénation ou 
source de liberté, ed. por L’École du Louvre, París, La Documentation française, 1985, pp. 181-195.

7	 Furetière, A., Dictionnaire Universel concernant géneralement tous les mots français tant que modernes et les termes de toutes les 
sciances et les arts, Arnout et Reinier Lerrs, La Haya, Rotterdam, Arnout y Reiniers Lerrs, 1690, véase la entrada «représenter».

8	 Récanati, F., La Transparence et l’énonciation, París, Le Seuil, 1979, pp. 31 y ss. [Ed. cast. La Transparencia y la Enunciación, trad. 
Cecilia E. Hidalgo, Buenos Aires, Hachette, 1981, pp. 27 y ss.]

9	 Poussin, N., carta del 24 noviembre 1647, en Lettres et propos sur l’art, París, Hermann,1964, p. 125. [Ed. cast. Cartas y 
consideraciones en torno al arte, trad. Lydia Vázquez, Madrid, Visor, 1995, p.112]



224 Marin L. Escritura e Imagen 21, 2025: 221-229

propuso para “la descripción y la interpretación del contenido de las obras de las artes visuales”10. Y topamos 
de inmediato con nuestro problema desde el primer nivel de funcionamiento del modelo, precisamente el 
de la descripción, el del sentido-fenómeno, el de una fenomenología. De entrada, Panofsky subraya que no 
existe “una percepción inmaculada” de una obra de arte, como diría Bourdieu11, incluso si estuviera regulada 
por el órganon de la mímesis, o quizá precisamente porque lo está. Entre el cuadro y su espectador, su 
descriptor virtual, ya hay siempre, como suele decirse, el lenguaje, el tesoro de la lengua y sus recursos 
casi infinitos y el rumor de la reiteración, como diría Blanchot, de los discursos naturalizados de la doxa. 
El sujeto ve y no habla aún, aunque su mirada está prescrita y su descripción potencial está pre-escrita 
en el cuadro que contempla. Debido a la interiorización de los esquemas de la cultura como estructuras 
semánticas y sintácticas del idioma, la percepción de la cosa representada se conmuta con la cosa que 
representa y el nombre del referente real es sustituido por el nombre del referente pintado y, al mismo 
tiempo, se oculta lo que Aristóteles ya señalaba en las Categorías, a saber, que entre el caballo pintado y el 
caballo real, hay una simple homonimia12, o lo que los lógicos de Port-Royal llamaban enunciado figurativo, 
[como cuando] se dice de un retrato de César que es César13.

Sin embargo, cualesquiera que fuesen las precauciones metodológicas y teóricas de Panofsky, se 
deduce que una descripción, lo que él denomina puramente descriptivo o puramente formal, queda 
excluida de la fenomenología de la obra pintada: “Una verdadera descripción puramente formal debería 
abstenerse de emplear nombres como «piedra», «hombre», «roca»”, simplemente porque el dispositivo 
mimético funciona perfectamente en la transparencia transitiva como para que las palabras, nombres 
sustantivos y nombres predicativos, no se impongan de inmediato, naturalmente en el discurso descriptivo, 
a riesgo de caer en el sinsentido si nos liberamos de ellos14. Es literalmente entonces cuando la obra 
propiamente dicha ya no quiere decir nada. Apreciamos perfectamente en el modelo panofskiano este 
proceso de ocultación de la carne opaca de la pintura, de sus trazos y manchas, de sus figuras y colores, 
cuando descubrimos que es en el tercer nivel, el de una filosofía de las formas simbólicas, denominado 
nivel iconológico, donde se reintegran esos elementos excluidos que, de manera muy significativa, 
Panofsky denomina factores puramente formales: –retorno de lo reprimido– estos factores, que habían sido 
descartados del nivel fenomenológico descriptivo por carecer ya de sentido, se convierten en “documento 
de un sentido homogéneo de una visión del mundo [Weltanschauungssinns]” y así cobran sentido porque 
construyen, por emplear la expresión del primer Panofsky, con los nombres del sentido-fenómeno y los 
saberes culturales del sentido-significado, el sentido esencial, el sentido de la esencia de una cultura15. 
Aunque, independientemente del alcance de la crítica que hagamos del modelo de Panofsky, no deja de 
ser cierto que el doble gesto que hemos intentado señalar de exclusión de “lo infra pre-iconográfico” y 
su reintegración como “supra post-iconográfico” que caracterizaba la descripción en el ámbito de una 
mimética transitiva de la obra de arte, no deja de ser cierto que este doble gesto conlleva una exigencia de 
interpretación que hay que tener en cuenta. Aun cuando se elaborasen las categorías fundacionales de una 
descripción debajo de los nombres de las cosas, a saber de la pintura como pintura, ¿sería aún necesario 
que el discurso resultante fuera tenido en cuenta por la historia y la teoría del arte, por una historia que 
tuviera como objeto no solamente la transparencia transitiva, sino también la opacidad representativa de 
la representación y sus efectos? Apreciarán ustedes que, en este punto, coincido con las preocupaciones 
de Oskar Batschmann; aunque debido a una teoría del arte que intentaría conceptualizar lo que Meyer 
Schapiro denominaba los aspectos no miméticos de la representación mimética, esto es, por decirlo en el 
lenguaje de Kant, la esfera trascendental de las condiciones de posibilidad de la mímesis del arte16.

No lancemos, pues, demasiado rápido contra el modelo de Panofsky la máquina de guerra de la pintura 
no figurativa, de la obra de arte llamada abstracta o informal, incluso si la historia de su surgimiento puede 
ser reveladora, si no de la superación, al menos de la complejización de dicho modelo. Permanezcamos 
todavía un momento en el campo de la representación que regula de manera compleja y evolutiva la 
lógica y la economía de la mímesis: intentemos incluso tomarle la palabra a la pintura, el nombre al cuadro. 
Transformemos en cuestión la pretensión de exhaustividad y objetividad implícitas en toda descripción del 

10	 Panofsky, E., «Contribution au problème de la description d’oeuvres appartenant aux arts plastiques et à celui de l’interprétation 
de leur contenu», en La perspective comme forme symbolique, trad. por G. Ballangé, París, Minuit, 1976, pp. 235-255. [Ed. 
Alem. «Zum Problem der Beschreibung und Inhaltsdeutung von Werken der bildenden Kunst» (Logos, 21, 1932, pp. 103-119), en 
Deutschsprachige Aufsätze II. Berlín: Akademie Verlag GmbH, 1998, pp. 1.064-1.077]

11	 Bourdieu, B., La distinction, París, Minuit, 1979, p. 73. [Ed. cast. La Distinción, trad. María del Carmen Ruiz de Elvira, Madrid, Taurus, 
1998, pp. 65-66]

12	 Aristóteles, Catégories, I,1. [Ed. cast., Tratados de lógica (Organon) I., trad. Miguel Candel Sanmartín, Madrid, Gredos, 2014, p.23]. 
Aquí la cita de Marin no se refiere a ninguna edición, así que la he dejado tal cual.

13	 [Antonine Arnauld et Pierre Nicole], Logique ou l’Art de Penser, París, Desprez, 1683, pp. 204-205: «Et ainsi l’on dira sans 
préparation et sans façon d’un portrait de César, que c’est César». [Ed. cast. La lógica o el arte de pensar, trad. Guillermo Quintás 
Alonso, Barcelona, Alfaguara, 1987, p. 213]

14	 Panofsky, E., «Contribution au …», op. cit., p. 236. [Ed. Alem., p. 1.065]
15	 Ibidem, p. 252. [Ed. Alem., p. 1.074].
16	 Schapiro, M., «On some Problems in the Semiotic of Visual Art, Field and Vehicle in Image–Sign», en Semiotica I, 3, 1969, pp. 223-

242. [Ed. cast. «Sobre algunos problemas de la semiótica del arte visual: espacio y vehículos de las imágenes-signos», (1969), en 
Estilo, artista y sociedad. Teoría y filosofía del arte, trad. Francisco Rodríguez Martín, Madrid, Tecnos, 1999, pp. 25-54]



225Marin L. Escritura e Imagen 21, 2025: 221-229

cuadro pintado. Introduzcamos como problema su ficción y como herramienta de análisis el fantasma de 
su deseo. En resumen, planteemos y replanteemos la pregunta ingenua: ¿todo el cuadro, todo lo que hay 
en el cuadro se ofrece al nombre?

Para tratar este tema, evocaré un cuadro de partida: la Vanitas (o Memento Mori) de [Philippe] 
Champaigne, en Museo de Le Mans. La perfecta legibilidad de la obra está en perfecta consonancia con 
la pregnancia de su visibilidad: sobre una mesa de piedra, tres objetos pintados, colocados uno al lado 
del otro: un jarrón de cristal a la izquierda con un tulipán, una calavera en el centro, un reloj de arena 
a la derecha. El cuadro no solo es en sí mismo la representación exacta de tres objetos pintados, sino 
que es también la representación al poner a la vista la lista de nombres que los designan: paradigma 
visual de la lista de nombres que, con razón, Philippe Hamon propone como paradigma “teórico” de la 
descripción realista (y, a este respecto, no olvidemos que Champaigne es flamenco). La mesa de piedra 
que sostiene los tres objetos para ponerlos a la vista al mismo tiempo que exponerlos al lenguaje podría 
incluso considerarse como la visualización de la sucesión lineal de los nombres que los describen, lista 
visual y nominal que encontraría el centro estructural de su sucesión en un nombre y un objeto, la calavera 
que es su centro17.

La red de nombres en lista descriptiva lanzada sobre el cuadro de Champaigne –pues ya estaba escrita 
allí mediante una mímesis exacta– según el modelo panofskiano nos devuelve a la captación de nuestra 
mirada y de nuestro lenguaje el todo del cuadro. Sin duda, podríamos ampliar la lista a tres nombres, 
de predicados clasificadores y modificadores, predicados, predicados de predicados que desarrollarían, 
mediante encajes sucesivos, la transitividad representativa, de la generalidad de los nombres a la 
particularidad de su capacidad de designación para extender así la identificación de la figura pintada 
en su individualidad hasta el nombre propio de aquel a quien representa, desembocando en el nombre 
del cuadro, ese Memento Mori de Champaigne del Museo de Le Mans. ¿Nuestra red nominal de lista 
descriptiva de mallas tejidas, cada vez más finas, en un cuadro de envoltura cada vez más ceñida, nos 
devuelve todo el cuadro en su nombre? Pregunta: ¿qué decir del fondo del que sobresalen las figuras, 
sobre el que los nombres figurados y las figuras nombradas se desprenden uno tras otro? ¿Qué decir 
del fondo que las hace desanudarse en una lista figurada, lista que no funciona más que como figura 
de lista por él, él que las presenta como tales? Un fondo negro. De acuerdo, pero ¿qué representa ese 
fondo negro? Nada. Sin duda puedo nombrarlo, nominalizando “nada” como “la nada”: un nombre que no 
nombra, que no es más que un nombre: nombre de lo innombrable, lugar de borradura de la lista, pero cuya 
anulación es en cierto modo la condición de su producción visual y verbal; una nada que es un resto; un 
resto que excede el poder de nombrar, pero donde ese poder encuentra su impulso.

Aunque si este fondo no representa nada, se presenta en contraste como nada; se presenta no como 
representante de algo: se presenta. Es en su auto-presentación donde el cuadro de Champaigne puede 
representar con tanta fuerza los tres objetos que representa para su inmediata traducción en una lista 
de nombres. En otras palabras, la mirada descriptiva asiste a la escisión entre opacidad y transparencia. 
La reflexividad del signo representacional está, en cierto modo, teórica y prácticamente separada de su 
transitividad; así tal vez se inicie en esta síncopa el camino hacia un sentido más elevado, más allá de la 
iconografía, pues se abre por debajo de lo preiconográfico.

Este fondo innombrable, ¿de qué es fondo? ¿De los tres objetos que la representación en pintura da a 
ver y a leer? ¿O acaso es el fondo del cuadro en sí, el fondo soporte del fondo representado sobre el que 
las tres figuras se alzan para ser vistas accediendo al lenguaje? Sin duda, lo uno y lo otro. La síncopa de la 
opacidad y la transparencia se convierte allí, en ese lugar de la obra, en la fusión ambivalente del fondo y la 
superficie, del cuadro y la representación, conversión histérica –si así puede decirse– de la representación 
en pintura.

Ciertamente, al pronunciar este discurso, describo, pero en la descripción que produzco trabaja la 
economía mimética que, sin embargo, regula transitivamente –y con qué poder– la representación que 
describo. En el mismo esfuerzo del discurso descriptivo por “adherirse” lo más posible a la mimética transitiva 
de la representación, la mirada descriptiva se ha visto obligada a elaborar, para este cuadro, nombres-
categorías que resultan ordenar la lista de aquellos que la mirada perceptiva produjo inmediatamente al 
transformar las síntesis de los objetos de su experiencia en re-conocimiento de los nombres que esas 
síntesis significan: jarrón de cristal, tulipán, calavera, reloj de arena. Estos nombres-categorías (o conceptos) 
–“soporte-fondo”, “superficie-plano”, “borde-reborde”, “no figural-figura”, etc.– teniendo en cuenta, en el 
lenguaje, las partes de la representación que surgen ante la mirada perceptiva sin poder ser nombradas 
inmediatamente, estos conceptos intentan articular, en el discurso del conocimiento, no una inefabilidad 
de la pintura, sino solamente la opacidad de la presentación de la representación. Intentan construir las 
modalidades específicas de las relaciones –es decir, de las fuerzas y sus efectos– que vinculan reflexividad 
y transitividad: recubrimiento, ocultación, confusión, síncopa, conversión, sustitución, ambivalencia, etc. 

17	 Hamon, P., Introduction à l’analyse du descriptif, Hachette, París, 1981. [Ed. cast. Introducción al análisis de lo descriptivo., trad. 
Nicolás Bratosevich, Buenos Aires, Edicial, 1991]



226 Marin L. Escritura e Imagen 21, 2025: 221-229

Es el espacio de estas relaciones y sus modalidades, campo de efectos de fuerza, lo que podría entonces 
formalizar, en una teoría y práctica de la descripción, lo que yo llamaría los marcadores de virtualidad –a la 
vez posibilidad lógica y potencia dinámica–: no figural o figura, sino figurabilidad; no nombre o enunciado, 
nominación o enunciación, sino nominabilidad, enunciabilidad. En resumen, se trataría de reconducir la 
descripción a la descriptibilidad, la visión de la imagen a la visibilidad, su lectura a la legibilidad: proceso 
y no sistema; dinámica estructural y no estática tabular: en pocas palabras, se trataría de encontrar en un 
aristotelismo generalizado los medios conceptuales de una descripción que pudiera considerar todo el 
campo entero de la mimética pictórica para hallar y observar en tal campo las huellas y los efectos de las 
fuerzas que en él actúan y de las él mismo sería a menudo una poderosa negación. 

Dejemos por un momento el Memento Mort de Champaigne para pasar a un texto que cuestiona con 
más fuerza de la que yo podría ofrecer, aunque desde otro ángulo, la descripción mimética y la mímesis 
transitiva. Tomemos esta reflexión de Pascal: “Una ciudad, un campo, de lejos es una ciudad y un campo, 
pero a medida que uno se aproxima son casas, árboles, tejas, hojas, hierbas, hormigas, hasta el infinito. 
Todo ello se encierra bajo el nombre de campo”18. Sustituyamos, para jugar al juego de la mímesis en 
pintura, esta ciudad, este campo, por ese cuadro holandés contemporáneo de la época en que Pascal 
escribía esta reflexión, y todos los elementos del problema que nos planteamos se encontrarán reunidos, 
la mímesis en la pintura y la descripción en el lenguaje. En su brevedad incisiva, el pensamiento de Pascal 
reproduce el gesto verbal de la descripción pura; el esquema estructural explotado por los procesos 
racionales del conocimiento y el modelo de la descripción como meta-clasificación (según Philippe 
Hamon) son producidos, unificados en una secuencia que, mediante el juego combinado de clasificadores 
y modificadores, conduce de lo general a lo particular: la descripción subordina una lista predicativa cada 
vez más tupida a una unidad global: un nombre que vale por todos los nombres al subsumir un número 
determinado de formas (casas, árboles...). Una vez realizada su conversión (mediante la mímesis y la 
nominación) en las cosas correspondientes, es lícito descomponer estas últimas a su vez en sus partes 
constituyentes, tejas, hojas, hierbas... La teoría de la descripción, mediante este juego de engranajes 
jerárquicos, mediante el juego de los componentes y los integrantes que, según Benveniste, instituye la 
jerarquía estructural del propio lenguaje, busca construir la enunciación nominal de una individualidad, un 
nombre propio que, en el cuadro, es Delft: nombre de una ciudad singular y nombre de ese cuadro... o, en 
el pensamiento de Pascal, una ciudad, un campo: perfecta reversión de la mímesis y de la descripción, de 
la imagen mimética (de la pintura) y del nombre propio (nombre de la ciudad y del campo) –y nombre del 
cuadro que los representa a la perfección.

Ahora bien, es precisamente esta teoría la que Pascal cuestiona en su propia construcción: él pone en 
cuestión una teoría de la descripción que “realizaría” o reificaría en las cosas o en sus imágenes miméticas, 
en su proceso de constitución, la jerarquía estructural del lenguaje, como concepto construido y no como 
funcionamiento de uso. Y esto, situando en el punto de partida lo que el proceso de descripción pone en la 
llegada: “una ciudad, un campo es una ciudad un campo”. Cuestiona así el “es” que consagra la reversión 
inmediata de la imagen mimética y del nombre que la nombra. Lo pone en cuestión, utilizando el propio 
proceso de la descripción al construir el nombre que subsume la lista, pero invirtiendo su orientación. El 
nombre propio, descriptor exacto de una exacta mímesis reproductora de las cosas, Delft, una ciudad, 
un campo, lejos de ser el designador rígido de una descripción definida, de un “mimema” copia fiel, es 
solamente la envoltura habitual y gastada de una infinidad. Es mejor que nada: esta nos permite hablar 
de las cosas a los demás y ser comprendidos... El nombre descriptor designador en el que la cosa es un 
nombre, la imagen nominal en la que el nombre es una cosa, el nombre-imagen, por decirlo brevemente, 
es un circunstancial de infinidad, de una infinidad de listas de nombres encajadas unas dentro de otras: 
lo que significa que los encajes clasificadores y las listas se interrumpen y que pronto ya no habrá más 
nombres; que las figuras y las partes de las figuras pronto se confunden y que pronto ya no habrá más 
imágenes. Al silencio y a la síncopa del discurso, responde como un eco –por así decirlo– lo informe de 
la imagen, la síncopa de la figura. Este movimiento hacia la nada de lo decible, la escritura de Pascal lo 
significa, precisamente, en el sintagma de su enunciación: “Una ciudad, un campo de lejos es... pero, a 
medida que nos acercamos, son...”. El verbo “ser”, que marca el intercambio entre el nombre y la imagen 
está, en la enunciación, anticipadamente determinado por los sucesivos enunciados del movimiento: 
desde lejos, desde cerca. Se pone en estado de flujo. Con este movimiento de aproximación en el espacio 
y el lenguaje, que es también un movimiento de aproximación en la percepción y el conocimiento, lejos 
de precisarse y formarse, son las equivalencias, los reconocimientos identificadores los que entran en 
estado de fluidez, estado que es, según Benveniste, la traducción exacta del nombre “ritmo” en griego19. 

18	 Pascal, B., Pensées, op. cit., p. 508. [Ed. cast., p. 39]. 
19	 Benveniste, E., «La notion de «rythme» dans son expression linguistique», en Problèmes de Linguistique générale, I, París, 

Gallimard, 1966, pp. 327-335.



227Marin L. Escritura e Imagen 21, 2025: 221-229

La mirada donde el sujeto descriptivo emerge es el ritmo. El sujeto está en estado de flujo, tal y como lo 
entendió admirablemente Montaigne: “Me pinto a mí mismo […]. No pinto al ser, sino el tránsito”20.

Para responder a las necesidades de nuestro análisis, habíamos sustituido al principio el paisaje 
que Pascal contempla idealmente por un cuadro de paisaje holandés. De lejos, Delft es una ciudad, una 
campiña, de lejos, desde lo alto de esta colina donde se situó el pintor –pienso aquí en algunos análisis de 
Svetlana Alpers en su hermoso libro The Art of Describing21–; de lejos, a cierta distancia del cuadro, donde 
se situó el espectador-descriptor, es Delft. Pero, ¿queréis describir definitivamente, ver exactamente? 
Acercaos, no dejéis de acercaros, son casas, tejas, hierbas, hormigas... que vuestra mirada, ya sea la de 
un miope, la de un hipermétrope... ya no son tejas, hierbas, hormigas las que llenan las listas de predicados 
del nombre..., sino pequeñas gotas de rojo, verde y blanco, grandes empastados azules y amarillos, fondos 
lisos untuosos, paños, un pequeño paño amarillo, cortos achurados de color..., lo informe en instancia de 
figurabilidad, todo el trabajo de las pinceladas, las cerdas del pincel, los gestos de la mano, el cuerpo del 
pintor en pintura, y es en este placer del ojo donde cobran impulso todas las derivas de un imaginario 
teórico de los límites del que encontraríamos bellos ejemplos en Plinio –sí, en Plinio– evocando la línea de 
Parrasio que “debe envolverse a sí misma y terminar de modo que deje adivinar otras cosas detrás de sí 
y enseñe incluso lo que oculta”22. También habría que citar a Vasari y a Dolce hablando del viejo Tiziano. 
Placer de la pintura, que también puede ser un momento de júbilo del lenguaje, que se nutre del tesoro 
casi inagotable de las palabras y las figuras. Y aquí habría que citar de nuevo a Diderot o a los Goncourt 
hablando de Chardin. Escúchenlos en este pasaje que merecería un largo y preciso análisis: 

Es un vaso de agua entre dos castañas y tres nueces... mírenlo un buen rato y luego retrocedan unos pasos. El 
vaso gira, es vidrio, es agua (y ya no un vaso de agua), es el color sin nombre creado por la doble transparencia 
del recipiente y del contenido. En la superficie del agua en el fondo del vaso, es el mismo día el que tiembla y 
se ahoga. Las gamas más tiernas, las variaciones más sutiles del azul al tornarse verde, una modulación infinita 
de un cierto gris glauco cristalino y vidrioso, un toque por todas partes quebrado, destellos que se despiertan 
en las sombras, plenas luces colocadas como con el dedo en el borde del vaso, eso es todo lo que se ve al 
acercarse al lienzo.23 

El lenguaje intenta así decir a través de su placer, el placer del ojo enfrentándose al “muro de pintura” 
que era la obra maestra desconocida de Frenhofer, una lista de palabras proliferante hasta el infinito de 
los recursos del vocabulario. Recuperad vuestro lugar de lejos... todo ese infinito, indeterminable por el 
lenguaje y que se limita a imitar (a reflexionar sobre su orden), todo ese infinito se envuelve bajo el nombre 
de Delft, un vaso de agua, dos castañas y tres nueces, bajo la exacta imagen mimética: transparencia 
transitiva, envoltura de la opacidad presentativa donde se descubre un proceso de diferenciación infinita 
en el transcurso de la cual lo real acaba faltando al dispositivo mimético que regula la representación 
(representar cualquier cosa, lo real) y la significación (no digo el sentido), al dispositivo descriptivo que 
articula su enunciación (nombrar la cosa).

“De lejos... pero a medida que nos acercamos”. La opacidad representativa de la representación 
mimética aparece en el movimiento de una posición del sujeto que mira, descriptor virtual, en la variación 
entre lo cercano y lo lejano del cuadro: mejor aún, el sujeto observador-descriptor no se identifica, no se 
presenta como potencia de mirada y de descripción si no es en esta oscilación entre lo lejano y lo cercano; 
aparece como el efecto de un flujo, de un ritmo, un estado de fluidez que es la dimensión originaria de la 
forma, flujo que ni el nombre ni la figura podrían detener para producir el concepto o dar el tema24. Ese 
poder fluctuante subyace a todo lo que ha podido decirse y repetirse sobre la pintura moderna, desde 
Cézanne y Manet, la dura prueba de lo indecible y lo innombrable que se ha llevado a cabo en los discursos 
sobre pintura moderna, porque al proponerse ella misma la exploración creadora de las condiciones 
de posibilidad de la representación, al trabajar en lugar de la síncopa de la opacidad y la transparencia, 
se aislaba de todo lo que la predisponía al lenguaje, se suprimía ese núcleo verbalizable, descriptible 
que la imagen y la figura hacían emerger en la materialidad de la pintura. Todo este alejamiento de la 
pintura moderna de los lenguajes se situaría, mediante una teoría de la descripción más rigurosa, en una 
construcción teórica más exacta y precisa, y en una práctica de análisis más atenta a la representación en 
la pintura. 

20	 Montaigne, «Au lecteur» y «Du repentir», en Les Essais, París, Gallimard, 1946, p. 26 y p. 779. [Ed. cast. «Al lector» y «El arrepentirse» 
en Los ensayos, trad. J. Bayod Brau, Barcelona, Acantilado, 2007, pp. 5 y 1.202]. 

21	 Alpers, S., The Art of Describing. Dutch Art in the XVIIth Century, Chicago University Press, 1983, en particular «The Mapping 
Impulse in Dutch Art», pp. 119-168. [Ed. cast. El Arte de Describir. El Arte Holandés en el siglo XVII, trad. Consuelo Luca de Navarro 
(Buenos Aires: Ampersand, 2016), pp.215-280]. Cf. Marin, L., «In Praise of Appereance», October MIT Press no. 37 (1986): pp. 99-
112.

22	 Pline l’Ancien, Histoire Naturelle, XXXV, 68. [Ed. cast. Textos de Historia del Arte, ed. Mª Esperanza Torrego, Madrid, A. Machado 
Libros, 2001, p. 94]. Cf. J. Pigeaud, «La rêverie de la limite dans la peinture antique», en Pline l’Ancien, témoin de son temps, 
Convent Pliniani Internationalis, (Nantes, octubre 22-25, 1985), Salamanca, Universidad Pontificia, 1987 pp. 413-430.

23	 Jules y Edmund Goncourt, L’art du XVIIIème siècle et autres textes sur l’art (1875), París, Hermann, 1967, pp. 83-84.
24	 Maldiney, H., Art et existence, París, Klincksieck, 1985, p. 32. 



228 Marin L. Escritura e Imagen 21, 2025: 221-229

“De cerca... de lejos”, me gustaría, para concluir, proponerles dos imágenes que he extraído de la obra 
de Leonardo da Vinci. De cerca, demasiado cerca, este detalle de la cabellera del Retrato de Ginevra 
de’Benci; de lejos, desde muy lejos, este dibujo de un paisaje del Diluvio25. Muy de cerca, no hay forma más 
exacta de describir los rizos pintados de Ginevra que “decir” los remolinos de las fuerzas elementales 
desatadas por Dios o la Naturaleza sobre el mundo. De lejos, desde muy lejos, no hay forma más exacta de 
“decir” los flujos y remolinos del agua celeste que describirlos como rizos de cabello, gloria de la cosmética. 
Gombrich lo ha analizado admirablemente26. Para un ojo que fuese el de Dios, muy alto, muy lejano, la 
representación de la catástrofe cósmica es precisamente una cabellera de mujer. Para un ojo que fuera el 
de un insecto, el de la hormiga de Pascal, muy de cerca, la imagen de un rizo de cabello es exactamente 
el remolino del diluvio. El discurso que se esforzase hasta este punto en decir, en describir la opacidad 
de la presentación en la transparencia mimética –como nos lo proponen este dibujo y esta pintura de 
Vinci– conjugaría hasta la exactitud de los reconocimientos visuales y la precisión de los nombres, hasta 
las homologías de lo mismo y las semejanzas, el resplandor fulminante de las metáforas del poema, las 
imágenes apocalípticas de una revelación, las heterologías de las metamorfosis diferenciadoras y de los 
contrarios figurables. 

Mímesis-descripción; palabra-imagen: es un inmenso programa de investigación y de trabajo que 
nuestra conferencia ha abierto, cuya amplitud y riqueza se deben, me parece, al tema problemático 
que nos ha reunido: el tema de las fronteras y de los bordes, los límites y las interfaces que nos obligan 
necesariamente a abandonar las seguridades disciplinarias, las homogeneidades y las regularidades del 
ámbito para intentar mantener el discurso plural de las heteronomías de funcionamiento, las transgresiones 
y las mezclas sin que nunca sean olvidados el rigor de la teoría y la precisión de los métodos por la sencilla 
razón de que los bordes y los límites de la mímesis y de la descripción, de la palabra y la imagen, siempre 
se sitúan de manera singular en los tiempos de la historia y los lugares de la cultura: no hay otra manera 
de describirlos con exactitud –de describir los efectos de estas fuerzas que atraviesan estos límites y que 
estos límites mantienen y articulan– que ser historiador y antropólogo o sociólogo de esos momentos y 
esos lugares, un historiador, un antropólogo, un sociólogo que sería tanto más historiador, antropólogo 
o sociólogo cuanto más observara las obras de arte, cada una de ellas, sus series, sus conjuntos con la 
mayor atención, cuanto más describiera con la más rigurosa fascinación, de cerca para conocerlas mejor, 
de lejos, los efectos sensibles y patéticos en sus modulaciones históricas y culturales.

Traducción de Sofía Camarero y Daniel Lesmes

Fig. 1. Philippe de Champaigne, Vanitas, 1646, Museo de Tessé, Le Mans

25	 Leonardo da Vinci, Studi di natura della Biblioteca reale nel castello di Windsor, ed. C. Pedretti, Milán, Barbera, 1982. [Ed. cast. 
Leonardo da Vinci: estudios de la naturaleza en la Biblioteca Real del castillo de Windsor, Barcelona, Fundación Caja de Pensiones, 
1987]

26	 Gombrich, E., «Les formes en mouvement de l’eau et de l’air dans les carnets de Léonard de Vinci», en L’Écologie des images, 
París, Flammarion, 1983, pp. 177-219. [Ed. cast. «La forma del movimiento en el agua y el aire», en El legado de Apeles. Estudios 
sobre el arte del Renacimiento, trad. Antón Dieterich, Madrid, Alianza, 1982, pp. 85-113]



229Marin L. Escritura e Imagen 21, 2025: 221-229

Fig. 2. Johannes Vermeer, fragmento de la Vista de Delft, c. 1660-1661, Mauritshuis, La Haya

Fig. 3. Leonardo da Vinci, detalle del Retrato de Vinevra de'Benci, c. 1470, National Gallery, Washington

Fig. 4. Leonardo da Vinci, Diluvio, c. 1517-1518 RL 12384, Castillo de Windsor


