
191Escritura e Imagen 21, 2025: 191-203

Éloge des ressemblances. Description  
& sérialité médiévale (avec Louis Marin)

Vincent Debiais  
EHESS – École des hautes études en sciences sociale   

https://dx.doi.org/10.5209/esim.105419 � Recibido: 10/10/2025 • Aceptado: 15/11/2025

Résumé : Cet article propose une exploration du phénomène rhétorique et heuristique de la description appliquée 
aux images médiévales. Si la description a fait l’objet de discussions importantes pour les images de la Renaissance 
et pour le tableau moderne, c'est moins le cas pour le Moyen Âge, sans doute parce que les images médiévales 
sont prises entre sérialité et inventivité. En empruntant à Louis Marin des réflexions essentielles sur ce que produit 
la description, cet article explore les similitudes et les variations entre deux images de la Création dans les bibles 
moralisées et approche ce que la description de ce qui se ressemble permet de dire du processus de création et du 
statut de l’image au Moyen Âge.
Mots-clés: description ; Moyen Âge ; Louis Marin ; création ; enluminure ; variante ; théorie de l’art.

EN Elogio de las semejanzas: Descripción medieval  
y serialidad (con Louis Marin)

Resumen: Este artículo explora el fenómeno retórico y heurístico de la descripción aplicado a las imágenes medievales. 
Si bien la descripción ha sido objeto de numerosos estudios sobre la pintura renacentista y moderna, esto es menos 
frecuente en la Edad Media, sin duda porque las imágenes medievales se debaten entre la serialidad y la inventiva. 
A partir de las reflexiones esenciales de Louis Marin sobre los efectos de la descripción, este artículo explora las 
similitudes y diferencias entre dos imágenes de la creación en Biblias moralizantes y examina cómo la descripción de 
dichas similitudes revela aspectos del proceso creativo y el estatus de la imagen en la Edad Media.
Palabras clave: descripción; Edad Media; Louis Marin; creación; iluminación; variante; teoría del arte.

Sumario: 1. Décrire l’un parmi d’autres; 2. Décrire l’art (médiéval); 3. Deux images qui se ressemblent; 4. Décrire le 
procédé descriptif; 5. Une image et sa suivante; 6. Apparence et ressemblance; 7. Supporter l’en-bref.

Comment citer: Debiais, V. (2025): “Éloge des ressemblances. Description & sérialité médiévale (avec Louis Marin)”, 
Escritura e Imagen 21, pp. 191-203.

Escritura e Imagen
ISSN: 1885-5687  •  e-ISSN: 1988-2416

M O N O G R Á F I C O

mailto:vincent.debiais@ehess.fr
https://orcid.org/0000-0002-3397-4421
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense


192 Debiais, V. Escritura e Imagen 21, 2025: 191-203

Bref le tableau comporte une piste, une sorte de crique comme lieu.1

1. Décrire l’un parmi d’autres

Soit l’Adoration des mages dans les fresques de l’église Saint-Martin-de-Vic, datées du début du xiie siècle 
[fig. 1]2. Choix typographique ou habitude d’écriture : l’italique signale un thème et déjà donne un titre à une 
quantité de peinture située au registre intermédiaire du mur écran de la nef, coincée entre l’angle du mur 
nord et la grande mandorle du Christ en majesté, une quantité bornée au-dessus et au-dessous par une 
bande de registre dans les tons rouges, et à droite par la large bordure claire de la gloire. À gauche, trois 
cavaliers chevauchent ; les pattes levées des montures et l’envolée des capes signalent le mouvement de 
la troupe dans la direction indiquée par le doigt pointé du cavalier situé au fond de la scène, la tête avancée 
de sa monture jaune disant qu’il mène le cortège. Celle-ci se détache sur une colonne de marbre soute-
nant un édifice à tourelle qui, dans la peinture, sépare la chevauchée de l’adoration proprement dite, peinte 
à droite dans le même tableau sur un fond jaune barré d’une bande horizontale rouge. On y voit la Vierge 
nimbée portant l’enfant Jésus sur ses genoux ; bénissant de la main droite, il désigne de sa main gauche, 
comme le fait sa mère, l’offrande qui lui est faite par deux nouveaux personnages s’agenouillant ; ils portent 
l’un et l’autre un récipient circulaire rempli d’une matière resplendissante. Au-dessus de la scène, une étoi-
le à huit branches inscrites dans un cercle-nimbe est peinte dans l’axe désigné par le cavalier à gauche.

En quelques mots, voilà l’apparence de la fresque de Vic ; voilà ce qu’elle montre dans ses formes : 
par la description, les noms traduisent les figures, les verbes des actions et des positions, des adjectifs 
distinguent les objets, les adverbes re-marquent la composition de la scène telle qu’elle se présente dans 
le cadrage des bordures3. Une description plus au ras de la peinture, l’œil iconographique collé sur l’enduit, 
remarquerait le traitement pictural de l’anatomie des chevaux aux sabots ferrés, la forme des couronnes 
portées par les rois mages, les ornements floraux sur le manteau de Marie, la richesse du trône et sa 
mise en œuvre de trois-quarts4. Une lecture des grandes articulations de l’image signalerait quant à elle 
l’opposition entre les deux parties de la fresque, de part et d’autre de la colonne, entre le mouvement de la 
chevauchée (le jeu des articulations et la tension des muscles des chevaux) et la suspension des gestes 
dans l’adoration (la génuflexion arrêtée des porteurs de présents) ; entre l’extérieur pour la procession 
et l’intérieur pour l’offrande (souligné par la couverture redoublant la bordure au-dessus de la Vierge à 
l’Enfant), en passant par la colonne qui fait levier entre l’animal et l’humain ; entre le moyen et la fin du 
voyage d’adoration. Une lecture centrée sur le style des peintures noterait la physiognomie singulière des 
grands personnages de Vic – ronds et pleins –, signalerait le rouge des pommettes, la finesse des traits, le 
poids des corps, et lirait peut-être le détail des chevelures. Dans ce cas, elle attirerait l’attention sur le fait 
que les cavaliers portent barbe et moustache tandis que les porteurs d’offrande à droite sont imberbes. 
S’agit-il, malgré tout, des mêmes personnages ou bien les peintres de Vic ont-ils introduit dans l’image une 
variante consistant à faire offrir les cadeaux au Christ par un opérateur de l’offrande plutôt que par les rois ?

Dans l’étude remarquable qu’il consacre au motif des rois mages dans l’art médiéval, Mathieu Beaud 
décrit l’image de Vic ainsi :

1	 Deleuze, G., Francis Bacon. Logique de la sensation, Paris, Seuil, 2002 (1ère éd. : 1981), p. 11.  
2	 Les peintures de Vic ont fait l’objet de plusieurs études importantes de la part de l’historienne de l’art maéricaine Marcia Kupfer ; 

on verra en particulier Kupfer, M., « L’étude globale d’un décor : l’église Saint-Martin-de-Vicq », Peintures murales romanes en 
région Centre. Cahiers de l’Inventaire, 15, 1988, p. 50-63 ; Kupfer, M., Romanesque Wall Painting in Central France : the Politics of 
Narrative, New Haven, Yale University Press, 1993. 

3	 L’idée de « re-marque » est la première des nombreuses notions empruntées dans cet article à Louis Marin. Sur cette question, 
voir en particulier Marin, L., « La description du tableau et le sublime en peinture », Communications, 34, 1981, pp. 61-84, ici p. 66.

4	 Voir le cheminement physique au plus près de l’image suggéré dès l’ouverture du livre par Arasse, D., Le détail. Pour une histoire 
rapprochée de la peinture, Paris, Flammarion, 1996 (1ère éd. : 1992), p. 18 : « Il vaut la peine pourtant de s’approcher et de scruter, de 
près, l’écriture du peintre. […] Si l’on s’approche encore, un autre détail se fait voir ». 



193Debiais, V. Escritura e Imagen 21, 2025: 191-203

C’est à gauche qu’apparaissent les Rois mages au moment de leur voyage vers Bethléem et de leur adoration, 
les deux épisodes étant condensés en un seul tableau : à gauche, les trois Rois chevauchent derrière l’étoile 
placée au-dessus du Christ et à droite, deux d’entre eux sont en adoration. Ces derniers ont franchi un haut 
édicule circulaire figurant Bethléem. Le premier s’agenouille devant le Christ et lui tend son offrande contenue 
dans un large bol. Le second, debout, élève la même offrande en direction de l’étoile. Les trois Rois sont très 
semblables par leur physionomie mais un effort a été fait pour les distinguer par la couleur de leurs vêtements 
et de leurs chevaux dans un souci plastique […]. La scène a ainsi été fragmentée en deux instants : le voyage 
des trois cavaliers et l’Adoration des deux Rois, résumant à eux seuls l’instant de l’offrande (en aucun cas on 
ne peut considérer cinq mages différents). Au registre inférieur est exalté le sacrifice dans deux grands cadres 
placés de part et d’autre de la porte : à gauche, la Présentation au Temple et à droite, la Descente de Croix5.

Certes, la description qui dresse la liste des sept personnages ne peut considérer que l’on a cinq mages 
à Vic, mais est-ce que l’image autorise davantage, dans sa composition, à envisager une réduction du trio 
au binôme ? Dans tous les cas, la description de la fresque ne peut ignorer ce « détail » iconographique 
qui fait de l’objet une image singulière, si l’on en croit les recensements effectués par Mathieu Beaud à 
l’échelle de l’Europe romane. 

2. Décrire l’art (médiéval)

Parce que l’œuvre des arts anciens suppose la condition d’unicité et parce qu’elle habite des siècles durant 
en territoire hapax, il doit exister autant de descriptions différentes que d’objets décrits. Il serait en effet 
absurde d’envisager des actes de langage identiques nés de l’observation et de la description d’œuvres 
distinctes, à moins de reconnaître comme une défaite plutôt que comme un fait, la supériorité de l’image 
et son impossible transposition normée dans le domaine du décrire. Partant, le travail des mots dans leur 
capacité à dire, redire ou relire le visuel, doit être repris à chaque nouvelle rencontre avec l’œuvre, ou bien 
parce que l’œuvre est nouvelle, ou bien parce que son expérience sensible et langagière l’est tout autant. 
La description, quand elle prend le temps d’entrer dans le cœur de l’œuvre et se propose d’en faire le tour, 
décrit une œuvre unique. Partant, il faudrait s’interroger sur le rôle de la description dans le renforcement, 
voire l’établissement, de la condition d’unicité de l’œuvre, le geste critique redoublant le geste créatif et 
confirmant sa distinction essentielle des autres œuvres, décrites ou non.

Louis Marin, dans l’analyse des descriptions possibles du tableau de Poussin Paysage avec un homme 
tué par un serpent, achevé en 16486, reconnaît à l’acte de décrire ce pouvoir de distinction7 [fig. 2] : les 
textes produits par Fénelon et Félibien « prennent position » (au sens propre) et articulent la narration et le 
paysage de telle manière qu’ils ne peuvent faire référence et in fine faire exister que le tableau de Poussin. Ils 
se distinguent du « titre » qui, par sa brièveté et sa puissance générique, peut renvoyer à plusieurs œuvres 
sur le même thème ou avec une même composition. Avant la reproduction à l’identique de l’œuvre, le fait 
de décrire génère toujours la description-ci de ce tableau-là. Au moment où il analyse les descriptions 
du tableau de Poussin, en 1970, Louis Marin établit la puissance de l’énoncé descriptif dans le régime du 
tableau classique, l’évidence de ce qu’il représente accordant une immédiateté de formulation pour qui 
regarde et décrit la peinture. Le langage descriptif trouverait dans le tableau classique dont la composition 
et le thème se prêtent à la construction d’un discours descriptif articulé sur une topique (un « ici » situé sur 
la toile), des noms (le « ce que » l’on voit) et un sujet (le « ce qui » donne le sens du tableau), un objet parfait. 
Dans cette perspective, la description met en miroir l’œuvre qu’elle décrit, comme si elle avait le pouvoir 

5	 Beaud, M., Ces Rois mages venus d’Occident, L’Offrande des Mages dans les arts monumentaux de l’espace féodal, Paris, éditions 
de la Sorbonne, 2022; la description de Vic est disponible sur le site web qui accompagne très utilement la publication : https://
epiphania.hypotheses.org/237 

6	 Huile sur toile ; 118,2 x 197,8 cm ; Londres, National Gallery, NG 5763. 
7	 Marin, L., « La description de l’image », Communications, 15, 1970, pp. 186-209.

https://epiphania.hypotheses.org/237
https://epiphania.hypotheses.org/237


194 Debiais, V. Escritura e Imagen 21, 2025: 191-203

de contenir, répéter et finalement se substituer à elle ; comme si le miroir descriptif pouvait dupliquer sans 
déformer, lister sans interpréter, lire sans reformuler. 

Qu’en est-il pour des images et des objets qui ne relèvent pas du tableau classique, quand l’évidence de 
l’expérience sensorielle de la mort par la piqure du serpent se rompt et ne permet plus une immédiateté du 
langage ? Y aurait-il autant de formes de description que de formes, de styles, de techniques artistiques, 
en particulier pour les images demandant un filtre interprétatif qui prend en compte les conventions 
représentationnelles et la diversité des principes de figuration ?

Dans sa « Contribution au problème de la description des œuvres appartenant aux arts plastiques et à 
celui de l’interprétation de leur contenu »8, Erwin Panofsky situe au niveau du « style » et des conventions 
des images la différence à introduire nécessairement dans la description du phénomène pictural de 
« flottement » (qu’il identifie dans la Résurrection de Matthias Grünewald de 15169 et dans la Nativité des 
Évangiles d’Otton III des environs de l’an mil10) [fig. 3 et 4] : le corps du Christ « flotte » en effet dans un 
entre-deux immatériel entre le ciel et la terre dans la Résurrection tandis qu’il se distingue simplement 
d’un fond plat et immédiat, support technique des figures, dans la Nativité – deux styles, deux formes de 
relation du corps à son milieu, pourtant éventuellement prisonniers d’une même description par le terme 
de « flottement ». Ce qui est décrit de la même façon sur le plan formel se transforme au moment de 
l’analyse du sens de l’image (quand on passe du « sens-phénomène » au « sens-signification » chez Erwin 
Panofsky). Sa démarche iconologique n’est ni réductrice, ni simplificatrice, et elle ne cherche pas à classer 
l’image sans tenir compte des conventions de représentation d’une part, et des variations, des constantes 
et des unicités au sein de la série d’autre part. Il faut s’interroger sur la valeur heuristique ou au contraire les 
limites d’une description à l’identique entre ces deux images, mais l’emploi du terme « flottement » dans 
la description conduit à poser la question de la relation du corps à ce qu’il l’entoure et la convocation par 
le langage d’un terme qui redit déjà l’image, qui l’interprète sans même s’en rendre compte ou s’en cacher, 
peut devenir le moteur d’un approfondissement.

La description devient le théâtre d’un dialogue entre l’œil, l’esprit et la plume du regardeur : « Le corps 
semble ‘flotter’. ‘Flotter’, vraiment ? Oui, il n’est pas tout à fait ‘là’, pas tout à fait ‘ici’. Mais quel est ce ‘là’ ? Y 
a-t-il un milieu ‘ici’ ? »11. La description devient le dispositif critique d’une machine à regarder. De la même 
façon que les instruments d’optique et de représentation de l’espace sont posés par Svetlana Alpers dans 
L’Art de dépeindre comme condition d’existence de la peinture hollandaise du xviie siècle12, ils sont aussi 
les moyens de la décrire, dans la lecture que fait Louis Marin de cet ouvrage dans le beau texte « Éloge 
de l’apparence »13. Dans ce compte rendu, paru en 1986, ainsi que dans d’autres textes publiés à la même 
époque, Louis Marin nuance l’évidence et l’immédiateté du tableau classique éventuellement traduites 
par la primauté du langage descriptif. Il pointe désormais la façon dont la description signale avant tout 
l’inaccessible du tableau, la couche instrumentale de l’opacité et qui conduit le langage à parler de la 

8	 Panofsky, E., « Contribution au problème de la description d’œuvres appartenant aux arts plastiques et à celui de l’interprétation 
de leur contenu », La Perspective comme forme symbolique et autres essais, Paris, Les Éditions de Minuit, 1976, pp. 235-255. 

9	 Retable d’Issenheim, aujourd’hui conservé au musée Unterlinden de Colmar ; le panneau de la Résurrection est visible lors de la 
première ouverture du retable.

10	 Munich, Bayerische Staatsbibliothek, Clm 4453. 
11	 Cette fiction de dialogue est parfaitement manifestée par Damisch, H., « Les voir, dis-tu, et les décrire », Versus. Quaderni di studi 

semiotici, 29, 1981, pp. 33-57 ; repris dans Damisch, H., L’origine de la perspective, Paris, Flammarion, 1987, pp. 255-285. Sur 
l’idée de description chez Hubert Damisch, voir Colmart, J., « Visibilité et lisibilité de la pensée de l’art chez Hubert Damisch », 
Trajectoires, 18, 2025 : https://doi.org/10.4000/13pgm 

12	 Alpers, S., L’Art de dépeindre. La peinture hollandaise au xviie siècle, Paris, Gallimard, 1990. 
13	 Marin, L., « In Praise of Apparence », October, 37, 1986, pp. 99-112 ; repris en français « Éloge de l’apparence », De la représentation, 

Paris, Éditions de l’EHESS, 1994, pp. 235-250. 

https://doi.org/10.4000/13pgm


195Debiais, V. Escritura e Imagen 21, 2025: 191-203

peinture – geste, matière, objet – avant de décrire son sujet ; à prendre en compte son « apparence de 
peinture »14. 

L’apparence, justement : la description travaille sur cela, sur ce que l’on voit des « choses » de l’image, 
sur ce que montre en soi, par soi l’objet décrit. Elle porte aussi sur les conditions visuelles et intellectuelles 
de cette apparence, sur le « comment » les choses se montrent. Elle produit enfin l’apparition au sein du 
langage de ce que l’image montre en figures – elle est l’apparition en « noms » des « images ». Apparence, 
apparaître, apparition : cet article est consacré à cette variation autour de « l’être visible » qui s’opère, pour 
l’image médiévale, à travers sa description. Le choix de porter le regard sur l’image produite au Moyen 
Âge, ici avant le xive siècle, est en partie suggéré par la tension singulière mise au jour par Jérôme Baschet 
entre la sérialité et l’inventivité des images médiévales15 ; des objets qui se ressemblent souvent dans leur 
contenu ou leur composition mais qui se distinguent toujours dans leur mise en œuvre – cette tension est 
présente dans l’Adoration des mages des fresques de Vic, sérielle dans son appartenance à l’ensemble 
des images médiévales de l’Épiphanie, inventive dans la figuration spécifique d’un offrande à deux16. Ce 
choix de l’image médiévale est surtout guidé par les conditions spécifiques de la figuration au Moyen Âge, 
médiate et conçue, répondant à des conventions spécifiques d’apparence, tout à fait différente de ce 
qu’envisageait Louis Marin pour le tableau classique. 

Partant de cette double propriété de l’image médiévale – sérialité et convention, cette contribution veut 
s’attacher aux conditions de descriptions des productions visuelles qui se ressemblent et paraissent se 
confondre au sein de séries, tendues entre l’isomorphie et le pseudomorphisme. Dans l’identification des 
constantes et des variantes, on voudrait se demander ce que la façon dont on décrit l’image médiévale 
génère de connaissance sur l’histoire des formes et de leur circulation au cours du Moyen Âge. Ces 
questions dépassent de très loin le format de cette contribution que l’on veut exploratoire, rien d’autre. On 
la fera donc porter sur deux images d’un même thème – la Création – et on cherchera à identifier ce que la 
« machine à regarder » qu’est la description permet de déclencher de processus d’écriture.

3. Deux images qui se ressemblent

L’image du type – soit l’élaboration visuelle d’une doxa narrative ou théologique, de la version reconnais-
sable d’une figure en ce qu’elle est nommable et en ce qu’elle signifie – commande à la stabilité générale 
des éléments convoqués dans l’image et opérant, pour le dire rapidement, à la façon d’attributs. C’est en 
tout cas ce que suppose une approche iconographique réduite de l’image médiévale, qui permet de faire 
lecture des forces iconiques en présence et de rapporter l’ensemble à une classe ou à un groupe étendu 
d’images de même contenu. Un enfant sur les genoux d’une femme assise recevant des objets de la part 
de figures distinguées par leurs attributs vestimentaires rapporte la fresque de Vic au type de l’Adoration 
des mages. La variation dans le nombre des donateurs n’affecte pas la stabilité générale de l’image et per-
met de reconnaître, dans cette scène pour le moins originale pourtant, la mise en image de l’Épiphanie. La 
tension entre stabilité et variation est une autre façon d’exprimer le rapport entre inventivité et sérialité des 
images médiévales, une tension qui se manifeste également pour des objets appartenant au même milieu 
de production, peut-être à la même « main ». 

Quatre grandes bibles moralisées, luxueusement enluminées, furent produites à Paris entre 1220 et 
1234 dans l’entourage ou sous le patronage de Blanche de Castille17. Les nombreuses ressemblances 
textuelles, stylistiques et iconographiques entre ces ouvrages en plusieurs volumes permettent de les 
réunir en un même ensemble constituant le début de la tradition des bibles moralisées, partageant 
une même structure et naissant peut-être d’un archétype unique à l’origine de ce genre de manuscrits. 
Les variations d’un exemplaire à l’autre permettent en revanche de distinguer deux « générations » 
représentées par deux manuscrits : les deux exemplaires aujourd’hui conservés à la Bibliothèque 
nationale d’Autriche à Vienne appartiendraient à une première campagne de réalisation18 ; les bibles de 

14	 L’auteur remercie les évaluateurs d’avoir insisté sur la nécessité de penser une « trajectoire » descriptive de Louis Marin, et 
d’insister sur son déplacement théorique de l’immédiateté à l’opacité ; de garder en somme la complexité des analyses de Louis 
Marin également dans leur évolution au fil de ses écrits. La remarque est bien entendu judicieuse et bienvenue. La force des 
travaux de Louis Marin, quand on se frotte à la thématique de la description, réside cependant sur le fait que la transformation 
éventuelle du regard posé sur la peinture proprement dite ne fait qu’accentuer l’efficacité heuristique de la description – on « lit 
mieux » l’image si simultanément on tente l’épuisement langagier de l’immédiateté et si l’on relève par les mots l’inaccessible du 
sujet, ou bien parce qu’il résiste au lexique, ou bien parce qu’il ne montre que de l’image (c’est le cas pour la masse informe du 
globe tenu par Dieu créateur dans les manuscrits étudiés dans cet article). 

15	 Baschet, J., « Inventivité et sérialité des images médiévales. Pour une approche iconographique élargie », Annales. Histoire, 
Sciences Sociales, 51-1, 1996. pp. 93-133. 

16	 La sérialité n’est pas propre aux images médiévales et il n’est pas question de faire des conditions de sérialité posées par Jérôme 
Baschet une justification pour penser la description de l’image au Moyen Âge comme une forme spécifique de la description. On 
pourrait faire porter des remarques identiques ou analogues sur d’autres corpus. 

17	 Les bibles moralisées font l’objet de nombreuses études ; au sein de cette riche bibliographie, on verra deux ouvrages classiques : 
Lowden, J., The Making of the Bibles moralisées, University Park, Pennsylvania State University Press, 2000, 2 vols. ; Hellemans, 
B., La Bible moralisée : une œuvre à part entière. Temporalités, sémiotique et création au xiiie siècle, Turnhout, Brepols, 2010. 

18	 Vienne, Bibliothèque nationale d’Autrice, cod. 2254 et 1179. 



196 Debiais, V. Escritura e Imagen 21, 2025: 191-203

Tolède et d’Oxford-Paris-Londres correspondraient à une seconde campagne, légèrement plus tardive 
(vers 1230). Ces deux exemplaires présentent une même structure, peut-être conçue au même moment 
ou à partir d’un modèle commun, mais la bible de Tolède, dite « Bible de saint Louis », aurait par la suite 
servie de modèle pour le manuscrit d’Oxford-Paris-Londres. La complexité formelle de ces objets devrait 
empêcher une telle simplification généalogique, et il faut s’en remettre plus attentivement aux examens 
codicologiques, philologiques et iconographiques qui ont permis, non sans controverse, la datation et la 
mise en filiation des premiers exemplaires de la bible moralisée. Il faudrait, à bas régime, se contenter 
plus justement du constat d’une ressemblance entre les images, de façon générale, et d’une véritable 
apparence du « même » pour certaines d’entre elles.

C’est le cas pour la grande peinture du Dieu Créateur du monde qui ouvre l’exemplaire-modèle de 
Tolède et le volume-copie aujourd’hui conservé à Oxford19. Les deux peintures ont la même apparence : 
deux versos dans un codex de grande dimension ; dans les deux cas, une image rectangulaire, verticale, 
serrée contre la gouttière, occupant les deux-tiers de l’espace disponible sur le parchemin, surmontée 
d’une ligne d’écriture richement ornée. Elles font apparaître une composition semblable faite de figures 
et de bordures, d’êtres et d’objets, une même relation entre les figures et le fond doré, une même palette 
chromatique où dominent le bleu et l’or. À une certaine distance, une description unique serait en mesure 
de dire les deux images sans aucun doute, si elle s’autorisait à taire ce qui fait variante ; au ras du folio, 
probablement pas, car elle devrait relever ce qui là est autre qu’ici, aussi anecdotique cet « autre » puisse-t-
il paraître. La description unique dirait la ressemblance des images avant de lire l’image et sa suivante, elle 
permettrait un travail latéral du regard, en aller-retour, quand l’acte de décrire doit se produire à l’intérieur 
du cadre pictural (et narratif) de ce que fait apparaître l’objet, dans la profondeur d’un lieu d’image unique.

4. Décrire le procédé descriptif

Le folio 1v de la Bible de Tolède présente une grande peinture inscrite dans une bordure complexe [fig. 
5]20. Elle est surmontée d’une inscription en majuscules gothiques introduite par une croix latine et citant 
Gn 1, 1 : In principio creavit Deus celum et terram ; plus haut encore, le titre courant identifiant le livre de 
la Bible qui débute dans ce volume, fait de lettres filigranées. La peinture, c’est d’abord une surface d’or 
sur le folio ; c’est elle qui reçoit et fait apparaître l’ensemble des éléments consécutifs de l’image ; tantôt 
manifeste entre les figures, tantôt dissimulée par leur mise en œuvre, mais toujours omniprésente. Cette 
surface est bornée d’un trait vert qui souligne le contour du champ d’apparition de l’image. Sur ce « fond » 
doré, le peintre a installé une bordure complexe faite : sur les grands côtés droit et gauche d’une grec-
que de couleur bleue ; sur les côtés supérieur et inférieur, d’un motif de croches végétales dans les tons 

19	 Sur ces images frontispices et l’importance de la géométrie, voir en particulier Friedman, J.B., « The Architect’s Compass in 
Creation Miniatures of the Later Middle Ages », Traditio, 30, 1974, pp. 419-429 ; Ohly, F., « Deus Geometra. Skizzen zur Geschichte 
einer Vorstellung von Gott », Tradition als historische Kraft : Interdisziplindire Forschungen zur Geschichte des friiheren Mittelalters, 
Berlin et New York, De Gruyter, 1982, pp. 1-42. L’ouvrage de référence sur les images de la Création reste Zahlten, J., Creatio 
mundi. Darstellungen der sechs Schapfungstage und naturwissenschaftliches Weltbild im Mittelalter, Stuttgart, Klett-Cotta, 1979. 
Voir aussi Tachau, K. H, « God’s Compass and Vana Curiositas : Scientific Study in the Old French Bible Moralisée », The Art 
Bulletin, 80-1, 1998, pp. 7-33, et Rudolph, C., « In the Beginning: Theories and Images of Creation in Northern Europe in the Twelfth 
Century », Art History 22-1, 1999, pp. 3-55. 

20	 Tolède, Trésor de la cathédrale Sainte-Marie, mss. 1-3 ; Lowden, J., The Making of the Bibles moralisées, op. cit., pp. 95-138. 



197Debiais, V. Escritura e Imagen 21, 2025: 191-203

rouges et roses ; aux angles, de carrés orangés peints d’un motif d’étoile unissant les petits et les grands 
côtés. Ce n’est certes ni la bordure, ni le fond doré de la peinture qui offrent la « chance d’un commence-
ment » dans la description du folio de Tolède, le point de départ d’une lecture qui chercherait à donner 
l’apparence avant le contenu21. C’est la raison pour laquelle ils disparaissent de la description. Le fond, la 
bordure, l’installation de l’image en général relève d’une forme de paradoxe, celui d’une dis-parrence : pas 
la disparition, mais une apparence contrariée, malmenée par la structure même de production du visuel ; 
l’insignifiance d’une omniprésence, le silence d’une immédiateté)22.

Si ce n’est pas cela qui s’impose au travail du regard, c’est peut-être parce qu’une seconde bordure 
vient recouvrir les bordures latérales, caresser l’intérieur des bordures supérieure et inférieure pour ouvrir 
l’espace principal du visuel sur le folio, de la même façon que l’or ménageait déjà une ouverture dans le 
parchemin. Cette bordure faite d’un double trait orange et vert forme une mandorle à quatre lobes. Dans 
les écoinçons, entre les bordures, quatre figures ailées et nimbées de rose et de bleu portent la mandorle ; 
les deux figures du haut sont peintes la tête en bas, renforçant l’apparence de symétrie axiale déjà mise 
en œuvre dans la couleur des vêtements de ceux que l’on désignera comme des anges. Sous leurs pieds, 
le peintre a dessiné un ruban ondulant bleu et blanc qui vient mettre au défi la stabilité de la construction 
géométrique (orthogonalité, tangente) des bordures. L’instabilité de ce ruban, les mouvements qui agitent 
les vêtements des anges, la tension musculaire manifeste du geste de préhension de la mandorle font 
apparaître, aux marges de le peinture, une dynamique, une présentation, une ostentation : les anges 
montrent, dans un geste de tout leur corps, ce que montre la mandorle. Est-ce déjà trop en décrire ? 
Opère-t-on déjà le glissement entre le sens obvie et le sens obtus qu’identifie Roland Barthes pour la 
photographie et le cinéma23 ? La question, déjà posée par Erwin Panofsky, consiste à se demander si « trop 
décrire » ou décrire l’image profondément dans sa chair, signifie interpréter, voire trop interpréter. Si selon 
lui, il ne peut y avoir de description sans interprétation, il faut mettre au jour les codes et les conventions de 
représentation à l’œuvre dans l’image pour produire des interprétations correctes, en prise avec le temps 
de l’image. 

La mandorle tente de contenir une grande figure humaine ; son nimbe, fait d’un dégradé de rouge vers 
le blanc, marqué des trois montants d’une croix marron réhaussés de points blancs, se superpose au lobe 
supérieur de la gloire ; en bas à droite, c’est le pli de la tunique qui s’envole légèrement sur la bordure verte. 
Cette figure est assise sur un siège luxueux, avec lequel il se confond pratiquement. Le dossier triangulaire 
présente des motifs architecturaux de tourelles, et seul le chef de la figure se détache sur le fond or, au 
sommet de la mandorle. Le siège, à la façon d’une ville, paraît habité de motifs de feuilles alternativement 
bleues et roses. L’assise se compose d’un coussin vert et de deux repose-bras terminés par des motifs 
floraux. Le pied du siège repose sur une arche en pierres de taille sur lequel s’appuient les pieds nus de 
la grande figure. Elle est vêtue d’une tunique rose et d’un grand manteau bleu orné de motifs dorés. Son 
visage est encadré de longues mèches de cheveux marron tombant sur les épaules ; il porte une barbe 
fournie et montre un regard bleu perçant fixé horizontalement sur le dehors de l’image. Avec la description 
des attributs de la figure, on pourra dire que les anges présentent la mandorle qui fait apparaître le Christ 
en gloire, trônant sur un meuble qui contient et signifie le monde. Le frontispice de la Bible de Tolède est 
une image de majesté, la peinture du Christ en ce qu’il est apparition.

La figure montre, tient lieu, est ; elle fait également. Au centre géométrique de la peinture se présente 
un objet circulaire tenu par le Christ de la main gauche. L’enchevêtrement des lignes et des couleurs met 
la description à rude épreuve. La bordure du cercle se compose d’une large bande de couleur claire sur 
laquelle se superposent, par endroit, des ondulations vertes. L’extérieur de cette bande est marqué d’un 
trait fin, noir et continu, obtenu simultanément dans l’image-objet (la peinture sur la page) et dans l’image-
figure (le cercle tenu) par le tracé du compas. La pointe sèche est plantée au centre du cercle tandis que 
le Christ met en mouvement le compas. L’enlumineur a représenté un compas placé dans la position qui 
correspond à celle où il a mis le sien pour tracer le cercle du monde. Avec cette mise en résonance du 
dedans et du dehors de l’image, de nature métaleptique sans aucun doute, on touche à une singularité 
éventuelle de la description des images médiévales, à savoir l’impossibilité de décrire l’apparence sans 
décrire simultanément, presque par inertie, les moyens de l’apparaître. Dans le cas présent, cet effet réflexif 
est accentué par le fait que l’image représente un instrument effectivement utilisé pour la production de la 
forme, du contenu et du sens de la peinture – Dieu créateur du monde par le compas. On pourrait peut-être 
généraliser cependant, et dire que, comme toute représentation si l’on suit Louis Marin, l’acte d’image au 
Moyen Âge confond à dessein, dans la forme produite, ce qu’il montre de contenu et ce qu’il mobilise de 
matière, de technique et d’idée pour le montrer. La description d’un tel objet ne peut que consister en un « fil 

21	 Marin, L., « La description du tableau et le sublime en peinture », op. cit., p. 62.
22	 Il n’y a rien de nouveau dans cette remarque – elle est le propre des travaux sur les intervalles de la représentation et sur l’ornement 

– qui place certains éléments de l’image du côté de l’indifférent, de l’extrinsèque ; voir en particulier Derrida, J., La vérité en 
peinture, Paris, Flammarion, 1978, p. 63-68. 

23	 Barthes, R., L’obvie et l’obtus. Essais critiques III, Paris, Seuil, 1982, p. 51. 



198 Debiais, V. Escritura e Imagen 21, 2025: 191-203

de langage » qui dit en noms l’image et son dispositif, indistinctement24 – l’apparence et l’apparaître. Il faut 
« chercher – à dire – que ce que [l’image] montre ; laisser se montrer son faire-signe, sa monstration »25. 

Le cercle tracé par le Christ dans l’image et par le peintre sur le folio d’ouverture de la Bible de Tolède 
contient à son tour des figures. Quatre anges (que l’on reconnaît à l’apparence de leurs ailes, identiques 
à celles portées par les figures dans les écoinçons) participent à l’opération géométrique en tenant le 
compas ou en désignant de leur main ce qu’elle produit. La bordure intérieure du cercle est animée d’une 
ondulation, bleue et blanche, en plis serrés qui reprend le motif placé sous les pieds des anges, en haut 
et en bas de l’image. À l’intérieur du cercle, le peintre a disposé, en partie basse, une bande noire, tout 
à fait opaque, sur laquelle il a placé une masse brune agitée de plis. Prise dans ce vortex de peinture, 
tout à fait au centre de l’image (le compas qui le marque autant qu’il le produit est planté là, dans les 
plis), la description ne peut s’en tenir à ces éléments factuels, une « masse brune agitée de plis ». Parce 
qu’elles « valent », elle veut « s’attacher aux apparences »26 et dire que le cercle tenu par le Christ contient 
un magma informe, un bouillonnement de matière, un bouchon de tissus froissés, un plein terrifiant sans 
ordre ni mesure27. Dès lors qu’elle ne peut traduire en liste de noms l’apparence de l’image28, la description 
devient impressionniste, métaphorique et se contente de dire la ressemblance de ce que l’on voit avec 
ce que l’on a vu ailleurs, en dehors de l’image. Elle dit également la dissemblance en opposant l’informel 
du centre de l’image à la circularité du nimbe et la définition si intense du regard du Christ, à la régularité 
architecturale de son trône, aux jeux de symétrie généralisés à l’échelle de la peinture. La force d’évocation 
des plis bouchonnés au cœur de l’image retiendra sans doute, dans la description, l’apparence de l’or dans 
la partie supérieure du cercle, avec ce retour du fond au premier plan, comme si le dispositif circulaire 
ouvrait l’image à travers le corps du Christ ; comme si le cercle permettait de produire l’image de ce qui se 
passe ailleurs, par-delà les plans superposés de la peinture.

Le folio frontispice –monumental, magnétique, vertigineux– de la Bible de saint Louis a été décrit à de 
nombreuses reprises en insistant sur l’ensemble des attributs et des figures qui permettent de l’identifier 
comme une image du Dieu-Christ créateur du monde, géomètre-juge tirant les plans divins à partir des 
matières informes créées ou fournies in principio. L’opération géométrique du cercle permet de passer 
du chaos primordial à l’ordre parfait de la Création, et le Christ interpelle du regard celui qui ouvrant le 
Bible s’apprête à lire le récit de la Genèse – le nimbe crucifère et la position de majesté repliant le temps 
entre l’origine du monde et l’instauration du royaume de Dieu par la croix. La description proposée ici 
n’entend pas remplacer celles qui la précèdent. Elle porte moins sur l’image de la bible de Tolède que sur 
le procédé descriptif lui-même. Elle en signale les nœuds et les points de rupture, tous ces moments de 
lecture et de langage dans lesquels le travail du regard se prend les pieds dans les retranchements de 
l’image médiévale : informel, impression, évidence. 

5. Une image et sa suivante

24	 Marin, L., « In Praise of Apparence », op. cit., pp. 99-112.
25	 Marin, L., « Les fins de l’interprétation, ou les traversées du regard dans le sublime d’une tempête », Les fins de l’homme. À partir 

du travail de Jacques Derrida, Paris, Galilée, 1981, pp. 317-344 ; repris dans De la représentation, Paris, Éditions de l’EHESS, 1994, 
pp. 179-203, ici pp. 195-196. 

26	 Dagognet, Fr., Faces, Surfaces, Interfaces, Paris, Vrin, 1982, p. 49. 
27	 Sur ces questions, voir en dernier lieu Fricke, B., Creation and Creativity in Medieval Art. Illustrating Genesis, Amsterdam, 

Amsterdam University Press, 2025. 
28	 Marin, L., « Mimésis et description », Word & Image. A Journal of Verbal/Visual Enquiry, 4-1, 1988, pp. 25-36 ; repris dans De la 

représentation, Paris, Éditions de l’EHESS, 1994, pp. 251-266, ici p. 255. 



199Debiais, V. Escritura e Imagen 21, 2025: 191-203

Si on relisait la description en ouvrant cette fois-ci le premier volume de l’exemplaire de la bible moralisée 
d’Oxford-Paris-Londres qui, rappelons-le, jaillit, découle ou se teinte de l’exemplaire de Tolède, une grande 
partie de son contenu réussirait à dire l’apparence de la nouvelle peinture [fig. 6]29. En revanche, ce rem-
ploi éviterait de regarder l’image, de mettre l’image en regards – car c’est bien cela, la description, pour 
Louis Marin : « Décrire, c’est chercher des regards, tracer leur sens, inscrire leur traversée »30. Parce qu’on 
ne les regarderait pas, on passerait à côté des échos chromatiques entre les anges, en diagonale dans 
cette peinture alors qu’ils étaient verticaux dans l’exemplaire de Tolède – des diagonales qui se croisent au 
centre du cercle tenu par le Christ. On ne verrait sans doute pas que la structure du trône, architecture du 
monde à Tolède, reprend ici les couleurs et l’organisation des bordures enchaînées de la mandorle. On ra-
terait peut-être la construction si originale du nimbe floral du Christ, qui ramène au premier plan l’or du fond 
pour marquer la forme de la croix. Si l’on ignorait ces différences d’une peinture à l’autre, remarquerait-on 
davantage les similitudes troublantes dans le débordement du pli du vêtement porté par le Christ, passant 
devant la mandorle mais sans en sortir tout à fait pour simplement caresser la main de l’ange ? Dans la 
position des doigts du géomètre, à la phalange près se répétant dans les deux images ?

La description du cercle permet de constater l’impossibilité d’une lecture générique de l’image. Certes, 
dans les deux manuscrits, on voit de l’or en partie haute, une masse brune se détachant sur un fond noir en 
partie basse, des figures angéliques, le tout inscrit dans une bordure circulaire et composite. En revanche, 
les anges ont ici les mains jointes et levées, comme s’ils adoraient l’action géométrique du compas sans 
y participer réellement ; il n’y a plus de plis mais des cavités, des creux dans ce qui émerge du noir ; la 
bordure se compose de trois cercles concentriques bleu, rouge et vert qui semblent se retirer pour laisser 
apparaître l’or – seule la bordure extérieure est parfaitement circulaire, faite d’un fin trait noir. Or, c’est 
là, dans le traitement du cercle, que réside la différence majeure entre les deux images. Bien que l’idée 
générale d’une relation entre le compas et le globe soit la même dans les deux images, dans le manuscrit 
de Tolède, la pointe sèche du compas est plantée au centre du cercle et de la peinture tandis que le geste 
du Christ dans la bible moralisée d’Oxford-Paris-Londres est impossible : tel qu’il a été peint, l’outil ne 
permet pas de tracer le cercle qui figure les premières opérations de la Création – il est figuré à la fois 
devant, au-dessus et dans le globe terrestre. 

La description, si on la réduit à la liste des noms des choses peintes, est exportable dans la sérialité 
des images médiévales – elle répond même, dans la structure du langage, au caractère sériel de l’image, 
elle est en la traduction discursive : l’image médiévale, pour faire type, est la liste visuelle des éléments 
constitutifs du motif. Cependant, dès lors qu’elle cherche à situer cette liste, à placer les noms dans le 
cadre pictural d’un objet – le folio, le manuscrit ou la bordure – la description dé-marque l’objet dans la 
sérialité et lui redonne son statut d’unicum, elle remet l’image au singulier, avant même de l’interpréter. 
Constater le décentrement du compas, c’est mettre l’objet à sa place dans l’image avant d’envisager que 
cette décision plastique peut répondre à la nécessite de signaler la dimension métaphorique du geste 
géométrique, l’existence d’un Dieu architecte par analogie seulement, créant un monde soumis à des lois 
et des règles en « poids, mesure et nombre » (Sg 11, 21) sans que l’acte créateur n’ait pour sa part aucune 
contrainte. 

En tant que liste des noms de ce qui est représenté, la description entérine par le langage la sérialité 
des images médiévales puisque, par l’inventaire, elle en relève les constantes et les structures. Aussi la 
description pourrait-elle, dans une série préétablie et confortée par le texte descriptif, se contenter de 
pointer les variations d’une image à l’autre et faire un inventaire second des éléments de distinction des 
« individus ». Cette opération singularisante, tout en confortant la sérialité, en subit la constitution, c’est-
à-dire la place des objets dans une relation particulière qui établit la nature de la variante. Pour les deux 
images de la Création, l’antériorité démontrée de l’exemplaire de Tolède et son influence sur la peinture 
du manuscrit d’Oxford induisent que celle-ci s’est modifiée par rapport à la première, que le modèle a 
été suivi en partie seulement – ce qui était n’est pas, n’est plus. Par définition, il n’y a pas d’autonomie 
de la variante et une description qui se contenterait de lister ce qui est (à l’origine de la série) et ce qui 
n’est plus ou ce qui est autre (à mesure que l’on avance dans la série) induirait l’existence d’images qui ne 
(se) pensent que dans la relation à ce qui les précèdent, et qui cherchent, par décision plastique ou aléa 
documentaire, ou bien à ressembler ou bien à se distinguer. C’est la raison pour laquelle la description 
d’images, à l’intérieur d’une série, ne peut faire l’économie d’une remise à zéro, d’un retour au point de 
départ, à la porte d’entrée du regard dans un objet que l’on considèrera par défaut et jusqu’à preuve du 
contraire comme nécessairement différent de tout ce que l’on soumet, en amont ou en aval, au discours 

29	 Oxford, Bodleian Library, ms. Bodl. 270b ; Paris, Bibliothèque nationale de France, ms. lat. 11560 ; Londres, British Library, ms. 1526 
et 1527. ; Lowden, J., The Making of the Bibles moralisées, University Park, Pennsylvania State University Press, 2000, vol. 1, pp. 
139-189.

30	 Marin, L., « Les fins de l’interprétation, ou les traversées du regard dans le sublime d’une tempête », Les fins de l’homme. À partir 
du travail de Jacques Derrida, Paris, Galilée, 1981, pp. 317-344 ; repris dans De la représentation, Paris, Éditions de l’EHESS, 1994, 
pp. 179-203, ici p. 194. 



200 Debiais, V. Escritura e Imagen 21, 2025: 191-203

descriptif. L’inventivité des images oblige de retourner au « commencement » du visuel et au regard de 
frapper à la porte d’entrée, constamment nouvelle, d’une lecture en liste et en situation.

Bien sûr, cette démarche est artificielle, construite, faussement virginale, et le décentrement du compas 
de l’exemplaire d’Oxford n’aurait sans doute pas trouvé sa place dans la description si l’on n’avait pas relevé 
avant cela la position globalement centrale du compas de Tolède. Une interprétation radicale de la sérialité 
consiste à envisager qu’une image de l’Épiphanie, comme celle peinte à Vic par exemple, contient « par 
inertie » toutes les images de l’Épiphanie qui l’ont précédée, « par contamination » toutes les images de 
l’Épiphanie qui lui sont contemporaines, et « par inadvertance » toutes les images de l’Épiphanie qui lui 
succèderont. Cependant, la série ne saurait se limiter à une conception chronologique dans laquelle la 
variation ou la constance ne sont que les produits du temps. Les exemples de Tolède et d’Oxford, très 
proches chronologiquement, ne se distinguent pas seulement par une « évolution » mais bien par deux 
conceptions distinctes d’un même sujet. Des œuvres contemporaines mais conçues et produites dans 
des milieux différents présenteront des constantes et des variations au sein de séries thématiques31. 

Avec la même radicalité, on pourrait considérer que toute description d’un objet contient, dans son 
organisation et dans les termes mêmes que l’on retient en dressant l’inventaire des signes en présence, 
les relations du langage avec lui-même et avec les objets que l’on a déjà décrits. Erwin Panofsky posait 
déjà ce poids du langage à l’heure de tracer la ligne de crête entre description et interprétation32. Décrit-
on les deux géomètres de Tolède et d’Oxford sans penser au Christ des exemplaires de Vienne ? La 
description du trône, en fonction de l’exhaustivité du relevé des éléments architecturaux, démarque-t-elle 
les exemplaires dans la série, ou est-elle déjà une interprétation iconologique du sens de cet élément 
mobilier comme figure du monde créé ? La posture courbée, sans trône, celle de l’artisan penché sur 
son ouvrage, du manuscrit 2254 de la bibliothèque de Vienne influence-t-elle la façon dont on décrit la 
majesté du Christ trônant dans les exemplaires postérieurs – une position en contraste, en variante, en 
inventivité au sein de la série [fig. 7] ? La question n’est donc pas de savoir si l’on peut ou non s’extraire, 
dans le discours descriptif, de toute influence cumulative ou comparative du langage – la question est 
vaine : on ne le peut pas. Faut-il pour autant abandonner cette fiction de lecture première, étanche à toute 
forme de mémoire et de comparaison silencieuse ? Certainement pas, car une fois que l’on s’en remet en 
connaissance de cause au langage, une fois que l’on admet avec Louis Marin que la description est une 
liste « articulée » permettant « d’exhiber des relations », qu’elle « re-marque » (au sens propre) l’image33, 
on ne craint plus d’interpréter ; non pas parce que l’on confierait aveuglément en une justesse illusoire de 
sa lecture, mais parce qu’on laisse la description dire l’intérieur de l’image. 

6. Apparence et ressemblance

On peut sans doute ainsi sortir de l’ornière creusée par le débat récurrent mettant en équation l’impossibilité 
d’une description-inventaire exclusivement, la dépendance langagière de tout geste critique et la vigueur 
d’une interprétation qui cherche toujours à infiltrer la neutralité désirée du compte rendu34. Dans le cas des 

31	 La constitution de « séries anachroniques », le comparatisme par grand écart et, de façon générale, la remise en question du 
poids de la chronologie dans la lecture des ressemblances et des divergences sont au cœur de travaux récents particulièrement 
suggestifs ; voir entre autres Denoël Ch., Dryansky, L., Verhagen, E., Marchesin, I. (dir.), L’art médiéval est-il contemporain ?, 
Turnhout, Brepols, 2023. 

32	 Panofsky, E., « Contribution au problème de la description d’œuvres appartenant aux arts plastiques et à celui de l’interprétation 
de leur contenu », La Perspective comme forme symbolique et autres essais, Paris, Les Éditions de Minuit, 1976, pp. 235-255.

33	 Marin, L., « La description de l’image », Communications, 15, 1970, pp. 186-209, ici p. 193. 
34	 Sur ces questions, voir entre autres Margolis, J., « Describing and Interpreting Works of Art », Art and Philosophy, Atlantic 

Highlands, Humanities Press, 1980, p. 111 et sq. ; Irvin, S., « Interprétation et description d’une œuvre d’art », Philosophiques, 32 -1, 



201Debiais, V. Escritura e Imagen 21, 2025: 191-203

images médiévales au moins, toute description relèverait un geste heuristique levant le voile par le langa-
ge sur la façon dont l’image travaille. Elle ressort à la théorie de l’image (plutôt qu’à la théorie de l’art), à la 
façon dont l’image énonce ses motifs et ses moyens. Parce qu’elle a pour objet la traduction des choses de 
l’image, parce qu’elle est bel et bien « le désir d’un langage de mots », la description signale ce qui résiste 
à la traduction et les lieux de l’image où celle-ci pense par la matière ce qu’elle veut figurer35.

L’histoire de l’art médiéval peut se saisir ici (comme ailleurs) des analyses de Louis Marin et faire 
de la description des images une modalité d’apparition de l’image en ce qu’elle est une image (et non 
en ce qu’elle est une œuvre d’art, comme l’indiquait Arthur Danto dans plusieurs textes célèbres niant 
toute possibilité de description pré-interprétative36). Dans la pensée médiévale de l’image, le principe 
de l’incarnation chrétienne, d’un Fils image du Père, institue une hiérarchie des formes visuelles et 
l’efficacité « historique » de l’imago37. D’autre part, elle envisage, par cette hiérarchie de la ressemblance, 
une conception analogique de la mimèsis autorisant la « pensée par figures »38. Ce double règlement de 
l’image autorise le recours aux deux principes créatifs de permanence (de l’un dans l’autre, du même dans 
le distinct) et de dissemblance (variation, transformation, divergence), réunis dans la concept médiéval 
d’ornatus39. Ils éclairent les propriétés non contradictoires de la sérialité et de l’inventivité des images 
médiévales. La description répétée d’images égales en apparence est le moyen de faire ressortir ces 
propriétés, de les faire apparaître.

La description, parce qu’elle est articulation des noms et repérage des « troubles » de l’image40, se 
distingue de l’indexation qui la remplace désormais trop souvent. L’élaboration et le remplissage des 
bases de données iconographiques, fondées sur l’établissement de thésaurus et de listes (fermées ou 
ouvertes) de termes, et l’importance qu’elles ont prises dans les recherches sur l’image médiévale ont 
pour conséquence la confusion progressive entre indexation et description, et l’abandon plus ou moins 
forcée de la dernière. Parce qu’elle est supposément plus objective, plus neutre, l’indexation permettrait 
une lecture rigoureuse des images ; parce qu’elle réglée dans les mots à utiliser, l’indexation serait plus à 
même de répondre à des questionnements partagés. La description de son côté serait trop personnelle, 
trop subjective, trop dépendante du style d’écriture du regardeur. L’indexation serait plus économe, 
susceptible d’être partiellement automatisée ; la description serait plus chronophage et préfèrerait en 
connaissance de cause la répétition à la mutualisation. L’indexation serait collaborative, participative, 
interopérable, susceptible d’être perfectionnée par la mise en commun des pratiques et des vocabulaires ; 
la description serait égoïste et recluse, inaccessible à la reprise et au partage. Ce constat est partiellement 
juste dans ce qu’il établit de divergences entre l’indexation et la description, deux modalités certes très 
différentes d’approche des images médiévales, pourtant tout à fait compatibles si l’on en fait des étapes, 
consécutives ou simultanées, d’une interrogation complexe sur les relations entre le contenu et la nature 
de l’image – cette question permet d’être posée par la prise en compte simultanée de la sérialité et de 
l’inventivité. Il faut pour cela que l’évidence qu’il y a à indexer des images semblables devienne celle qu’il y 
a à décrire « en longueur » des images semblables. C’est dans cet éloge langagier des ressemblances que 
la description touche à « l’interminabilité » de l’image et fait apparaître son pouvoir d’infini41.

Dans un texte intitulé « Thinking and Reflecting » paru en 1967, Gilbert Ryle commente Le penseur 
de Rodin et s’intéresse en particulier au geste de la main sur le visage42. Il propose de distinguer, dans 
le travail du regard et du langage, une description « mince » (thin) qui consisterait à nommer le geste 
et l’attitude de la figure d’un côté – et donc à interpréter déjà le sens de la posture en « méditation », 
« réflexion », « rumination » ou « pensée » – et de l’autre une description « épaisse » (thick) qui conduit à 
incorporer dans le texte les causes et les effets probables de la posture, l’intensité du geste, les affects en 
jeu43. L’indexation, en juxtaposant les noms des choses dans l’image et les verbes désignant ce qu’elles y 
produisent, correspond à la description mince de Gilbert Ryle tandis que la description par le discours en 
texte autorise l’épaisseur, qui permet à son tour de dépasser l’apparence et d’identifier la singularité dans 
la ressemblance, mais il est possible que les variations « de détail » envisagées pour les deux images de la 

2005, p.p. 135-148. 
35	 Marin, L., « Mimésis et description », Word & Image. A Journal of Verbal/Visual Enquiry, 4-1, 1988, pp. 25-36 ; repris dans De la 

représentation, Paris, Éditions de l’EHESS, 1994, pp. 251-266, ici p. 252.
36	 Danto, A., « Interprétation et Identification », dans La transfiguration du banal : Une philosophie de l’art, Paris, Seuil, 1989, p. 195-

196.
37	 Boulnois, O., Au-delà de l’image. Une archéologie du visuel au Moyen Âge (ve-xvie siècle), Paris, Seuil, 2008, p. 30-32. 
38	 Schmitt, J.-Cl., Penser par figure. Du compas divin aux diagrammes magiques, Paris, Arkhè, 2019 ; l’auteur consacre de très belles 

pages au compas du frontispices des bibles moralisées. 
39	 Bonne, J-Cl., « Ornatus mundi (L’incipit historié de la Genèse dans une bible romane) », L’homme, l’art et la nature à l’époque 

romane. Les Cahiers de Saint-Michel de Cuxa 55 (2024), pp. 5-19 ; Bonne, J.-Cl., « Les ornements de l’histoire (à propos de l’ivoire 
carolingien de saint Remi) », Annales. Histoire, Sciences Sociales 51-1 (1996), pp. 37-70.

40	 Marin, L., « Mimésis et description », op. cit., p. 253
41	 Marin, L., « In Praise of Apparence », op. cit., pp. 99-112..
42	 Ryle, G., « Thinking and Reflecting », The Human Agent. Royal Institute of Philosophy Lectures 1966-1967, Londres, Macmillan, 

1968 ; repris dans Collected Papers II. Collected Essays 1929-1968, Londres, Hutchinson & Co., 1971, p. 465-479.
43	 Sur ces concepts, voir l’article très éclairant de Michel, J., « Description mince et description épaisse d’une œuvre d’art », 

Philosophie, 157-2, 2023, pp. 23-41. 



202 Debiais, V. Escritura e Imagen 21, 2025: 191-203

Création échappent à toute tentative d’indexation. Dans l’image du Créateur de la bible moralisée de Tolède, 
la description mince dit le regard perçant du Christ tandis que la description épaisse envisage le dialogue 
qui s’établit entre le Créateur et sa créature au seuil du récit de la Genèse. Le décentrement du compas 
dans l’exemplaire d’Oxford, dans sa minceur, est décrit comme un fait plastique ; dans son épaisseur, 
il devient l’indice de la conception métaphorique ou analogique du geste géométrique de la Création. 
L’apparence du compas ; l’apparaître décentré du compas ; l’apparition métaphorique du compas : si 
l’indexation peut éventuellement prendre en charge les deux premiers points, seule la description parvient 
au bout du processus du travail du regard. L’interprétation quant à elle prend en charge, simultanément 
ou dans un second temps, le compas comme l’élément déterminant dans la mise en œuvre des images 
de Création prises en étau entre les contraintes de la matière picturale et la toute-puissance du Créateur. 

Aussi la description répétée se saisit-elle complètement de l’isomorphisme – soit la permanence 
des structures en leurs points essentiels – des frontispices des bibles moralisées en tentant d’épuiser 
l’apparence par le langage, sans comparaison ni primat de la variante. Partant, la description est aussi 
un garde-fou face aux dangers du pseudomorphisme puisqu’elle pense la ressemblance à l’intérieur du 
système fermé de l’image plutôt que d’une image à l’autre. En s’obligeant à décrire a fundamentis toutes 
les instances qui se ressemblent, on ralentit les comparaisons de surface. La description est l’opération 
intellectuelle qui permet de passer de l’axiome « A ressemble à B » à la proposition « il y a pour A et B des 
éléments qui travaillent l’image de la même façon ».

7. Supporter l’en-bref

Poser la question de la sérialité, c’est tenter d’éviter l’opposition, souvent impossible à tenir, entre descrip-
tion et interprétation. Ce n’est en aucun cas la résoudre, c’est essayer de ne pas la poser du tout, en faisant 
de l’engagement du langage descriptif l’excusatio non petita d’une interprétation première, impossible à 
brider. Louis Marin, en faisant de la description l’un des révélateurs de l’opacité de la peinture44, invite à 
faire de la mise en liste des choses du tableau le moyen d’approcher le travail de l’image, le trouble de la 
mimèsis et in fine l’économie générale du visuel dans un objet toujours unique. L’examen d’images qui se 
ressemblent, comme c’est souvent le cas pour l’art médiéval, a permis de constater la robustesse des pro-
positions de Louis Marin : la sérialité n’empêche pas les vertus heuristiques de la description. S’il est ten-
tant de la dupliquer ou de relever seulement les variantes d’une œuvre à l’autre, le fait de produire autant 
de descriptions complètes qu’il y a d’images uniques autorise des comparaisons fondées sur l’apparence 
certes (sérialité), mais plus encore sur les moyens mis en œuvre pour la produire (inventivité). C’est la 
raison pour laquelle la description des images médiévales ne devrait pas séparer l’inventaire des motifs, 
l’établissement de leurs relations dans l’espace pictural et la technologie du visible. Dans les images de la 
Création, le mat du noir primordial, le calibrage géométrique du cercle et de la mandorle et la superposi-
tion des couches d’or participent pleinement du travail de l’image au même titre que le geste du Christ, les 
vêtements portés par les anges ou le rythme ornemental des bordures. 

La description est le geste critique paradigmatique de la lenteur et de la redite. D’aucuns le trouveront 
superflu, tout juste bon à faire perdre le temps de l’autre, comme si la description n’était qu’une étape 
préparatoire à l’interprétation, que le regardeur pouvait finalement garder pour lui parmi ses notes de 
travail. La description n’interviendrait jamais au rang d’argument et n’aurait pas vraiment sa place dans la 
démonstration iconographique ; encore moins d’ailleurs si elle porte sur des objets qui se ressemblent. 
Il est vrai qu’elle peut parfois flirter avec l’exercice de style prétentieux, le maniérisme académique peu 
flatteur, une affectation esthétique mal placée encombrant les pages d’analyses inutiles. Mais c’est parce 
que l’écriture de la description est délicate, parce qu’elle est « ce fil de langage sur lequel s’enfile, comme 
les perles d’un collier, une liste ouverte de termes, fil interminable à moins de le casser »45, qu’elle peut 
faire apparaître, au bord de la rupture syntaxique, alors que s’épuisent l’évocation et l’impression, les lieux 
où l’image se répète ou se singularise. Délicate, périlleuse, la description dépourvue de maniérisme est 
nécessairement utile dans sa longueur. Il n’y a qu’elle pour tolérer ce « bref » refermant la description par 
Gilles Deleuze du Triptyque de 1970 peint par Francis Bacon [fig. 8] sans faire de ce qui précède un abus 
de langage46. 

Bibliographie

Alpers, S., L’Art de dépeindre. La peinture hollandaise au xviie siècle, Paris, Gallimard, 1990.
Arasse, D., Le détail. Pour une histoire rapprochée de la peinture, Paris, Flammarion, 1996.

44	 Voir en particulier Marin, L., « Mimésis et description…», op. cit., pp. 23-47; Marin, L., « Les fins de l’interprétation … », op.cit., pp. 
195-196. 

45	 Marin, L., « In Praise of Apparence », op. cit., p. 246.
46	 Deleuze, G., Francis Bacon. Logique de la sensation, op. cit., p. 11



203Debiais, V. Escritura e Imagen 21, 2025: 191-203

Barthes, R., L’obvie et l’obtus. Essais critiques III, Paris, Seuil, 1982.
Baschet, J., « Inventivité et sérialité des images médiévales. Pour une approche iconographique élargie », 

Annales. Histoire, Sciences Sociales, 51-1, 1996. pp. 93-133.
Beaud, M., Ces Rois mages venus d’Occident, L’Offrande des Mages dans les arts monumentaux de l’espace 

féodal, Paris, éditions de la Sorbonne, 2022.
Bonne, J-Cl., « Ornatus mundi (L’incipit historié de la Genèse dans une bible romane) », L’homme, l’art et la 

nature à l’époque romane. Les Cahiers de Saint-Michel de Cuxa 55 (2024), pp. 5-19.
Bonne, J.-Cl., « Les ornements de l’histoire (à propos de l’ivoire carolingien de saint Remi) », Annales. Histoire, 

Sciences Sociales 51-1 (1996), pp. 37-70.
Boulnois, O., Au-delà de l’image. Une archéologie du visuel au Moyen Âge (ve-xvie siècle), Paris, Seuil, 2008, p. 

30-32.
Colmart, J., « Visibilité et lisibilité de la pensée de l’art chez Hubert Damisch », Trajectoires, 18, 2025 : https://

doi.org/10.4000/13pgmDagognet, Fr., Faces, Surfaces, Interfaces, Paris, Vrin, 1982.
Damisch, H., « Les voir, dis-tu, et les décrire », Versus. Quaderni di studi semiotici, 29, 1981, pp. 33-57 .
Danto, A., La transfiguration du banal : Une philosophie de l’art, Paris, Seuil, 1989.
Deleuze, G., Francis Bacon. Logique de la sensation, Paris, Seuil, 2002.
Denoël Ch., Dryansky, L., Verhagen, E., Marchesin, I. (dir.), L’art médiéval est-il contemporain ?, Turnhout, 

Brepols, 2023.
Derrida, J., La vérité en peinture, Paris, Flammarion, 1978.
Friedman, J.B., « The Architect’s Compass in Creation Miniatures of the Later Middle Ages », Traditio, 30, 

1974, pp. 419-429.
Hellemans, B., La Bible moralisée : une œuvre à part entière. Temporalités, sémiotique et création au xiiie siècle, 

Turnhout, Brepols, 2010.
Kupfer, M., « L’étude globale d’un décor : l’église Saint-Martin-de-Vicq », Peintures murales romanes en région 

Centre. Cahiers de l’Inventaire, 15, 1988, p. 50-63.
Kupfer, M., Romanesque Wall Painting in Central France : the Politics of Narrative, New Haven, Yale University 

Press, 1993.
Irvin, S., « Interprétation et description d’une œuvre d’art », Philosophiques, 32 -1, 2005, p.p. 135-148.
Lowden, J., The Making of the Bibles moralisées, University Park, Pennsylvania State University Press, 2000.
Margolis, J., « Describing and Interpreting Works of Art », Art and Philosophy, Atlantic Highlands, Humanities 

Press, 1980, p. 111 et sq.
Marin, L., « La description de l’image », Communications, 15, 1970, pp. 186-209.
Marin, L., « Les fins de l’interprétation, ou les traversées du regard dans le sublime d’une tempête », Les 

fins de l’homme. À partir du travail de Jacques Derrida, Paris, Galilée, 1981, pp. 317-344 .
Marin, L., « La description du tableau et le sublime en peinture », Communications, 34, 1981.
Marin, L., « Mimésis et description », Word & Image. A Journal of Verbal/Visual Enquiry, 4-1, 1988, pp. 25-36 ; 

repris dans De la représentation, Paris, Éditions de l’EHESS, 1994, pp. 251-266.
Michel, J., « Description mince et description épaisse d’une œuvre d’art », Philosophie, 157-2, 2023, pp. 

23-41.
Panofsky, E., La Perspective comme forme symbolique et autres essais, Paris, Les Éditions de Minuit, 1976.
Marin, L., « In Praise of Apparence », October, 37, 1986, pp. 99-112 .
Ohly, F., « Deus Geometra. Skizzen zur Geschichte einer Vorstellung von Gott », Tradition als historische 

Kraft : Interdisziplindire Forschungen zur Geschichte des friiheren Mittelalters, Berlin et New York, De 
Gruyter, 1982, pp. 1-42. 

Rudolph, C., « In the Beginning: Theories and Images of Creation in Northern Europe in the Twelfth Century 
», Art History 22-1, 1999, pp. 3-55.

Ryle, G., « Thinking and Reflecting », The Human Agent. Royal Institute of Philosophy Lectures 1966-1967, 
Londres, Macmillan, 1968  ; repris dans Collected Papers II. Collected Essays 1929-1968, Londres, 
Hutchinson & Co., 1971, p. 465-479.

Schmitt, J.-Cl., Penser par figure. Du compas divin aux diagrammes magiques, Paris, Arkhè, 2019.
Tachau, K. H, « God’s Compass and Vana Curiositas : Scientific Study in the Old French Bible Moralisée », 

The Art Bulletin, 80-1, 1998, pp. 7-33.
Zahlten, J., Creatio mundi. Darstellungen der sechs Schapfungstage und naturwissenschaftliches Weltbild 

im Mittelalter, Stuttgart, Klett-Cotta, 1979. 

https://doi.org/10.4000/13pgm
https://doi.org/10.4000/13pgm

