
157Escritura e Imagen 21, 2025: 157-171

Las artes hermanas. Écfrasis y enárgeia como procesos 
metafóricos de un discurso histórico-artístico inconcluso1

Modesta di Paola  
Universidad de Málaga   

https://dx.doi.org/10.5209/esim.105380 � Recibido: 10/09/2025 • Aceptado: 02/11/2025

Resumen. Este artículo examina cómo, a lo largo de la historia del arte, la imagen y el lenguaje han mantenido 
relaciones constantes entre sí, desde la Antigüedad hasta los fenómenos interartísticos que caracterizan gran parte 
de la producción artística contemporánea. Esta relación entre imagen y lenguaje puede comprenderse a través del 
concepto de metaforicidad, entendido como la capacidad de las imágenes para operar metafóricamente dentro del 
discurso verbal. Desde esta perspectiva, se estudiarán la écfrasis y la enárgeia, recursos que evidencian cómo las 
distintas artes se influyen mutuamente, en sintonía con la antigua noción de las “artes hermanas”. Asimismo, este 
estudio revisa la célebre distinción propuesta por Lessing entre las artes espaciales y las artes temporales, una 
clasificación que fue desafiada por numerosos artistas y poetas que transgredieron dichas fronteras. Finalmente, se 
destaca cómo los estudios visuales y la retórica visual contemporáneas han promovido un enfoque comparativo que 
identifica figuras retóricas comunes entre el lenguaje verbal y la imagen.
Palabras clave: artes hermanas; écfrasis; fenómenos interartísticos; metaforicidad; mímesis. 

EN The Sister Arts: Ekphrasis and Enargeia as Metaphorical Processes of an 
Unfinished Art-Historical Discourse

Abstract. This paper examines how, throughout art history, images and language have maintained constant 
relationships with each other, from Antiquity to the interartistic phenomena that characterise much of contemporary 
artistic production. This relationship between image and language can be understood through the concept of 
metaphoricity: the ability of images to operate metaphorically within verbal discourse. From this perspective, we will 
study ekphrasis and enargeia, resources that demonstrate how different arts influence each other, in line with the 
ancient notion of the “sister arts”. Likewise, this study revisits Lessing’s famous distinction between the spatial arts 
and the temporal arts, a classification that was challenged by numerous artists and poets who transgressed these 
boundaries. Finally, we highlight how contemporary visual studies and visual rhetoric have promoted a comparative 
approach that identifies common rhetorical figures between verbal language and image.
Keywords: sister arts; ekphrasis; interartistic phenomena; metaphoricity; mimesis. 

Sumario: 1. Las artes hermanas. Genealogía de una alianza; 2. Écfrasis en la retórica clásica; 3. Artes hermanas en 
el Renacimiento; 4. La metáfora en el tiempo y el espacio: el antipictorialismo de Lessing; 5. Friendly emulation y el 
problema de la originalidad; 6. Ut pictura pictura; 7. Ut pictura theoria; 8. Eikon y logos en los giros icónico y pictorial; 
9. Ut poesis actus: una écfrasis para Interior Scroll; 10. Actus muta poesis: la escultura evento de Roman Signer; 11. 
Conclusiones; 12. Referencias bibliográficas.

Cómo citar: di Paola, M. (2025): “Las artes hermanas. Écfrasis y enárgeia como procesos metafóricos de un discurso 
histórico-artístico inconcluso”, Escritura e Imagen 21, pp. 157-171.

1	 Este estudio se realizado en el marco de un proyecto de investigación financiado por el Ministerio de Ciencia e Innovación, la 
Agencia Estatal de Investigación y el Fondo Europeo de Desarrollo Regional (MCI/AEI/FEDER): “Proyecto ATLAS AV: La audiovi-
sualización de la historia del arte y del museo (PID2022-1367530B-100).

Escritura e Imagen
ISSN: 1885-5687  •  e-ISSN: 1988-2416

M O N O G R Á F I C O

mailto:modestadipaola@uma.es
https://orcid.org/0000-0002-4847-717X
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense


158 di Paola, M. Escritura e Imagen 21, 2025: 157-171

1. Las artes hermanas. Genealogía de una alianza

Durante siglos, la relación entre la literatura y las artes visuales ha sido objeto de infinitas especulaciones 
que han dado luz a teorías, axiomas y consideraciones diferentes. Muchas de ellas han mostrado un de-
seo común de emparentar las dos artes y unirlas bajo una relación familiar: la literatura y el arte visual son 
hermanas2. La relación entre imagen y palabra ha sido un tema central en el estudio de las artes desde la 
Antigüedad, especialmente dentro del marco de la retórica clásica y la oratoria. En este contexto, las lla-
madas “artes hermanas” han establecido vínculos a través de préstamos mutuos y afinidades conceptua-
les. Uno de los elementos clave en esta interacción ha sido la metáfora, una figura literaria que ha facilitado 
procesos de transformación, reinterpretación y traducción de un medio artístico a otro. Así, se ha llegado 
a afirmar, por ejemplo, que el arte visual puede compararse con la poesía, o que la pintura es una forma 
de “poesía muda”. Demostración de esta relación han sido las afortunadas fórmulas clásicas del ut pictura 
poesis de Horacio3, que, según el teórico Jean H. Hagstrum, expresan plenamente la relación entre el arte 
pictórico y la literatura:‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬ ‬‬‬‬

The great critics of antiquity frequently associated poetry and painting. Plato said in the Republic: “The poet is 
like a painter”. Aristotle in the Poetics often turned to the sister art with some such expression as: “It is the same 
painting”. And Horace is the author of the phrase ut pictŭra poĕsis (“as a painting, so a poem”), which has by the 
eighteenth century become a critical proverb. Ancient criticism provided motto and epigraph – texts that were 
used as pretexts for riding critical hobbyhorses. It did not, however, provide lengthy theoretical consideration of 
the two arts in relationship, and its contribution consists rather of pregnant suggestions than of fully formulated 
argument.4

En su celebre libro de 1958, Hagstrum argumenta que la relación entre texto e imagen tiene una 
genealogía que se remonta a los grandes críticos de la Antigüedad, como Platón, Aristóteles, Horacio y 
Plutarco, quien, según la tradición, atribuye a Simónides las fórmulas clásicas del pictura muta poesis y 
poesis pictura loquens (la pintura es poesía muda y la poesía es pintura hablante). El mismo Plutarco, en 
sus reflexiones, vincula el arte y la realidad a través del término “imitación”5. Según él, la estrecha relación 
entre el arte y la realidad es lo que valida el arte mismo; y esa relación se encarna de forma más prominente 
en la pintura que en cualquier otra forma de expresión estética. Por lo tanto, la pintura se convierte en 
ejemplar y guía, poseyendo una fuerza moral de la que a menudo carecen otras artes6. 

2. Écfrasis en la retórica clásica 

La comparación entre el arte del poeta y el arte pictórico se encuentra en interesantes casos aislados de 
la literatura clásica. Aristóteles compara el color y la forma de la pintura con la voz humana al leer poesía, 
estableciendo un paralelismo entre lo visual y lo sonoro7. Por su parte, Filóstrato esboza una tentativa de 
mostrar visualmente la poesía: consiste en hacer ver la palabra8. Ambos filósofos griegos introducen de 
ese modo la importancia de la écfrasis (del griego ἔκϕρασις‬: compuesto por ἐκ, “fuera”, y ϕράζω, “hablar”; 
“designar un objeto inanimado con un nombre”), una figura retórica que consiste en la descripción detalla-
da y vívida de una obra visual –como una pintura, una escultura o incluso una escena imaginada– con el fin 
de hacerla perceptible para la mente del oyente o del lector. ‬‬

El objetivo de la écfrasis no es simplemente informar o enumerar características, sino evocar una 
experiencia sensorial a través del lenguaje, logrando que lo descrito adquiera una presencia casi tangible. 

2	 La relación de parentesco entre la literatura y el arte (las artes hermanas) se debe a una larga tradición teórica de comparación 
entre el arte verbal y el visual. Para profundizar en este tema véase: Abel, E., «Redefining the Sister Arts: Baudelaire’s Response 
to the Art of Delacroix», en Mitchell, W. J. T., (ed.), The Language of Image. Chicago, University of Chicago Press, 1980; Hagstrum, 
J. H., The Sister Arts. The Tradition of Literary Pictorialism and English Poetry. From Dryden to Gray, Chicago, University of Chicago 
Press, 1958; Wendorf, R. (ed.), Articulate Images: The Sister Arts from Hogarth to Tennyson, Minneapolis, University of Minnesota 
Press, 1983.

3	 “Ut pictura poesis; erit quae, si propius stes/te capiat magis, et quaedam si longius abstes;/ haec amat obscurum, volet haec 
sub luce videri,/ judicis argutum quae non formidat acumen;/ haec placuit semel; haec decis repetita placebit/”, en Horacio, 
«Epístola a los Pisones», en Aristóteles, Horacio, Artes poéticas, edición y traducción de Aníbal González, Madrid, Visor, 2003, 
p. 176 [Traducción: “La poesía es como la pintura; habrá una [obra] que te cautivará más si te mantienes cerca, otra [obra], si te 
apartas algo lejos; esta ama la penumbra; aquella, que no teme la penetrante mirada del que la juzga, quiere ser vista a plena luz; 
esta agradó una sola vez; aquella, aunque se vuelva a ella diez veces, agradará (otras tantas)”]. 

4	 Hagstrum, J.H., The Sister Arts, op. cit., p. 3.
5	 Ibidem, pp. 8-9
6	 Ibidem, p. 10.
7	 En los escritos de Aristóteles, la Poética y la Retórica, se formuló la primera comparación conceptual entre las artes visuales 

(arquitectura, escritura y pintura) y las artes acústicas (poesía, música y danza). Aristóteles comparó las dos artes bajo el concepto 
de artes imitativas, negando de esa forma la separación actuada por Platón de las dos artes, que veía la pintura como arte 
imitativa (con acepción negativa) y la poesía como conocimiento a priori del ser ideal. Véase Tatarkiewicz, W, Historia de seis 
ideas. Arte, belleza, forma, creatividad, mimesis, experiencia estética, traducción de Francisco Rodríguez Martín, Madrid, Tecnos, 
2001, pp. 79-141. 

8	 Fimiani, F, «Lo sguardo parlato», en Somaini, E. (ed.), Il luogo dello spettatore. Forme dello sguardo nella cultura delle immagini. 
Milán, Vita e Pensiero, 2005, p. 31.



159di Paola, M. Escritura e Imagen 21, 2025: 157-171

Esta técnica fue ampliamente utilizada en la literatura antigua como un recurso para traducir lo visual a lo 
verbal. Un ejemplo emblemático es la célebre descripción del escudo de Aquiles en la Ilíada de Homero, 
donde no solo se representa el objeto físico, sino también escenas dinámicas cargadas de emoción y 
significado.

Una de las características más importantes de la écfrasis fue descrita por Elio Teón en sus 
Progymnasmata (προγυμνάσματα, “ejercicios preliminares”), que preveían una serie de diez ejercicios 
fundamentales de rétorica para la formación del orador. Según él, la écfrasis consistía en la capacidad 
de transformar el lenguaje en una ventana, permitiendo al público ver, o tener la ilusión de visualizar, el 
fenómeno descrito9. Es, por tanto, un discurso descriptivo que presenta el objeto ante los ojos con vívida 
claridad, una descripción que se vincula al concepto de enárgeia (del griego ἐνάργεια, que puede traducirse 
como “vividez”) 10.

La enárgeia es una habilidad fundamental en la écfrasis y otros géneros descriptivos de la antigüedad. 
Entre los siglos II y I a.C., el término comienza a difundirse ampliamente en el ámbito de la retórica y la 
crítica literaria. En este contexto, Dionisio de Halicarnaso considera la enárgeia como una de las principales 
virtudes del estilo, especialmente por su capacidad para describir no solo hechos reales, sino también 
obras de arte. Para él, la enárgeia es la habilidad del orador para hacer que lo descrito con palabras se 
presente de forma vívida ante los ojos del oyente11. La enárgeia implica por tanto un estilo descriptivo, 
pero también la capacidad de la palabra de recrear la imagen. En otras palabras, la atención del oyente/
observador no se concentra en el lenguaje y en la experiencia del mediador. Quien describe tiene que 
limitarse y animar al público a aceptar la ilusión, por medio de la transparencia del lenguaje12. 

Desde esta perspectiva, son importantes las descripciones de Luciano de Samosata, que se caracterizan 
por un continuo alertar al público invitándole a reconstruir, por medio de su imaginación, la obra de arte 
narrada13. El orador actúa como mediador entre el público y la obra y, mediante sus sofisticadas artes 
retóricas, permite que quien le escucha “observe” la descripción simulada.

3. Artes hermanas en el Renacimiento

Fig. 1. León Battista Alberti, De Pictura, 1436.

La écfrasis, nacida en las aulas de retórica del mundo grecorromano, se reinventa como herramienta his-
toriográfica, literaria y crítica en manos de artistas y escritores. En los siglos XV y XVI, el fervor intelectual 

9	 Kennedy, G. A., Progymnasmata: Greek Textbooks of Prose Composition and Rhetoric, traducción por G. A. Kennedy, Boston, 
Brill, 2003; Elio Teón, Progymnasmata, II, cit. en Mazzara, F., «Il dibattito anglo-americano del Novecento sull’ékphrasis», capítulo 
I de la tesis de doctorado Intermedialità e Ekphrasis. I Double Works di Dante Gabriel Rossetti, Nápoles, Scuola Europea di Studi 
Avanzati, 2007, inédita. Este capítulo de la tesis puede ser consultado en http://discovery.ucl.ac.uk/4712/1/4712.pdf

10	 Hagstrum, en The Sister Arts, señala cómo, según la tradición griega, existe una distinción entre enárgeia y enérgeia, teorizada 
por Aristóteles en la Retórica. Según Aristóteles –a diferencia de Platón, Horacio y de los críticos helenísticos y romanos–, para 
definir el efecto retórico logrado por el orador capaz de presentar los objetos como vivos ante los ojos de los oyentes a través 
de la palabra, no debe utilizarse el término enárgeia sino su sinónimo enérgeia. La diferencia entre ambos radica en que el 
primero implica la obtención, en el discurso verbal, de una cualidad natural o de una cualidad pictórica más naturalista. El término 
enérgeia, en cambio, se refiere a la consecución, en el arte y en la retórica, de la dinámica de la naturaleza. En otras palabras, 
la poesía posee enérgeia cuando alcanza su forma independiente de cualquier analogía con la naturaleza (Hagstrum, J. H., The 
Sister Arts, op. cit., p. 12).

11	 Dionisio de Halicarnaso, Sobre Lisias, 7, 1-3. 
12	 Becker, A. S., «Reading Poetry Through a Distant Lens. Ekphrasis, Ancient Greek Rhetorician, and the Pseudo-Hesiodic “Shield 

of Herakles”», The American Journal of Philology, 113, 1, (primavera 1992), pp. 5-24. En este artículo, el autor argumenta que quien 
describe debe limitarse a alentar al público a aceptar la ilusión, a través de la transparencia del lenguaje. La enárgeia representa, 
de hecho, la parte vital de la écfrasis, si se considera que la maestría de un orador se medía por su capacidad de hacer “ver” a los 
oyentes los acontecimientos y objetos narrados como si estuvieran “vivos” ante sus ojos.

13	 En su obra de oratoria, Luciano de Samosata describe con gran precisión obras de arte de su época, iniciando lo que podríamos 
definir un género literario que se funda en la traducción verbal de imágenes, gestos, emociones y sentimientos. Ver Maffei, S. 
(ed.), Luciano di Samosata. Descrizioni di opere d’arte, Milán, Einaudi, 1994. Para una exhaustiva información sobre la écfrasis en 
la Antigüedad, véase también Fimiani, F., «Lo sguardo parlato», op. cit.; Heffernan, J., Museum of Words. The Poetry of Ekphrasis 
from Homer to Ashbery, Chicago, Chicago University Press, 1993.

http://discovery.ucl.ac.uk/4712/1/4712.pdf


160 di Paola, M. Escritura e Imagen 21, 2025: 157-171

hacia clásicos como Simónides y Horacio lleva a una nueva germinación de ideas acerca de las artes 
hermanas. Este interés encuentra su punto focal en la voluntad por parte de algunos autores de unificar la 
retórica y lo que podríamos considerar una iconología temprana. Esta tentativa fue muy bien conseguida 
por León Battista Alberti, que en su De Pictura14 (1436), (Fig. 1) elabora la figura del artista como intelectual 
cuyo trabajo se desarrolla primero en la mente y luego en la composición material. Diferenciando la figura 
del artista de la del artesano, Alberti reconoce las competencias del pintor no solo en la práctica del tra-
bajo manual, sino también en el intelecto. Con él, el ámbito artístico se mueve hacia un nivel conceptual y 
mental que justifica la intervención teórica acerca del quehacer artístico. Una obra tiene la capacidad de 
contar historias y, por tanto, de desarrollar un discurso figurativo que posee categorías propias del discur-
so lingüístico:

Sarà la istoria, qual tu possa lodare e maravigliare, tale che con sue piacevolezze si porgerà sì ornata e grata, 
che ella terrà con diletto e movimento d’animo qualunque dotto o indotto la miri. Quello che prima dà voluttà 
nella istoria viene dalla copia e varietà delle cose. Come ne’ cibi e nella musica sempre la novità e abondanza 
tanto piace quanto sia differente dalle cose antique e consuete, così l’animo si diletta d’ogni copia e varietà. Per 
questo in pittura la copia e varietà piace.15

Las observaciones de Alberti acerca de la composición de la pintura y de su “istoria” subrayan uno de 
los elementos más importantes de su trattato: que la pintura debe tener una retórica narrativa que resulte 
persuasiva a través de la originalidad y la novedad16. Por eso, incorpora términos y conceptos provenientes 
de la retórica, como copia, varietas, dignitas y gravitas. 

En el Libro II de De Pictura, cuando afirma que “Picturam igitur circumscriptio, compositio et luminum 
receptio perficiunt”17 (la pintura se perfecciona por el dibujo del contorno, la composición y la captación de 
la luz), no solo está ofreciendo una taxonomía técnica del quehacer pictórico, sino que también, formula 
una teoría del arte profundamente enraizada en la retórica clásica, incorporando a las artes visuales los 
principios que durante siglos rigieron el arte del discurso. 

Las tres operaciones que menciona –circumscriptio, compositio y receptio luminum– pueden leerse 
como equivalentes plásticos de las tres fases canónicas de la retórica: inventio, dispositio y elocutio. Así, 
la pintura se presenta no como una imitación muda de la naturaleza, sino como una forma de discurso 
visual, una oración pictórica, regida por los mismos principios de construcción, organización y expresión 
que estructuraban la palabra persuasiva en la tradición grecolatina. 

A partir de la posición teórica de Alberti, los discursos nacidos alrededor de las artes visuales empiezan 
a tomar en préstamo nuevos términos del ámbito de la retórica; pero, de la misma forma, ciertos términos 
pictóricos –como “línea”, “forma” y “color”– entran en el vocabulario literario. Esta postura en relación con 
la determinación de un quehacer pictórico-poético será una característica común a todos los pintores que 
han querido equiparar su labor a los talentos retóricos de los poetas. En efecto, para la sensibilidad de la 
época, la pintura se concibe como una lengua dotada de una gramática propia: la gramática de las formas. 
Las líneas componen las figuras, y las figuras componen el discurso, del mismo modo en que las palabras 
forman frases y las frases construyen narrativas.

Si la pintura es un discurso realizado a través de figuras, no sorprende que sea considerada también 
una forma de retórica. Es precisamente aquí donde la iconología y la retórica visual encontrarán su primer 
momento de confluencia. Ambas, en efecto, consideran la pintura como una narrativa: una historia que 
debe ser contada.

Dentro de la historiografía renacentista encontramos numerosos casos de este tipo. El De sculptura 
de Pomponio Gaurico (1504) y el Trattato dell’arte della pittura, scoltura et architettura de Giovanni Paolo 
Lomazzo (1584), por ejemplo, evidencian un esfuerzo consciente por vincular la pintura con la literatura, 
especialmente a partir de la tentativa de crear un terreno lingüístico común. Además, si la pintura se 
convierte en un campo de la retórica, el pintor debe sentirse inspirado por el poeta, de modo que no solo 
los términos lingüísticos se trasladan al ámbito pictórico, sino que el propio artista se compara con él:

Per che si vede che Leonardo ha espresso i moti e decori di Omero, Polidoro la grandezza e furia di Virgilio, il 
Buonarotto l’oscurezza profonda di Dante, Raffaello la pura maestà del Petrarca, Andrea Mantegna l’acuta pru-
denza del Sannazzaro, Tiziano la varietà dell’Ariosto e Gaudenzio la devozione che si trova espressa ne’ libri di 
Santi.18 

14	 Alberti, L. B., De Pictura, Roma, Laterza, 1975. Los manuscritos originales datan de 1435 (en latín) y de 1436 (en toscano). La 
edición príncipe en latín fue publicada en Basilea en el año 1540.

15	 Alberti, De Pictura, op, cit., Libro II, 40.
16	 Somaini, A., «L’immagine prospettica e la distanza dello spettatore», en Somaini, A. (ed.), Il luogo dello spettatore, op. cit., p. 63. 

Somaini muestra la importancia que la retórica de la imagen, como arte de persuadir por medio de la visión de las cosas, adquiere 
ya a partir del Trattato de Alberti. La retórica visual puede ser individualizada también en los artistas que han reflexionado acerca 
de la perspectiva como elemento que evite las aberraciones de la óptica a favor de la verdad de la representación. Entre ellos, 
Somaini recuerda a Piero della Francesca, Leonardo, Durero, Vignola y Palladio. 

17	 Alberti, De Pictura, op. cit., Libro II, 31.
18	 Lomazzo, G., P., Trattato dell’arte della pittura, scoltura et architettura, Milán, P.G. Pontio, 1584, p. 283. Citado también en Corti, C., 

«Omero e Zeusi, ovvero le arti sorelle (o cugine) nell’estetica del Rinascimento», LEA. Letterature d’Europa e d’America, I, 1(2004), 



161di Paola, M. Escritura e Imagen 21, 2025: 157-171

A mediados del siglo XVI, Giorgio Vasari usa la écfrasis para la descripción de las obras de arte en 
Le Vite de’ più eccellenti pittori, scultori, e architettori da Cimabue insino a’ tempi nostri (1550). Aunque 
Vasari no emplee el término “écfrasis”, su método está profundamente influenciado por los autores de 
la tradición de la retórica clásica, como Filóstrato, Luciano de Samosata y Elio Teón. Uno de los pasajes 
más reveladores es su breve comentario sobre La Primavera de Botticelli, en el que nos hace ver de forma 
vívida la belleza de la primavera: 

Per la città in diverse case fece tondi di sua mano e femmine ignude assai, dalle quali oggi ancora a Castello, 
luogo del Duca Cosimo fuor di Fiorenza, sono due quadri figurati, l’uno Venere che nasce, e quelle aure e venti 
che la fanno venire in terra con amori, e cosí un’altra Venere che le Grazie la fioriscono, dinotando la Primavera; 
le quali da lui con grazia si veggono espresse.19

La metáfora de las gracias que hacen florecer la primavera no solo representa una visión transfigurada 
por la belleza, sino que también se convierte en la esencia de la écfrasis con enárgeia, el efecto buscado 
por los antiguos retóricos: una claridad tan intensa que se convierte en vividez emocional y sensorial.

Más explícita aun es su célebre descripción de La última cena (1494-1498) de Leonardo da Vinci. Allí, 
Vasari se detiene no tanto en los detalles formales, sino en los gestos, las emociones, las miradas que se 
entrecruzan en la mesa del drama evangélico: 

(…) atteso che Lionardo si imaginò e riuscigli di esprimere quel sospetto che era entrato ne gli Apostoli, di voler 
sapere chi tradiva il loro Maestro. Per il che si vede nel viso di tutti loro l’amore, la paura e lo sdegno, o ver il 
dolore, di non potere intendere lo animo di Cristo. La qual cosa non arreca minor maraviglia, che il conoscersi 
allo incontro l’ostinazione, l’odio, e ‘l tradimento di Giuda, senza che ogni mínima parte dell’opera mostra una 
incredibile diligenzia.20

“Obstinación”, “amor”, “timidez” representan los afectos humanos más profundos. No habla solo de 
técnica, sino de alma. Como los antiguos maestros de la retórica visual, Vasari no busca solo que el lector 
imagine una pintura: quiere provocar una experiencia estética mental en el lector, usando la écfrasis como 
medio de alabanza o encomio, lo cual lo vincula directamente con la tradición de los progymnasmata. 

La teórica Svetlana Alpers considera que una de las fuentes de Giorgio Vasari fue el propio Luciano 
y que ambos utilizaron esta técnica descriptiva con el objetivo de producir una imagen viva en los ojos 
de la mente de quien escuchaba21. En Vasari, además, la descripción de una obra de arte puede estar 
condicionada por la memoria erudita, y la imagen evocada por la palabra puede confundirse con la imagen 
pintada: en la descripción de Matanza de los inocentes (1485-1488), de Ghirlandaio, el detalle del niño que 
bebe sangre en lugar de leche no está realmente presente en el cuadro, sino que constituye un recuerdo 
literario de un pasaje de Plinio (Historia Natural, XXV, 36, 98-99), que aflora por analogía en la memoria de 
Vasari y que él concreta visualmente de este modo:

Conoscevisi l’impia volontà di coloro che comandati da Erode, senza riguardare le madri, uccidono que`poveri 
fanciullini; fra i quali si vede uno che ancora appiccicato allá poppa, muore per le ferite ricevute nella gola da un 
soldato e surge, per non di beve, col petto non meno sangue che latte. 22

Las amplias descripciones de los literatos griegos y latinos ofrecieron a los artistas del Renacimiento, 
a sus mecenas y a los literatos involucrados en la creación artística sugerencias para intentar una 
reconstrucción de la pintura ausente. La doctrina renacentista del ut pictura poesis fortaleció aún más esta 
relación al identificar las analogías teóricas y formales entre el arte literario y el arte pictórico. 

pp. 84-100. 
19	 Vasari, Giorgio, Le Vite de’ più eccellenti pittori, scultori, e architettori da Cimabue insino a’ tempi nostri. , edición crítica de Luciano 

Bellosi y Aldo Rossi, Turín, Einaudi, 1986, pp. 483-484. La primera edición fue publicada en Florencia en el año 1550.
20	 Ibidem, p. 554.
21	 Alpers, S., «Ekphrasis and aesthetic attitudes in Vasari’s Lives», Journal of the Warburg and Courtauld Institutes, 23(1960), pp.190-

215.
22	 Vasari, Le Vite de’ più eccellenti pittori…, op.cit., p. 473.



162 di Paola, M. Escritura e Imagen 21, 2025: 157-171

4. La metáfora en el tiempo y el espacio: el antipictorialismo de Lessing

Fig. 2. Retrato de Gotthold Ephraim Lessing (1729-81)

Con la aparición del Laocoonte de Gotthold Ephraim Lessing (1766)23 (Fig. 2) se produce un cambio sig-
nificativo en la manera de especular acerca de la relación entre la literatura y el arte figurativo. A partir de 
la descripción del grupo escultórico del Laocoonte, reflexiona acerca de las cualidades estéticas de las 
artes plásticas y de la poesía. Las primeras, por los límites y exigencias de su medio, están obligadas a 
elegir un momento único de la acción; la poesía, en cambio, por su propia condición no queda limitada por 
dicha elección24. El objetivo polémico de Lessing se dirige especialmente contra las formas de arte mixtas, 
como los emblemas barrocos y la poesía descriptiva, muy populares en el siglo XVIII. En ese periodo, la 
hibridación artística fue particularmente fecunda. Esta sinergia entre las artes, impulsada por el auge del 
coleccionismo privado, la difusión de tratados sobre arte y el entusiasmo por el conocimiento especiali-
zado en diversas disciplinas, no se limitó a la poesía y la pintura, sino que abarcó también otras formas 
artísticas. En este contexto, la actitud de Lessing ha orientado la concepción del arte moderno, que con-
sidera la obra visual y la poesía como dos géneros distintos. La partición del campo de las artes en base 
a sus signos específicos, que tiene su origen en el Laocoonte, se extenderá hasta la estética modernista 
de Clement Greenberg pasando por los movimientos de vanguardia. Esta distinción anticipó uno de los 
debates centrales de la teoría del arte: la cuestión de los límites entre las artes, un tema que más adelante 
sería desarrollado tanto por teóricos antipictorialistas como por los defensores del arte pictórico25.

5. Friendly emulation y el problema de la originalidad

Fig. 4. Parte del poema de Dante Gabriel Rossetti, Angelica Rescued by the Sea-Monster’, by Ingres; in the 
Luxembourg, 1849; Jean Auguste Dominique Ingres, Ruggiero Rescuing Angelica, 1819.

23	 Lessing, Gotthold Ephraim , Laocoonte. O los límites entre la pintura y la poesía. Traducción de Enrique Palau. Barcelona, Ediciones 
Orbis, 1985. La primera edición fue publicada en 1766.

24	 Ibidem, p. 62.
25	 Hagstrum, J. H., The Sister Arts,.. op. cit., pp. 3-8.



163di Paola, M. Escritura e Imagen 21, 2025: 157-171

Hagstrum, en su libro citado anteriormente, observa que durante el siglo XVIII fue particularmente fecunda 
la contaminación artística, que él denominó friendly emulation. Así, mientras que los pintores intentaban 
traducir lo que por naturaleza se les escapa, es decir el movimiento y lo invisible, los poetas intentaban 
recrear lo que por la naturaleza de su medio queda fuera de su alcance, es decir, el espacio y la visión 
global de un evento de forma inmediata. A partir de entonces, el problema de la mímesis se replantea 
en relación con la pintura, lo que lleva a nuevas reflexiones sobre la cuestión de la originalidad: la obra 
de arte es portadora de un aura cuya esencia es comparable a lo que se define como la originalidad en 
relación con un texto literario. A este respecto, una reflexión interesante nos llega con George Steiner en 
relación con el soneto del prerrafaelita Dante Gabriel Rossetti «Angelica Rescued by the Sea-Monster’, 
by Ingres; in the Luxembourg», que describe como un “tratamiento pictórico”26. El soneto fue publicado 
en 1850 en The Germ. Thoughts towards nature in art and literatura, el periódico fundado para diseminar 
las ideas de la Hermandad Prerrafaelita y cuyo eje central era enfatizar las estrechas relaciones entre el 
arte visual y la literatura. Bajo el título Sonnets for Pictures, Rossetti transcribe verbalmente los lienzos de 
pintores flamencos, italianos y franceses que probablemente ha tenido ocasión de ver durante sus viajes. 
Indudablemente, cada uno de estos sonetos da por supuesta una referencia visual a la pintura, tanto que 
Steiner llega a definir a Rossetti como “el ojo-lector que lee el poema y la pintura al mismo tiempo”27. La 
característica principal del soneto es por tanto la transcripción poética de la representación visual del 
lienzo de Ingres, es decir la descripción poética de una pintura (Fig. 4). Para entender la pintura de Ingres, 
Rossetti utiliza un lenguaje poético que refleje imágenes vívidas. Su experiencia descriptiva, por tanto, es 
una perfecta ejemplificación de la écfrasis. 

Dentro del debate contemporáneo sobre la écfrasis, este soneto representa una ventana que nos permite 
visualizar la pintura de Ingres. Sin embargo, para Steiner representa también un acto de interpretación 
cuyos protagonistas son Rossetti con su descripción por medio de un acto imitativo y el público que a su 
vez imagina y visualiza la imagen mental de la pintura de Ingres. El público tiene que visualizar la imagen 
con los ojos de la mente, darle vida por medio de la imaginación que viene guiada por un mediador, en 
este caso el poeta. En ambos casos se trata de una recreación que necesita ser interpretada, entendida 
y descifrada. En este sentido, la écfrasis es una de las formas de la interpretación con fines de extracción 
y desplazamiento de un lenguaje a otro: el desplazamiento ocurre entre un código lingüístico original, es 
decir, el pictórico, con sus características propias (diseño, color, luz, forma, narrativa, etc.) y otro código, el 
literario, constituido por el contexto fonético, el sintáctico y el semántico. En palabras del propio Steiner:

La palabra interprète condensa todos los valores pertinentes. Un actor es interprète de Racine; un pianista 
hace una interprétation de una sonata de Beethoven. En virtud del movimiento por el que ve comprometida su 
propia identidad el crítico se convierte en un interprète –un ejecutante de la vida– de Montaigne o de Mallarmé. 
El término inglés interpreter posee mucha menos fuerza, pues no incluye al mundo del actor y si incluye el del 
músico solo lo hace por analogía.28

Steiner, por tanto, sostiene que la écfrasis mimética no puede existir en sentido estricto, ya que toda 
descripción implica inevitablemente una transformación de la obra original. Así, el lenguaje no reproduce 
fielmente el objeto artístico, sino que lo reinterpreta, revelando tanto sus límites como su potencial 
creativo. Este proceso se establece sobre todo cuando ambos quieren entrecruzarse o crear momentos 
de compatibilidad y comprensión recíproca, es decir, interpretarse. En los prerrafaelitas, por ejemplo, la 
proposición lingüística era sancionada por otro medio artístico como la música, la pintura, las artes textiles, 
las artes decorativas, etc. A partir de esta práctica, Steiner postula que cada acto de interpretación que 
realiza la sensibilidad humana es una “repetición original”29, de forma que vuelve a vivir paso a paso la 
creación del artista por medio de lo que Steiner define una “mímesis finita”30, de forma que “a través de 
ella, la pintura o el texto literario son renovados y vueltos a hacer”31. En ese sentido, la relación original-
interpretación implícita en la mímesis es más bien la que está en la base de cualquier acto de re-creación. 
Un acto que sustenta la vida misma del original, su supervivencia, su renovado renacimiento. El grado 
de cercanía de la recreación es variable. En el caso de la ejecución musical, la recreación no puede ser 
más fecunda y radical. Cada ejecución musical es una nueva poiesis (ποίησις). Difiere de todas las otras 
ejecuciones de la misma composición. Es doble su relación ontológica con la partitura original y con todas 
sus interpretaciones anteriores: es simultáneamente reproductiva e innovadora. 

¿Hasta dónde puede reconocerse la intención original del autor, después de diversas interpretaciones 
sucesivas? Algunos ejemplos tomados del mundo de la música ayudan a entender este proceso de 
repetición original. Cuando el compositor ruso Modest Petrovich Músorgski compuso su celebre suite para 

26	 Steiner, G., Después de Babel. Aspectos del lenguaje y de la traducción, Madrid, Fondo de Cultura Económica, 1995, p. 34.
27	 Ibidem, p. 34. 
28	 Ibidem, p. 44.
29	 Ibidem, p. 42.
30	 Ibidem, p. 42.
31	 Ibidem, p. 48.



164 di Paola, M. Escritura e Imagen 21, 2025: 157-171

piano Cuadros de una exposición (1874), estaba traduciendo en música algunos dibujos que había visto en la 
exposición de su amigo Viktor Hartmann (1834-1873). Posteriormente Maurice Ravel escribió una magistral 
orquestación de esta obra. También existe una versión moderna del grupo británico de rock sinfónico 
Emerson, Lake & Palmer. En el año 2010, el pianista de origen ruso Mijaíl Rudy colaboró con el Centre 
Pompidou y la Filarmónica de París en una película animada sobre Cuadros de una exposición basada 
en imágenes de la composición escénica diseñada por Vasili Kandinsky e interpretada en 1928 en el 
Friedrich-Theatre de Dessau. Estas reinterpretaciones son representativas del movimiento perpetuo del 
lenguaje que Steiner definió como “el modelo más sobresaliente del principio de Heráclito”32.  

6. Ut pictura pictura

La relación entre las artes hermanas también figura de forma notable en las preocupaciones de los poetas 
franceses del siglo XIX, como Heredia, Gautier, Banville y Mallarmé, entre otros. A través del prisma de la 
literatura se desarrolló un constante homenaje al arte pictórico: de Zola a Cézanne, de Julián del Casal a 
Moreau, de Proust a Jacques-Émile Blanche, Vermeer y Botticelli. La relación entre el arte y la literatura fue 
tan estrecha que resultaba difícil imaginar una pintura sin sus fuentes literarias. 

Sin embargo, durante el romanticismo la visión cederá ante la preeminencia del código comunicativo. 
Según Peter Standish, a partir de Baudelaire el lenguaje combatirá con la pintura en cuanto sustancia 
capaz de producir un efecto “directo” y “palpable”, “une émotion tangible”33.

Esta actitud ha orientado la concepción del arte moderno, que considera la obra visual y la poesía 
dos géneros distintos entre ellos: el que representa las cosas y el que presenta únicamente los signos 
de las cosas. La partición del campo de las artes en base a sus signos específicos, que tiene su origen 
en el Laocoonte, se extenderá hasta la estética modernista de Clement Greenberg pasando por los 
movimientos de vanguardia. Algunos pintores como Bonnard y Matisse, por ejemplo, consideraban que la 
pintura debía limitarse a sus propias formas y por tanto evitar préstamos literarios. Una fórmula adaptada a 
tal actitud sería el ut pictura pictura. Así que, aunque en la concepción de las artes el código comunicativo 
se consideraba un punto de unión, se llegó a separarlas bajo la idea de que las artes visuales muestran 
los objetos y la poesía solo las imágenes mentales, las descripciones, los signos de las cosas. Según 
Wladyslaw Tatarkiewicz: 

Se trataba, en resumen, de la antítesis extrema de los siglos pasados, especialmente del siglo XVII. Esta ha 
sido, y sigue siendo, una de las tendencias del arte y la poesía de nuestra época. A ésta le siguió otra incluso. 
Que las artes exploten toda posibilidad, extrayendo de donde se pueda, que intercambien cosas, siempre que 
el resultado sea nuevo, individual, diferente, sorprendente. Que la poiësis sea ut pictura, pero que también sea 
ut musica, ut rhetorica, ut scientia. Los modelos pueden ser muchos; y no existe razón alguna para situarla en 
un lugar predominante respecto al modelo del siglo XVIII (poësis ut pictura, pictura ut poësis), prefiriéndolo a 
cualquier otro. El resultado es que ciertas artes sirven de modelo para otras artes, mientras que la colaboración 
entre las artes es un hecho indiscutible.34 

Esta cita, sin embargo, nos introduce en otro de los grandes temas relacionados con las artes hermanas: 
la aparición de la pintura abstracta a principios del siglo XX. Rosalind Krauss explicaba esta ruptura por 
medio de la “cuadrícula” (“grid”), estructura de la imagen que emerge principalmente en la pintura cubista 
y en otros movimientos artísticos de la primera mitad del siglo pasado. Según la teórica estadounidense, la 
cuadrícula anunciaba la voluntad de silencio por parte del arte moderno, su hostilidad hacia la narrativa y el 
discurso, su intento de aislar por completo “las artes visuales en la esfera de la pura visualidad y defenderla 
de la intrusión de las palabras”35. Interesante respuesta a tal afirmación llega con W. J. T. Mitchell (1994), 
que en su teoría de la imagen afirma que en la historia de las vanguardias nunca se ha querido excluir el 
discurso de las artes, tampoco en la abstracción y en la ausencia aparente de la figuración, de la historia o 
de la narrativa. Aunque se reconozcan tales ausencias, no debería aceptarse la presencia del silencio en 
la intención artística o en las elaboraciones teóricas que nacen alrededor de la abstracción. 

Siguiendo las ideas de Mitchell, podríamos afirmar que la obra de uno de los máximos exponentes del 
movimiento abstracto, Vassiliy Kandinsky, se funda por tanto en la narración. En los libros De la espiritualidad 
del arte y Punto y línea sobre el plano, Kandinsky afirma que el quehacer artístico se basa en el discurso 
creativo, pero también en una “gramática” de la abstracción capaz de elaborar narrativas36. Para él, la 

32	 Ibidem, p. 40.
33	 Standish, P., Línea y color desde la pintura a la poesía, Madrid y Frankfurt, Iberoamericana - Vervuert, 1999, p. 23. 
34	 Tatarkiewicz, W., Historia de seis ideas, op. cit., pp. 149-150.
35	 Krauss, R., La originalidad de la vanguardia y otros mitos modernos, Madrid, Alianza Editorial, 1996, p. 22 [ Edición inglesa original: 

The Originality of the Avant-garde and Other Modernist Myths, Cambridge, MIT Press, 1985].
36	 Las obras más destacadas de este proceso son: Kandinsky, W., Über das Geistige in der Kunst, Múnich, 1912; Kandinsky, 

W., Klänge. Múnich, 1912; Kandinsky, W. y Marc, F. (eds.), Der Blaue Reiter Almanach, Múnich, 1912; Kandinsky, W., Punkt und Linie 
zur Fläche, Múnich, 1926. La edición española que recoge toda su obra es Kandinsky, V., Escritos sobre arte y artistas, traducción 
de T. Schilling, Madrid, Síntesis, 2002.



165di Paola, M. Escritura e Imagen 21, 2025: 157-171

“escritura” del texto pictórico se constituye por varios elementos que comparten un mismo plano, como 
por ejemplo el punto geométrico (“unión entre silencio y palabra”) y las líneas. Estos son los elementos 
más importantes para la constitución de una “escritura” capaz de crear una propia “lírica dramática”. Con 
él, además, se propone una renovada conexión entre las artes hermanas. En la única obra teatral que logró 
llevar a escena, Cuadros de una exposición, Kandinsky se basaba en el ya mencionado poema musical 
homónimo de Modest Petróvich Músorgski. Como se ha dicho, esta puesta en escena tuvo lugar en 1928, 
en el Friedrich Theater de Dessau, en un contexto influenciado por la Bauhaus, institución con la que el 
artista mantenía estrechos vínculos. La obra musical de Músorgski divide en promenades (que representan 
los desplazamientos del visitante dentro de la galería) y cuadros (que corresponden al contenido de 
las obras expuestas), permitiendo así una alternancia entre movimiento y contemplación que se presta 
particularmente bien a una interpretación escénica de tipo abstracto y sinestésico, como la que proponía 
Kandinsky (Fig. 3).

Fig. 3. Comienzo de Gnomus, Modest Músorgski; Cuadros de Víktor Hartmann; Wassily Kandinsky, W.,  
Cuadros de una exposición, 1928

Aunque se trate de trasposiciones a un plano de abstracción, la idea de base sigue siendo la misma 
que regula el proceso de la écfrasis: desde la visión de un objeto material (real o artificial) a su abstracción; 
sin embargo, esta abstracción tiene su propio lenguaje y sus reglas gramaticales, que el mismo Kandinsky 
esbozó en su idea de “síntesis escénica abstracta”. Lejos de representar la hostilidad hacia la narrativa y 
el discurso –defendiendo, como nos dice Krauss, la imagen de la intromisión del habla– las reflexiones de 
Kandinsky construyen una gramática del lenguaje visual abstracto. 

7. Ut pictura theoria

La de la pintura abstracta contra el pictorialismo literario tal como se resume en la tradición del ut pictura 
poesis es uno de los argumentos a los que se enfrenta W. J. T. Mitchell en su teoría de la imagen. A partir 
de la relación entre las artes y la convicción de que también el arte abstracto desarrolla narrativas, para 
Mitchell la palabra, el texto o el discurso nunca pueden ser separados de la imagen, cualquiera que sea 
su medio. Para hacer hincapié en su afirmación, recuerda que Michael Fried consideraba hasta la pintura 
abstracta como una forma de teatralidad evocada tanto por códigos visuales como verbales. Es posible 
que el arte moderno haya excluido ciertos tipos de discursos o favorecido algunos en lugar de otros; sin 
embargo, nunca ha excluido de sus intereses el posicionamiento crítico y el desarrollo teórico, por lo que 
formula su personal idea acerca del ut pictura theoria en referencia al arte abstracto: 

La barrera que se había erigido contra el lenguaje y la literatura en la cuadrícula de la abstracción solo servía 
para excluir cierto tipo de contaminación verbal, pero al mismo tiempo dependía completamente de que la 
pintura colaborara con otro tipo de discurso, al que podemos llamar, a falta de un término mejor, un discurso de 
teoría. Si resumimos la colaboración tradicional de la pintura y la literatura con la máxima clásica de Horacio ut 
pictura poesis, entonces la máxima del arte abstracto no es difícil de predecir: ut pictura theoria.37 

37	 Mitchell, W.J.T., Teoría de la imagen, Madrid, Akal, 2009, p. 193. Mitchell elabora la afortunada formula ut pictura theoria en el 
capítulo del libro titulado «Ut Pictura Theoria: la pintura abstracta y el lenguaje», pp. 187-210. 



166 di Paola, M. Escritura e Imagen 21, 2025: 157-171

Elaborando la definición de ut pictura theoria, es decir, del discurso que surge alrededor del “texto” 
pictórico, Mitchell se posiciona en directa confrontación con Rosalind Krauss. En referencia a la obra de 
Jonathan Borofsky Green Space Painting with Chattering Man at 2,841,789 (1983) (fig. 1), afirma: 

(...) es difícil imaginar una parodia más divertida de lo que Krauss llama “la voluntad de silencio del arte mo-
dernista”, su “defensa contra la intrusión del habla”. Todos los tabúes en contra de “la confusión de las artes” 
en nombre de la pureza estética del medio quedan violados por este injerto de escultura, pintura y voz en una 
disposición teatral, casi de caseta de feria.38 

Aunque para Mitchell esta hostilidad por el habla nunca se haya producido realmente, una reelaboración 
más clara de la relación entre el discurso y la visualidad reaparece con el arte conceptual, y desde entonces 
la misma palabra oral o escrita se ha vuelto un elemento formal de la obra misma. La pérdida del aspecto 
meramente visual a favor de los elementos mentales y conceptuales ha hecho necesario el uso de textos 
escritos como parte integrante de la obra. A este propósito, Harold Rosenberg afirmaba que la falta de 
figuración ha convertido la obra de arte en una especie de centauro hecho mitad de materiales artísticos 
y mitad de palabras39. 

8. Eikon y logos en los giros icónico y pictorial

En 1994, el historiador del arte y filósofo alemán Gottfried Boehm formula un “giro icónico” (“iconic turn”) 
con la intención de integrar la imagen (eikon) y la palabra (logos) en un mismo modelo interpretativo, a partir 
de la idea de que el ser humano puede definirse solo por medio de y en relación con las imágenes. Según 
él, la imagen (es decir lo que es figurativo y pictórico) constituye un elemento esencial del lenguaje40. El ser 
humano, por tanto, se define a sí mismo a través de las imágenes y en relación con ellas. La imagen no es 
solo algo visual, sino que forma parte del lenguaje, es decir, es un elemento esencial en cómo nos comu-
nicamos y pensamos. Boehm identifica en la metáfora el mecanismo clave que permite que el lenguaje 
sea “icónico”. La metáfora es una figura literaria que traslada un significado a partir de la comparación o el 
traslado figurativo. Según Boehm, la metáfora detiene un aspecto visual o figurativo y un color estilístico 
que hace que el lenguaje no sea puramente abstracto, sino que contenga imágenes internas. 

W. J. T. Mitchell, a su vez, plantea una teoría complementaria, pero con diferencias importantes. Ante 
todo, critica las aproximaciones tradicionales a la iconología, que la relacionaban con la lingüística, la 
semiótica y el estructuralismo. Propone en su lugar una “iconología literaria”, que entiende que las 
imágenes se deben estudiar en su relación directa con la palabra, sin reducir una a la otra. Para Mitchell, 
tanto la palabra como la imagen son formas interrelacionadas de metáforas que usamos para comunicar 
y comprender el mundo. Tanto la visión (la capacidad de ver y percibir imágenes) como la descripción (el 
uso del lenguaje para explicar lo que vemos) son capacidades humanas que nos permiten comprender la 
realidad. 

El lenguaje no es solo un sistema abstracto, sino que está lleno de metáforas, imágenes internas y 
comparaciones figurativas. Estas características hacen que el lenguaje tenga un papel fundamental en 
la representación y presentación de las imágenes, aunque no sea dominante ni exclusivo. La crítica al 
“imperialismo del lenguaje” (como lo llama Mitchell) surge porque muchas veces se ha sobrevalorado el 
poder de la palabra, dejando de lado la capacidad autónoma de las imágenes para comunicar. 

Para Boehm y Mitchell, por tanto, el lenguaje tiene un rol determinante en la representación/presentación 
de las imágenes, aunque nunca hegemónica. El lenguaje se proyecta en la mente como una secuencia 
de imágenes conocidas, y por eso la metáfora, en el pensamiento de Boehm y Mitchell, revela la esencia 
figurativa y visual del lenguaje mismo41. Algunos tópicos concernientes al fenómeno interartístico muestran 
por ejemplo que la relación entre las artes dentro del más amplio ámbito de las artes hermanas, lejos de 
haberse agotado, sigue en auge dentro de los estudios visuales. En consecuencia, la descripción verbal 
de un objeto artístico se vuelve central. El teórico italiano Michele Cometa considera la cuestión de la 
écfrasis en el centro de la visual culture contemporánea y de la comparatística internacional. Según él, la 
mera existencia de un pictorial turn y de un iconic turn impone de hecho un análisis acerca de la relación 
entre palabra e imagen: 

Tutte le più agguerrite disamine della “svolta visuale», qualunque sia la loro provenienza –gli studi culturali e 
la letteratura nel caso di Mitchell o l’ermeneutica filosofica nel caso di Boehm– non possono fare a meno di 

38	 Ibidem, p. 192.
39	 Ver Rosenberg, H., La s-definizione dell’arte. Milán, Feltrinelli, 1975. Rosenberg también apunta que los conceptos abstractos 

entran dentro el complejo sistema del lenguaje de la literatura (o de la teoría), pero lo considera un aspecto negativo. 
40	 Ver Boehm, G., La svolta iconica. Modernità, identità, potere, edición de Di Monte, M. G. y Di Monte, M., Roma, Meltemi, 2009.
41	 Ver Boehm, G., El giro icónico. Una carta. Correspondencia entre Gottfried Boehm y W. J. Thomas Mitchell (I), en García Varas, A. 

(ed.), Filosofía de la imagen, Salamanca, Ediciones Universidad de Salamanca, 2011.



167di Paola, M. Escritura e Imagen 21, 2025: 157-171

mettere al centro della riflessione teorica la questione del confronto tra la dimensione verbale e dimensione 
immaginale (nel senso più ampio che si può dare a questa parola).42

Este fragmento nos conlleva a reflexionar acerca de la importancia fundamental de las imágenes en el 
lenguaje y el pensamiento humano, y nos permite plantear la cuestión de la metaforicidad de las imágenes 
como un proceso que no se puede entender sin integrar la imagen y la palabra como dos caras de un 
mismo proceso interpretativo. Desde estas perspectivas teóricas, varios ámbitos de estudio pueden 
acoger la reflexión sobre la metáforicidad de las imágenes, favoreciendo el análisis de la transposición de 
significados entre imágenes y palabras y viceversa. 

9. Ut poesis actus. Una écfrasis para Interior Scroll

Como ha notado Peter Standish, “resulta imposible captar una forma espacial fuera del tiempo; tampoco 
es posible articular una experiencia temporal sin implicar relaciones de espacio”43. Considerar el espacio 
y el tiempo como compartimientos estancos, separados y aislados entre ellos no resulta una teoría acep-
table, sobre todo para quien considere estas dos categorías a través de una correspondencia interdepen-
diente, como en el caso de la performance artística contemporánea. 

La poesía ecfrástica contemporánea ha dejado de ser un ejercicio de mera descripción para convertirse 
en un campo de reescritura crítica, donde las imágenes –ya sean visuales, performativas o mediáticas– 
se reinscriben desde la subjetividad, el cuerpo y el lenguaje. Puede presentarse como mimética cuando 
describe una obra de arte real, o como nocional, cuando inventa una obra inexistente. Sin embargo, la 
supuesta objetividad de la écfrasis mimética es cuestionable: al pasar por el filtro del lenguaje, toda imagen 
se transforma, y lo que llega al lector ya no es la obra original, sino una nueva creación, reinterpretada y 
modelada por la subjetividad.

A este complejo juego de traslaciones se suma la dimensión del género. La écfrasis ha sido 
tradicionalmente un espacio en el que se proyectan roles y jerarquías de género: la obra de arte, 
frecuentemente feminizada, aparece como objeto pasivo de contemplación o posesión, mientras que la 
palabra –masculinizada– asume el papel activo de interpretación o dominación. Este desequilibrio refleja 
y reproduce estructuras culturales más amplias que atraviesan tanto la historia del arte como la literatura. 
Lejos de ser hermanas, arte y literatura se comportan, según Mitchell, más bien como hermanastras: su 
vínculo es tenso, lleno de malentendidos, rivalidades y apropiaciones mutuas. La écfrasis, en este sentido, 
no es un gesto de celebración pacífica, sino un campo de lucha simbólica entre dos lenguajes que 
compiten por el control del sentido y la mirada.

Un ejemplo paradigmático de esta transformación es el poema Carolee Schneemann-Interior Scroll 
(1975) de Rochelle Hurt, donde se explora y reinterpreta la célebre performance de Carolee Schneemann, 
símbolo del arte feminista radical de los años setenta44 (Fig. 5).

Fig. 5. Rochelle Hurt, Carolee Schneemann-Interior Scroll (1975); Carolee Schneemann, Interior Scroll, 1975.

42	 Cometa, M., «Topografie dell’ékphrasis: romanzo e descrizione», en Macor, L.A. y Vercellone, F. (ed.), Teoria del romanzo, Milán, 
Mimesis, 2009, p. 61.

43	 Standish, P., Línea y color desde la pintura a la poesía, op. cit, p. 23.
44	 Hurt, R., Carolee Schneemann—Interior Scroll (1975), Poetry (junio 2025), Disponible en: https://www.poetryfoundation.org/

poetrymagazine/issue/1682771/june-2025 (consultado el 02/10/2025). 

https://www.poetryfoundation.org/poetrymagazine/issue/1682771/june-2025
https://www.poetryfoundation.org/poetrymagazine/issue/1682771/june-2025


168 di Paola, M. Escritura e Imagen 21, 2025: 157-171

La performance Interior Scroll, realizada por Schneemann en 1975, consistía en leer en voz alta un 
texto mientras extraía un pergamino de su vagina. El gesto, tan polémico como emblemático, desafiaba 
las convenciones del arte dominado por hombres y proponía al cuerpo femenino como medio y archivo 
de discurso. Schneemann confrontaba directamente la exclusión de las mujeres en el canon artístico, 
revalorizando lo corporal, lo visceral, lo no racional como fuente legítima de producción simbólica. En 
el poema de Hurt, esta acción vuelve al presente, atravesada por una voz lírica autoconsciente y crítica, 
así como por la paradoja de ser a la vez heredera e inquieta receptora de ese gesto: “all my exes agree 
i’m too sensitive. inside i’m keeping track of slights on one long receipt, a diaristic indulgence”. Esta 
“larga recepción” funciona como metáfora de una memoria corporal acumulativa, una escritura diarística 
de agravios, expectativas y vulnerabilidades. La voz de Hurt no es ya solo un soporte para el arte, sino 
una superficie donde se marca la experiencia de género. Aquí la écfrasis se configura como un campo 
expandido que articula un discurso postfeminista, consciente del legado que le precede, pero también de 
sus ambivalencias. 

Además, el poema confronta la tensión generacional de las mujeres en el arte, cuando Hurt menciona: 
“Schneemann made this at thirty-six, which was my first question because I’m still unlearning that youth is 
worth for women”. Este verso desarticula la lógica patriarcal que asocia el valor femenino con la juventud. 
Al interrogar la edad de Schneemann en el momento de la performance, la poeta expone su propio 
condicionamiento cultural y la dificultad de escapar a los imperativos normativos sobre el cuerpo y la 
temporalidad femenina. Desde esta perspectiva, uno de los momentos más significativos del poema es la 
mención del novio de Schneemann como fotógrafo de la performance y la posterior reflexión: “why does 
this feel disappointing?”. Este sentimiento de decepción revela la ambivalencia persistente en torno a la 
mirada masculina, incluso dentro de obras concebidas como emancipadoras. ¿Puede un gesto radical 
conservar su potencia si es mediado por la cámara de un hombre? Esta pregunta no busca desacreditar 
la obra original, sino más bien evidenciar las complejidades del feminismo visual, sus tensiones internas y 
las lecturas incómodas que aún suscita. 

Hacia el final del poema, Hurt retoma el gesto central de Interior Scroll y lo subvierte desde un registro 
sexualizado e irónico: “ask me your score and i’ll sit on your face. see if you can find your name”. Aquí, el 
cuerpo se ofrece no como objeto pasivo, sino como espacio de confrontación, de evaluación y de poder 
invertido. La voz lírica no teme reapropiarse del lenguaje sexual para desestabilizar al interlocutor y exponer, 
con brutal honestidad, la manera en que el deseo, el arte y la identidad están marcados por el género. La 
vulva, que en la performance albergaba el texto, ahora contiene “problemas” que la poeta quiere mostrar: 
“my cunt is cluttered with problems i’d like you to see”. El poema se convierte así en una nueva performance 
verbal donde el cuerpo sigue siendo el eje, pero la palabra es el verdadero vehículo de subversión. 

El poema de Hurt no solo homenajea una obra icónica, sino que la reinterpreta críticamente desde una 
subjetividad contemporánea, consciente de las paradojas que atraviesan el cuerpo femenino en el arte, 
en la cultura y en la intimidad. En lugar de ilustrar una imagen, la écfrasis aquí piensa con ella, la resiste, 
la habita, la reinterpreta y la reescribe. El sistema textual alrededor y dentro de la imagen transforma la 
materia en práctica significante, es decir, en un proceso que no termina nunca, porque quien mira lee y por 
tanto es ante todo un intérprete de metáforas. 

10. Actus muta poesis. La escultura evento de Roman Signer

Aunque hasta tiempos muy recientes las aportaciones más importantes en el ámbito ecfrástico hayan sido 
producidas desde los enfoques de la literatura comparada, algunos teóricos de otros ámbitos de estudio 
nos han ofrecido, sobre todo desde una perspectiva visual, originales elementos de análisis45. Sin em-
bargo, las contemporáneas teorías de la écfrasis siguen moviéndose en un terreno que desde una pers-
pectiva literaria celebra el silencio de la imagen y la autoridad de la palabra. Como nota James Heffernan, 
durante siglos la práctica de la écfrasis ha creado un “museo de las palabras” que representan imágenes 
reales o imaginadas. Explorando este museo, el escritor americano argumenta que la écfrasis ha sentado 
las bases para una batalla secular entre la autoridad de la imagen y la de la palabra46. Volviendo al significa-
do etimológico de la palabra (dar voz), elabora una definición de la écfrasis como “verbal representation of 
graphics representation”47, e indica como ejemplos no solo la clásica poesía visual, sino todos los escritos 
que acompañan a las obras de arte: los epigramas sepulcrales, los títulos que acompañan las obras, los 

45	 Podemos encontrar algunos originales elementos de análisis en Hagstrum, que nos habla de “poetic pictorialism”; en Krieger, 
que afirma el carácter espacial de la pintura definiéndola “poesía espacial”; y en Mitchell, que teoriza un “pictorial turn” dentro 
de la literatura. Mitchell se enfrentó muchas veces al concepto de écfrasis y en general a la problemática de la espacialidad en 
la literatura. Ver Mitchell, W.J.T., «Spatial Form in Literature», Critical Inquiry, 6, 3, (1980), pp. 539-567; Mitchell, W.J.T., Iconology. 
Image, Text, Ideology, Chicago y Londres, University of Chicago Press, 1987; Mitchell, W.J.T., «Space, Ideology and Literary 
Representation», Poetics Today, 10, 1 (1989), pp. 91-102; Mitchell, W.J.T, «Ekphrasis and the Others», South Atlantic Quarterly, 91 
(1992), pp. 695-719.

46	 Heffernan, J., Museum of Words: The Poetics of Ekphrasis from Homer to Ashbery, op. cit.
47	 Heffernan, J., «Ekphrasis and Representation», New Literary History, 22, 2 (1991), p. 300.



169di Paola, M. Escritura e Imagen 21, 2025: 157-171

textos explicativos, etc. De ese modo, la écfrasis se convierte en la herramienta para reflexionar acerca de 
la representación del objeto artístico, pero también del poder de la palabra sobre la imagen. 

Desde esta perspectiva, un caso interesante para una nueva definición de écfrasis aplicada al arte 
visual, especialmente en su vertiente performativa, se nos ofrece analizando la obra Super-8-Films (1975-
1989), del artista suizo Roman Signer. Desde sus inicios, en la práctica artística de Roman Signer el tiempo 
ha ocupado un lugar central, no solo como una noción conceptual, sino también como un material activo 
y activante, capaz de moldear y transformar. Sus creaciones, a menudo denominadas “eventos”, pueden 
entenderse como esculturas que se desarrollan en el tiempo o que sufren mutaciones bajo su influencia. 
Dentro de este marco, el uso del vídeo ha sido clave tanto como medio de creación como de registro de 
sus acciones efímeras. Es el caso de la obra citada, en la que se presentan diez películas que el artista 
realizó en las décadas de 1970 y 1980. 

Cada película está dividida en dos partes, conformando dos diferentes historias narradas y por tanto 
dos formas de fruir las obras. En la parte superior, Gabriella Spörri, interprete de lengua de signos, explica 
el contenido del vídeo que se emite en el plano inferior, siguiendo los textos publicados en el catálogo en 
tres volúmenes de la obra de Roman Signer48. En la parte inferior, el evento continúa siendo el eje, pero 
ahora sometido a través del lenguaje de signos a una exploración de lo físico, el volumen y la materia, 
transformados por la acción perceptiva y plástica del tiempo en movimiento (Fig. 6, 7, 8, 9). 

Figg. 6, 7, 8, 9. Roman Signer, Installation, Super-8-Filme 1975-1989 and Sign language, Section 1, 2006

Esta obra se caracteriza por su enfoque marcadamente experimental, en el que conceptos como la 
contingencia, la duración y la imprevisibilidad son esenciales. Sus acciones se presentan con una simplicidad 
aparente, pero cargadas de un universo visual que navega entre lo absurdo, lo violento y lo melancólico, sin 
perder nunca una vitalidad ingenua ni un humor sorprendente. Hay diferentes interpretaciones por parte 
del público cuando descubre la acción a través de la película. Pero su objetivo es crear esculturas en el 
tiempo, donde no importa el resultado final sino el proceso, lo que ocurre durante la acción49. 

La falta de palabra está en sintonía con las temáticas tratadas en las películas, experimentos científicos 
al aire libre o en estudios aparentemente abandonados, explosiones y fuegos que convierten la acción 
en pura improvisación. Sin embargo, el silencio de la banda superior no implica falta de comunicación. A 
través del lenguaje de signos se describe la obra a otro público, a otro espectador que usualmente queda 
al margen de la comprensión oral en la representación fílmica sonora. 

La obra de Roman Signer, centrada en eventos escultóricos que se desarrollan o se transforman a 
través del tiempo, ofrece un marco fértil para reflexionar sobre el uso del lenguaje de signos dentro del 
arte visual. Así como Signer emplea el tiempo como material activo, más allá de ser un mero contexto, 
el lenguaje de signos también se manifiesta como forma viva, cinética y efímera, que se desarrolla en el 
tiempo y en el espacio corporal.

48	 Zimmermann, P.y Signer, P. Roman Signer. Werkübersicht, 1971-2002, vols. 1-3, Zúrich y Colonia, Walther König, Hauser & Wirth, 
2010.

49	 Véase la entrevista con Roman Signer realizada en ocasión de la exposición Roman Signer. Film installation Abierto X Obras, 
que tuvo lugar en el Matadero de Madrid del 10 de junio al 31 de julio de 2010. Disponible en https://www.mataderomadrid.org/
programacion/roman-signer-film-installation. (Consultado el 23-9-2025).

https://www.mataderomadrid.org/programacion/roman-signer-film-installation
https://www.mataderomadrid.org/programacion/roman-signer-film-installation


170 di Paola, M. Escritura e Imagen 21, 2025: 157-171

Ambos lenguajes, el del evento y el de signos, comparten un interés profundo por la dimensión física 
del gesto, la relación con el cuerpo y la transformación perceptiva del movimiento. En la obra de Signer, 
el objeto y la materia están sometidos a fuerzas como la gravedad, el fuego o la presión, de modo que el 
gesto se vuelve detonante de una acción o de una transformación. Del mismo modo, el lenguaje de signos, 
lejos de ser una mera traducción del habla, es escultura en movimiento, en la que cada gesto produce 
significado a través del tiempo y el espacio. Además, el enfoque experimental e impredecible de Signer, 
su atención a lo efímero y su interés por lo absurdo, lo accidental y lo poético entran en contradicción con 
la écfrasis clásica, poniendo en diálogo la obra con la lengua de signos en el arte contemporáneo. 

Finalmente, la presencia del fuego en esta selección específica de películas, como elemento 
transformador, destructor y generador de memoria, puede también vincularse con la idea de la lengua de 
signos como una respuesta corporal a un entorno marcado por la pérdida o la ausencia (del sonido, del 
lenguaje oral, de la escucha tradicional) y que necesita expresarse a través del movimiento, como el mismo 
fuego. Así, el gesto se convierte en memoria activa, en acción que reconfigura lo visible y lo perceptivo. 

A partir de estas reflexiones, podríamos afirmar que aquí la écfrasis juega con el doble registro 
lessinguiano, casi burlándose de él: la imagen (pintura, escultura, etc.), estática en el tiempo y en el espacio, 
no es opuesta y diferente al lenguaje comunicativo que se desarrolla en el tiempo. La instalación, actuando 
como “esculturaevento”, es acción viva, mientras que la palabra es muda pero sigue comunicándose. 

Más allá de los cánones clásicos, Signer demuestra que la écfrasis, como arte de la descripción 
lingüística de una obra de arte, todavía tiene mucho que contar.

11. Conclusiones

La relación entre las distintas formas artísticas, tal como se propone desde la noción tradicional de las 
artes hermanas, se ha basado históricamente en el principio de la imitación o mímesis. En este marco, se 
consideraba que artes como la poesía, la pintura o la música compartían una finalidad común: reproducir 
la realidad o la experiencia humana a través de diferentes medios expresivos, estableciendo así una co-
rrespondencia formal y simbólica entre ellas.

No obstante, con el desarrollo del pensamiento estético y crítico moderno, el concepto de imitación 
ha sido progresivamente desplazado por el de interpretación. Este cambio implica una relectura del 
papel de las artes, que ya no son entendidas como meras reproductoras del mundo sensible, sino como 
prácticas que construyen significados y elaboran visiones del mundo. En este contexto, la idea de las artes 
hermanas deja de ser una simple formulación de afinidades formales para convertirse en un objeto de 
análisis interdisciplinar, especialmente en el campo de los estudios visuales.

Desde esta perspectiva contemporánea, las relaciones entre las artes se exploran no solo en 
términos de influencias mutuas o correspondencias estilísticas, sino como procesos interpretativos 
complejos, en los que cada forma artística participa activamente en la producción cultural de sentido. 
La noción de interpretación, por tanto, permite reconsiderar las artes hermanas no como entidades 
cerradas o esencialmente vinculadas por la mímesis, sino como agentes dinámicos dentro de una red de 
discursos visuales, textuales y performativos que configuran la experiencia estética en la modernidad y la 
posmodernidad. 

12. Referencias bibliográficas

Abel, E., «Redefining the Sister Arts: Baudelaire’s Response to the Art of Delacroix», en Mitchell, W. J. T., (ed.), 
The Language of Image. Chicago, University of Chicago Press, 1980.

Alberti, L. B., De Pictura, Roma, Laterza, 1975.
Alpers, S., «Ekphrasis and aesthetic attitudes in Vasari’s Lives», Journal of the Warburg and Courtauld 

Institutes, 23 (1960), pp.190-215
Becker, A. S., «Reading Poetry Through a Distant Lens. Ekphrasis, Ancient Greek Rhetorician, and the Pseudo-

Hesiodic “Shield of Herakles”, The American Journal of Philology, 113, 1, (primavera 1992), pp. 5-24.
Boehm, G., La svolta iconica. Modernità, identità, potere, edición de Di Monte, M. G. y Di Monte, M., Roma, 

Meltemi, 2009.
Boehm, G., El giro icónico. Una carta. Correspondencia entre Gottfried Boehm y W. J. Thomas Mitchell (I), en 

García Varas, A. (ed.), Filosofía de la imagen, Salamanca, Ediciones Universidad de Salamanca, 2011.
Cometa, M., «Topografie dell’ékphrasis: romanzo e descrizione», en Macor, L.A. y Vercellone, F. (ed.), Teoria 

del romanzo, Milán, Mimesis, 2009.
Corti, C., «Omero e Zeusi, ovvero le arti sorelle (o cugine) nell’estetica del Rinascimento», LEA. Letterature 

d’Europa e d’America, I, 1(2004), pp. 84-100.
Fimiani, F, «Lo sguardo parlato», en Somaini, E. (ed.), Il luogo dello spettatore. Forme dello sguardo nella 

cultura delle immagini, Milán, Vita e Pensiero, 2005.



171di Paola, M. Escritura e Imagen 21, 2025: 157-171

Hagstrum, J. H., The Sister Arts. The Tradition of Literary Pictorialism and English Poetry. From Dryden to Gray, 
Chicago, University of Chicago Press, 1958.

Heffernan, J., «Ekphrasis and Representation», New Literary History, 22, 2 (1991), pp. 297-316.
Heffernan, J., Museum of Words. The Poetry of Ekphrasis from Homer to Ashbery, Chicago, Chicago University 

Press, 1993.
Horacio, «Epistola a los Pisones», en Aristóteles, Horacio, Artes poéticas, edición de Aníbal González, Madrid, 

Visor, 2003, pp. 148-185.
Hurt, R., Carolee Schneemann-Interior Scroll (1975), Poetry (junio 2025), Disponible en: https://www.

poetryfoundation.org/poetrymagazine/issue/1682771/june-2025
Kandinsky, W., Über das Geistige in der Kunst, Múnich, 1912. 
Kandinsky, W., Klänge. Múnich, 1912. 
Kandinsky, W, Punkt und Linie zur Fläche, Múnich, 1926. 
Kandinsky, V, Escritos sobre arte y artistas, traducción de T: Schilling, Madrid, Síntesis, 2002.
Kandinsky, W. y Marc, F. (eds.), Der Blaue Reiter Almanach, Múnich, 1912.
Kennedy, G. A., Progymnasmata: Greek Textbooks of Prose Composition and Rhetoric, traducción de G. A. 

Kennedy, Boston, Brill, 2003.
Krauss, R., La originalidad de la vanguardia y otros mitos modernos. Madrid: Alianza Editorial, 1996, p. 22 

[Edición original: The Originality of the Avant-garde and Other Modernist Myths, Cambridge, MIT Press, 
1985].

Lessing, Gotthold Ephraim, Laocoonte. O los límites entre la pintura y la poesía. Traducción de Enrique Palau. 
Barcelona, Ediciones Orbis, 1985 [primera ediión, 1766].

Lomazzo, G., P., Trattato dell’arte della pittura, scoltura et architettura, Milán, P.G. Pontio, 1584. 
Maffei, S. (ed.), Luciano di Samosata. Descrizioni di opere d’arte, Milán, Einaudi, 1994.
Mazzara, F., «Il dibattito anglo-americano del Novecento sull’ékphrasis», capítulo I de la tesis de doctorado 

Intermedialità e Ekphrasis. I Double Works di Dante Gabriel Rossetti, Nápoles, Scuola Europea di Studi 
Avanzati, 2007, inédita. http://discovery.ucl.ac.uk/4712/1/4712.pdf

Mitchell, W.J.T., «Spatial Form in Literature», Critical Inquiry, 6, 3, (1980), pp. 539-567. 
Mitchell, W.J.T., Iconology. Image, Text, Ideology, Chicago y Londres, University of Chicago Press, 1987.
Mitchell, W.J.T., «Space, Ideology and Literary Representation», Poetics Today, 10, 1 (1989), pp. 91-102.
Mitchell, W.J.T., «Ekphrasis and the Others», South Atlantic Quarterly, 91 (1992), pp. 695-719.
Mitchell, W.J.T., Teoría de la imagen, Madrid, Akal, 2009.
Mitchell, W. J. T. (ed.), The Language of Image. Chicago, University of Chicago Press, 1980.
Rosenberg, H., La s-definizione dell’arte, Milán, Feltrinelli, 1975.
Signer, R. y Zimmermann, P., Werkübersicht, 1971-2002, vols. 1-3, Zúrich y Colonia, Walther König, Hauser & 

Wirth, 2010.
Signer, R. Film installation (ver nota 49)
Somaini, E. (ed.), Il luogo dello spettatore. Forme dello sguardo nella cultura delle immagini, Milán, Vita e 

Pensiero, 2005.
Somaini, A., «L’immagine prospettica e la distanza dello spettatore», en Somaini, A. (ed.), Il luogo dello 

spettatore, Forme dello sguardo nella cultura delle immagini, Milán, Vita e Pensiero, 2005.
Standish, P., Línea y color desde la pintura a la poesía, Madrid y Frankfurt, Iberoamericana - Vervuert, 1999.
Steiner, G., Después de Babel. Aspectos del lenguaje y de la traducción, Madrid, Fondo de Cultura Económica, 

1995.
Tatarkiewicz, W., Historia de seis ideas. Arte, belleza, forma, creatividad, mimesis, experiencia estética, 

traducción de Francisco Rodríguez Martín, Madrid,Tecnos, 2001.
Vasari, Giorgio, Le Vite de’ più eccellenti pittori, scultori, e architettori da Cimabue insino a’ tempi nostri, edición 

crítica de Luciano Bellosi y Aldo Rossi, Turín, Einaudi, 1986. [primera edición, 1550]
Wendorf, R., (ed.), Articulate Images: The Sister Arts from Hogarth to Tennyson, Minneapolis, University of 

Minnesota Press, 1983.

https://www.poetryfoundation.org/poetrymagazine/issue/1682771/june-2025
https://www.poetryfoundation.org/poetrymagazine/issue/1682771/june-2025
http://discovery.ucl.ac.uk/4712/1/4712.pdf



