
247Escritura e Imagen 21, 2025: 247-250

Alfonso Bouhaben, Miguel, Imagomaquia/ La imagen-
pensamiento, Buenos Aires, Prometeo, 2024

Violeta Alarcón Zayas  
Universidad a Distancia de Madrid   

https://dx.doi.org/10.5209/esim.105347 � Recibido: 01/06/2024 • Aceptado: 27/07/2024

No soy de los que sólo tienen ideas entre los libros, en contacto con libros; de hecho, estoy acostumbrado a 
pensar al aire libre, caminando, saltando, escalando, bailando, sobre todo en montes solitarios o muy cerca del 
mar, allí donde hasta los caminos se muestran pensativos. Mis primeras preguntas para juzgar el valor de un 
libro, de un hombre, de una música son: “¿Sabe caminar?, mejor aún, ¿sabe bailar?”1

Esta conocida reivindicación de Nietzsche bien podría atribuírsele a Miguel Alfonso Bouhaben, quien nos 
invita en su libro a liberarnos de la razón capitalista que articula el imaginario del cine hegemónico.  Su 
propuesta emerge de un pensamiento errático, subversivo y de resistencia, que frente a la normatividad 
acrítica parte de una inspiración, como diría Galeano, “sentipensante”. Cualquiera que asista a una clase, 
conferencia o charla de Bouhaben, descubrirá que su discurso no es el de alguien que piensa sentado, 
flanqueado por un respaldo y dos apoyabrazos. Bouhaben casi nunca se sienta para hablar. Piensa, escu-
cha, dialoga de pie, y sus palabras fluyen mientras se desplaza incesante por el espacio. Este libro refleja el 
modo de discurrir de su autor, un pensamiento vivo, en movimiento, que camina a la deriva, redescubrien-
do y reescribiendo el mundo a cada paso. Como buen discípulo de Deleuze, Bouhaben ejerce el pensa-
miento desde la creatividad disruptiva como un movimiento que está constantemente reconfigurándose, 
pues no hay nada que se oponga más al pensamiento que la inercia, que la repetición sin diferencia, o la 
rutina del dogma sin la crítica del reflejo disonante de la alteridad infinita. La propuesta de Bouhaben se 
asemeja al trazado de rutas alternativas por la ciudad que se resiste a la codificación gentrificadora. Al leer 
Imagomaquia/ La imagen pensamiento danzamos por caminos no trazados, travesías, descampados, rui-
nas, recovecos y callejones sin salida que huyen de las principales arterias de las grandes ciudades, y que 
dan cobijo a multiplicidades que no son asimiladas por el ritmo homogeneizador del capital. Esta metáfora 
que aquí nos permitimos, equipara al cine-capital con las principales avenidas urbanas, abarrotadas por el 
furor del consumismo. Avenidas por donde caminamos sin pensar, obedientes a los imperativos de carte-
les luminosos y señales que facilitan el tránsito productivo bajo la atenta mirada de las cámaras de seguri-
dad. A estas vías hipercodificadas, del imaginario dominante, se oponen las sendas improvisadas que se 
trazan al caminar, al pasear por rutas propias, atajando o alargando el trayecto, evitando la aglomeración 
individualista, el ruido, o buscando rincones y sendas donde descansar, donde esconderse y perderse por 
puro placer o necesidad del aire libre o de encontrarse con otros. En este libro, pues, encontramos desple-
gada la confrontación entre el cine-capital, como estructuración hegemónica del imaginario visual desde 
el poder, y las múltiples configuraciones del cine-ensayo como dispositivos de contra-enunciación para la 
resistencia, la subversión y recodificación de imaginarios. 

Bouhaben, coherente con su concepción del cine-ensayo como una forma de mostrar el engranaje del 
pensamiento en plena acción, opera del mismo modo en la escritura. Valiéndose de conexiones y alianzas 
múltiples, desvíos y disrupciones provoca racional y emocionalmente a quien lo lee, promoviendo una 
lectura activa y crítica. A partir de la conceptualización de la Imagomaquia que nos ofrece en la primera 
parte del libro, estructurada de forma rizomática, como la Ética de Espinoza, Rayuela de Cortázar o la 
propia Mil Mesetas de Deleuze y Guattari, descubrimos que el texto se articula en una tensión que ilustra 
visualmente la guerra entre la enunciación hegemónica y los discursos contestatarios: “no hay imagen 
sin contraimagen”. Para ello la escritura se presenta separada y enfrentada espacial y conceptualmente. 

1	 Nietzsche, F, La gaya ciencia, Madrid, Akal, 2009, p. 158.

Escritura e Imagen
ISSN: 1885-5687  •  e-ISSN: 1988-2416

R E S E Ñ AS

mailto:violeta.alarcon@udima.es
https://orcid.org/0000-0002-1995-5769
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense


248 Reseñas. Escritura e Imagen 21, 2025: 247-250

Por un lado, encontramos el texto que ocupa el espacio preeminente de lectura, donde se explican con 
ejemplos los mecanismos de configuración de la imagen hegemónica mediante líneas rectas: líneas 
de estructuración significante (centralización y segmentarización) y líneas de estructuración conceptual 
(ideologización, codificación y disciplinamiento).  Frente a (o más bien bajo) estas líneas rígidas que se alzan 
en el territorio privilegiado del papel, encontramos en cada página la respuesta de la Imagomaquia en las 
notas a pie de página. Como si de raíces fluctuando bajo tierra se tratara, se despliega un subtexto que 
da réplica a la máquina de producción dominante, desde la curvatura flexible de la imagen-pensamiento, 
que elude la rectitud y no se deja atrapar, abriendo nuevos cauces, suturas, interrogantes y perspectivas 
en rebeldía y beligerancia. La Imagomaquia muestra así el despliegue de una lucha eterna entre el 
“cine-capital y los discursos contestatarios del cine-ensayo, donde la liberación del pensamiento de las 
imágenes que emergen desde las minorías oprimidas y marginadas, se opone a la imposición discursiva 
del poder mediante la conformación de imágenes que limitan, alienan y mecanizan nuestro pensamiento, 
que podríamos llamar “imágenes anti-pensamiento”.

Ante esta situación, Bouhaben nos proporciona toda una batería de conceptos, estrategias y dispositivos 
para la guerra, que operan en la construcción y desarrollo de la imagen-pensamiento. El libro, por tanto, 
tras presentarnos la Imagomaquia, fabrica el “macro-concepto de imagen-pensamiento, que (…) de algún 
modo, determina el encuentro entre la imagen del cinematógrafo y la imagen del pensamiento”. Este 
concepto de la imagen-pensamiento tiene su origen en la intersección entre las reflexiones de Deleuze 
en sus libros de cine y las obras de cine-ensayo de Godard. Mientras el primero indaga sobre el modo de 
pensar de las imágenes fílmicas, el segundo piensa desde y a través de ellas mismas.

A continuación, tras cartografiar este universo de cosmovisiones antagónicas en la introducción y 
conceptualizar la imagen-pensamiento, Bohuaben nos embarca en el propio quehacer de la discursividad 
crítica del cine-ensayo a través de cuatro secciones que vamos a comentar brevemente. En el primero, 
analiza dos filmes de Jean Luc Godard y Anne-Marie Miéville. Le Gai Savoir pone en acción la imagen-
deconstrucción en la que Alfonso señala la relación conjuntiva rizomática entre las imágenes, el 
constructivismo de la imagen-multiplicidad, y la potencialidad disruptiva y reformulable de la película, 
para concluir que Ici et ailleurs puede considerarse un filme-rizoma. En el siguiente capítulo se estudia 
la ambivalencia de la televisión como “un campo de batalla de las imágenes” donde es posible no solo 
emitir mensajes alienadores desde el poder, sino generar espacios de reflexión y experimentación contra-
hegemónica. Six fois deux y France tour détour deux enfants, ejemplifican diversos modos de combatir 
filosóficamente a la televisión desde su propio formato, es decir, supone un proyecto de anti-televisión: 
“una televisión didáctica, crítica y artística”.

En la segunda sección Bouhaben aborda los dilemas éticos y políticos sobre cómo y hasta dónde 
es necesario y legítimo representar visualmente el horror causado por los crímenes de lesa humanidad. 
Para reflexionar sobre estos límites que la vídeo-ética plantea, Bouhaben analiza los debates sobre la 
necesidad de un marco ético ante la construcción de la memoria, denuncia y condena de los victimarios, 
que a menudo entra en conflicto con el deber de proteger la dignidad de aquellas personas que han sido 
violentadas, oprimidas, torturadas y asesinadas. ¿Cómo defender a las víctimas sin violar sus derechos 
y al mismo tiempo visibilizar la violencia ejercida por sus perpetradores y cómplices? ¿Qué mostrar y 
cómo mostrarlo? La vulnerabilidad de las víctimas ante los mecanismos de captura de la imagen, es una 
cuestión que reclama una ética, pues al dolor de los crímenes, se agrega la significación que se construye 
de estos mediante las imágenes. Bouhaben nos invita a pensar sobre diferentes maneras de reivindicar 
la memoria mediante el análisis de la imagen-memoria, la imagen-montaje, la imagen-aérea, y la imagen-
negación en los ensayos-fílmicos clásicos sobre el holocausto nazi de Resnais, Lanzmann, Godard, 
y Farocki. Los peligros y paradojas que emergen del poder de las imágenes son cuestiones siempre 
vigentes en un sistema necropolítico y de comunicación global, pero cobran una especial relevancia en 
el momento histórico en el que escribimos esta reseña. Asistimos a la exhibición del horror que sufre el 
pueblo indefenso de Gaza, que, como denuncia la periodista Olga Rodríguez supone un genocidio sin 
precedentes, y que los propios victimarios muestran como espectacularización ante la mirada cómplice, 
impotente o indignada del resto del mundo. Y nos preguntamos, ¿qué imágenes-pensamiento pueden 
operar aquí para dignificar y descodificar el mensaje de poder que justifica el exterminio?

En la siguiente sección, Bouhaben nos ofrece un glosario de palabras-clave para facilitar la 
comprensión del “sistema de Vertov”, mostrando cómo el cine-ojo descentraliza la “imagen justa y única” 
del cine clásico hollywoodense sirviéndose de la imagen-diferencia conformada por la heterogeneidad 
de las imágenes-perspectiva. Este sistema del cine-ojo despliega una crítica “al cine como juguete 
para entretener y divertir a las masas” y ofrece un cine como “herramienta de lucha, práctica de análisis 
social, telescopio antropológico y crítico”. A continuación, en el filme etnográfico Moi, un noir de Jean 
Rouch, se analizan la imagen-improvisación, la imagen-diálogo e imagen-fabulación como formas de 
posicionamiento ético-crítico de empatía hacia la alteridad subalterna y de subversión y denuncia de los 
crímenes coloniales.  Como cierre de esta parte, Bouhaben nos invita a sumergirnos en el “pensamiento 
estratégico” de Debord, el cual nos presenta a través de una escritura aforística y rizomática. De esta 



249Reseñas. Escritura e Imagen 21, 2025: 247-250

manera, Bouhaben se contagia del devenir artístico, intelectual y militante del autor de la Sociedad del 
espectáculo para hacernos entender su “sistema de desvíos”, donde la práctica “deconstructiva y contra-
espectacular” suponen una forma de imagen-pensamiento.

La cuarta y última sección comienza adentrándonos en “el cine urgente y experimental” de Santiago 
Álvarez a través de la imagen-exploración, la imagen-descarrilamiento, la imagen-texto, la imagen-desvío 
y la imagen disparo. Este recorrido supone adentrarse en una forma de pensamiento cinematográfico que 
va más allá de la prominencia de la racionalidad y el individualismo del cine-ensayo europeo, dando voz a 
las emociones y sentimientos colectivos de los pueblos colonizados y oprimidos. Siguiendo esta curvatura 
que esquiva las líneas hegemónicas del pensamiento colonial occidental, Bouhaben continúa reflexionando 
sobre el cine-ensayo latinoamericano. Por un lado, explora las investigaciones sobre derecho penal que, 
desde el cine y el teatro, realiza Efraín Torres Cháves, las cuales abarcan desde la violencia de género y 
sobre las infancias, pasando por los derechos homosexuales, hasta cuestiones de salud mental. Desde 
la posición de artista, militante y jurista, Torres Cháves critica las líneas de disciplinamiento espacial en la 
oficina y el hospital que funcionan como prisiones, perspectiva que compartirá Foucault y que Bouhaben 
categoriza mediante la imagen-encierro. Para concluir, nuestro autor realiza una reconstrucción creativa 
de la obra del documentalista Andrés Di Tella mediante el uso experimental de retículas o ventanas que 
ilustran gráficamente el funcionamiento de la imagen-barroco como un sistema de “plegamientos, síntesis, 
intersecciones, hibridaciones o mestizajes”.

Hay que señalar que es probable que quien comprenda la Imagomaquia desde una perspectiva 
interseccional, eche en falta la referencia a obras cuya autoría no proceda solo de individualidades 
masculinas, blancas y heteronormativas, dejando en un segundo plano la autoría de personas racializadas, 
mujeres y disidencias, a la par que se puede plantear que las voces colectivas quedan mitigadas por los 
nombres propios de los autores. Aunque se han señalado otros aspectos de coherencia interna, esto 
choca con algunos de los principios que cimientan la conceptualización de la imagen y el pensamiento 
contrahegemónicos de Bouhaben La lista de obras y autores/as de cine-ensayo contestatario que se 
pueden analizar es muy amplia y esta obra tampoco tiene un afán enciclopédico, pero llama la atención, 
por la cronología y afinidades evidentes con la propuesta de Bouhaben,  grandes ausencias como la 
de Chantal Akerman o Agnés Varda, o en cine comunitario no occidental los proyectos de los pueblos 
originarios de Abya Yala como Vídeo nas Aldeias en la Amazonía brasileña, el CEFREC en Bolivia o el 
Centro de Video Indígena propulsado por el zapatismo en México, por solo poner algunos ejemplos. Si 
bien estas limitaciones resuenan como una carencia o contradicción interna del volumen, que en este 
sentido se alinea más con la rectitud excluyente de la identidad dominante, el proyecto de análisis de 
la subversión y guerra contra la visualidad hegemónica no se queda aquí. Bouhaben, consciente de las 
limitaciones de este primer libro, lo piensa integrado en la trilogía íntegra, y trabaja actualmente en otros 
dos volúmenes previstos para su publicación. En el primero abordará la imagen-acto, donde analizará 
la pugna entre los medios de comunicación masivos y el video-activismo militante, en los que el actuar 
político se vincula con la creación audiovisual, y donde la autoría individual se diluye en la agencia colectiva 
desde perspectivas no eurocéntricas. En el tercer volumen, trabajará la imagen-otredad, es decir, 
investigará sobre el funcionamiento de la enunciación contestataria de aquellas identidades y realidades 
“otrificadas” por el imaginario visual del poder hetero-patriarcal blanco. Tendremos que leer las tres 
obras y la justificación de esta segmentarización y codificación por volúmenes para juzgar con justeza la 
coherencia del alineamiento de estas líneas curvas que se enfrentan a las líneas rígidas del poder, aunque 
echando un vistazo a su trayectoria académica y publicaciones se comprueba fácilmente que conoce bien 
y ha investigado profusamente sobre todos estos discursos.

Con todo, este libro resultará una fuente de inspiración para académicos/as, docentes, estudiantes y 
artistas de muy dispares disciplinas, pues proporciona una relevante y fértil variedad de conceptos para 
pensar, leer, crear y discutir con las imágenes. La lectura de Imagomaquia/La imagen-pensamiento acogerá 
a todas aquellas personas que busquen movilizar su creatividad más allá de los compartimentos-estanco 
en los que las formas de producción hegemónicas nos insertan y nos moldean en un fluido constante 
de inacción tautológica, donde nos adaptamos a la auto-referencialidad y la afirmación de la burbuja de 
sentido en la que nos quieren encerrados. Este libro, sin embargo, no dará un refugio a quien busque un 
gurú, o a un guía, una respuesta y solución cerradas, un dogma de fe o un camino de liberación nihilista. 
No suministra órdenes fijas, conceptos cerrados ni una receta mágica para ser cineasta, filósofo/a, artista 
o revolucionario/a. No es un libro-autoridad, ni un libro-árbol, sino un libro-rizoma, un libro que cartografía, 
que abre posibilidades creativas entre las imágenes y conceptos que propone y las imágenes, ideas y 
vivencias del/a lector/a. Bouhaben nos invita a cuestionar las estructuras del cine-capital, y a investigar sus 
grietas, horadarlas, abrir nuevos cauces que surcar, generar intensidades de conexión heterogéneas, de 
afiliación y desafiliación, construir barricadas móviles y contagiarse del pensamiento libre. Hace filosofía 
y demuestra que el cine puede pensar e inducir al pensamiento-acción desde imágenes que subvierten y 
resignifican el sistema de opresiones y jerarquías que nos atraviesa. Un pensamiento vivo, beligerante ante 
la injusticia y crítico ante el dogma que fosiliza el pensamiento y nos pone al servicio de la mecanización 



250 Reseñas. Escritura e Imagen 21, 2025: 247-250

del pensamiento, a merced del anti-pensamiento recto, frío y uniformizador cuyo mejor ejemplo es la 
Inteligencia Artificial. Como el reloj se convierte en la única forma de medir y estructurar nuestro tiempo y 
productividad, la IA amenaza con hacer irreversible las líneas rectas, rígidas del pensamiento, de la imagen, 
de la vida. Y ante esto, el antídoto está precisamente en el pensamiento curvo al que Bouhaben evoca 
citando al anarquista Jesús Lizano. Lo curvo, el devenir de lo vivo, se presenta como el mejor captcha 
contra el no-pensamiento estructurante del significado y la ideología necro-política del capitalismo que 
nos gobierna.


