
1ECAO 2(1) (2026): e106925

La tensión constitutiva de la teoría literaria china: 
Moralidad y literariedad1

Yang Wu
Universidad de Sichuan (R.P. China) 
Shunqing Cao
Universidad de Sichuan (R.P. China) 

https://dx.doi.org/10.5209/ecao.106925	 Recibido: 2023.08.28

ES Resumen: La teoría literaria china, que se originó alrededor del año 800 a. C., ha desarrollado a lo largo de 
milenios un sistema teórico integral que abarca múltiples escuelas, contribuyendo significativamente a la 
teoría literaria global. Aunque ha mostrado características diversas en cada período, su evolución se origina 
en la tensión inherente al concepto pre-Qin de “la poesía expresa aspiraciones” (诗言志, shī yán zhì)2, lo que 
genera un debate central en torno a la practibilidad y la literariedad, dando lugar a dos vías de desarrollo de 
la teoría literaria china: una de carácter práctico basada en la función ético-política y la edificación moral, y 
otra literaria, centrada en la expresión emocional y la literariedad estética. Estas vías no son independientes, 
sino que interactúan en un proceso dinámico de confrontación e integración, constituyendo así la esencia de 
la teoría literaria china.
Palabras clave: literatura china, teoría literaria, literariedad, moralidad, expresión moral.

ENG The Constitutive Tension of Chinese Literary Theory: Morality and 
Literariness

Abstract: Chinese literary theory, which originated around 800 BC, has developed a comprehensive theoretical 
system encompassing multiple schools over the millennia, playing a significant role in world literary theories. 
Although each phase exhibits diverse characteristics, its evolution originates from the inherent tension in the 
pre-Qin concept of “poetry expresses aspirations” (诗言志, shī yán zhì), which generates a central debate around 
practicality and literariness, giving rise to two pathways of development of Chinese literary theory: one practical 
grounded in ethic-political function and moral edification, and the other literary, focusing on emotional 
expression and aesthetic literariness. These paths are not independent, but interact in a dynamic process of 
confrontation and integration, thus constituting the essence of Chinese literary theory.
Key words: Chinese literature, literary theory, literariness, morality, moral expression.

Sumario: 1. Introducción. 2. El origen: “La poesía expresa aspiraciones”. 3. El despertar de la teoría literaria 
china. 4. Wen Fu: La división de la teoría literaria china. 5. El corazón de la literatura y el cincelado de dragones: 
Un camino intermedio. 6. El concepto de “la literatura sirve para transmitir el Tao” (文以载道) y la visión literaria 
lírica en las dinastías Tang y Song. 7. Hacia la liberación en un diálogo global. 8. Conclusión. Bibilografía. 
Fuentes.

Cómo citar: Wu, Y. y Cao, S. (2026). La tensión constitutiva de la teoría literaria china: Moralidad y literariedad. 
Estudios Complutenses de Asia Oriental 2(1), e106925. https://dx.doi.org/10.5209/ecao.106925

1. Introducción
En el vasto y milenario panorama de la teoría literaria, la tradición china emerge como un sistema singular y 
completo, cuya riqueza y profundidad han sido, en ocasiones, pasadas por alto o simplificadas por la acade-
mia occidental. Mientras que la teoría occidental a menudo se ha estructurado en torno a dicotomías como 

1	 Este trabajo se ha realizado en el marco del Proyecto apoyado por el Programa Clave de la Fundación Nacional de Filosofía y 
Ciencias Sociales de China (No. 19ZDA289)

2	 Las traducciones del chino al español que aparecen en este artículo han sido realizadas por los autores.

Estudios Complutenses de Asia Oriental
ISSN-e: 3045-8064

CULTURA  C H I N A

mailto:wuyang0301%40scu.edu.cn?subject=
https://orcid.org/0009-0002-8203-6906
mailto:shunqingcao%40163.com%20?subject=
https://orcid.org/0000-0003-2811-8740
https://dx.doi.org/10.5209/ecao.106925
https://dx.doi.org/10.5209/ecao.106925
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense


2 Wu, Y. y Cao, S.. ECAO 2(1) (2026): e106925

forma y contenido, arte y vida, o estética y moralidad, la tradición china ha operado bajo una tensión inheren-
te que, lejos de ser una debilidad, constituye su núcleo dinámico y su mayor fortaleza. Este estudio se propo-
ne analizar y desentrañar esta tensión fundamental, rastreando su origen en el concepto de “la poesía expre-
sa aspiraciones” (诗言志, shī yán zhì) y su evolución a lo largo de las distintas dinastías. A través de este 
análisis, buscamos no solo iluminar la lógica interna de la teoría literaria china, sino también demostrar su 
relevancia universal y su contribución insoslayable al pensamiento literario global. La teoría literaria china en 
este artículo, sobre todo la clásica, se refiere al sistema de teorías, crítica y conceptos literarios desarrolla-
dos desde la era pre-Qin hasta mediados de la dinastía Qing (ca. s. VIII a.C.–1840 d.C.). Abarca reflexiones 
sobre la esencia literaria, la creación artística (inspiración, técnica, lenguaje), géneros y formas, crítica y re-
cepción y categorías estéticas autóctonas. Se manifiesta en textos fragmentarios como tratados, prefacios, 
poética, comentarios y notas de eruditos, fusionando filosofía, historia y práctica literaria.

La pregunta que subyace a esta investigación no es trivial: ¿qué significa realmente que la teoría litera-
ria china esté construida sobre la “tensión constitutiva” entre la moralidad y la literariedad? En el ámbito de 
la sinología occidental, no es raro encontrar la afirmación de que la tradición literaria china, dominada por 
su función ético-política, carece de una teoría de la “literariedad” o de la “autonomía del arte” en el sentido 
occidental. Esta percepción, sin embargo, es un malentendido que ignora la dialéctica interna de esta 
tradición y la sofisticación con la que ha abordado la relación entre el arte y la sociedad, un fenómeno que 
Ya-Hui Chang (2023) ha analizado al señalar una representación de “chinoiserie” y un cierto desequilibrio 
en la recepción europea de obras clásicas como El corazón de la literatura y el cincelado de dragones (《文
心雕龙》). 

Dentro del círculo académico chino han surgido discusiones sobre la “transformación moderna” de la 
teoría literaria clásica desde la década de 1980. El punto central de la controversia radica en que la excesiva 
dependencia de las teorías occidentales ha llevado a la “afasia” de la teoría literaria china en el contexto 
contemporáneo. Por ejemplo, al referirse a Chinese Theories of Literature (1975) de James J. Y. Liu, una obra 
fundamental en el occidente que interpreta sistemáticamente la teoría literaria clásica china, no faltan voces 
críticas sobre colocar el organismo del pensamiento chino dentro de la lógica occidental y perder totalmen-
te la experiencia estética. Hasta hoy en día, más discusiones enfocadas en la metodología y trayectoria de la 
“transformación moderna” de la teoría literaria clásica, tales como proponer reexaminar la modernidad des-
de una perspectiva de diálogo intercultural, enfatizando la reconstrucción de su subjetividad cultural me-
diante la asimilación creativa de recursos heterogéneos, no su mera imitación o rechazo (Wang, 2025), o a 
través de la “Belleza de la virtud débil” (propuesta por la famosa teorista Jiaying Ye) como ideal ético y esté-
tico, transformar la inspiración poética en una fuerza moral universal, enfatizando así más la herencia espiri-
tual en lugar de variación formal (Liu, 2025). En el mundo hispánico, la traducción de la teoría literaria clásica 
china aún es incompleta, por no mencionar la casi nula interpretación u obra crítica. Por lo tanto, es necesa-
rio retomar el origen y su contexto de la teoría literaria china, analizar su proceso de desarrollo desde una 
perspectiva dinámica y orgánica que combine la moralidad y la literariedad, así como explorar su valor espi-
ritual y aplicación en la literatura mundial contemporánea.

La raíz de esta tensión se encuentra en la ambigüedad original de “la poesía expresa aspiraciones”. Este 
aforismo ha sido interpretado de dos maneras principales: como una expresión de la voluntad y los senti-
mientos individuales (el lado “literario”) y como una manifestación de la voluntad del cielo o de la ideología 
política (el lado “moral”). Este dualismo no es una mera curiosidad histórica, sino el motor que ha impulsado 
la evolución de la teoría literaria china a lo largo de los siglos. En cada período, los teóricos han luchado por 
equilibrar estas dos fuerzas, lo que ha dado lugar a una serie de debates y a la formulación de conceptos 
clave que conforman el corpus teórico chino. Al examinar esta dinámica, esta tesis busca demostrar que la 
teoría literaria china no es un monolito moralista, sino un campo de batalla intelectual vibrante, donde la ex-
presión personal y la función social coexisten en una interdependencia fructífera.

El marco temporal de este estudio abarca desde la era pre-Qin hasta la dinastía Qing y se estructura en 
cuatro fases clave que marcan los hitos en el desarrollo de esta tensión. La primera fase, desde el período 
pre-Qin hasta el siglo V, se caracteriza por el dominio de la función práctica de la literatura, aunque ya se 
vislumbran las semillas de un pensamiento estético incipiente. La segunda fase, del siglo VI al XI, es testigo 
del florecimiento de una conciencia de la literariedad y la formulación de una teoría literaria autónoma, con 
obras fundamentales como Wen Fu (《文赋》) de Lu Ji y El corazón de la literatura y el cincelado de dragones 
de Liu Xie. La tercera fase, del siglo XII al XVII, se inclina nuevamente hacia la moralidad y la función social de 
la literatura, impulsada por el neo-confucianismo. Finalmente, la cuarta fase, del siglo XVII al XX, marca el 
resurgimiento de la atención a la literariedad, la forma y el estilo, con teóricos como Ye Xie.

Para este estudio, la selección de los textos primarios es crucial y todo el contenido de los textos antiguos 
en español son traducido por los autores de este artículo. Nos centraremos en dos obras fundamentales: el 
Wen Fu de Lu Ji y el El corazón de la literatura y el cincelado de dragones de Liu Xie. Estas dos obras repre-
sentan hitos teóricos que elevan la discusión sobre la literatura de una mera función utilitaria a una explora-
ción profunda de la creación y la estética. La inclusión del Wen Fu es esencial, ya que ofrece una de las re-
flexiones más tempranas y detalladas sobre el proceso de la creación literaria, la inspiración y la expresión 
de la emoción, lo que sienta las bases para la autonomía del arte. Por otra parte, el Wenxin Diaolong es la 
obra maestra que proporciona la base sistemática para nuestra tesis. Con su meticuloso análisis de los gé-
neros literarios y su conceptualización de la creación y la crítica literaria, es la prueba más contundente de la 
existencia de una teoría literaria china tan sofisticada como cualquier otra en el mundo. El recurso de textos 
clásicos procede exclusivamente de la compilación canónica Antología de la teoría literaria china en diferen-
tes generaciones (《中国历代文论选》), editada por Guo Shaoyu. Esta obra, reconocida como el compendio 



3Wu, Y. y Cao, S.. ECAO 2(1) (2026): e106925

más emblemático del siglo XX en estudios sinológicos, integra los textos teóricos fundamentales desde la 
era pre-Qin hasta el ocaso imperial, constituye el corpus fundamental y fuente de referencia estándar en la 
disciplina.

Además de abordar estas cuestiones internas de la sinología, esta tesis se posiciona en el diálogo global 
de la teoría literaria, reevaluando la contribución de China al campo. Al demostrar que la tradición china no 
carece de una dimensión estética, aspiramos a enriquecer el discurso académico. La sabiduría china sobre 
la relación entre moralidad y arte ofrece una perspectiva valiosa y matizada para los desafíos contemporá-
neos, sugiriendo que las respuestas pueden encontrarse en una tradición que ha lidiado con estos temas 
durante milenios.

2.	 El origen: “La poesía expresa aspiraciones” 
Mucho antes que Platón, los chinos de la era pre-Qin (del Paleolítico al 221 a.C.) idearon el concepto poético 
de que “la poesía expresa aspiraciones” (诗言志) (SSJZS 2: 131), que ha tenido una influencia de gran alcance. 
La Cronología del Emperador Yao (Yaodian) en el Libro de la Historia (Shangshu) expone explícitamente esta 
idea, que se convirtió en “el principio pionero de la poética china” (Zhu, 1947: vi) para las dinastías posteriores 
y tuvo un profundo efecto en el desarrollo de la teoría literaria china. En la Era Axial de la civilización humana, 
Laozi, Confucio, Mozi, Mencio, Zhuangzi y otros filósofos chinos, contemporáneos de Sócrates, Platón y 
Aristóteles, propusieron numerosas ideas de teoría literaria, entre ellas “el mayor sonido es el silencio y la 
mayor imagen es lo invisible”, de Laozi, y las cuatro funciones sociales de la poesía (Xing, Guan, Qun, Yuan),3 
de Confucio. Todos los filósofos de la era pre-Qin coinciden básicamente en la idea de que “la poesía expre-
sa aspiraciones”.

La referencia a la aspiración (Zhi, “志”) expresa “respuestas al entorno material” (SSJZS 7: 1527), y también 
encierra la edificación política, resumida en que “la poesía puede inspirar la imaginación, reflejar el fenóme-
no social, ayudar a la gente a encajar en el grupo y puede ser también un consejo alegórico para los empe-
radores feudales”(Yang, 1958: 183). Hasta el advenimiento de la dinastía Han, el concepto de “la poesía ex-
presa aspiraciones” se enriqueció aún más. Influenciado por la visión artística anterior a Qin, el prefacio de 
la versión Mao del Libro de los cantos (毛诗序) analiza más a fondo la naturaleza y la función de la literatura, 
reconociendo la importancia de la expresión emocional para la génesis de la literatura y argumentando que 
“la poesía es la manifestación de la aspiración humana. Lo que existe dentro de la mente es aspiración, y 
cuando se articula, se llama poesía”. (SSJZS 3: 269) 

El prefacio de Mao del Libro de los cantos exige que la poesía sea “motivada por las emociones pero 
restringida por la ética feudal” (SSJZS 3: 272), revelando la tensión fundacional entre expresión autónoma y 
función moralizante. En concreto, considera que la literatura puede aplicarse para “regular las relaciones 
conyugales, facilitar la piedad filial, fortalecer la ética y mejorar las costumbres”. (SSJZS 3: 270) En otras pa-
labras, la génesis de la literatura es la expresión de las emociones, pero la expresión no puede ser arbitraria 
en el contexto del confucianismo, por lo que el fin último es la edificación literaria. Esto sugiere que desde el 
principio la tradición de “la poesía expresa aspiraciones” alude tanto a la aplicación práctica de la ética poé-
tica como al valor literario, que juntos forman una tensión interna en la teoría literaria que presenta tanto 
contradicción como integración.

Las dos visiones de la teoría literaria se entrecruzan y chocan en distintas épocas. La ley de “desechar las 
cien escuelas filosóficas y venerar sólo el confucianismo” establece el estatus ortodoxo de la doctrina con-
fuciana en la dinastía Han, lo que lleva a que la literatura y el arte tomen el confucianismo como principio 
supremo. Esa ley también considera la edificación como el objetivo de la literatura. Aunque “la poesía expre-
sa aspiraciones” resulta de la visión práctica del confucianismo sobre la literatura y el arte, su contradicción 
interna hace que la crítica literaria de la dinastía Han sea paradójica, lo que se refleja principalmente en los 
comentarios contradictorios de los literatos Han sobre las obras de Qu Yuan.

Aunque el ambiente literario general de la Dinastía Han estaba muy influido por el confucianismo, que 
subraya la “educación poética”(诗教), la paradoja intrínseca del concepto “la poesía expresa aspiraciones” 
no eclipsa por completo la reivindicación de la literariedad. Algunos literatos de la dinastía Han todavía 
prestaron atención al significado y la necesidad de la expresión emocional en la génesis de la literatura. 
Por ejemplo, Sima Qian, que aprueba el Lisao de Qu Yuan, exponiendo la idea de “desahogar el resenti-
miento por escribir” (发愤著书)4, que ha sido importante en la historia de la teoría literaria china. Sima Qian 
cree que “El Libro de los Cantos fue creado básicamente por los Maestros Sabios para desahogar el 
resentimiento.”(BRAS: 83) Quería decir que cuanto más indignados estaban los literatos ante la oscuridad 
de la realidad, más incisivos eran los pensamientos de sus obras. Esta idea también fue compartida por Lu 
Xun, el gran maestro de la literatura china del siglo XX. En su obra de interpretación sobre la literatura clá-
sica, Estudios de historiografía literaria china, señala que Sima Qian, lleno de tristeza y rabia por haber 
sufrido la humillación de la castración, se desvió de los principios historiográficos de Los Anales de 

3	 “Xing, Guan, Qun, Yuan” (兴, 观, 群, 怨) son cuatro términos de revisión poética, que se refieren principalmente al resumen exhaus-
tivo de Confucio sobre las características artísticas y las funciones sociales de la literatura. “Xing” (兴) significa que las imágenes 
artísticas de la poesía (generalmente decimos literatura) pueden estimular las emociones y evocar la imaginación; “Guan” (观) 
significa “observar”, observar la política social, la moral, los pensamientos y sentimientos del autor a través de la poesía; “Qun” (群) 
indica que la poesía puede hacer que los grupos sociales intercambien pensamientos; “Yuan” (怨) subraya que la poesía puede 
criticar la sociedad o la política. 

4	 La idea de desahogar el resentimiento escribiendo (发愤著书) se refiere a las expresiones de dolor e indignación de los literatos 
ante los sufrimientos de la vida.



4 Wu, Y. y Cao, S.. ECAO 2(1) (2026): e106925

Primavera y Otoño (clásico confuciano《春秋》) al escribir Registros del Gran Historiador (《史记》). Pero 
su valor literario es tan alto que puede considerarse como el Lisao de Qu Yuan, y acabó convirtiéndose en 
la obra maestra de historias, lo que hizo que este historiador, herido en cuerpo y alma, pasara a la posteri-
dad. (恨为弄臣, 寄心楮墨, 感身世之戮辱, 传畸人于千秋, 虽背《春秋》之义, 固不失为史家之绝唱, 无韵之
《离骚》) (Lu, 2005: 435)

Esencialmente, “desahogar el resentimiento por escribir” es en realidad el auténtico reflejo de la contra-
dicción interna existente en “la poesía expresa aspiraciones”: la poesía se utiliza tanto para transmitir las 
emociones de los poetas como para criticar la realidad. Del mismo modo, aunque Ban Gu critica la creación 
de Qu Yuan con el punto de vista de la educación poética del Confucianismo, señala también que la Poesía 
Yue Fu (乐府诗) “está motivada por la tristeza y la felicidad de los poetas, y creada para asuntos actuales.” 
(HSYWZ: 141) Los dos puntos de vista opuestos de la teoría literaria originados por la contradicción intrínseca 
de “la poesía expresa aspiraciones” están siempre chocándose. Lo que hay debajo de la visión práctica de 
la literatura y el arte es otra visión basada en la literariedad. 

3.	 El despertar de la teoría literaria china
En el periodo de Wei-Jin y las dinastías del Sur y del Norte (220-589 d.C.), el confucianismo perdió su orto-
doxia y la teoría literaria china se fue liberando gradualmente de las ataduras de la educación poética. Se 
produjo un giro consciente de la practicabilidad política a la estética y la literariedad.

Cao Pi (187-226 d.C.), político y literato del período de los Tres Reinos, defiende que “la poesía y Fu5 persi-
guen la belleza” (DLLW: 158), lo que subraya la belleza del lenguaje literario y se centra en la propia estética 
literaria. Él dice también: “Wen6 está dominado por Chi7, y hay dos tipos de ello, claros y turbios, que no se 
pueden ganar por la fuerza”, discutiendo las cuestiones del estilo literario y la aptitud de los escritores. 
Basándose en la opinión de que “todo tipo de Wen comparte la misma naturaleza pero difiere en represen-
taciones específicas”, resume los géneros literarios chinos en “cuatro categorías y ocho géneros”(四科八体),8 
a saber, “Zou (奏) y Yi (议) deben ser elegantes, Shu (书) y Lun (论) deben ser lógicos, Ming (铭) y Lei (诔) valoran 
la sencillez, Poesía y Fu (赋) persiguen la belleza.”(DLLW: 158) Estos están estrechamente relacionados con 
la ontología literaria y la literariedad, que nada tienen que ver con la política, la ética, la edificación u otros 
factores utilitarios. Por eso, Lu Xun, literato de la China de principios del siglo XX, opina que “desde la pers-
pectiva de la literatura moderna, Cao Pi vive en una época de autoconciencia literaria, o una época del arte 
por el arte.” (Lu, 1973: 491) Aunque la comparación que hace Lu Xun de la “Poesía y Fu persiguen la belleza” 
de Cao Pi con el “arte por el arte” de Oscar Wilde es exagerada, las opiniones literarias de Cao iniciaron de 
hecho una nueva era en la historia de la literatura china, llevando a la literatura a volver a la literatura y a su 
literariedad desde la herramienta de formación política o moral. No obstante, Cao Pi no rompe del todo con 
la visión práctica de la teoría literaria; trata con acierto la practicidad de la literatura al tiempo que expone su 
naturaleza literaria , pues afirma que “Wen es un acontecimiento inmortal y una gran causa relativa al gobier-
no del país.” (DLLW: 159)

En comparación con Cao Pi, quien desvincula parcialmente el valor estético de la moral, Lu Ji (261-303 
d.C.), el literato y calígrafo de la dinastía Jin Occidental, radicaliza este giro al lirismo y a la estética, con la 
afirmación en su obra Wen Fu (《文赋》) de que “la poesía se origina en las emociones y por eso es hermosa 
y atractiva” (诗缘情而绮靡) (WF: 171)9, señalando la causalidad entre la expresión emocional y las obras litera-
rias. Es una importante manifestación de la autoconciencia literaria de las dinastías Wei-Jin, que libera real-
mente la expresión de la emoción de la restricción de la ética feudal. 

4.	 Wen Fu: La división de la teoría literaria china
Wen Fu de Lu Ji es la primera obra en la historia de la crítica literaria china que aborda de manera sistemá-
tica la teoría sobre la creación literaria. Su estructura tridimensional entre “objeto, significado y lenguaje” 
sentó las bases del paradigma básico de la creación literaria en la antigüedad china y marcó el salto de la 
crítica literaria desde la intuición dispersa hacia la construcción consciente de una teoría. En ello, Lu Ji 
aborda una serie de cuestiones relativas a la propia literatura, incluye la creación literaria, la ontología lite-
raria, la inspiración y la imaginación, la relación entre contenido y forma, la clasificación de los géneros, 
etc. Por ejemplo: 

5	 “Fu” (赋) es un género de la antigua China que hace hincapié en la gracia y el ritmo literarios.
6	 “Wen”(文), como paradigma estético en la antigua China que contiene tres aspectos de significado: uno se refiere a la belleza 

retórica, otro a la forma perceptiva de las obras literarias y otro específicamente a las obras literarias con estética y ritmo. En este 
artículo, “Wen” se refiere a la literatura en general.

7	 “Chi”(气) en chino, abarca múltiples capas de significado en el campo de la estética y las teorías literarias y artísticas. Chi, como 
paradigma de la antigua filosofía china, se refiere a la sustancia fundamental del inventario cósmico, incluidos el arte y la belleza. 
En el campo de la antigua estética china, Chi no sólo indica la vitalidad de la vida artística o el temperamento estético artístico, 
sino que también es un paradigma que resume los estilos estéticos y la creatividad de los artistas. 

8	 “Cuatro categorías y ocho géneros” (四科八体) es la primera clasificación estilística formal de la historia literaria de China. “Cuatro 
categorías” (四科) se refiere a “Zou (奏) y Yi (议)”, “Shu (书) y Lun (论)”, “Ming (铭) y Lei (诔)” y “Poesía y Fu (赋)”. Cada categoría tiene 
su propio estilo, por lo que hay ocho estilos en total. “Zou y Yi” se refieren al documento oficial, que debe ser elegante; “Shu y Lun” 
son la carta y la argumentación, que deben ser lógicas y razonables; “Ming y Lei” son de artículos de duelo, que deben ser sim-
ples y sencillos; “Poesía y Fu” son de imaginación literaria, que deben perseguir la belleza del lenguaje y la rima.

9	 Traducción propia de los autores. En la edición de Wen fu: Prosopoema del arte de la escritura, traducida por Pilar González Espa-
ña, se escribe “El poema articula la emoción hacia una intrincada belleza” (2010: 105). 



5Wu, Y. y Cao, S.. ECAO 2(1) (2026): e106925

Los escritores permanecen largo tiempo en medio del universo, observándolo todo... Lamentan el 
paso del tiempo con el cambio de las cuatro estaciones, y son testigos del auge y la decadencia de las 
cosas, teniendo en mente una miríada de pensamientos. (伫中区以玄览, 颐情志于典坟。遵四时以叹
逝, 瞻万物而思纷) (WF :170)

Esto pone de relieve la acumulación de conocimientos, la calidad artística y la sensibilidad del mundo físico 
que necesita un escritor. Describe la condición vacía y tranquila de la creación y el estallido de la inspiración: 
“Cuando comienza la escritura, nada exterior les perturba; están plenamente entregados al pensamiento y a la 
búsqueda. La mente viaja a lo más lejano y elevado.” (其始也, 皆收视反听, 耽思傍讯, 精骛八极, 心游万仞) (WF: 
170) Al afirmar que “la dicción se selecciona deliberadamente y los argumentos se ordenan de forma lógica” (
然后选义按部, 考辞就班) (WF: 171) , Lu Ji explica la redacción y el fraseo de la creación literaria. Luego con “los 
géneros varían enormemente y no existe una norma unificada para el mundo físico. Las cosas cambian cons-
tantemente, por lo que es difícil describirlas con precisión” (体有万殊, 物无一量。纷纭挥霍, 形难为状) (WF: 171), 
señala la distinción de géneros literarios. Indicando que “la poesía se origina en las emociones y por eso es 
hermosa y atractiva; Fu elabora los rasgos de las cosas y por eso debe ser clara y fluida” (诗缘情而绮靡, 赋体
物而浏亮) (WF: 171), afirma que los poetas expresan emociones arbitrariamente. Cabe decir que esta liberación 
emocional anticipa diez siglos el “lyrical self” de la poesía renacentista europea.

Aun así, Lu Ji nunca abandona la visión práctica de Confucio sobre la teoría literaria. En cuanto a la fun-
ción de la literatura, afirma que “la literatura establece las reglas para las generaciones posteriores, y los 
descendientes aprenden de los antiguos a través de ella. Salva las tradiciones civiles y militares del colapso 
y difunde la moral y las virtudes para que no desaparezcan” (俯贻则于来叶, 仰观象乎古人。济文武于将坠, 宣
风声于不泯) (WF: 175). Sin embargo, debe de valorar más la literariedad. Como dice Ji Yun (1724-1805), repre-
sentante de la ortodoxia confuciana de la dinastía Qing, “la expresión de las emociones no tiene por qué 
estar restringida por la ética. Eso fue engañado por ‘la poesía se origina en las emociones’ de Lu Pingyuan 
(Lu Ji). ” (Wang-Wu, 1995: 458) Esa crítica refleja precisamente la influencia de largo alcance de Lu Ji: al prio-
rizar la expresión emocional (诗缘情) sobre la moralización (诗言志), el Wen Fu desvincula parcialmente la li-
teratura de la ética, sentando las bases para una poética autónoma. 

En realidad, la teoría literaria china desarrolla formal y vívidamente dos vías distintas a partir del Wen Fu de 
Lu Ji: la poética ética centrada en la edificación y la poética estética centrada en la literariedad. Wen Fu “poetiza 
el proceso creativo como una experiencia estética... Es una obra filosófica y literaria a la vez, y un ejemplo pa-
radigmático de la unión entre la teoría y la literatura.”(Yuan, 2005: 70) Como la primera obra integrada de teorías 
literarias y que trata de manera sistemática la creación literaria en la historia de la crítica literaria china, Wen Fu 
funciona de vínculo entre el pasado y el futuro. Ha heredado la autoconciencia literaria del “Lun Wen” (Discutir 
sobre literatura) de Dian Lun (Sobre las normas literarias), de Cao Pi, y se prepara para el sistema integral de El 
corazón de la literatura y el cincelado de dragones (《文心雕龙》) en la dinastía Liang, de Liu Xie. 

5.	 El corazón de la literatura y el cincelado de dragones: Un camino intermedio
Como comenta Zhang Xuecheng, historiador de la dinastía Qing, “Liu Xie discute la mente literaria sobre la 
base de la teoría de Lu Ji” (Zhang, 1985: 278). Profundamente influido por Wen Fu, ha adoptado una actitud 
ecléctica hacia las dos visiones de la teoría literaria. En El corazón de la literatura y el cincelado de dragones, 
defiende la practicidad de la literatura y habla ampliamente de la literariedad. 

Liu Xie afirma sin rodeos que su propósito al escribir es “Shu De Jian Yan” (树德建言) (Liu-Fan,1958: 725) 
al comienzo de la sección “Xu Zhi” (序志), el prefacio de su obra más destacada de la vida. 

El llamado “Shu De Jian Yan” es el pensamiento artístico y literario típico de la practicabilidad confuciana. 
Por ejemplo, en Zuo Zhuan se registra: 

La meta más alta de la vida es construir un ejemplo moral para los demás, luego es hacer contribucio-
nes a tu país, y la última es escribir declaraciones. Estas son las carreras que nunca se borrarán y que 
se llaman inmortales. (SSJZS 8: 1979)

“Shu De” significa cultivar la moralidad y “Jian Yan” se refiere a crear opúsculos para los descendientes, que 
funcionan como método educativo de la literatura. “De” y “Yan” son interdependientes; como dice Confucio, “el 
hombre con De debe tener Yan” (Yang, 1958: 144). Está claro que la creación de Liu Xie de El corazón de la lite-
ratura y el cincelado de dragones se ajusta a la afirmación confuciana de perseguir la moralidad inmortal y crear 
declaraciones monumentales. En la sección “Zong Jing” (宗经) de la obra, Liu Xie argumenta que la creación 
literaria debe seguir la forma canónica del confucianismo, que se supone debe cumplir tal norma: 

La emoción es sincera pero no estrafalaria, el estilo es fresco pero no intrincado, la narración es fide-
digna pero no absurda, el argumento es justo y directo pero no distorsionado, la estructura es simple 
y no engorrosa , el lenguaje es florido pero no frívolo. (情深而不诡, 风清而不杂, 事信而不诞, 义直而不
回, 体约而不芜, 文丽而不淫) (Guo, 2001: 185)

La edificación es su único propósito. Además, Liu Xie ha heredado la tradición de que “la poesía expresa 
aspiraciones”, y cree que “Shi (poesía) equivale a Chi (regulación). Sirve para regular la mente y la emoción de 
las personas, lo que corresponde a Wuxie (rectitud ética)10 del Libro de los cantos.”(诗者, 持也, 持人情性; 三

10	 “Wuxie” (无邪) en Analectas del Confucio: “El diseño de Los 300 poemas (del Libro de los cantos) se puede resumir en una sola 
frase: no tener pensamientos depravados.” 《诗》三百,一言以蔽之,思无邪。 Traducción propia por los autores.



6 Wu, Y. y Cao, S.. ECAO 2(1) (2026): e106925

百之蔽, 义归无邪)(Liu-Fan, 1958: 23) Liu Xie expresa claramente esta opinión en la sección “Yuan Tao” (原道). 
A partir de la relación de “Wen” (文) y “Tao” (道 en chino se refiere generalmente a la ley de todo en el mundo), 
Liu Xie demuestra la racionalidad y legitimidad de la literatura, afirmando que “el Tao es escrito en Wen por 
los Maestros Sabios, y los sabios iluminan el Tao mediante Wen” (道沿圣以垂文, 圣因文而明道) ( Liu-Fan, 
1958: 20). Aquí “Wen” se refiere no sólo a los artículos específicamente, sino también a la literatura en gene-
ral. Esto sienta las bases de la visión práctica del arte y la literatura chinos que se caracteriza como “literatura 
para transmitir el Tao” o “literatura como portadora del Tao”.

Liu Xie identificó conscientemente dos vías de desarrollo de la teoría literaria china en El corazón de la 
literatura y el cincelado de dragones. Su visión de “Lun Wen Xu Bi” (论文续笔) es en realidad la teoría de los 
géneros, que incluye el límite de dos aspectos de la teoría literaria. “Bi” (笔) significa prosa utilitaria, mientras 
que “Wen” (文) aquí se refiere al verso lírico, centrándose en la métrica y destacando la literariedad. 

En la sección “Shen Si” (神思), Liu Xie escribe: “la actividad espiritual del escritor se emancipa durante la 
concepción... la magia de la concepción es la interacción entre el espíritu y el mundo material” (神用象通, 情
变所孕) (Liu-Fan, 1958: 493) . Expone la relación entre la imaginación y el lenguaje, haciendo hincapié en la 
inspiración y la imaginación erráticas. También aborda la relación entre las emociones y la naturaleza. En la 
sección “Wu Se” (物色) señala que “las emociones cambian según la naturaleza, y el lenguaje está motivado 
por las emociones” (情以物迁, 辞以情发), lo que es similar a lo que dice Zhong Rong de que “las cosas natu-
rales se ven afectadas por el clima, y las emociones y temperamentos de la gente están influidos por las 
cosas naturales, lo que se manifiesta bailando y cantando” (斯四候之感诸诗者也) (Liu-Fan, 1958: 693). Por 
último, Liu Xie demuestra la apreciación literaria y la estética. En la sección “Zhi Yin” (知音), escribe: “El artí-
culo comienza por las fuertes emociones del escritor, y el lector se verá afectado cuando lo lea. Aunque la 
emoción en los escritos sea secreta, aparecerá si se busca su origen” (夫缀文者情动而辞发, 观文者披文以入
情; 沿波讨源, 虽幽必显) (Liu-Fan, 1958: 715). Y en la sección “Qing Cai” (情采) escribe: 

Las emociones son la longitud de los escritos, y el lenguaje es la latitud de la argumentación. La latitud 
será exacta cuando la longitud esté fijada con precisión, y el lenguaje será coherente cuando la argu-
mentación esté hecha con claridad. Esta es la esencia de la escritura. (故情者, 文之经; 辞者, 理之
纬。经正而后纬成, 理定而后辞畅: 此立文之本源也) (Liu-Fan, 1958: 538) 

Propone “escribir para expresar emociones” y se opone a “forjar emociones para escribir”, con lo que 
profundiza en la relación entre el contenido y la forma de la literatura.

La visión de “Lun Wen Xu Bi” de Liu Xie hace hincapié en la literariedad. Asimismo, Zhang Xuecheng de-
fine con mayor precisión la frontera entre la prosa y el verso. En su opinión, “Wen” se basa en un marco moral, 
ritos y música, así como en artículos; incluye la retórica y se dirige a la practicabilidad ética de la literatura. Su 
significado fundamental radica en que “la forma se corresponde con el contenido. La teoría y la práctica se 
combinan juntas”(Wu, 2016: 56). Así lo afirma Confucio: “Será vulgar cuando el contenido supere a la forma; 
será fustiano cuando la forma supere al contenido. La armonía entre el contenido y la forma hace que un 
hombre sea íntegro moralmente” (Yang, 1958: 60). También es como dice Lu Ji: “El contenido es como el 
tronco de un árbol y la forma son las ramas y las hojas. Una vez que el tronco esté erguido, las ramas y las 
hojas serán frondosas” (理扶质以立干, 文垂条而结繁) (WF: 171). Como escribe Liu Xie, “la forma se adhiere al 
contenido”, “el contenido necesita una forma decente”, “la forma no pesa más que el contenido y las abun-
dantes referencias no sumergen los pensamientos y las emociones”. (Liu-Fan, 1958: 537, 539) Por el contra-
rio, “Shi” se dirige a la literatura en sí misma. Zhang Xuecheng divide además el Shihua (诗话), término utili-
zado para reseñar poemas en la antigua China, en dos escuelas: una es la reseña de poesía basada en el 
punto de vista de las belles-lettres en el Shi Pin de Zhong Rong; otra es el punto de vista de la prosa de Liu 
Xie en El corazón de la literatura y el cincelado de dragones cuyo objetivo es buscar el Tao y seguir el ejemplo 
de los clásicos. Sostiene que “Shi Pin para la crítica de la poesía y El corazón de la literatura y el cincelado de 
dragones para la crítica de la prosa son obras maestras especializadas. Son los pioneros de la poética chi-
na”. (Zhang, 1985: 559) Zhong Rong persigue la expresión natural de las emociones. No sólo se opone al uso 
de alusiones en la poesía, sino que también critica la tendencia de la metafísica influenciada por el taoísmo, 
especialmente la literatura de la dinastía Jin oriental por estar obsesionada con el taoísmo y, por tanto, des-
cuidar la literariedad, lo que resulta en un ambiente literario “tan aburridamente llano como la discusión so-
bre la moralidad” (皆平典似道德论) (SPX: 308). Plantea así la “teoría de Ziwei” (滋味论), que se refiere directa-
mente al gusto estético y al significado implícito de la literatura. Por el contrario, Liu Xie es ecléctico: tiene en 
cuenta tanto el sentido práctico como el literario. Como demuestra Owen (1992: 227), la síntesis de Liu Xie 
trasciende la oposición occidental entre ética y estética: la moralidad confuciana nutre la textura literaria, no 
la supedita a servidumbre. Este paradigma orgánico explica su influencia perdurable en la teoría literaria 
china.

El contemporáneo de Liu Xie, Xiao Tong (501-531 d.C.), compiló Wen Xuan, la primera antología literaria 
china, aplicando la dualidad Wen (la literatura genuina) y Bi (“la escritura después de una madura considera-
ción, que aparece en un bello lenguaje”) (WXX: 330) como sus criterios estéticos de selección. 
Comparativamente, el hermano de Xiao Tong, el emperador Yuan de la dinastía Liang, Xiao Yi (508-555 d.C.), 
plantea la cuestión de “qué es la literatura”. En la sección “Li Yan” de Jin Lou Zi (《金楼子》) escribe: “Los 
géneros como Zhang (章) y Zou (奏)... suelen llamarse Bi (笔). Cantar poesía y demorarse en la melancolía se 
llaman Wen (文)” y “para acercarse a Wen... la sensación y el alma deben conmoverse y mezclarse” (JLZLY: 
340). En resumen, la literatura, en su opinión, subraya la expresión de las emociones, la ornamentación del 
lenguaje, la retórica y las figuras retóricas, la prosodia y el ritmo y la tensión; se supone que debe ser capaz 



7Wu, Y. y Cao, S.. ECAO 2(1) (2026): e106925

de tocar la fibra sensible de los lectores y debe poseer valor estético. Esto sugiere que Xiao Yi concede más 
importancia a las características estéticas y a la literariedad.

6.	� El concepto de “la literatura sirve para transmitir el Tao” （文以载道） y la visión literaria 
lírica en las dinastías Tang y Song

Durante las dinastías Tang y Song, se lanza el formidable movimiento del renacimiento de la literatura11. El 
revivalismo se refiere a la defensa de volver a las dinastías Qin y Han, cuando prevalecen la política y la ética 
por el arte. Enarbola la bandera de “la literatura sirve para transmitir el Tao”, criticando la propuesta de expre-
sión emocional y la búsqueda ciega de un lenguaje ornamentado en el periodo de Wei-Jin y las dinastías del 
Sur y del Norte. (Cao, 1996: 920)

El Movimiento de la Prosa de Estilo Antiguo, liderado por Han Yu, y el Movimiento de la Nueva Poesía Yue 
Fu, liderado por Bai Juyi, volvieron a poner sucesivamente en primer plano las funciones política y ética de la 
literatura. Por ejemplo, Han Yu (768-824 d.C.), literato y político de la dinastía Tang, expresa explícitamente 
que el logro literario se define por la realización moral del escritor, afirma que “El hombre con benevolencia 
y rectitud tiene un lenguaje magnífico y moderado” (仁义之人, 其言蔼如也) (DLYS: 115). Y lo más importante 
es que, Han Yu plantea la idea de que “la literatura sirve para transmitir el Tao”, y cree que el hombre de inte-
gridad moral,

Piensa según el principio del Tao y actúa de acuerdo con ciertas reglas, lleva a cabo el Tao cuando se 
le designa, enseña a sus alumnos sobre el Tao cuando no se le designa, y utiliza ‘Wen’ para transmitir 
el Tao a las generaciones posteriores. (处心有道, 行己有方, 用则施诸人, 舍则传诸其徒, 垂诸文而为
后世法) (DLYS: 116)

En opinión de Han Yu, “Wen” no es más que un medio de difusión del Tao, lo que es similar a afirmaciones 
como “el Tao recurre a los escritos para manifestarse” (文者, 贯道之器也) (CLXSJX: 121) de Li Han y “la litera-
tura es para iluminar el Tao” (文者以明道) (DWZLLSDS: 144) del famoso literato Liu Zongyuan (773-819 d.C.), 
ambos de la dinastía Tang. 

Sin embargo, el movimiento literario de la dinastía Tang no separa completamente la visión práctica de la 
teoría literaria china de la visión de la literariedad. Incluso Han Yu, representante de ese movimiento, defien-
de la utilidad de “Wen” (el escrito) para predicar, pero tampoco abandona el lirismo y la literariedad de la lite-
ratura, pues afirma que: 

Cuando las cosas no están tranquilas, emiten sonidos... Lo mismo ocurre con la expresión. La gente 
canta para expresar sentimientos, y llora por los recuerdos queridos. Todo lo que sale de la boca y se 
convierte en sonido es porque se siente inquieto o injusto. (大凡物不得其平则鸣,…人之于言也亦然,有
不得已者而后言。其歌也有思, 其哭也有怀。凡出乎口而为声者, 其皆有弗平者乎) (DLYS: 116)

Esto coincide con la visión literaria de Sima Qian de “desahogar el resentimiento por escribir”(发愤著书), 
ya que ambos hacen hincapié en la expresión emocional de la literatura.

Bai Juyi (772-846 d.C.), conocido poeta de la dinastía Tang, presta más atención a la función práctica de 
la literatura. Expone la idea de que “los artículos escribían para las necesidades de la época mientras que los 
poemas para la actualidad” (文章合为时而著,歌诗合为事而作), indicando que la literatura debe servir al clima 
político actual, criticar los asuntos de actualidad y “aliviar los sufrimientos del pueblo y suplir las carencias de 
la política actual.” (救济人病, 裨补时阙) (YYJS: 98) Por lo tanto, Bai Juyi critica a literatos como Su Wu, Li Ling 
y Qu Yuan, argumentando que “sus poemas están llenos de vacilación, depresión y nada más”, que aunque 
los poemas de Tao Yuanming son de estilo clásico, son “más indulgentes en el campo”, y que la poesía del 
período de Liang y Chen no es más que escribir superficialmente sobre las flores de primavera, la nieve y la 
luna. En la opinión de Bai Juyi, en los clásicos tales como Libro de los cantos no faltan los de flores y nieve, 
pero estos no son por cantar, sino para alcanzar el objetivo de la sátira. En ese caso, Bai Juyi admite que la 
esencia de la literatura reside en la expresión de la emoción, pero la literatura es enteramente un instrumen-
to de cultivo político, ético y moral. Y estima que la creación literaria es “para el emperador feudal, el súbdito, 
las personas, las cosas y los asuntos de actualidad, más que para la literatura.” (为君为臣为民为物为事而作, 
不为文而作也) (XYFX: 109).

En la dinastía Tang, en realidad hay dos visiones de la poesía: una concede importancia al contenido rea-
lista y al significado social de la poesía, similar a la de Han Yu y Bai Juyi, como se ha mencionado anterior-
mente; la otra se desarrolla desde la Forma poética (诗式) de Jiao Ran hasta las Veinticuatro categorías de la 
poesía (二十四诗品) de Sikong Tu (837-907 d.C.), ambas prestan atención al arte de la poesía en sí. 

Jiao Ran (720-803 d.C.), un monje poeta que se centra especialmente en la esencia y la literariedad de la 
poesía. En Forma poética, Jiao Ran analiza la esencia, la forma, la concepción, la imaginación, el ritmo y la 
retórica de la poesía, abordando la teoría de la creación, la ontología y la estética de la literatura. Por ejemplo, 
al hablar de la finalidad de la poesía, Jiao Ran opina que la poesía debe ser “fiel a la emoción... al margen de 
palabras preciosas, sino ser natural” (直于性情…不顾辞采而风流自然), para conseguir su “condición sublime” 
(诗道之极) (SS: 73) . 

11	 Reformas estilísticas de mediados de las dinastías Tang y Song, caracterizadas por la promoción de escritos antiguos y el recha-
zo de la prosa paralela. Como estaba relacionadas con el pensamiento de la literatura, era un movimiento tanto ideológico como 
social. El Concepto de “escritos antiguos” fue propuesto por primera vez por Han Yu. Creía que había heredado la tradición lite-
raria de las dinastías Han, distinta de las prosas que hacía hincapié en el sonido y el ritmo, la retorica y la simetría formal. 



8 Wu, Y. y Cao, S.. ECAO 2(1) (2026): e106925

En otras palabras, la poesía de “estatus sublime” de Jiao Ran presta atención a la expresión natural de la 
emoción con imaginación artística, y logra una retórica adecuada, y una voz y ritmo armoniosos, para alcan-
zar el reino más alto de la poesía en la mente de Jiao Ran: “sólo ver afectos pero sin palabras” (但见情性, 不
睹文字) (SS: 77). Aunque Jiao Ran ha mencionado el papel de la educación poética, no limita este papel edu-
cativo a los principios políticos y éticos propugnados por el confucianismo, sino que se centra en la poesía, 
con la esperanza de que la generación posterior pueda aprender la creación poética a través de la Forma 
poética. En realidad, Jiao Ran sí realiza su educación poética. Muchos pensamientos de la Forma poética 
han influido en opiniones literarias posteriores, como las Veinticuatro categorías de la poesía de Sikong Tu, 
Canglang Shihua (沧浪诗话) de Yan Yu y Observaciones poéticas sobre el mundo humano (人间词话) de Wang 
Guowei.

En la difundida obra Veinticuatro categorías de la poesía, Sikong Tu discute la esencia, la estética, la ex-
presión artística y el estilo de la poesía, apuntando directamente a lograr el aroma literario y el significado 
implícito más allá de las palabras. Sikong Tu cree que el nivel más alto de la poesía reside en su infinito en-
canto y significado, no en el lenguaje, la forma o las imágenes externas. Propone además el concepto esté-
tico de “regusto más allá de las palabras” (韵外之致) y de “significado infinito más allá de la imagen” (味外之
旨) (YLSLSS: 196–197), el reino poético de “la imaginería más allá de la imagen, el reino más allá de la escena” 
(象外之象, 景外之景) (YJPS: 201), destacando la concepción artística y el atractivo duradero más allá del len-
guaje y la forma. Se trata de “debe haber un fin de las palabras pero no para su significado” (言有尽而意无穷) 
(CLSH: 424) y de “fundir armoniosamente la escena con la concepción artística” (思与境偕) (YWJPSS: 217), 
dice Sikong Tu. 

Lo que destaca Sikong Tu es que el poema debe alcanzar el ámbito artístico de mezclar la subjetividad 
con la objetividad, lo que se hace eco del significado de “mundo” que transmite la fenomenología occidental. 
La palabra “mundo” en fenomenología se refiere a la fusión del significado subjetivo y la situación objetiva. 
“El ‘mundo’ de la obra literaria no es una realidad objetiva, sino lo que en alemán se denomina Lebenswelt, la 
realidad tal y como la organiza y experimenta un sujeto individual.”(Eagleton, 2004: 51)12 Como afirma Wang 
Guowei, un famoso erudito de la China moderna, “el reino del (poema) Ci es el factor más importante. ... El 
reino se divide en el reino que se crea y el reino que se escribe, que es la división de lo ideal y el realismo.” 
(Wang, 1909: 371) En su opinión, lograr el reino significa retratar “el paisaje pictórico y los sentimientos verda-
deros”, que no es el puro mundo material objetivo, ni el mundo interior subjetivo, sino la elevada unidad de 
ambos.

En la dinastía Song continúa el movimiento revivalist de la literatura, que aboga por pasar o llevar “Wen” 
por Tao. Aunque las ideas de Han Yu sobre la literatura y el arte ya implicaban esa idea, fue Zhou Dunyi (1017-
1073 d.C.), filósofo y escritor de la dinastía Song del Norte, quien la introdujo como visión de la teoría literaria 
china, señalando que “la literatura es la portadora del Tao, igual que el carruaje es el portador del hombre. Por 
muy bien decoradas que estén las ruedas y los pasamanos, no servirán de nada si el carruaje no transporta 
a las personas” (文所以载道也, 轮辕饰而人弗庸, 徒饰也, 况虚车乎) (TSWC: 283). Así pues, el núcleo de “la 
literatura como portadora del Tao” es subrayar la practicabilidad de la literatura más que su retórica.

En realidad, este punto de vista práctico de la literatura va de la mano con el que defiende la literariedad 
en este movimiento literario. Yan Yu, poeta de la dinastía Song del Sur, opina que la poesía no tiene nada que 
ver con el estudio de los clásicos o el razonamiento abstracto, sino que está destinada a expresar emocio-
nes, centrándose en la literariedad. Yan Yu amplía la idea de Jiao Ran sobre “el reino” y el de Sikong Tu sobre 
“el significado infinito más allá del lenguaje” en Canglang Shihua. Con la ayuda del budismo y el zen, propone 
que “el acercamiento al zen es la iluminación, al igual que la poesía” (禅道惟在妙悟, 诗道亦在妙悟) (CLSH: 
424). Defiende especialmente la poesía de la próspera dinastía Tang porque estos poemas 

Se centran en el sabor de la concepción artística... Por ello, su poesía es exquisita y penetrante, mien-
tras difícil de captar su rastro directamente. Es como el sonido en el aire, el color de la apariencia, la 
luna en el agua, la imagen en el espejo, con infinitos significados. (惟在兴趣…故其妙处透彻玲珑不可凑
泊, 如空中之音、相中之色、水中之月、镜中之象, 言有尽而意无穷) (CLSH: 424)

El cree que la esencia estética de la poesía reside en la iluminación, que hace hincapié en “no razonar” y 
“no decir” y persigue el reino más allá del lenguaje. Este “no razonar” es un manifiesto de autonomía literaria: 
la poesía se rige por leyes estéticas internas, no por deberes morales. Así, Yan Yu radicaliza la vía de litera-
riedad iniciada por Lu Ji.

7.	 Hacia la liberación en un diálogo global
La tensión constitutiva entre moralidad y literariedad —desde el axioma fundacional “la poesía expresa aspi-
raciones” hasta la síntesis dialéctica de Liu Xie— trasciende su contexto histórico para revelar un principio 
universal: la integración orgánica de ética y estética como núcleo de la creación literaria. Su vigencia con-
temporánea se demuestra a través de prácticas donde pensadores e intelectuales globales intercambian 
ideas basando o adoptando estos conceptos para renovar sus propias tradiciones. 

El filósofo François Jullien desentraña la esencia de la teoría literaria china al revelar cómo la idea “edu-
cación poética” (诗教) opera de mecanismo de encarnación ética. En su obra La valeur allusive, Jullien explo-
ra las categorías originales de la interpretación poética en la tradición china. En particular, argumenta que el 

12	 Traducción propia de los autores. Texto original: “The ‘world’ of a literary work is not an objective reality, but what in German is 
called Lebenspelt, reality as actually organized and experienced by an individual subject.”



9Wu, Y. y Cao, S.. ECAO 2(1) (2026): e106925

Libro de los cantos no moraliza a través de preceptos explícitos. En su lugar, transforma la conciencia me-
diante el ritmo de las estaciones y la nostalgia de los ruiseñores(1985:47). Esta perspectiva se alinea con el 
concepto de la “poesía como autoexpresión”, que el estudioso de literatura china James J. Y. Liu denomina 
la “visión individualista” en su libro The Art of Chinese Poetry (1962), punto de vista que considera la poesía 
como un medio para expresar las ideas y emociones personales. Pero esta visión a menudo coexiste con 
una “visión didáctica”, la cual entiende la poesía como una forma de instrucción moral y crítica social. 

De hecho, literatos como François Jullien resumen las características de la conversión bidimensional y la 
interacción dual de la cultura china en sus estudios, factores de “intersticio dual” que no pueden ser captu-
rados por la ontología y la metafísica occidentales (Wu, 2022: 41).

Esto, en cierta medida, rompe la forma de pensar dicotómica y estereotipada de la filosofía occidental. La 
sinología de Jullien, como método de investigación y herramienta de autorreflexión, no solo refleja la impor-
tancia del pensamiento chino para Occidente, sino que también destaca el valor contemporáneo y el signi-
ficado mundial de la sabiduría china desde una perspectiva de intercambio cultural entre China y Occidente.

El famoso sinólogo y comparatista literario Haun Saussay también explica, a través del caso de Matteo 
Ricci, desde la perspectiva de la traducción cultural, que deconstruir las oposiciones binarias y aceptar la 
hibridación genera un nuevo significado, es decir, un campo de reproducción creativa. (2024: 8) Esto tam-
bién representa una nueva sublimación en la utilización de la sabiduría china para explorar lo “no pensado” 
en Europa y reiniciar la vitalidad del pensamiento occidental. Se rechazan las suposiciones de identidad 
entre China y Europa, entre Oriente y Occidente, y se enfatiza la aceptación de la correspondencia 
imperfecta.

En tiempos modernos, con la introducción de las teorías literarias occidentales en Oriente, un gran núme-
ro de teorías literarias occidentales inundaron China, cambiando los conceptos chinos de “historia” y “litera-
tura”. (Zhu, 1947: iii) Algunos estudiosos chinos utilizan las teorías literarias occidentales para explicar las 
teorías literarias chinas, produciendo muchos puntos de vista innovadores de poética comparada entre 
China y Occidente, como las Observaciones poéticas sobre el mundo humano de Wang Guowei, el concepto 
de “humanización de la naturaleza” de Li Zehou, la teoría de la “ideología estética literaria” de Qian Zhongwen, 
Nie Zhenzhao y su creativa “crítica literaria ética”, así como el estudio transcivilizatorio de la literatura com-
parada y el libro The Variation Theory of Comparative Literature de Cao Shunqing. 

Cuando Liu Xie escribió: “La emoción es la urdimbre, la retórica la trama; Solo cuando la urdimbre es 
recta, la trama puede tejer la plenitud. ” (情者文之经, 辞者理之纬；经正而后纬成, 理定而后辞畅) anticipó una 
verdad hoy confirmada: toda gran literatura teje justicia con belleza. La tensión de “la poesía expresa aspira-
ciones” (诗言志) ofrece una perspectiva fundamental para que los académicos contemporáneos trasciendan 
las dicotomías de la crítica literaria. Al desafiar la división simplista entre estética y moral, esta tradición se 
ha convertido en una herramienta común para que los estudiosos, tanto chinos como occidentales, reconfi-
guren sus propios modos de pensamiento. Esta interacción bidireccional ha abierto nuevos caminos para la 
interpretación innovadora de la tradición literaria. Lo que Liu Xie describió como “文理有绪” (la coherencia en 
la estructura literaria) revela justamente la sabiduría dialéctica inherente a “诗言志”: no rehúye la responsabi-
lidad moral ni renuncia a la libertad estética, lo que la convierte en una ley creativa que trasciende las fronte-
ras de la civilización.

8.	 Conclusión
La teoría literaria china, con una tradición milenaria y una sofisticación conceptual a la par de la griega, ha 
sido históricamente subestimada por el eurocentrismo dominante en los estudios literarios globales. Esta 
marginalización se manifiesta en la imposición de categorías ajenas a su lógica interna, desde equiparar la 
poética confuciana con el didactismo platónico hasta asimilar la estética de Sikong Tu al expresionismo ro-
mántico, obliterando su raíz cosmológica. La “distorsión” hermenéutica ignoraba la matriz filosófica holística 
y la dinámica intrínseca de la tradición literaria china. Nuestra investigación ha reivindicado la autonomía 
epistemológica del sistema teórico chino mediante una arqueología conceptual centrada en sus categorías 
nativas. La divergencia de ideas contradictorias contenidas en “la poesía expresa aspiraciones” (诗言志) no 
es un mero conflicto histórico, sino el motor dialéctico que ha dinamizado la evolución orgánica de la teoría 
literaria china. Las dos líneas de desarrollo –una de carácter práctico, basada en la función ético-política, y 
otra literaria, centrada en la expresión emocional y la literariedad estética– no son opuestas, sino que inte-
ractúan en un proceso dinámico de confrontación, crítica e integración que constituye la esencia misma de 
la tradición.

A través de reconstruir la evolución de “la poesía expresa aspiraciones” como la columna vertebral de 
la identidad literaria china, donde la tensión constitutiva entre la ética reguladora y la expresión emocional 
dentro de la teoría literaria clásica no conduce a un callejón sin salida, sino que genera una síntesis supe-
rior que trasciende las dicotomías occidentales, se ha propuesto una sistematización diacrónica de la 
teoría literaria china. A diferencia de los análisis estáticos que perciben la moralidad y la literariedad como 
una oposición binaria inamovible, se integra estas fuerzas como un motor histórico y una tensión constitu-
tiva que ha impulsado la evolución de la tradición a lo largo de milenios. Segundo, se ha demostrado la 
vigencia y universalidad práctica de esta tradición. Hemos argumentado que la síntesis dialéctica lograda 
en la teoría china, ejemplificada en la máxima de Liu Xie “La emoción es la urdimbre, la retórica la trama; 
Solo cuando la urdimbre es recta, la trama puede tejer la plenitud.” (情者文之经，辞者理之纬), ofrece un 
modelo para navegar las tensiones creativas de la actualidad, validando así la universalidad práctica de la 
teoría china.



10 Wu, Y. y Cao, S.. ECAO 2(1) (2026): e106925

Con el desarrollo de la teoría literaria china contemporánea, las dos líneas tradicionales de su desarrollo 
han quedado más o menos desconectadas, y han sido sustituidas por la contradicción de su propio desarro-
llo en el contexto de la globalización. Sin embargo, la tensión constitutiva que hemos estudiado no ha desa-
parecido, sino que se ha reconfigurado. Lejos de ser una reliquia exótica, el “camino medio” literario chino es 
hoy un puente activo que conecta a Oriente con Occidente. Al exponer cómo el enfoque en las categorías 
nativas, como la síntesis de “la poesía expresa aspiraciones” entre el mandato de rectificación ética y el flujo 
emocional, ofrece un paradigma integrador, esta tesis ha demostrado que la teoría china no solo es un obje-
to de estudio histórico, sino un interlocutor indispensable en la reconfiguración pluriversal de los estudios 
humanísticos. Esta aproximación dialéctica resuena con la tradición hermenéutica de pensadores como 
Ortega y Gasset, quienes subrayaron la inseparabilidad de razón vital y emoción estética.

Bibliografía
Cao, Shunqing (1996) ed.: Antología de teoría literaria oriental (Dong Fang Wen Lun Xuan) 《东方文论选》, 

Chengdu, Sichuan People’s Publishing House. 
Chang, Ya-Hui (2023): “El papel del lector y su función en la teoría literaria clásica china en Europa: Wenxin 

diaolong como ejemplo”, Cultura, Lenguaje y Representación, vol.XXX, 7–20.
Eagleton, Terry (2004): Literary Theory: An Introduction (2nd ed.) , Beijing, Foreign Language Teaching and 

Research Press. 
Jullien, François (1985): La valeur allusive, Paris, Ecole frangaise d’Extreme-Orient.
Guo, Shaoyu (2001): Antología de la teoría literaria china en diferentes generaciones (Zhong Guo Li Dai Wen 

Lun Xuan) 《中国历代文论选》, Vol.1, Shanghai, Shanghai classics Publishing House. 
Saussy, Haun (2024): “Mingled Identities and Lives in Translation: China as a Calling”, Culture as Text, vol.2, 

no.1, 1-11. 
Liu, Xie y Fan, W.L. (1958): Exégesis del corazón de la literatura y el cincelado de dragones (Wen Xin Diao Long 

Zhu)《文心雕龙注》, Beijing, People’s Literature Publishing House. 
Liu, Yabin (2025): “¿Cómo transformar la teoría literaria antigua en una moderna?”《古代文论的现代转换如何

进行?》, International Comparative Literature《国际比较文学》, vol.8, no.1, 46-62. 
Lu, Xun (1973): Obras completas de Lu Xun (Lu Xun Quan Ji)《鲁迅全集》, Vol.3, Shanghai, People’s Literature 

Publishing House. 
Lu, Xun (2005): Estudios de historiografía literaria china《汉文学史纲要》, en Obras completas de Lu Xun (Lu 

Xun Quan Ji)《鲁迅全集》, Vol.9, Beijing, People’s Literature Publishing House.
Owen, Stephen (1992): Readings in Chinese Literary Thought, Cambridge, Harvard University Press. 
Wang, Guowei (1909): Observaciones poéticas sobre el mundo humano《人间词话》, en Guo, S.Y.(ed.) Antolo-

gía de la teoría literaria china en diferentes generaciones (Zhong Guo Li Dai Wen Lun Xuan)《中国历代文
论选》(2001), Vol.4, Shanghai. 371-374.

Wang, Xiliang (2025): “Reexaminar la modernidad de la teoría literaria china clásica”《重审中国古代文论的现
代性》, Cultural Studies and Literary Theory《中外文化与文论》, no.2, 155-170.

Wang, Zhenyuan y Wu, Guoping (1995): Historia de la crítica literaria en la dinastía Qing (Qing Dai Wen Xue Pi 
Ping Shi)《清代文学批评史》, Shanghai, Shanghai Classics Publishing House. 

Wu, Han (2016): “El giro de la poética clásica a la moderna: a partir de los escritos sobre el Libro de los Can-
tares en las historias de la literatura china de finales de la dinastía Qing”《古典诗学的现代转向——从晚
清民初中国文学史著中的<诗经>书写出发》, Literature&Art Studies《文艺研究》, no.10, 56-64.

Wu, You (2022): “Diálogo Este-Oeste y la Construcción del Discurso Literario Chino: Una Perspectiva de la 
Reflexión Transcultural de François Jullien sobre la Sabiduría China”《中西互鉴与中国文论话语建构》, 
Journal of University of Jinan《济南大学学报》, vol.32, no.3, 42-51.

Yang, Bojun (1958): Traducción y exégesis de las Analectas de Confucio(Lun Yu Yi Zhu) 《论语译注》,Beijing, 
Zhonghua Book Company. 

Yuan, Xingpei (2005): Historia de la literatura china(Zhong Guo Wen Xue Shi)《中国文学史》vol. II, Beijing, 
Higher Education Press. 

Zhang, Xuecheng (1985): Anotaciones de Wen Shi Tong Yi《文史通义校注》, Beijing, Zhonghua Book Company. 
Zhu, Ziqing (1947): Análisis sobre La poesía expresa aspiraciones (Shi Yan Zhi Bian)《诗言志辨》, Shanghai, 

Shanghai Kaiming Bookstore. 

Fuentes
BRAS Sima Qian司马迁 (93 a.C.): “Bao Ren An Shu”《报任安书》, en Guo, S.Y.(ed.) Antología de la teoría litera-

ria china en diferentes generaciones (Zhong Guo Li Dai Wen Lun Xuan)《中国历代文论选》, Vol.1, Shanghai, 
2001, 82-83. 

CLSH Yan Yu 严羽(1228-1252), Canglang Shihua《沧浪诗话》, en Guo, S.Y.(ed.) Antología de la teoría literaria 
china en diferentes generaciones (Zhong Guo Li Dai Wen Lun Xuan)《中国历代文论选》, Vol.2, Shanghai, 
2001, 423-425.

CLXSJX Li Han 李汉(825-?), “Prefacio de la Colección Changli Xiansheng” (Changli Xiansheng Ji Xu)《昌黎先
生集·序》, en Guo, S.Y.(ed.) Antología de la teoría literaria china en diferentes generaciones (Zhong Guo 
Li Dai Wen Lun Xuan)《中国历代文论选》, Vol.2, Shanghai, 2001, 121-122.

DLLW Cao Pi曹丕 (218), “Lun Wen en Dian Lun” (Dian Lun Lun Wen)《典论·论文》, en Guo, S.Y.(ed.) Antología 
de la teoría literaria china en diferentes generaciones (Zhong Guo Li Dai Wen Lun Xuan)《中国历代文论
选》, Vol.1, Shanghai, 2001, 158-159.



11Wu, Y. y Cao, S.. ECAO 2(1) (2026): e106925

DLYS Han Yu韩愈(801), “Da Li Yi Shu”《答李翊书》, en Guo, S.Y.(ed.) Antología de la teoría literaria china en dife-
rentes generaciones (Zhong Guo Li Dai Wen Lun Xuan)《中国历代文论选》, Vol.2, Shanghai,2001, 115-116.

DWZLLSDS Liu Zongyuan柳宗元(813), “Da Wei Zhong Li Lun Shi Dao Shu”《答韦中立论师道书》, en Guo, 
S.Y.(ed.) Antología de la teoría literaria china en diferentes generaciones (Zhong Guo Li Dai Wen Lun Xuan)
《中国历代文论选》, Vol.2, Shanghai, 2001, 143-145.

HSYWZ Ban Gu班固 (89): “Yi Wen Zhi en Historia de la Dinastía Han” (Han Shu Yi Wen Zhi)《汉书·艺文志》, 
en Guo, S.Y.(ed.) Antología de la teoría literaria china en diferentes generaciones (Zhong Guo Li Dai Wen 
Lun Xuan)《中国历代文论选》, Vol.1, Shanghai, 2001, 141. 

JLZLY Xiao Yi 萧绎 (508-554), “Li Yan en Jin Lou Zi” (Jin Lou Zi Li Yan)《金楼子·立言》, en Guo, S.Y.(ed.) An-
tología de la teoría literaria china en diferentes generaciones (Zhong Guo Li Dai Wen Lun Xuan)《中国历代
文论选》, Vol.1, Shanghai, 2001, 340. 

WF Lu Ji陆机 (290), “Wen Fu”《文赋》, en Guo, S.Y.(ed.) Antología de la teoría literaria china en diferentes ge-
neraciones (Zhong Guo Li Dai Wen Lun Xuan)《中国历代文论选》, Vol.1, Shanghai, 2001, 171-175.

SS Jiao Ran皎然(789), Forma Poética (Shi Shi)《诗式》, en Guo, S.Y.(ed.) Antología de la teoría literaria china en 
diferentes generaciones (Zhong Guo Li Dai Wen Lun Xuan)《中国历代文论选》, Vol.2, Shanghai, 2001, 73-78.

SSJZS Ruan Yuan 阮元(1808): Exégesis de Trece Clásicos (Shi San Jing Zhu Shu)《十三经注疏》, ed. 1997, 
Shanghai上海, Shanghai Classics Publishing House上海古籍出版社. 

SPX Zhong Rong 钟嵘(513), “Prefacio de Shi Pin” (Shipin Xu)《诗品·序》, en Guo, S.Y.(ed.) Antología de la 
teoría literaria china en diferentes generaciones (Zhong Guo Li Dai Wen Lun Xuan)《中国历代文论选》, 
Vol.1, Shanghai, 2001, 308-311.

TSWC Zhou Dunyi 周敦颐(1017-1073), “Wenci en Tongshu” (Tongshu Wenci)《通书·文辞》, en Guo, S.Y.(ed.) 
Antología de la teoría literaria china en diferentes generaciones (Zhong Guo Li Dai Wen Lun Xuan)《中国历
代文论选》, Vol.2, Shanghai, 2001, 283. 

WXX Xiao Tong萧统(526-531), “Prefacio de Wen Xuan” (Wen Xuan Xu)《文选·序》, en Guo, S.Y.(ed.) Antología 
de la teoría literaria china en diferentes generaciones (Zhong Guo Li Dai Wen Lun Xuan)《中国历代文论
选》, Vol.1, Shanghai, 2001, 329-330.

XYFX Bai Juyi白居易(809), “Prefacio del Nuevo Yue Fu” (Xin Yue Fu Xu)《新乐府序》, en Guo, S.Y.(ed.) Antolo-
gía de la teoría literaria china en diferentes generaciones (Zhong Guo Li Dai Wen Lun Xuan)《中国历代文
论选》, Vol.2, Shanghai, 2001, 108-109.

YLSLSS Sikong Tu司空图(837-908), “Discutir poemas y obras literarias con Li Sheng” (Yu Li Sheng Lun Shis-
hu)《与李生论诗书》, en Guo, S.Y.(ed.) Antología de la teoría literaria china en diferentes generaciones 
(Zhong Guo Li Dai Wen Lun Xuan)《中国历代文论选》, Vol.2, Shanghai, 2001, 196-197.

YS Ye Xian叶燮(1686), Yuan Shi《原诗》, en Guo, S.Y.(ed.) Antología de la teoría literaria china en diferentes 
generaciones (Zhong Guo Li Dai Wen Lun Xuan)《中国历代文论选》, Vol.3, Shanghai, 2001, 340-354.

YWJPSS Sikong Tu司空图(837-908), “Comentar poemas con Wang Jia” (Yu Wang Jia Ping Shishu)《与王驾评
诗书》, en Guo, S.Y.(ed.) Antología de la teoría literaria china en diferentes generaciones (Zhong Guo Li Dai 
Wen Lun Xuan)《中国历代文论选》, Vol.2, Shanghai, 2001, 217.

YYJS Bai Juyi白居易(815), “Yu Yuan Jiu Shu”《与元九书》, en Guo, S.Y.(ed.) Antología de la teoría literaria china 
en diferentes generaciones (Zhong Guo Li Dai Wen Lun Xuan)《中国历代文论选》, Vol.2, Shanghai, 2001, 
96-102.


