
1De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

Una visión patrística y medieval de las Letanías  
Lauretanas de las puertas de la Sacristía Mayor,  

la Sala de Oración y la Sala Capitular de la Basílica  
de Nuestra Señora del Pilar de Zaragoza1

https://dx.doi.org/10.5209/dmae.94960	 Recibido: 15 de junio de 2024 • Aceptado: 26 de septiembre de 2024

Resumen: Las puertas de la Sacristía Mayor, la antigua Sala de Oración (actual Museo Pilarista) y la Sala 
Capitular (1866-1868) de la Basílica de del Pilar conforman un conjunto escultórico de seis puertas, obra de la 
colaboración de cuatro artistas: el escultor Antonio Palao, el carpintero Manuel Sarte y los pintores Bernardino 
Montañés como el ideólogo del programa iconográfico y Dolores Pinós como la delineadora de las trazas. 
El presente artículo tiene por objeto el estudio de las rogativas de las Letanías Lauretanas representadas 
en las citadas puertas a partir de cuatro vías: la Maternidad divina de María, sus virtudes, su capacidad de 
auxilio y mediación como Corredentora, y su superioridad sobre el resto de criaturas terrenas y celestes de 
acuerdo a su condición de Reina como efecto directo de las exegesis patrísticas y medievales de expresiones 
metafóricas mediante el uso de los símbolos mariológicos y cristológicos presentes en los bajorrelieves de 
las puertas pilarista. De manera que, pese al origen alto renacentista de la iconografía de los bajorrelieves, 
este estudio recupera el simbolismo primigenio de los emblemas plasmados en estas composiciones 
escultóricas con el fin de ofrecer un estudio del devenir simbólico de cada uno de ellos. 
Palabras clave: Letanías Lauretanas; mariano; relieve; Basílica Pilar; teología medieval; Cantar de los Cantares.

ENG A patristic and medieval view of the Litanies of Loreto on the 
doors of the Main Sacristy, the Prayer Room and the Chapter House 

of the Basílica de Nuestra Señora del Pilar de Zaragoza
ENG Abstract: The doors of the Main Sacristy, the former Prayer Room (now the Pilarista Museum) and the 
Chapter House (1866-1868) of the Basílica del Pilar form a sculptural group of six doors, the work of four artists: 
the sculptor Antonio Palao, the carpenter Manuel Sarte and the painters Bernardino Montañés as the ideologist 
of the iconographic programme and Dolores Pinós as the delineator of the traces. The  purpose of this article is 
to study the rogations of the Litany of Lor eto represented on the aforementioned doors from four perspectives: 
the divine Maternity of Mary, her virtues, her capacity for assistance and mediation as Coredemptrix, and her 
superiority over the rest of earthly and heavenly creatures in agreement with her condition as Queen as a direct 
effect of the patristic and medieval exegesis of metaphorical expressions through the use of Mariological and 
Christological symbols present in the bas-reliefs of the Pilarista doors. Thus, despite the High Renaissance 
origin of the iconography of the bas-reliefs, this study recovers the original symbolism of the emblems captured 
in these sculptural compositions in order to offer a study of the symbolic development of each of them.
Keywords: Lauretana Litany; Marian; relief; patristics; medieval theology; Song of songs.

Sumario: 1. Introducción. 2. Síntesis histórica del origen y evolución de las Letanías Lauretanas. 3. Las puertas 
de la Sacristía Mayor, la Sala de Oración y la Sala Capitular como un reflejo de las Letanías Lauretanas y la 
teología medieval en la Basílica del Pilar. 4. Consideraciones finales. 5. Fuentes y referencias bibliográficas. 
5.1. Fuentes. 5.2. Referencias bibliográficas.

1	 El presente artículo forma parte de una investigación más amplia desarrollada en profundidad en la tesis doctoral recientemente 
defendida (04/2025): Historia cronológica e iconográfica del conjunto escultórico de las puertas de la Basílica de Nuestra Señora 
del Pilar de Zaragoza.

De Medio Aevo
ISSN-e 2255-5889

M I S C E L Á N E A

Esther Ortiz Gutiérrez
Investigadora independiente

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense


2 Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

1. Introducción
Las puertas de la Sacristía Mayor, la Sala de Oración 
y la Sala Capitular forman parte de un conjunto de 
diez puertas ornamentadas con bajorrelieves ma-
rianos y cristológicos2. De hecho, para el presente 
artículo solo estudiaremos las seis puertas ante-
dichas, ya que las cuatro situadas en el trascoro 
rompen con el discurso litánico mariano para cen-
trarse en la hermenéutica del salmo 110. Tanto las 
seis puertas objeto de estudio como las cuatro del 
trascoro fueron materializadas entre 1866 y 1868 
gracias a la labor del escultor Antonio Palao y el 
carpintero Manuel Sarte. No obstante, los diversos 
exámenes comparativos efectuados en la tesis re-
cientemente defendida nos permiten proponer con 
bastante solvencia, otros dos colaboradores: los 
pintores Bernardino Montañés como cerebro del 
discurso iconográfico y Dolores Pinós como la deli-
neadora de las trazas [fig. 1]. 

Las seis puertas presentan una morfología mo-
numental de aproximadamente 4,5 metros de alto 

2	 Si bien las puertas objeto de estudio fechan su origen en 
1866, la génesis del conjunto se remonta a mediados del si-
glo XVIII, ciento once años antes de su materialización a tra-
vés de cuatro fases constructivas. La primera coincide con el 
proyecto de la Santa Capilla (1750-1765), resultado de la coo-
peración entre el escultor José Ramírez y el Arquitecto Real 
Ventura Rodríguez como su diseñador. Según se desprende 
de los documentos, esta primera etapa se corresponde con 
la instalación de las puertas de la Sacristía de la Virgen (1756-
1760): la puerta de acceso, las de los armarios de las joyas de 
la Virgen y de la plata, y las cuatro puertas de los entrepaños; 
y las de la Santa Capilla (1760-1765). La segunda fase (ca. 
1788), parece plausible pensar que afecte a la construcción 
de las dos puertas del trasaltar. Pese a la falta de registros 
documentales, una referencia en la publicación de Ant onio 
Ponz, Viage de España, vol. 15 (Madrid: Viuda de Ibarra, hijos 
y compañía, 1788), 28 nos induce a barajar la posibilidad de la 
atribución de las mismas al escultor Joaquín Aralí. Seguida-
mente, la tercera fase comprende la factura del cancel de la 
puerta baja de la fachada sur (1846-1850), obra del carpintero 
Manuel Sarte y el escultor José Alegre. Por último, la cuarta 
fase (1866-1868) se corresponde con las diez puertas cita-
das anteriormente [fig. 1]. 

por 2,2 metros de ancho, de factura en nogal, es-
tructuradas en dos batientes divididos por un par de 
peinazos en tres entrepaños decorados con cuarte-
rones mixtilíneos con bajorrelieves en la técnica del 
schiacciato. 

Antes de adentrarnos en el estudio del conjun-
to pilarista, es imperativo aludir sucintamente a la 
Letanía Lauretana de la Virgen Santísima expresada 
en cincuenta y ocho estampas e ilustrada con devo-
tas meditaciones, y oraciones, que compuso en latín 
Franc isco Xavier3, ilustrada con cincuenta y siete es-
tampas de los hermanos Klauber4, en colaboración 

3	 Francisco Xavier Dornn, Letanía Lauretana de La Virgen San-
tísima Expresada En Cincuenta y Ocho Estampas e Ilustrada 
Con Devotas Meditaciones, y Oraciones, Que Compuso En 
Latín Francisco Xavier Dornn Predicador En Fridberg y Tradu-
jo Un Devoto (Valencia: viuda de Joseph de Orga, 1768). La 
primera edición de esta letanía se publicó en latín en 1750, 
Fra ncisco Xavier Dornn, Litaniae Lauretanae ad Beatae Virgi-
nis, caelique Reginae Mariae, honorem, et gloriam prima vice 
in Domo Lauretana a sanctis angelis decantatae, postea ab 
Ecclesia Catholica. Approbatae & Confirmatae, Symbolicis 
ac Biblicis Figuris in quinquaginta septem… (Augsburgo: Joa-
nnis Baptistae Burckhart, 1750). Dieciocho años después fue 
traducida al castellano y publicada en Valencia por la Viuda 
de José de Orga en dos versiones diferentes, una con las 
estampas originales de los hermanos Klauber (la utilizada 
para este artículo) y la otra con las estampas copiadas por 
Lucchesini. Francisc o Xavier Dornn, Letanía Lauretana de 
la Virgen Santísima expresada en cincuenta y ocho estam-
pas e ilustrada con devotas meditaciones, y oraciones, que 
compuso en latín Francisco Xavier Dornn Predicador en Frid-
berg y tradujo un devoto (Valencia: viuda de Joseph de Orga, 
1768).

4	 Las estampas de los hermanos Klauber, Joseph Sebastian 
(ca. 1700-1768) y Johann Baptist (1712-1787) abogan por las 
composiciones rococós, enmarcadas por elementos escul-
tóricos (medallones y molduras), que confieren a la imagen la 
apariencia de relieves. Su obra se caracteriza por intercalar 
dentro de la propia estampa ilustraciones y pasajes bíblicos 
que completan el mensaje de la composición. Es poco lo 
que se conoce de la vida y obra de los hermanos Klauber. 
Ambos hermanos recibieron formación en la escuela de gra-
badores de Augsburgo. Tras finalizar sus estudios fundaron 
una editorial junto con Gottfried Bernhard Göz, aunque este 
último se separó de los hermanos para crear su propia edi-
torial. La empresa de los Klauber se convirtió en la editorial 

Fig. 1. Ubicación y cronología de las treinta y seis puertas con bajorrelieves sobre la planta de la Basílica del  
Pilar de Zaragoza. Fuente: planta extraída de Federico Torralba Soriano, El Pilar de Zaragoza (Zaragoza: Everest, 1974,  

verso de la tapa); localizaciones elaboradas por la autora.

Cómo citar: Ortiz Gutiérrez, E. (2026). Una visión patrística y medieval de las Letanías Lauretanas de las 
puertas de la Sacristía Mayor, la Sala de Oración y la Sala Capitular de la Basílica de Nuestra Señora del Pilar 
de Zaragoza. De Medio Aevo 15(1), 1-27. DOI: https://dx.doi.org/10.5209/dmae.94960

https://dx.doi.org/10.5209/dmae.94960


3Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

con el jesuita Ulrich Probst5 como el encargado de 
confeccionar la iconografía de los grabados. Sin em-
bargo, puntualizar que, aunque la obra de Dornn se 
ha determinado como guía indispensable para la 
exégesis del programa iconográfico, cada una de las 
referencias citadas en el artículo han sido debida
mente compulsadas con los manuales originales6. 
Asimismo, aclarar, que, el presente artículo no es un 
análisis iconográfico individualizado de cada uno de 
los elementos que componen los bajorrelieves pila-
ristas, pues tal asunto sería inabarcable en un trabajo 
de esta extensión. Por consiguiente, lo que se pre-
tende es el estudio e interpretación de las jaculato-
rias mediante el análisis de las expresiones metafóri-
cas de los símbolos mariológicos y cristológicos 
laudatorios a través de la hermeneútica de las fuen-
tes patrísticas y teológicas7.

2. Síntesis histórica del origen y evolución de las 
Letanías Lauretanas
Las Letanías Lauretanas que conocemos hoy en día 
son el resultado de una evolución cuyo origen se re-
monta a los primeros siglos del cristianismo. Como 
se manifiesta en el Nuevo diccionario de mariología 
y posteriormente ampliado por Juan Luis Bastero, se 
han encontrado ciertas trazas en algunos textos de 
los Padres de la Iglesia, como es el caso de la Didajé 
o Di  daché (Doctrina de los doce apóstoles)8, en la 
Carta a los Filipenses de san Policarpo de Esmirna 
(ca. 70-ca. 155) o en varios escritos de san Justino 
(ca. 100-ca. 165), san Ambrosio de Milán (330-397) y 
san Agustín de Hipona (354-430). Pero por encima 
de estas últimas sobresale una obra que ha suscita-
do especialmente la atención de los investigadores: 
De mortibus persecutorum de Lucio Cecilio Firmiano 

más exitosa de Augsburgo, especializada en publicaciones 
católicas devocionales, grabados de peregrinación, bíblicos, 
pinturas de santos, retratos de clérigos, etc. Orgullosos de su 
fe católica, en un ambiente preeminentemente evangelista, 
firmaban sus estampas con la abreviatura: “Klauber Cath. Sc. 
et exc. AV” (Klauber Catholici sculpserunt et excuderunt Au-
gustae Vindelivorum), lo que significa: Los Klauber católicos, 
lo grabaron en Augsburgo. Jane Turner, The dictionary of Art, 
vol. 18 (Nueva York: Grove, 1996), 106-107.

5	 De acuerdo a la abreviatura de la primera estampa; “R. P. 
Udal. Probst S. I. invenit” (Reverendus Pater Udalricus Probst, 
Societatis Iesus invenit).

6	 Los textos patrísticos y teológicos del presente artículo, ya 
sean latinos o greco-orientales, están citados según la tra-
ducción al castellano extraída en su mayoría del libro de Ni-
colás de la Iglesia, Flores de Miraflores, hieroglificos sagra-
dos, verdades figuradas, sombras verdaderas del mysterio de 
la Inmaculada Concepción de la Virgen y Madre de Dios María 
Señora nuestra (Burgos: Diego de Nieva y Murillo, a costa de 
la Real Cartuxa de Miraflores, 1659) y en menor medida de: 
Bonaventure Bagnoregio, Obras de san Buenaventura. Edi-
ción Bilingüe, vol. 4 (Madrid: Biblioteca de autores cristianos, 
1947); Iohannes Damascenus, Homilías Cristológicas y Ma-
rianas (Madrid: Editorial Ciudad Nueva, 1996). El resto de las 
traducciones al castellano son producto de la autora, toma-
dos especialmente de los textos latinos de los manuales de 
J. P. Migne en su Patrologiae Cursus Completus, Series Latina 
y Series Graeca. Citación desarrollada a partir de este mo-
mento como PL para la patrología latina y PG para la griega.

7	 Como consecuencia de la inabarcable labor que supondría 
el estudio completo de las fuentes patrísticas y teológicas 
de cada uno de los símbolos marianos objeto de estudio, nos 
hemos visto obligados a limitarlo a una selección de los prin-
cipales autores.

8	 Máximo Torres Marcos, La Didajé o Doctrina de los doce 
apóstoles (Ávila, 1991), 85-97.

Lactancio (ca. 250-ca. 325). En el capítulo XLVI el 
emperador Valerio Liciniano Licinio (ca. 250-325), la 
noche previa a la batalla de Tzirallum (313) contra el 
emperador Maximino de Daya (ca. 270-313) tuvo una 
visión en un sueño en la que se le apareció un án-
gel que le dictó una plegaria con una estructura muy 
similar a la de las letanías.9 

Dios supremo, a ti rogamos, Dios santo, a ti 
rogamos: a ti encomendamos toda la justicia, 
a ti encomendamos nuestra salvación, a ti en-
comendamos nuestro Imperio. Gracias a ti vi-
vimos, gracias a ti alcanzamos la victoria y la 
felicidad. Dios supremos, Dios santo, escucha 
nuestras plegarias. A ti extendemos nuestros 
brazos: escúchanos Dios santo, supremos.10

No obstante, el antecedente directo de las 
Letanías Lauretanas lo encontramos en las Letanías 
de los Santos. Se trata de una oración en la que los 
fieles solicitan la intercesión de los santos cristianos 
por medio de una estructura litánica prácticamente 
idéntica a la de las Lauretanas basada en una invo-
cación sucedida de una deprecación. La suplica co-
mienza con la oración de origen griego Κύριε ἐλέησον 
conocida comúnmente por su traducción latina: 
Kyrie eleison (Señor, ten piedad), seguida de varias 
invocaciones a María como reina de los ángeles y 
los santos, y a continuación las dedicadas a los di-
ferentes santos de acuerdo a un orden establecido. 
Primeramente, los ángeles, a continuación, los san-
tos patriarcas y profetas, después los santos após-
toles y discípulos de Cristo, los santos mártires, los 
santos doctores de la Iglesia, los santos presbíteros, 
las santas vírgenes, los santos religiosos y los santos 
laicos, y por último se cierra con el Agnus Dei. Según 
parece, el origen de las Letanías de los Santos data 
del año 590 en Roma. Con ocasión de una epide-
mia que asolaba la capital italiana el papa Gregorio 
Magno (ca. 540-604) organizó una gran procesión 
dividida en siete secciones que arrancaban su re-
corrido de diferentes iglesias para encontrarse en 
el camino y culminar el itinerario en la Catedral de 
Santa María la Mayor11. Esta peregrinación acabaría 
denominándose en Roma como la “gran letanía” 
por su carácter solemne y su oración breve de es-
tructura similar a la litánica. No está del todo claro 
el proceso de difusión de estas rogativas al resto de 
Europa, pero de acuerdo con las investigaciones de 
Edmund Bishop, el Nuevo Diccionario de Mariología y 
Juan Luis Bastero estas arcaicas letanías realizaron 
un paradójico viaje hasta su definitiva implantación 
en el Viejo Continente. Curiosamente, a pesar de ser 
originarias de Roma su difusión proviene de las Islas 
Británicas, no se conoce a ciencia cierta como varios 

9	 Stefano de Fiores y Salvatore Meo, ed., Nuevo Diccionario 
de Mariología (Madrid: Ediciones Paulinas, 1988), 1054; Juan 
Luis Bastero, “Sinopsis Histórica de Las Letanías Laureta-
nas,” Dar Razón de La Esperanza. Homenaje Al Profesor Dr. 
José Luis Illanes 29 (2004): 1342.

10	 Lucio Cecilio Firmiano Lactancio, “XLVI,” en Sobre La Muerte 
de Los Perseguidores, ed. Ramón Teja (Madrid: Editorial Gre-
dos, 1982), 198.

11	 Esta peregrinación da origen a la denominada procesión de 
las Letanías Mayores (25 de abril, día de san Marco). Nicolás 
María Serrano, ed., Apéndice Al Diccionario Universal de La 
Lengua Castellana, Ciencias y Artes, vol. 15 (Madrid: Astort 
Hermanos, Editores, 1881), 1550.



4 Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

documentos en los que aparecían estas jaculatorias 
llegaron en el siglo VII a Inglaterra e Irlanda, pero lo 
cierto es que fue ahí donde se fijó la estructura de las 
letanías que actualmente conocemos, y en el siglo 
siguiente fueron exportadas al resto de Europa12. Una 
vez asentadas en el Continente se produjo la multi-
plicación de nombres de santos como consecuencia 
de nuevas invocaciones, entre las que se incluía una 
única rogativa dedicada a la Virgen María dispuesta 
tras la de Cristo. Sin embargo, la dignidad de María 
como Madre del Hijo de Dios (maternidad divina 
o Theotokos y su sempiterna virginidad)13 llevará a 
ampliar sus invocaciones, añadiendo inicialmente: 
Sancta Dei genitrix y Sancta Virgo Virginum14. Hecho 
que posiblemente se viese alentado por la reciente 
celebración del Concilio de Letrán (649) donde se 
enfatizó el triple carácter virginal de María (antes, 
durante y después del parto). No obstante, estas no 
fueron las únicas jaculatorias, progresivamente se 
introdujeron más invocaciones: Sancta Mater miseri-
cordiae, Sancta Regina mundo, Sancta coelorum 15, 
etc, como refleja un fragmento de una misa del si-
glo X transcrita en el volumen 138 de la Patrologiae 
Cursus Completus, Series Latina16. Así pues, queda 
patente como en el seno de las Letanías de los 
Santos se estaban fraguando las futuras Letanías de 
la Virgen. Ahora bien, como afirma Juan Luis Bastero, 
aunque las Letanía s de la Virgen “proceden de las de 
los santos, su proceso de gestación no ha sido tan 
inmediato […] En efecto, para los cristianos de aquel-
la época las letanías de los santos no solo están 
compuestas por una serie de alabanzas o elogios 
[como es el caso de las letanías marianas], sino de 
invocaciones y deprecaciones”. De modo que para 
formular unas letanías compuestas únicamente de 
elogios fue necesario cambiar gradualmente “toda 
una tradición litúrgica” pasando por varios “estadios 
intermedios”. Inicialmente con la aplicación de “tro-
pos marianos” y “múltiple repetición de la invocación 
Sancta Maria”, para terminar por simplificarlas elimi-
nando estos nuevos elementos y conformar en el 
siglo XII unas letanías “compuestas exclusivamente 
de alabanzas marianas”17 extraídas de las Sagradas 
Escrituras, las homilías de los Padres de la Iglesia, 
los himnos marianos y las de oraciones patrísticas y 
medievales compuestas en honor a María. Por con-
siguiente, en el siglo XII ya tenemos unas letanías 
marianas autónomas, que debido a su proliferación y 
la disparidad de formularios litánicos en los siguien-
tes siglos se hizo imprescindible, según afirma Gilles 
Gérard Meersseman, su clasificación en cuatro 

12	 Edmund Bishop, “The Litany of Saints in the Stowe Missal,” 
The Journal of Theological Studies 7, no. 25 (1905): 128; Ste-
fano de Fiores y Salvatore Meo, Nuevo Diccionario de Ma-
riología, 1054; Bastero, “Sinopsis Histórica de Las Letanías 
Lauretanas,” 1345.

13	 Los dogmas de la maternidad divina de María y su perpetua 
virginidad se fijaron durante los Concilios Ecuménicos de Ni-
cea (325) y Éfeso (431) como consecuencia directa del reco-
nocimiento de Cristo como Hijo de Dios. 

14	 Bastero, “Sinopsis Histórica de Las Letanías Lauretanas,” 
1346.

15	 Ibid.
16	 Anónimo, “Fragmentum missae”, en PL, vol. 138 (París: J. P. 

Migne, 1853), 1346. Citado en Bastero, “Sinopsis Histórica de 
Las Letanías Lauretanas,” 1346.

17	 Bastero, “Sinopsis Histórica de Las Letanías Lauretanas,” 
1347.

grupos: las Letanías Venecianas, las Lauretanas, las 
Deprecatorias y las de Maguncia18, pero solo las dos 
primeras tuvieron gran difusión imponiéndose final-
mente las Lauretanas en el siglo XVII. Estas últimas 
son las letanías que se recitaban en la Santa Casa de 
la Basílica del Loreto desde el siglo XVI, aunque con-
trariamente su origen no tiene nada que ver con el 
templo mariano. Meersseman apuntó que la redac-
ción más antigua de esta plegaria se encuentra en un 
códice de finales de siglo XII, actualmente conser-
vado en la Biblioteca Nacional de París19. Asimismo, 
descubrió un Procesional del siglo XIV en Padua (a 
poco más de dos kilómetros de Loreto), con una es-
tructura casi idéntica a la del manuscrito de París20. 
Por ende, entendemos que las letanías del París via-
jaron de alguna forma hasta Padua y acabaron por 
implantarse en 1531 como plegaria oficial de la Virgen 
en la Basílica de la Santa Casa de Loreto, uno de los 
principales templos marianos de la cristiandad.

Apenas unas décadas después de su instaura-
ción, la crisis doctrinal de la Reforma Protestante y el 
consiguiente Concilio de Trento (1545-1563) supusie-
ron una reformulación litúrgica. Esta nueva situación 
afecto directamente a las letanías. A principios del 
siglo XVII existían cerca de un centenar de formula-
rios litánicos marianos, utilizados en celebraciones 
públicas a pesar de que varios de ellos poseían con-
tenidos de dudosa veracidad, según los preceptos 
católicos. Tal cuestión llevó a la Santa Sede a redi-
rigir esa superabundancia resolviendo reducir su 
uso exclusivamente a las letanías recitadas en la 
Basílica de la Santa Casa de Loreto. A partir de ese 
momento, como manifiesta Bastero, las Letanías 
Lauretanas fueron aprobadas oficialmente y dota-
das de indulgencias por Sixto V con la Bula Reddituri 
del 11 de julio de 1587, y posteriormente impuestas a 
toda la Iglesia Latina por Clemente VIII con el decre-
to Quoniam multi del 6 de septiembre de 1601.

Finalmente, con el paso del tiempo se han ido 
incorporando nuevas invocaciones marianas has-
ta llegar al formulario que conocemos hoy en día. 
Por ejemplo, se añadió Auxilium christianorum y en 
1768, el Papa Clemente XIII, a petición del rey de 
España Carlos III, aprobó con la Carta Eximia pietas, 
a España y sus territorios o la introducción de la ro-
gativa Mater Inmaculata como fruto del fervor inma-
culista en España en el siglo XVIII21. 

3. Las puertas de la Sacristía Mayor, la Sala 
de Oración y la Sala Capitulade la Basílica del 
Pilar: un reflejo de las Letanías Lauretanas y sus 
fuentes patrísticas y teológicas medievales.
En la Basílica del Pilar, además de las letanías 
de los frescos del Cuadro de la Santa Capilla22 

18	 Gilles Gérard Meersseman, “III. Marianische Litaneien”, en 
Der Hymnos Akathistos im Abendland, vol. 2 (Friburgo (Suiza): 
Universidad de Friburgo de Suiza, 1960), 47-48.

19	 Anónimo, “Litaniae B. Mariae cum orationibus”, en Miracula 
beatae Mariae Virginis (s. l.: s. e., s. XII), 80r. v-81 r. Bibliothè-
que nationale de France. Departamento de Manuscritos, La-
tin 5267. https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b10035737b

20	 Ibid., 53, 58. El procesional de Padua ha sido imposible en-
contrarlo con los datos aportados por el investigador. 

21	 Bastero, “Sinopsis Histórica de Las Letanías Lauretanas,” 
1361.

22	 El Cuadro de la Santa Capilla se entiende como el conjunto 
de bóvedas y cúpulas que forman las tres naves que cubren 

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b10035737b


5Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

encontramos doce rogativas con complejas compo-
siciones alegóricas en cada uno de los batientes de 
las seis puertas objeto de estudio. Concretamente, 
en la puerta principal de la Sacristía Mayor se dis-
ponen las rogativas Virgo Clemens en el batiente 
izquierdo y en el derecho: Regina Virginum. A conti-
nuación, en la puerta secundaria de esta misma es-
tancia se representan Vas Honorabile en el izquierdo 
y en el derecho: Turris Davidica. Frente a estas, en 
la puerta principal de la Sala de Oración encontra-
mos las jaculatorias Regina Martirum en la valva iz-
quierda y en la derecha: Regina Confessorum. A su 
lado, en la antigua Biblioteca de la Sala de Oración 
se representan a la derecha Virgo Praedicanda y a la 
izquierda Virgo Veneranda, para terminar con la puer-
ta principal de la Sala Capitular donde se figuran las 
rogativas Sedes Sapientiae en el batiente izquierdo y 
en el derecho: Regina Angelorum; mientras que en la 
puerta secundaria se ornamente con las invocacio-
nes Virgo Potens en la hoja izquierda y en la derecha: 
Stella Matutina [fig. 2]. 

Citando a Carme López Calderón las Letanías 
Lauretanas, y con ello nuestras puertas, se pueden 
clasificar en cuatro ideas23: la Maternidad Divina, las 
virtudes de María, especialmente su pureza y virgini-
dad perpetua, el auxilio y mediación y su superiori-
dad sobre todas las criaturas del mundo24. 

el sagrado tabernáculo. Comprende desde el Coreto de la 
Virgen hasta el trasaltar de Carlos Salas, donde se ubica el 
humilladero de la Sagrada Columna. Las rogativas repre-
sentadas son: Regina Virginum, Regina Sanctorum Omnium, 
Regina Patriarcharum, Regina Apostolorum, Regina Prophe-
tarum, Regina Martyrum Regina Angelorum y Regina Confes-
sorum.

23	 Habitualmente se asocian en seis grupos: santidad, materni-
dad, virginidad, símbolos bíblicos, intercesión y realeza.

24	 Carme López Calderón, “Letanías emblemáticas: símbolos 
marianos de maternidad, virginidad y mediación en la edad 
moderna”, ed. Ramón de la Campa Carmona Juan Aranda 
Doncel, Regina Mater Misericordiae: estudios históricos, ar-
tísticos y antropológicos de advocaciones marianas, 2016, 
414-415.

Fig. 2. Rogativas representadas en las puertas de la Sacristía Mayor, la Sala de Oración y la Sala Capitular  
de la Basílica del Pilar de Zaragoza. Fuente: planta extraída de Federico Torralba Soriano, El Pilar de  

Zaragoza (Zaragoza: Everest, 1974, verso de la tapa); localizaciones elaboradas por la autora.

El primero de los conceptos, la Maternidad Divina 
se figura en dos alabanzas: Vas Honorabile y Sedes 
Sapientiae. Ambas rogativas giran en torno a la mis-
ma cuestión, la idea de María como receptáculo del 
Hijo de Dios. Comenzando por el batiente dedicado 
a la invocación Vas Honorabile [fig. 3]25 encontramos 
un relieve central que se abre con la representación 
del Espíritu Santo con las lenguas de fuego de los 
dones concedidos a María durante la Anunciación26. 
Bajo esta, se localiza el elemento principal de la 
composición: un ciborio en una especie de altar im-
provisado con objetos litúrgicos27 salvaguardado por 
varios atributos clericales28. Este cáliz encierra una 
intrincada doble metáfora de la Maternidad Divina 
en la que Cristo es el vino que guarda la copa, que 
a su vez procede de la vid, por tanto, María es la vid 
de la que germinó la fruta de la Gracia. El origen de 
esta analogía nos traslada a las Sagradas Escrituras: 
“Como vid eché hermosos sarmientos y mis flores 
dieron sabrosos y ricos frutos”29. Sin embargo, fue-

25	 Curiosamente el relieve toma su iconografía de la estampa 
“Vas Spirituale” de la letanía de Dornn (1768), cuestión un tan-
to chocante, ya que la jaculatoria ilustrada es otra. Agrade-
cer la colaboración del Cabildo Metropolitano de Zaragoza, 
quien muy amablemente ha autorizado la toma de fotogra-
fías de los relieves, así como su posterior publicación en el 
presente artículo. Al mismo tiempo quiero agradecer la labor 
fotográfica de Jesús Manuel Díaz Barón, Miguel Sanz Lázaro 
y Antonio Giménez Ejea.

26	 Los dones son: Sabiduría, Inteligencia, Consejo, Fortaleza, 
Ciencia, Piedad y Temor de Dios.

27	 Una vinajera, un cáliz, una bandeja, una patena con forma de 
venera, un par de medallas encintadas y dos teas.

28	 Según Dornn: María se figura como el “vaso digno de honra” 
que, como el ciborio, solo puede ser tocado por “personas 
Eclesiasticas, y consagradas especialmente al Culto Divino”. 
Así pues, en uno se coloca el “Cuerpo de Christo” y en el otro 
“tomò carne el Divino Verbo” en su vientre (Dornn, Letanía 
Lauretana de la Virgen Santísima expresada en cincuenta y 
ocho…, 65).

29	 Eclesiástico 24: 23. Sagrada Biblia. Versión Directa de Las 
Lenguas Originales (Madrid: Biblioteca de autores cristianos, 
1968), 921.



6 Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

ron los Padres de la Iglesia y lo teólogos medieva-
les los que acuñaron este elemento bíblico como un 
emblema inmanente a María como Madre de Dios. 
Ya en el siglo IV san Agustín de Hipona (354-430) en 
su sermón sobre la mujer fuerte figura a María como 
la vid de la caridad de la que “cuelga” el bello raci-
mo Jesucristo30. Casi cuatro centurias después, san 
Juan Damasceno (675-749), vuelve a hacer uso de 
este mismo planteamiento en el que califica a María 
como la “frondosa vid” de la que brotó el “racimo dul-
císimo” de la “vida eterna”31. 

30	 “Unde iste botrus pulcher? Quia pendet à [vitis] caritate” 
(Augustinus Hipponensis, “Sermo XXXVII De lectione b Pro-
verbiorum Salomonis; ab eo loco ubi dictum est, Mulierem 
fortem quis iuvenit? usque, Et laudertur in portis vir ejus”, en 
Sancti Aurelii Augustini Hipponensis Episcopi Operum, vol. 5 
(Amberes, 1700), 135).

31	 “Vitis ubérrima ex Anna pullulavit, uvaque suavissima esfloruit, 
potum nectaris terrigenis fundens in vitam aeternam” (Iohan-
nes Damascenus, “Homilia I in Nativitatem B. V. Mariae”. PG 
96 (París: J. P. Migne, 1891), 674).

Seguidamente, en el mismo batiente, los cuarte-
rones superior e inferior refuerzan nuestra hipótesis 
del velado símil de la Maternidad Divina y la vid con la 
representación de un cáliz y un racimo de uvas con 
su sarmiento en el tondo de la parte alta, y dos vina-
jeras en el de abajo [fig. 4].

La otra jaculatoria, Sedes Sapientiae, si bien man-
tiene el concepto de Maternidad Divina, se comple-
menta con un intrincado discurso iconográfico pla-
gado de complejas metáforas que presentan a María 
no solo como el contenedor de Cristo, sino como la 
sede de la Sabiduría Divina32, del Verbo, es decir, del 
Saber de Dios hacedor del legítimo Saber humano 
[fig. 5]. Así pues, la composición trasciende más allá 
del acostumbrado carácter mariológico para con-
ferir al bajorrelieve una función trinitaria, pues como 
señala Dornn, “el mismo Eterno Padre es el Autor de 

32	 Razón por la que el bajorrelieve se cierra con atributos del 
Trívium y el Quadrivium.

 
Fig. 3. Detalle del relieve central de la jaculatoria “Vas Honorabile” del batiente izquierdo de la puerta secundaria de la Sacristía 

Mayor de la Basílica del Pilar de Zaragoza por Antonio Palao, 1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza (izquierda). A la 
derecha Vas Spirituale en Francisco Xavier Dornn, Letanía Lauretana de la Virgen Santísima expresada en cincuenta y ocho…, lám. 

32. Fuente: https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=9421

 

Fig. 4. Detalles de los cuarterones superior (izquierda) e inferior (derecha) del batiente izquierdo de la puerta secundaria de la 
Sacristía Mayor de la Basílica del Pilar de Zaragoza por Antonio Palao, 1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza.

https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=9421


7Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

este Libro”33. De manera que el relieve central se ini-
cia con dos elementos que conectan directamente 
con el Misterio de la Trinidad: un sol inscrito en una 
corona de laurel y el atributo trinitario por excelencia, 
el triángulo equilátero. La idea de Dios como sol en 
el cristianismo está condicionada por la presencia del 
culto solar entre griegos y romanos. Horapolo (s. V d. 
C.) en su Hieroglyphica ya habla de la representación 
de la divinidad y la eternidad por medio del astro rey 34. 
En la Biblia, en el salmo 84 también encontramos un 
claro paralelismo entre Dios Padre y el sol: “Porque sol 
y escudo es Yavé, Dios […]” 35. Igualmente, en el siglo 
XIII san Buenaventura (ca. 1221-1274) en una metáfora 
sobre el Misterio de la Trinidad configura una analogía 
donde se identifica a Dios Padre con el sol y a su Hijo 
con el “resplandor del Padre”36.

A continuación, si proseguimos descendiendo por el 
relieve llegamos al objeto que da nombre a la rogativa: 
el sitial de la sabiduría bajo la apariencia inherente del 
“trono de Salomón”37, posiblemente uno de los mejores 
atributos para representar la Maternidad Divina. Pese a 

33	 Dornn, Letanía Lauretana de la Virgen Santísima expresada 
en cincuenta y ocho estampas..., 60.

34	 Horapollo, Hōrou Apollōnos Neilōou HieroglyphiKa Ekle-
kta. Hori Apollinis Selecta Hieroglyphica, Siue Sacrae Notae 
Aegyptiorum, & Insculptae Imagines (Roma: Aloysium Zan-
nettum, 1597), 6.

35	 Salmos 84:12. Sagrada Biblia. Versión directa de las lenguas 
originales, 786.

36	 “Sicut enim splendor continue manat a sole, sic Filius, qui est splen-
dor Patris, immo multo excellentius continue manat a Patre” ( Bona-
venture Bagnoregio, “Quaestio IV Utrum trinitas stet cum summa 
infinitate”, en Obras de san Buenaventura. Edición Bilingüe, vol. 5 
(Madrid: Biblioteca de autores cristianos, 1948), 272-273). 

37	 “Hizo también el rey un gran trono de marfil, que cubrió con 
láminas de oro purísimo. Tenía seis gradas el trono, y el res-
paldo era arqueado, y tenía dos brazos, uno a cada lado del 
asiento, y junto a los brazos dos leones, y doce leones en 
las gradas, uno a cada lado de cada una de ellas. No se ha 

todo, como apunta Carme Calderón, estos símbolos, si 
bien aparentan estar principalmente destinados a mani-
festar a María como madre, ciertamente no es su único 
objetivo, “sino que, dentro de las comparaciones que 
suscitan, es más que habitual que sus materiales sean 
asimilados a las virtudes de María”38. Por ello, en las 
primeras décadas del siglo XIII, san Antonio de Padua 
(1195-1231) desarrolló un meticuloso paralelismo lauda-
torio entre las virtudes de la Virgen y la morfología y na-
turaleza de este trono salomónico.

Este trono era de marfil, porque María era blan-
ca por su inocencia, y fría sin ardor de la lujuria. 
[…] Había seis gradas en este trono, seis virtu-
des hubo en María, que se notan en el sagrado 
Evangelio. La primera estaba avergonzada: por 
eso se turbó [María] con la Salutación del án-
gel […] La segunda. Prudencia: […], y así pen-
saba que clase de saludo era ese. Tercera, mo-
destia, por eso pregunta cómo se ha de hacer 
esto [ que dice el arcángel san Gabriel]. Cuarto. 
Constancia en el buen propósito, por eso, ya 
que Ella no conocía varón. La  quinta. Humildad; 
he aquí la esclava del Señor. Sexto. Obediencia: 
Que tu palabra sea fructífera para mí. Este trono 
estaba revestido del oro de la pobreza. Oh aus-
tera pobreza de la Virgen gloriosa, que envolvis-
te en pañales al Hijo de Dios y lo colocaste en un 
pesebre […] Y el remate del trono era redondo 
en la parte posterior. La caridad era el pináculo 
de María Santísima; por lo que el mérito ocupa 
el lugar más alto en la eterna bienaventuranza 

hecho nada semejante para rey alguno” (1 Reyes 10: 18-20. 
Sagrada Biblia. Versión directa de las lenguas originales, 412).

38	 López Calderón, “Letanías Emblemáticas: Símbolos Maria-
nos de Maternidad, Virginidad y Mediación En La Edad Mo-
derna,” 419.

 
Fig. 5. Detalle del relieve central de la jaculatoria “Sedes Sapientiae” en el batiente izquierdo de la puerta principal de la Sala 

Capitular de la Basílica del Pilar de Zaragoza por Antonio Palao, 1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza (izquierda). 
A la derecha Sedes Sapientiae en Francisco Xavier Dornn, Letanía Lauretana de la Virgen Santísima expresada en cincuenta y 

ocho…, lám. 30. Fuente: https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=9421

https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=9421


8 Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

que carece de fin y principio. El asiento y los dos 
brazos figuran la humildad de la Virgen. La vida 
activa y contemplativa que sustentaban como 
brazos la humildad asentada en María […] Dos 
leones, que son el ángel san Gabriel y el evan-
gelista san Juan el evangelista, o el esposo José 
y Juan [pensamos que se refiere a san Juan 
Bautista], estaban a los lados sustentando los 
brazos del asiento […] y los doce leoncillos, son 
los doce apóstoles que asistían a la Virgen vene-
rándola y sirviéndola39.

Dentro de esta apología mariana fue san 
Buenaventura (ca. 1221-1274) quien adicionó el nuevo 
concepto trinitario de asiento de la Sabiduría divina de 
Dios a la existente tesis mariológica40. 

Inmediatamente, en el mismo batiente, los meda-
llones tornan sobre la misma idea del relieve central: 
María como asiento del Verbo (Cristo), y por ende, 
del Saber Divino [fig. 6]. De modo que en el tondo 
superior encontramos a un querubín absorto en sus 
pensamientos con la mirada vuelta hacia los cielos 
en busca del legítimo conocimiento, mientras que el 

39	 “Hic thronus fuit de ebore, quia Maria fuit candida innocentia, 
frígida sine libidinis ardore. In ipsa fuerunt sex gradus, qui notan-
tur in Evangelio. Primus. Fuit verecundia: Turbata est in sermone 
euis […] Secundus. Prudentia: […] Et cogitabat, qualis esset ista 
salutatio.Tertius. Modestia, Quomodo fiet istud? Quartus. Cons-
tantia in bono propósito. Unde Quoniam virum non cognosen. 
Quintus. Humilitas. Ecce ancilla Domini. Sextus. Obedientia: Fiat 
mibi fecundum verbum tuum. Iste thronus fuit vestitus auro pau-
pertatis. O aurca paupertas gloriosae Virginis, quae Dei Filium 
pamnis involvisti: in praesepio collocasti. Et bene dicit vestinit. 
Paupertas enim animam vestit virtutibus […] Et summitas throni 
rotunda in parte posteriori. Beatae Mariae summitas fuit chari-
tas; ob cuis meritum in posteriori parte, idest aeterna beatitudine 
summum tenet locum, fine, & principio carente. Et duae manus, 
& sedile aureum, idest, scabellum fuit humilitas Beatae Mariae, 
quam tenuerunt duae manus, idest, vita activa, & contemplativa 
[…] Duo leones, idest, Gabriel, & Ioannes Evangelista, vei Ioseph, 
&Ioannes, stábat hinc, & inde iuxta manus […] duodecim leuncu-
li, idest, duodecim Apostoli hinc, & inde venerantes, & ei obse-
quentes” (Ant onius Paduanus, “Festivitatibus B. Virginis Mariae. 
Ex Dominica quinta post Trinitatem”, en Bibliotheca virginalis 
sive Mariae Mare magnum, ed. Pedro de Alva y Astorga, vol. 3 
(Madrid: Typographia Regia, 1648), 586). 

40	 “Ferculum [aunque se traduce como “servicio de mesa”, aquí 
se entiende como trono] a ferendo dictum, id est sedes, dici-
tur Virgo gloriosa; unde dixit quídam: ‘Salve, Mater pietatis et 
totius Trinitatis nobile triclinium’” (Bonaventure Bagnoregio, 
“Sermo I De Purificatione B. Virginis Mariae”, en Obras de san 
Buenaventura. Edición Bilingüe, vol. 4 (Madrid: Biblioteca de 
autores cristianos, 1947), 646-649). 

medallón inferior muestra el libro de los Siete Sellos 
o de la Sabiduría con el Agnus Dei recostado sobre 
este. Este símbolo sigue las mismas bases que el tro-
no: María como receptáculo del Hijo de Dios, aunque 
más habitual que esta condición es su otra vía icono-
gráfica, la perpetua virginidad de María mediante la 
imagen del libro sellado. Sin embargo, en el presente 
relieve se parte de la idea de contenedor a partir de la 
interpretación de la patrística y escolástica de la pro-
fecía de Isaías: “Díjome Yavé: Toma una tabla [libro] 
grande y escribe en ella con estilo de hombre […]”41. 
A razón de esto Pierre de Celles, también llamado 
Petrus Cellensis (1115-1183) en su sermón XXVI so-
bre la Anunciación recuperó las palabras del profeta 
Isaías para calificar a María como el “libro grande” en 
el que se escribió la materia de la Encarnación42. 

El siguiente concepto, las virtudes de María, 
son consecuencia directa del primero (Maternidad 
Divina). Según la Salutación Angélica: “Salve, llena 
de gracia”43, María como la Madre de Dios solo pue-
de haber sido ataviada con las más insignes virtu-
des. Si bien son muchas sus bondades, hay una que 
sobresale por encima de las demás: la preservación 
de la pureza, ya sea en la vertiente de la perpetua 
virginidad o desde su Inmaculada Concepción. Este 
hecho, según apunta Carme Calderón, es “inheren-
te a todas las metáforas que exaltan su fortaleza”44. 
Por lo tanto, podríamos decir que las rogativas Virgo 
Potens, y Turris davídica se ajustarían a este pensa-
miento, pero lo cierto es que no es del todo acerta-
do en el caso concreto de las puertas del Pilar. En 
realidad, ambas jaculatorias, aun fundamentándo-
se en el principio de la pureza perpetua, ramifican 
su idea primigenia para asociarse también con el 
tercer concepto: la condición auxiliadora de María 
como Corredentora. Así el bajorrelieve pilarista Virgo 
Potens45 [fig. 7] representa a María como la mujer 

41	 Isaías 8:1. Sagrada Biblia. Versión Directa de Las Lenguas Ori-
ginales, 961.

42	 “Sume igitur, o propheta, librum grandem, quia de grandi trac-
to materia, divinae, scilicet incarnationis et humanae restau-
rationis […]” (Petrus Cellensis, “Sermo XXVI In Annuntiatione 
Dominica V”, en PL, vol. 202 (París: J. P. Migne, 1855), 719.

43	 Lucas 1: 28. Sagrada Biblia. Versión directa de las lenguas ori-
ginales, 1320.

44	 López Calderón, “Letanías Emblemáticas: Símbolos Maria-
nos de Maternidad, Virginidad y Mediación En La Edad Mo-
derna,” 414.

45	 En esta ocasión el bajorrelieve no tiene relación iconográfica 
con la estampa homónima de la letanía de Dornn (1768).

 
Fig. 6. Detalles de los cuarterones superior (izquierda) e inferior (derecha) del batiente izquierdo de la puerta principal de la Sala 

Capitular de la Basílica del Pilar por Antonio Palao, 1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza.



9Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

fuerte y poderosa que quebrantó la cabeza de la ser-
piente para gobernar y guardar a los fieles bajo su 
amparo. De nuevo la composición arranca con una 
referencia a la Trinidad, pues como Madre de Dios 
Hijo le fue concedida la Gracia (las virtudes) por or-
den de Dios Padre a través del Espíritu Santo. A con-
tinuación, encontramos el elemento que enlaza con 
ese tercer concepto de intercesión mariana: un palio 
con el monograma de María que recupera una icono-
grafía de refugio y misericordia bajomedieval. Según 
relata Césaire de Heisterbach (1180-1240) en su 
Dialogus Miraculorum, el origen se remonta a finales 
del siglo XII, cuando un monje cisterciense sumido 
en profundo éxtasis tuvo una visión de la Virgen con 
la orden del Cister bajo su manto46. La leyenda co-

46	 “Monachus quidam ordinis nostri Dominan nostram plurium 
diligens, ante paucos annos mente excedens, ad contem-
plationem gloriae coelestis deductus est. Ubi dum diversos 
Ecclesiae triumphantis ordines videret, Angelorum videlicet, 
Patriarcharum, Prophetarum, Apostolorum, Martyrum, Con-
fesorum, et eosdem certis caracteribus distinctos, id est in 
Canonicos, Regulares, Praemonstrantenses, sive Cluniacen-
ses, de suo ordine sollicitus, cum staret el circumspiceret, net 
aliquam de illo personam in ella gloria reperiret, ad beatam 
Dei Genitricem cum gemitu respiciens, ait: Quid est sanctisi-
ma Domina, quod de ordine Cisterciensi neminem hic video? 
Quare famuli tui tibi tam devote servientes, a consortio tan-
tae beatitudinis excluduntur? Videns eum turbatum Regina 
coetli respondit: Ita mihi dilecti ac familiares sunt hi qui de 

Fig. 7. Detalle del relieve central de la jaculatoria “Virgo Potens” 
en el batiente izquierdo de la puerta secundaria de la Sala 

Capitular de la Basílica del Pilar de Zaragoza por Antonio Palao, 
1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza.

bró tanta fama, que otras comunidades monásticas 
trataron de apropiársela, especialmente los domini-
cos en el siglo XIII, aunque en la siguiente centuria 
la tradición se extendió a la mayoría de las órdenes. 

A continuación, bajo el dosel volvemos al tema 
primigenio: la pureza de María, en este cas o desde 
su concepción pasiva, su Inmaculada Concepción. 
De esta forma, en el centro del bajorrelieve encon-
tramos una representación alegórica de María como 
la Inmaculada por medio de cuatro emblemas maria-
no propios del ciclo iconográfico de la Tota Pulchra: 
la palma, la azucena, el sol y la luna. No obstante, es-
tos símbolos marianos ciertamente tienen un origen 
anterior, concretamente en el Cantar de los Cantares. 
Esta naturaleza fomentó que durante las primeras 
centurias del cristianismo y la Edad Media los trata-
distas patrísticos y medievales los readaptasen en 
sus homilías y oraciones como laudes marianas. El 
primero de ellos, la palma tiene su origen en la victo-
ria de la antigüedad clásica. Sin embargo, posterior-
mente el cristianismo reorientó su simbología para 
transformarla en una metáfora del triunfo sobre el 
pecado a partir de la reinterpretación de los elogios 
del esposo en el citado Cantar de los Cantares47 y del 
pasaje del milagro de la palmera en la Huida a Egipto 
del Evangelio Apócrifo del Pseudo-Mateo48. El si-
guiente elemento, la azucena o lirio de los valles49, 

ordine Cisterciensi sunt, ut eos etiam sub ulnis meis foveam. 
Aperiensque pallium suum quo amicta videbatur, quod mirae 
erat latitudinis, innumerabilem multitudinem monachorum, 
conversorum, sanctimonialium illi ostendit”. Traducción: “Un 
monje de nuestra orden, que amaba mucho a Nuestra Se-
ñora, hace unos años dejando la mente a la contemplación, 
fue llevado a la contemplación de la gloria celestial. Cuando 
vio las diferentes órdenes de la Iglesia triunfante, a saber, Án-
geles, Patriarcas, Profetas, Apóstoles, Mártires, Confesores, 
y distribuidos según sus insignias, los Canónigos regulares, 
los Premonstratenses, los Cluniacenses […] Cuando se puso 
en pie [el monje cisterciense] y miró a su alrededor y no en-
contró ninguna persona suya [del Cister] en aquella gloria, 
mirando con un suspiro a la bendita Madre de Dios, dijo: San-
tísima Señora, no veo aquí a nadie de la Orden del Cister […] 
La Reina del Cielo, al verlo tan perturbado respondió: aque-
llos del Cister me son, al contrario, tan queridos y familiares 
que los caliento bajo mis brazos. Y abriendo el manto que 
le cubría, el cual era de un ancho maravilloso, le mostro una 
multitud de innumerables monjes, de hermanos laicos y de 
monjas” (Caesarii Heisterbacensis, Dialogus Miraculorum, 
vol. 2 (Colonia: J. S. Steven, 1851), 79-80).

47	 “Esbelto es tu talle como la palmera, y son tus senos sus ra-
cimos” (Cantar de los Cantares 7:8. Sagrada Biblia. Versión 
directa de las lenguas originales, 874). 

48	 Según narra el pasaje, María, fatigada por el calor del desier-
to, solicitó a su esposo José un alto en el camino para cobi-
jarse bajo la sombra de una palmera. La Virgen, hambrienta, 
observó los dátiles que pendían de la copa de la palmera, y 
se le antojó comer algunos, pero estos estaban demasiado 
altos para llegar a ellos. Mientras José buscaba con ahínco 
algo de agua, pues más que la apetencia, le preocupaba 
la deshidratación en una travesía tan larga como la que se 
les cernía. De repente, se produjo un hecho insólito: el Niño 
Jesús hizo que la palmera se inclinase para alimentar a su 
madre, y que de sus raíces brotase agua para saciar la sed 
de sus padres. Al día siguiente, antes de marchar, el Niño 
concedió a la palmera un privilegio en agradecimiento por la 
ayuda procurada: “una de tus ramas” será trasladada al “pa-
raíso de mi Padre” para que aquellos “que hayan vencido en 
cualquier lucha digan que han “obtenido la palma de la vic-
toria” (Evangelio del Pseudo-Mateo 20- 21:1. Los Evangelios 
Apócrifos. (Madrid: Biblioteca de autores cristianos, 1956), 
232-234).

49	 “Yo soy narciso de Sarón, un lirio de los valles. Como lirio en-
tre los cardos es mi amada entre las doncellas” (Cantar de los 



10 Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

fue rápidamente asimilado por los Padres de la 
Iglesia y los teólogos medievales como un símbolo 
de virtud mariana. Su aceptación fue tal que se con-
virtió en el atributo por excelencia de la virginidad 
y pureza perpetua de María durante los siguientes 
siglos (Renacimiento y Barroco). Así pues, san Juan 
Damasceno (675-749) generó en torno al “lirio” entre 
las “espinas” una metáfora laudatoria donde se en-
salza la pureza de María sobre el “pueblo pecador 
de los “judíos”50 como la nueva Eva, al mismo tiempo 
que exalta su superioridad ante las demás “flores”, 
es decir, las otras santas vírgenes51. De esta forma 
el Damasceno estableció un discurso base que será 
reproducido una y otra vez por los tratadistas reli-
giosos en las próximas centurias52. El siguiente ele-

Cantares 2: 1-2. Sagrada Biblia. Versión directa de las lenguas 
originales, 870). En versiones más modernas se sustituye el 
lirio por la rosa. También encontramos un pasaje en el Evan-
gelio según san Mateo en el que el propio Cristo ensalza el 
lirio de los campos como ejemplo de gloria: “Y del vestido, 
¿por qué preocuparos? Aprended de los lirios del campo, 
cómo crecen; no se fatigan ni hila. Pues yo os digo que ni 
Salomón en toda su gloria se vistió como uno de ellos” (Ma-
teo 6: 28-29. Sagrada Biblia. Versión directa de las lenguas 
originales, 1254).

50	 “O speciosissima dulcissimaque puella! o lilium inter spinas, 
ex generosissima et maxime regia radice Davidica progeni-
tum! Per te regnum sacerdotio locupletatum est […] O rosa 
[se puede extrapolar al lirio], quae ex spinis, Judaeis scilicet, 
orta es divinoque odore cuncta perfudisti” (Iohannes Damas-
cenus, “Homilia II in Nativitatem B. V. Mariae”. PG 96 (París: J. 
P. Migne, 1891), 670. Citado en José María Salvador González, 
“Sicut lilium inter spinas. Metáforas florales en la iconografía 
mariana bajomedieval a la luz de fuentes patrísticas y teoló-
gicas”, Eikón Imago 3, no 2 (2014): 21).

51	 “Ave, gratia plena, quoniam super lilia fragrans fuisti, et super 
rosas rubicunda, ac super varie decorum ver effloruisti” (Io-
hannes Damascenus,, “Homilia In Annuntiationem B.V. Ma-
riae”. PG 96, 655. Citado en Salvador González, “Sicut lilium 
inter spinas. Metáforas florales en la iconografía mariana ba-
jomedieval a la luz de fuentes patrísticas y teológicas”, 21.

52	 Ejemplo de ello son san Fulberto de Chartres (ca. 960-1028) 
que vuelve a insistir en la sempiterna pulcritud de María 
frente a su pueblo: “Non tamen haec idcirco dixerimus, quod 
Dominus qui peccatores vocare venit, dedignatus sit matrem 
suam peccatores habere cognatos, inter quos speciosa velut 
inter spinas lilium apparet” (Fulberti Carnotensis, “Sermo IV. 
De Nativitate Beatissimae Mariae Virginis”. PL 141 (París: J. P. 
Migne, 1853), 321) o san Buenaventura (ca. 1221-1274) en su 
analogía entre la blancura del lirio y la virginidad perpetua de 
María para enaltecer su preeminencia sobre “las otras hijas 
y vírgenes”. “Candor ipsa merito dicit Sponsus Caticorum se-
cundo: Ego flos campi et lilium convallium. Sicut lilium inter 
spinas, sic amica mea inter filias. Aliae enim filiae et virgines 
spinae sunt propter aculeos et punctiones concupiscentiae 
[…]” (Bonaventure Bagnoregio, “Sermo V De Assumtione B. 

mento, el sol53, es otro de los emblemas mariano que 
tuvo una pronta acogida entre los eruditos. En el si-
glo IV Crisipo de Jerusalén (315-386) ya reconoció en 
María al astro rey, como aquella estrella eterna que 
jamás tendrá ocaso: “Ave Solis, qui nullum ferre po-
test occasum”54. Más de cuatro centurias después, 
san Juan Damasceno, en su tercera homilía sobre 
la Dormición de la Virgen, aporta un nuevo punto de 
vista, a partir de la confección de un símil entre la pu-
reza perpetua de María y la reluciente blancura del 
sol55. Asimismo, en el siglo XIII, san Buenaventura de 
Bagnoregio retoma esta simbología mariana dándo-
le una vuelta más y así declarar que María no solo 
tiene la virtud de la pureza, sino que no hay “gloria al-
guna que no brille en ella”56. Por último, el cuarto ele-
mento, la luna, también se remonta al Cantar de los 
Cantares, de hecho, comparte versículo con el sol57. 
Así en el siglo XI el cardenal benedictino san Pedro 
Damián (1007-1072) instaura un paralelismo donde 
determina que la luna supera en brillo al resto de es-
trellas del firmamento, del mismo modo que María 
supera al resto de la humanidad “por la inmensidad 
de su gracia y el brillo de sus virtudes”58. 

Virginis Mariae”, en Obras de san Buenaventura. Edición Bi-
lingüe, vol. 4 (Madrid: Biblioteca de autores cristianos, 1947), 
894-897. Ambas referencias citadas en Salvador González, 
“Sicut lilium inter spinas. Metáforas florales en la iconografía 
mariana bajomedieval a la luz de fuentes patrísticas y teoló-
gicas”, 22, 26).

53	 “¿Quién es esta que se levanta como la aurora, hermosa cual 
la luna, resplandeciente como el sol, […]?” (Cantar de los 
Cantares 6: 10. Sagrada Biblia. Versión directa de las lenguas 
originales, 873).

54	 “Salve sol, que no tiene ocaso”. Chrysippus Hierosolymita-
nus, “Sancta Maria Deipara, Sermo,” in Maxima Bibliotheca 
Veterum Patrum, ed. Margarin de la Bigne, vol. 11 (Lyon: Anis-
sonios, 1677), 1044. 

55	 “Quae est ista quae ascendit dealbata? Tota pulchra, res-
plendens ut sol? […] dulci eam susurro compella Veni, pul-
chra, próxima mea, quae virginitatis forma solem ipsum 
splendoribus superas” (Iohannes Damascenus, “Homilia III 
in Dormitionem B. V. Mariae”. PG 96 (París: J. P. Migne, 1891), 
758-759). 

56	 “In sole, decit, id est in beata Virgine, quae recte sol dicitur, 
quia amicta fuit sole et impleta lumine claritatis aeternae […] 
Si diligentius inspicias, nihil virtutis est, nihil speciositatis, nihil 
candoris et gloriae, quod ex ea non resplendeat” (Bonaven-
ture Bagnoregio, “Sermo IV De Annuntiatione B. Virginis Ma-
riae”, en Obras de san Buenaventura. Edición Bilingüe, vol. 4 
(Madrid: Biblioteca de autores cristianos, 1947), 774-776). 

57	 Cantar de los Cantares 6: 10. Sagrada Biblia. Versión directa 
de las lenguas originales, 873.

58	 “Pulchra ut luna. Quid luna pulchrius, cum stellis coruscanti-
bus in signifero limite reliquorum siderum splendorem exce-

 
Fig. 8. Detalles de los cuarterones superior (izquierda) e inferior (derecha) del batiente izquierdo de la puerta secundaria  

de la Sala Capitular de la Basílica del Pilar de Zaragoza por Antonio Palao, 1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza.



11Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

Finalmente, el relieve se cierra con una hetero-
génea composición alegórica de la potestad ab-
soluta de María a través de su sempiterna pureza, 
pues como proclama Francisco Xavier Dornn (1768): 
“¡María! tú eres […] Virgen ciertamente Poderosa […] 
en el Paraíso, en donde quebraste la cabeza de la 
Serpiente” y también en la Tierra donde gobiernas 
“junto a su Hijo”. De ahí que en el relieve encontre-
mos un delfín, una concha, unos corales, un par de 
palomas y la cornucopia como atributos de Jardín 
del Éden y la corona, la espada, el cetro y el capelo 
arzobispal en referencia a la Tierra, ya que hasta los 
más poderosos deben rendirse ante el poder de la 
Madre de Dios.

Seguidamente en los tondos que ciñen el cuarte-
rón central nos encontramos con dos anagramas que, 
al igual que los anteriormente analizados, refuerzan la 
idea del relieve central. En consecuencia, el superior 
revela a Dios Padre, Hijo y Espíritu Santo, junto con 
María, amparando al mundo bajo su protección, y en el 
inferior a María como reina poderosa [fig. 8].

La otra jaculatoria, Turris davídica, como la an-
terior, tiene una doble simbología: la sempiterna 
virginidad y el carácter auxiliador de María. Ambas 
condiciones coexisten en el bajorrelieve con equi-
tativa valía, a decir verdad, podríamos afirmar que 
la composición se dividide en dos bloques. Por un 
lado, la parte superior e inferior del relieve central y 

dit? […] Quantumlibet aliae stellae reluceant, luna tamen et 
magnitudine praeeminet et splendore. Sic utramque naturam 
Virgo singularis exsuperat et immensiate gratiae et fulgore 
virtutum” ( Petrus Damianus, “Sermo XL In Assumptione Bea-
tissimae Mariae Virginis”, en PL, vol. 144:2 (París: J. P. Migne, 
1853), 720). 

los cuarterones desarrollan la idea de la pureza vir-
ginal y por el otro, el centro del panel principal con 
la torre del rey de Israel con la que se representa a 
María como refugio de los fieles [fig. 9]. En relación 
con el bloque de la virginidad, encontramos múlti-
ples referencias a la victoria de María sobre el pe-
cado por medio de varias analogías de la victoria en 
beneficio de la patria de David frente al filisteo Goliat. 
Primeramente, las ramas de olivo59 y las trompas, 
que recuerdan al shofar hebreo60, proclaman el un-
gimiento del nuevo rey de Israel. A continuación, los 
abundantes atributos del monarca dispuestos en 
la base de la torre: el escudo, la corona, el cetro de 
poder, el arpa61 y el arco con el carcaj. Y finalmente, el 
último tramo del relieve ilustra el preludio y el desen-
lace del duelo contra el gigante filisteo a través del 
cayado, el sombrero, el zurrón, la honda con la pie-
dra, la espada y la cabeza cortada de Goliat62. En cu-

59	 La rama de olivo en esta ocasión comparte simbología con la 
palma de la victoria analizada en la rogativa Virgo Potens.

60	 Trompa realizada en cuerno que se utilizaba por los hebreos 
para proclamar al nuevo rey. “Allí el sacerdote Sadoc y Natán, 
profeta, le ungierán rey de Israel, y tocaréis las trompetas, 
gritando: ¡Viva el rey Salomón!” (1 Reyes 1: 34. Sagrada Biblia. 
Versión directa de las lenguas originales, 396).

61	 “Cuando el espíritu de Dios se apoderaba de Saul, David to-
maba el arpa, la tañía con su mano, y Saul sentía alivio y bien-
estar, pues se retiraba de él el espíritu malo” (1 Samuel 16: 
23. Sagrada Biblia. Versión directa de las lenguas originales, 
340).

62	 Según relatan las Sagradas Escrituras, Saúl hizo vestir a Da-
vid con su yelmo, su armadura y su espada, pero aquellos 
atavíos le resultaban imposibles de dominar por la falta de 
costumbre: apenas podía moverse. De modo que el futuro 
rey se despojó de todo aquello y se armó únicamente con su 
cayado, su sombrero, su honda y cinco piedras que guardó 
en su zurrón de pastor. Avanzó hacia el filisteo con Yahvé de 

 
Fig. 9. Detalle del relieve central de la jaculatoria “Turris davidica” en el batiente derecho de la puerta secundaria  

de la Sacristía Mayor de la Basílica del Pilar de Zaragoza por Antonio Palao, 1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de  
Zaragoza (izquierda). A la derecha Turris davidica en Francisco Xavier Dornn, Letanía Lauretana de la Virgen Santísima  

expresada en cincuenta y ocho…, lám. 36. Fuente: https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=9421

https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=9421


12 Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

 
Fig. 10. Detalles de los cuarterones superior (izquierda) e inferior (derecha) del batiente derecho de la puerta secundaria de la 

Sacristía Mayor de la Basílica del Pilar de Zaragoza por Antonio Palao, 1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza.

anto a los cuarterones volvemos a encontramos con 
más atributos de David: la cítara, el cetro, la corona y 
la espada en el superior, mientras que en el inferior 
tornamos a los instrumentos musicales que festejan 
el nombramiento del nuevo monarca (una gaita, unas 
panderetas y cascabeles) [fig. 10].

El segundo bloque, el destinado al auxilio de los 
fieles, nos presenta la torre de David no como un 
atributo del monarca sino como un bastión. La to-
rre es otro de los símbolos de raíz bíblica63 que fue 
convertido por los Padres de la Iglesia y la escolás-
tica en un epíteto mariano, si cabe, diríamos que se 
trata de uno de los más populares. En la duodécima 
corona del tomo segundo de la Bibliotheca Virginalis 
encontramos un autor anónimo que rescató el ver-
sículo del Cantar de los Cantares para confeccionar 
una compleja metáfora a partir de una doble ana-
logía entre María, el cuello de la esposa del Cantar 
de los Cantares y la torre de David. Como determina 
el teólogo, el cuello es María, porque une el cuerpo 
de la Iglesia, con Cristo como su cabeza. Asimismo, 
María es “torre de David”, porque los fieles hallan re-
fugio en esta torre edificada con “almenas fuertes 
que la defienden, que son ayuda del Padre, del Hijo 
y del Espíritu Santo”, y “mil escudos en los cuales 
se figura la ayuda y presidio de los ángeles”, y jun-
to a ella se depositan las “armaduras de los fuertes, 
porque todos los santos y escogidos ayudarán a los 
que ella quiere dar ayuda”64. Así pues, los eruditos 

su lado, metió la mano en su zurrón, sacó una piedra y la lan-
zó impactando en la frente Goliat y dejándole inconsciente. 
Aprovechando el desvanecimiento del paladín filisteo, David 
cogió el arma del gigante y le cortó la cabeza (1 Samuel 17: 
38-51. Sagrada Biblia. Versión directa de las lenguas origina-
les, 342-343).

63	 “Es tu cuello cual torre de David, adornada de trofeos, de la 
que penden mil escudos, todos escudos de valientes” (Can-
tar de los Cantares 4:4. Sagrada Biblia. Versión directa de las 
lenguas originales, 871).

64	 “Sicut turris David collum tuum, quae aedificata est cum pro-
pugnaculis, mille clypei pendent ex ea, omnis armatura for-
tim. Per collum Beata Virgo defignatur. Per ipsam enim, quasi 
excellentissinam totum corpus Ecclesiae unitir Christo capiti. 
Haec est, sicut Turris David, id est, manu fortis, quia fideles in 
ea forte refugium invensunt. Et est aedificata cum propugna-
culis, id est, adiutorium habera Patre, & Filio, & Spiritu sancto: 
Mille clypel pendent ex ea, id est, praesidium omnium Ange-
lorum ad defensionem eorum, qui confugiunt ad ea, Omnis 
armature fortium, id est, exempla omnium Sanctorum omnes 
electi eumt,[…]” (Anónimo, “De Nomine Maria. Corona Duo-
decim coronarum B. Virginis Mariae. Cap. II”, en Bibliotheca 

posteriores se centraron fundamentalmente en 
transcribir el parecer del autor anónimo. Tal es el 
caso de Alano Varense (s. XV)65 o el apologeta maria-
no Alberto Magno (ca. 1193/1206-1280)66, entre otros.

El tercer concepto hace referencia al auxi-
lio y mediación que brinda María a los fieles como 
Corredentora del mundo por su condición de Madre de 
Dios, y por tanto, a su cercanía con las tres personas 
sagradas. Dentro de esta categoría estudiaremos una 
única rogativa: Virgo Clemens. La invocación está de-
terminada nuevamente por las Sagradas Escrituras. En 
consecuencia, en el libro de los Proverbios se presenta 
a la mujer fuerte como aquella que “Con sabiduría abre 
la boca, y en su lengua está la ley de la bondad”67. Por 
ello, en el relieve pilarista este concepto se expresa a 
través de cuatro elementos: la paloma con la rama de 
olivo, el Inmaculado Corazón de María, la balanza y el 
pelícano [fig. 11]. 

El primero de ellos, el binomio paloma-ra-
ma, es quizá uno de los símbolos más ilustrati-
vos sobre este tema68. De hecho, el mensaje de 

virginalis sive Mariae Mare magnum, ed. Pedro de Alva y. As-
torga, vol. 2 (Madrid: Typographia Regia, 1648), 213). 

65	 “Collum tuum, o pulcherrima Domina, sicut turris eburnea, 
sicut turris David cum propugnaculis, ex qua mille clipei pen-
dent, & omnis armatura fortium. Tuum caput Dominus Iesus 
Christus est unigenitus tuus, & Dei Filius […] turris, omnium 
electorum, & sanctarum animarum receptaculum […] Haec 
tua turris, turris pulchritudinis est, turris bonitatis, suavitatis, 
virtutis, honoris, sapientiae, scientiae, & prudentiae, omnis 
demum foelicitatis” (Alanus Varenius, “In Laudes super Sanc-
ta Dei Genitricis Alanus Varenius, “In Laudes Super Sancta 
Dei Genitricis Maria Sermones,” in Bibliotheca Virginalis Sive 
Mariae Mare Magnum, ed. Pedro de Alva y Astorga, vol. 3 
(Madrid: Typographia Regia, 1648), 517. 

66	 “Nota quod per collum intelligitur Beata Virgo; per ipsam enim 
quasi excellentissimam, totum corpus Ecclesiae unitur capi-
li Christo. Haec est sicut turris David, id est, manufortis; quia 
fideles in ea forte refugium inveniunt. Et haec est aedificata 
cum propugnaculis, id est, adjutorium habet a Patre et Filio 
est Spiritu sancto. Mille etiam clypei, id est, omnium Ange-
lorum praesidia pendent ex ea, ad defensionem ipsorum qui 
confugerunt ad ipsam. Omnis etiam armature fortium pendet 
ex ipsa, quia omnes electi eum quem ipsa adjuvare voluerit, 
adjuvabunt” Albertus Magnus, “Sermo XXXIV In Eodem Fes-
to Assumptionis Beatae Mariae,” in Beati Alberti Magni Ra-
tisbonensis Episcopi Ordinis Praedicatorum Sermones, ed. 
Petrum Jammy R.A.P.F., editio nov (Toulouse: Édouard Privat 
libraire-Éditeur, 1883), 439. 

67	 Proverbios 31: 26. Sagrada Biblia. Versión Directa de Las Len-
guas Originales, 859.

68	 Los teólogos habitualmente tienden a simplificar el conjunto 
y concentrar el simbolismo bajo la imagen de la rama de oli-



13Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

indulgencia-clemencia está presente en este dúo 
desde su origen bíblico69. A tenor de esto, su rein-
terpretación en clave mariana por los teólogos fue 
un proceso casi natural. La señalada proximidad de 
María con la tríada divina encajaba a la perfección 
con el mensaje de redención del tándem bíblico. De 
este modo, san Antonio de Florencia (1389-1459) 
equiparó la misericordia de María con este fruto, 
pues ha sido ensalzada como el “hermoso olivo en 
la llanura” del Eclesiástico70. Según el santo, la oliva 
significa la misericordia, porque su fruto es el aceite: 
“todos pueden llegar a la oliva en los campos de la 
Iglesia. Todos pueden llegar a María, justos y peca-
dores para coger su fruto y alcanzar la misericordia”71. 

vo.
69	 “Siete días después, para ver si se habían secado ya las 

aguas sobre la tierra, soltó una paloma, que como no hallase 
dónde posar el pie, se volvió a Noé, al arca, porque las aguas 
cubrían todavía la superficie de la tierra. Sacó él la mano y 
tomándola la metió en el arca. Espero otros siete días, y al 
cabo de ellos soltó otra vez la paloma que volvió a él a tarde, 
trayendo en el pico una ramita verde de olivo. Conoció Noé 
que habían disminuido las aguas sobre la tierra” (Génesis 8: 
8-11. Sagrada Biblia. Versión directa de las lenguas originales, 
10).

70	 Eclesiástico 24:19. Sagrada Biblia. Versión directa de las len-
guas originales, 921.

71	 “El quia ipsa Virgo gloriosa misericors est ad omnes, compa-
rat olivae, dicens, Eccles. 24. Quasi oliva speciosa in campis. 
Oliva significat misericordiam, quia óleum fructus est leni-
tiuum, & dulce. Ad olivam, quae est speciosa in campis, om-
nes postunt accedere, & accipere fructum eius, sie ad Mariam 
& iusti &peccatores accedere possunt, ut inde misericordia, 
accipiant. Ipsa est illa sancta Iudith, quae ex magna miseri-
cordia ad populum suum eum magna providencia, & fortitudi-
ne occidit Holofernem ferocissimum obsidentem, & captiva-
re, &exterminarevo letem populum Dei, diabolum infernalem” 
(Antoninus Florentinus, “Capit 4. De multiplici misericordia, 
quam accepimus a Deo, mediante B. Maria. De B. Virgine 
Maria Opuscula, Sermones et Flores”, en Bibliotheca virgina-

Bajo la paloma encontramos el segundo elemento, 
el Inmaculado Corazón de María que si bien el prin-
cipio de su devoción data del siglo XVII con san Juan 
Eudes (1601-1680) la veneración al corazón de María 
existe desde la Edad Media. El punto de partida vuel-
ve a estar en la Biblia, concretamente en el salmo 21: 
“Mi corazón es como cera, que se derrite dentro de 
mis entrañas”72. Esta frase que en origen nada tenía 
que ver ni con María ni con la clemencia fue acuña-
da por los tratadistas religiosos como metáfora de 
la ternura y misericordia que siente la Virgen por sus 
fieles a partir de su exaltación como intercesora de 
los pecadores por la, ya mencionada, proximidad con 
Dios. Pues como afirma san Buenaventura (ca. 1221-
1274), Esta está sentaba a “su derecha” por su “unión 
amorosa de corazones” porque teniendo el “oficio 
de intercesora y reconciliadora, debe sentarse, no 
lejos sino cerca y casi al lado, como para hablarle al 
oído, no sea que se dicte severa sentencia contra los 
que se le encomiendan”73. Asimismo, Santiago de la 
Vorágine (ca. 1230-1298) en su duodécimo sermón 
áureo confeccionó una analogía entre el arcoíris y la 
compasión de María en la que declara que el color 
azul del fenómeno óptico se relaciona directamente 
con la Virgen por la “compasión líquida”, ya que su 

lis sive Mariae Mare magnum, ed. Pedro de Alva y Astorga, 
vol. 2 (Madrid: Typographia Regia, 1648), 702). 

72	 Salmos 21 (Vg 21): 15. Sagrada Biblia. Versión Directa de Las 
Lenguas Originales, 744.

73	 “Et sedit ad dexteram eius […] prima est immediato amoris 
cordis ad cor […] Habentem enim interpellatricis est recon-
ciliatricis officium non oportet longe sedere, sed propie as-
sistere et quasi lateraliter appropinquare, immo auriculariter 
cohaerere, ne forte contra suos commendatores crudelis 
dictetur sententia, et si dictata fuerit irritetur” (Bonaventure 
Bagnoregio, “Sermo III De Assumtione B. Virginis Mariae”, en 
Obras de san Buenaventura. Edición Bilingüe, vol. 4 (Madrid, 
1947), 876–877).

 
Fig. 11. Detalle del relieve central de la jaculatoria “Virgo Clemens” en el batiente izquierdo de la puerta  

principal de la Sacristía Mayor de la Basílica del Pilar de Zaragoza por Antonio Palao, 1866-1868.  
Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza (izquierda). A la derecha Virgo Clemens en Francisco Xavier Dornn,  

Letanía Lauretana de la Virgen Santísima expresada en cincuenta y ocho…, lám. 27.  
Fuente: https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=9421

https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=9421


14 Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

corazón “se ha vuelto como cera derretida”74. El ter-
cer elemento, la balanza, habitualmente se relaciona 
con Cristo o san Miguel como jueces o psicopompos 
en el ritual de la Psicostasis. Tal iconografía es la re-
presentación gráfica del pesaje de las almas por se-
res preternaturales. En este caso se les sustituye por 
María y se representa uno de los platillos vencidos por 
el peso de una rama de olivo en señal de su clemen-
cia. Su origen se remonta a los ritos funerarios del 
Egipto faraónico, 75 popularizados en Europa durante 
la Edad Media a través de Bizancio y el arte copto. 
El último componente, el pelícano, ha sido conside-
rado desde fechas tempranas la metáfora por exce-
lencia para representar el amor del progenitor hacia 
su descendencia. Como veremos a continuación, lo 
habitual es que esta iconografía fuera esencialmente 
de naturaleza cristológica. En verdad, no fue hasta el 
siglo XVII cuando se introdujo la reinterpretación en 
clave mariana. Por consiguiente, todo lo declarado 
en el presente apartado sobre Cristo y el pelícano es 
extrapolable, a la figura de María. La primera referen-
cia a esta ave la encontramos en el salmo 102, dedi-
cado a una plegaria de un afligido que desfallece y 
se lamenta ante Yahvé: “Me asemejo al pelícano del 
desierto”.76 El símil bíblico surtió gran interés entre 
los primeros tratadistas, ganándose un hueco en la 
obra que dio origen a los bestiarios medievales, el 
Physiologus o Fisiólogo en castellano (ca. ss. II-IV). 
Su autor anónimo es el primero en crear la teoría del 
buen progenitor que cuida de su prole, relacionán-
dolo con la figura de Cristo77. En muy poco tiempo la 

74	 “Secundo, habuit colorem caeruleum, quia tota fuit prae com-
passione liquida afecta, juxta iluud. Factum est cor meum tan-
quam cera liquescens” Beato Jacobo de Vorágine, “XII Arcus 
Coelestis,” in Mariale Seu Sermones Aurei de Beata Maria Vir-
gine, vol. 1 (París: Hippolytum Walzer, Bibliopolam Editorem, 
1888), 32.

75	 El dios de la momificación Anubis sostenía una balanza en 
la que se pesaba el corazón del difunto frente a la pluma de 
la Maat (Justicia). Lo único que se pedía es que el corazón 
estuviera en equilibrio con la pluma, puesto que se conside-
raba que no había nada ni nadie que estuviera por encima de 
la propia Justica. En caso de que el peso del corazón fuera 
mayor, este era devorado por Ammyt. Ceremonia codificada 
al detalle en el Libro de los Muertos.

76	 Salmos 102:7. Sagrada Biblia. Versión directa de las lenguas 
originales, 796.

77	 “Cuando nacen sus hijos, en cuanto crecen comienzan a pi-
cotear en el rostro a sus padres, y los padres, por su parte, 
hacen lo mismo. Pero los padres acaban compadeciéndose 
y después de haberse lamentado durante tres días, la madre, 
abriéndose el pecho, rocía con su sangre los cuerpos muer-
tos de los polluelos y aquella sangre los devuelve a la vida.

tesis del Fisiólogo se generalizó entre los Padres de 
la Iglesia, convirtiéndose el pelícano oficialmente en 
una metáfora de Cristo. Hacia el siglo III el exégeta 
Eusebio de Cesarea (ca. 260-339/340) en sus co-
mentarios sobre los Salmos vuelve a relacionar esta 
ave con Cristo, por medio de una analogía entre el 
pelícano que salva a su prole del veneno mortal de 
la serpiente del pecado y el sacrificio de Cristo por la 
Vida Eterna78. Unas décadas más tarde san Agustín 
de Hipona (354-430), sin tantos ambages como su 
predecesor, vuelve a afirmar categóricamente que 
el “Pelícano del desierto” de los Salmos davídicos 
es “Cristo”79. Con la Edad Media se mantuvo el símil 
cristológico, aunque perdió fuerza en favor de la me-
táfora del fénix que resurge de sus cenizas. No obs-
tante, hay teólogos que siguieron haciendo uso del 
pelícano. Por ejemplo, santo Tomás de Aquino (1225-
1274) en su himno en honor a Cristo, Adoro te devote 
para el Santísimo Sacramento80.

 Del mismo modo, también […] El Hacedor de todas las cosas nos 
engendró y nosotros lo apaleamos. ¿Cómo pudimos hacer 
algo semejante? […]. Pero sublevándose cuando estaba en 
la cruz, los impíos le hirieron y abrieron su costado, y de él 
manó sangre y agua, rescate para la vida eterna” (Anónimo, 
El Fis iólogo (Barcelona: Ediciones Obelisco, 2000), 22).

78	 “Dominus est solitario pelicano, secundum miram avis hujus 
erga foetum adfectionem. Illud quippe animal nidum in petris 
ac praeruptis defixum, pullis suis ita concinnat, ut a quibusuis 
infidiatoribus facile labefactari non possit. At patre avolan-
te serpens, quia nidum adire nequit, virus suum ipsis procul 
infundit. Observat enim qua ventus perflet, atque inde vene-
num suum pullis exhalat, ita un tntereant. Sed pater eorum 
rursus advolans, ac naturali ratione insidias conspicatus, novit 
et ipse quo pacto reviviscere possint. Nubem enim observat, 
et insublime volat, ac supra caput illorum sensim, lateraque 
pennis vehementius quatiens, sanguinis guttas ipsis exprimit 
et emitri: illae vero per nubem stillantes vivificam mortuis vim 
efferunt, atque ita illi excitantur. Pelicanus etaque pro Domi-
no accipitur, pulli pro primis parentibus, nidus pro paradiso, 
serpens pro apostata diabolo. Insufflavit ergo ille per inobse-
quentiam primis parentibus in paradiso positis, mortemque 
invexit illis: Christus vero amore nostri permotus, in cruce 
exaltatus, ac in latere vulneratus, vivisicum inde sanguinem 
stillare fecit, nosque mortus per nubem sancti Speritus vivi-
ficavit” (Eusebii Caesariensis, “Oratio pauperi, cum anxius 
fuerit, et in conspectu Domini effuderit precem suam. CI.”, 
en Collectio Nova Patrum et Scriptorum Graecorum, Eusebii 
Caesariensis, Athanasii, & Cosmae Aegytii, vol. 1 (París: Clau-
dii Rigaud, 1706), 654-655).

79	 “Hanc avem potius in solitudine agnoscamus; hoc enim inde 
Psalmus voluit ponere, Pelicanus in solitudine. Puto ego hic 
intelligi Christum natum de virgine”( Augustinus Hipponensis, 
“Sermo I (a) In Psalmun CI enarratio”. PL 37 (París: J. P. Migne, 
1865), 1300).

80	 “Pie pellicane, Jesu Domine, Me immundum munda tuo San-
guine, Cujus una stilla salvum facere Totum mundum quit ab 

  
Fig. 12. Detalles de los cuarterones superior (izquierda) e inferior (derecha) del batiente izquierdo de la puerta principal de la Sacristía 

Mayor de la Basílica del Pilar de Zaragoza por Antonio Palao, 1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza.



15Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

Finalmente, la jaculatoria se cierra con los cuar-
terones superior e inferior. Ambos retornan sobre la 
idea del relieve central. De hecho, volvemos a en-
contramos con dos elementos analizados en el cuar-
terón. En el superior el corazón clemente de María y 
en el inferior la paloma con la rama de olivo [fig. 12].

El cuarto y último concepto es producto de la 
unión de los otros tres: la Maternidad Divina, auna-
da a las virtudes de María y su capacidad auxiliado-
ra desencadenan la ratificación de su superioridad 
indiscutible sobre todas las criaturas terrenas y ce-
lestes (a excepción de la Trinidad). Por consiguiente, 
de acuerdo con Carme Calderón, “no es de extrañar 
que en la Letanía Lauretana, el grupo de invocacio-
nes finales la exalten como Reina”81. Dentro de las 
puertas del Pilar es el grupo más numeroso, con-
cretamente encontramos seis jaculatorias: Virgo 
Veneranda, Virgo Praedicanda, Regina Virginum, 
Regina Martirum, Regina Confessorum y Regina 
Angelorum. Sin lugar a duda este conjunto es el que 
más se aleja de los principios patrísticos y medie-
vales, de hecho, su discurso y lectura iconográfica 
son eminentemente alto renacentistas. Sin embar-
go, todo fundamento humanista, a pesar de la refor-
mulación postridentina, tiene un germen patrístico y 
medieval. En consecuencia, es esto lo que vamos a 
tratar de averiguar en el presente apartado.

 Las dos primeras rogativas son un caso particu-
lar, ya que, a pesar de referirse a la pureza de María 
bajo la titulación de virgen, como asevera Carme 
Calderón, es al mismo tiempo una invocación que 

omni scelere” (Thomae Aquinatis, “Rhythmus Eucharisticus 
post corporis et calicis elevationem recitandus”, en D. Tho-
mae Aquinatis Doctoris Angelici et Scholarum Catholicarum 
Patroni. Monita et preces (Viena: Commissum Leoni Woerl, 
1882), 75).

81	 López Calderón, “Letanías Emblemáticas: Símbolos Maria-
nos de Maternidad, Virginidad y Mediación En La Edad Mo-
derna,” 415.

viene justificada por su superioridad82. De manera 
que ambas alabanzas expresan que la santidad de 
María es tan excelsa que todo ser en la Tierra y en el 
Cielo debe venerarla e invocarla. 

Siguiendo el orden de enumeración, la primera 
rogativa, Virgo Veneranda [fig. 13] abre el relieve cen-
tral, como no podía ser menos, con una referencia al 
epíteto que encabeza la invocación: la azucena virgi-
nal83. A diferencia de la que encontramos en el panel 
central de la alabanza Virgo Potens, la presente se 
muestra en sus tres estados de floración. Este motivo 
es típico del ciclo iconográfico de la Anunciación en 
el gótico, donde se alude a la virginidad de María en 
sus tres estados: antes, durante y después del par-
to. Bajo la azucena la composición revela la verda-
dera temática del bajorrelieve: la veneración a María. 
Presidiendo el centro del bajorrelieve se acomoda 
la Sagrada Columna, pues no hay objeto de mayor 
veneración en la Basílica del Pilar que la Sagrada 
Columna entregada por la Virgen a Santiago apóstol. 
Al mismo tiempo el mensaje se ve reforzado desde 
dos perspectivas: la devoción y la oración (la oración 
es un medio de expresión de la devoción religiosa). 
La primera se articula a partir de tres objetos: el ro-
sario que rodea el monograma de María del frente 
de la columna y los dos escudos de las congrega-
ciones de los Carmelitas y de los Mercedarios. No 
es baladí la elección de los mismos84, la devoción al 
Santo Rosario y la advocación mariana homónima85 
tiene su origen en la Orden de los Predicadores, 

82	 Ibid. 
83	 Analizada en detalle en la jaculatoria Virgo Potens. 
84	 Don Manuel García Gil (1802-1881) arzobispo de Zaragoza 

(1858-1881) y promotor de la reforma pilarista decimonónica 
era dominico.

85	 La devoción al Santo Rosario y a su advocación mariana tie-
ne su origen en el año 1212, cuando a santo Domingo de Guz-
mán durante su estancia en Tolosa se le apareció la Virgen 
con un rosario en la mano y le enseñó a rezar y a predicar su 
uso y veneración entre las gentes.

 
Fig. 13. Detalle del relieve central de la jaculatoria “Virgo Veneranda” en el batiente izquierdo de la puerta de la antigua Biblioteca 

de Sala de Oración de la Basílica del Pilar de Zaragoza por Antonio Palao, 1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza 
(izquierda). A la derecha Virgo Veneranda en Francisco Xavier Dornn, Letanía Lauretana de la Virgen Santísima expresada en 

cincuenta y ocho…, lám. 24. Fuente: https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=9421

https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=9421


16 Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

más conocida como los Dominicos, que junto con 
las otras dos son tres de las ordenes mendicantes 
de devoción mariana más antiguas de la historia. 
Concretamente, los dominicos y los carmelitas fue-
ron reconocidas en el siglo XIII siendo las primeras y 
poco después en esa misma centuria los merceda-
rios. Por otro lado, la oración se introduce con el in-
censario. Así el rey David en el salmo 140 dijo “Séate 
mi oración como incienso en tu presencia […]”86, 
suplicando a Dios que su plegaria sea escuchada. 
También en el Apocalipsis volvemos a encontrarnos 
una referencia al mismo: 

Llegó otro ángel y púsose en pie junto al al-
tar con un incensario de oro, y fuéronle dados 
muchos perfumes para unirlos a las oraciones 
de todos los santos sobre el altar de oro que 
está delante del trono. El humo de los perfu-
mes subió, con la oración de los santos de la 
mano del ángel a la presencia de Dios87.

En el siglo IV San Efrén (ca. 306-373) recuperó 
este concepto en una reformulación mariológica 
como un símbolo para honrar a María por “ser más 
gloriosas que los demás”88. Asimismo, un autor anó-
nimo en la Corona B. Virginis del segundo tomo de la 
Bibliotheca Virginalis denomina a María, “incensario 
de oro de la oración”89. 

Seguidamente, ciñendo el relieve central, los 
cuarterones siguen la misma tónica que los ante-
riores. En el superior encontramos un bodegón con 
atributos de los diferentes estamentos eclesiásticos 
(la tiara papal, una mitra, un bonete y un misal), ya 
que, como declara Dornn (1768), “al modo, que en el 
Cielo tributan a María gran honra los Santos Ángeles 
y Bienaventurados; assi en la tierra es venerada, e 

86	 Salmos 140:2. Sagrada Biblia. Versión Directa de Las Lenguas 
Originales, 822.

87	 Apocalipsis 8: 3-4. Sagrada Biblia. Versión Directa de Las 
Lenguas Originales, 1569.

88	 “Virgo Dei genitrix Mari, Regina ómnium […] honoratior Cheru-
bim […] Thuribulum aureum” (Ephraem Syri, “Sermo de sanc-
tissimae Dei Genitricis Virginis Mariae Laudibus. De Laudibus 
B. Mariae Virginis”, en Sancti Patris Ephraem Syri scriptoris 
Ecclesiae antiquissimi et dignissimi Opera omnia (Amberes: 
Ioannem Keerbergium, 1619), 541).

89	 “[…] thuribulum Dei aureum pero devotio nem orationis, quam 
totam incanduerat amos aeternitatis” (Anónimo, “Cap. 24. Co-
rona B. V. Mariae”, en Bibliotheca virginalis sive Mariae Mare 
magnum, vol. 2 (Madrid: Typographia Regia, 1648), 381).

invocada por casi todas las gentes”90. El inferior vuel-
ve a hacer uso del incensario de la oración [fig. 14].

La siguiente invocación, Virgo Praedicanda, se 
traduce en castellano como “Virgen digna de ala-
banza”. El relieve al igual que el anterior se articula 
en torno a una simbología doble: la pureza de María 
de acuerdo a su condición de virgen y la constata-
ción gráfica de un discurso apologético alrededor 
de la predicación. De ahí que las plurales alusiones 
a la naturaleza virginal de María inunden el relieve 
con tal sutileza que las ramas de olivo, las palmas 
y las azucenas, pese a su profusión, aparentan ser 
meros detalles ornamentales [fig. 15]. Sin embargo, 
como analizamos anteriormente en los bajorrelieves 
Virgo Potens (palmas y azucenas) y Virgo Clemens 
(rama de olivo), cada elemento por sí mismo guarda 
una vasta exégesis mariana. A su vez, el segundo y 
principal cauce simbólico se inaugura con la palo-
ma del Espíritu Santo como germen de la alabanza 
primigenia a María: la Salutación Angélica durante 
la Anunciación91. Continuando con la temática, bajo 
el ave, encontramos un conjunto de atributos cleri-
cales (mitra, salterio y báculo) en representación de 
aquellos que alaban a María durante la predicación, 
que a su vez introducen el motivo central de la com-
posición: un medallón con las letras “A V”, que bien 
podría tratarse de la abreviatura de la salutación la-
tina “Ave”, aunque parece extraño que de una pala-
bra formada tan solo por tres letras se deje suelta la 
“e”. Conjuntamente, flanqueando el tondo se dispo-
nen dos ángeles trompeteros arriba y dos trompe-
tas abajo que proclaman, como señala Dornn: “El 
nombre de María” en “todas las quatro partes de 
la tierra”92. El origen del simbolismo religioso93 del 

90	 Dornn, Letanía Lauretana de la Virgen Santísima expresada 
en cincuenta y ocho estampas…, 47.

91	 “Y presentándose ante ella [el arcángel Gabriel], le dijo: Sal-
ve, llena de gracia, el Señor es contigo ” (Lucas 1: 28. Sagrada 
Biblia. Versión directa de las lenguas originales, 1320).

92	 Dornn, Letanía Lauretana de La Virgen Santísima Expresa-
da En Cincuenta y Ocho Estampas e Ilustrada Con Devotas 
Meditaciones, y Oraciones, Que Compuso En Latín Francisco 
Xavier Dornn Predicador En Fridberg y Tradujo Un Devoto, 49. 

93	 Como sucede con la palma, la trompeta es otro de los ele-
mentos adoptados del mundo clásico. De hecho, este ins-
trumento musical es un atributo de la Fama. S egún Cesare 
Ripa, Della novissima Iconologia di Cesare Ripa Pervgino Ca-
valier de SS. Maurutio & Lazzaro... (Padua: Pietro Paolo Tozzi, 
1625), 219, representa el “grito universal esparcido por las 
orejas de los hombres”.

 
Fig. 14. Detalles de los cuarterones superior (izquierda) e inferior (derecha) del batiente izquierdo de la puerta de la antigua Biblioteca 
de la Sala de Oración de la Basílica del Pilar de Zaragoza por Antonio Palao, 1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza.



17Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

instrumento de viento nos traslada de nuevo a las 
Sagradas Escritura, de modo que, Salomón en el 
salmo 98 aclama el nombre de Dios al son de las 
trompetas94, mientras que en el Apocalipsis intro-
ducen los acontecimientos sobrevendidos el día 
del Juicio Final95. A tenor de ambos versículos, se 
generalizó su uso entre los teólogos como metáfo-
ra de la predicación. De este modo en las primeras 
centurias del cristianismo san Agustín  de Hipona 
(354-430) ya utilizó este símil poético en uno de sus 
sermones sobre los Salmos96. Practicante un milenio 
después el docto santo Tomás de Aquino (1225-1274) 
en su revisión del Apocalipsis reafirma la tesis de su 
predecesor a través de una analogía entre las sie-
te trompetas de los ángeles y el oficio universal de 
la predicación97. Finalmente se cierra el relieve con 
la antorcha de la predicación de santo Domingo de 
Guzmán. La génesis de este símbolo parte de la pri-
mera hagiografía del fundador de los Dominicos por 
su confesor y discípulo Jordán de Sajonia o Jordanis 
de Saxonia (1185-1237). El autor relata una visión que 
tuvo Juana Aza, la madre de santo Domingo, antes de 
que este fuese concebido: “[…] se le mostró en una 
visión que llevaba en su seno un cachorro, que lle-
vaba en la boca una antorcha encendida y, saliendo 

94	 Salmos 98 (Vg. 97): 6.Sagrada Biblia. Versión Directa de Las 
Lenguas Originales, 794.

95	 Apocalipsis 8: 6. Sagrada Biblia. Versión Directa de Las Len-
guas Originales, 1569.

96	 “Tuba canite. Hoc est, clarius et fidentius praedicate; ne te-
rreamini: sicut ait propheta quodam loco, ‘Exclama, et exal-
ta sicut tuba vocem tuam (Isai. LVIII, 1). Tuba canite in infinitio 
mensis tubae’ ” ( Augustinus Hipponensis, “Sermo (a) In Psal-
mum LXXX”. PL 37 (París: J. P. Migne, 1865), 1036).

97	 “ Comparatur autem tubae praedicatio, sive officium praedi-
candi” ( Thomae Aquinatis, “Caput VIII. Expositio D. Thomae 
Aquinatis In Apocalypsim Beati Ioannis apostoli”, en Divi Tho-
mae Aquinatis Commentaria, vol. 6 (Nápoles: Imprenta Virgi-
liana, 1856), 70).

de su seno, parecía incendiar el mundo entero. Se 
esperaba que de ella se concibiera un distinguido 
predicador […]”98. Poco después de su publicación 
(s. XIII) la ensoñación de Juana cobró tal fama que 
terminó por convertir al perrito con la tea encendi-
da en un atributo de santo Domingo. De hecho, unas 
décadas después el dominico y obispo de Génova, 
Santiago de la Vorágine (ca. 1230-1298) transcribe al 
pie de la letra las palabras de su predecesor en la 
Leyenda Dorada99.

Por último, el batiente se remata con los dos cuar-
terones el superior y el inferior ornamentados con los 
mismos motivos estudiados en el relieve central: la 
paloma del Espíritu Santo de la Salutación Angélica 
en el de arriba y un bodegón con la tea y la trompeta 
de la predicación enlazadas a un misal [fig. 16].

Las siguientes cuatro rogativas se ajustan rigu-
rosamente a la premisa de la superioridad absoluta 
de María, de hecho, todas ellas abren su invocación 
con el título de regina, es decir, reina en castella-
no. La primera nos introduce a María como Regina 
Virginum, reina de las vírgenes a través de cuatro 
vías [fig. 17]. De modo que el bajorrelieve arranca con 
el símbolo mariano de la estrella de mar. El origen de 
este jeroglífico surge del himno medieval “Ave ma-
ris Stella” entonado durante la Liturgia de las Horas. 
Se desconoce su autor, aunque ha llegado a atri-
buirse a figuras tales como san Bernardo, Venancio 

98	 “Cuius madri, antequam ipsum conciperet, in visione mons-
tratum est, quiod catulum gestaret in utero, qui facem orden-
tem in ore portabat et de ventre egrediens omnem orbem 
succendere videbatur. Quo prefigurabatur concipiendum ab 
ca predicatorem insignem […]” (Jordanis de Saxonia, “Libe-
llus de principiis ord. Praedicatorum”, en Monumenta Ordinis 
F. Praedicatorum historica, vol. 15 (París: Librairie Philosophi-
que J. Vrin, 1933), 27-28).

99	 Beato Jacobo de Vorágine, La leyenda dorada., trad. Fray 
José Manuel Macías, 8a ed. vol. 1 (Madrid: Alianza Forma, 
1996), 441.

 
Fig. 15. Detalle del relieve central de la jaculatoria “Virgo Praedicanda” en el batiente derecho de la puerta de la antigua Biblioteca 

de la Sala de Oración de la Basílica del Pilar de Zaragoza por Antonio Palao, 1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza 
(izquierda). A la derecha Virgo Praedicanda en Francisco Xavier Dornn, Letanía Lauretana de la Virgen Santísima expresada en 

cincuenta y ocho…, lám. 25. Fuente: https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=9421

https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=9421


18 Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

Fortunato, Paulo Diácono o incluso al rey Roberto II 
de Francia. Con todo, ha sido imposible confirmar la 
paternidad del mismo, pues se han encontrado códi-
ces del siglo VIII en los que ya aparece este himno100. 
La estrella de mar, como veremos más adelante en 
la rogativa Stella Matutina, posee múltiples conno-
taciones, por lo que en este caso atenderemos úni-
camente a las relativas a la preponderancia mariana. 
San Bernardo (1090-1153), en su segunda homilía en 
alabanza a María, asemeja el potencial iluminador de 
las estrellas, en especial la de la estrella polar, con 
la Virgen como la “estrella más brillante y más her-
mosa”, capaz de alumbrar el “mar ancho y dilatado” 
con sus “esplendores con su ejemplo” y “méritos”101. 
Posteriormente el abad Absalón († ca. 1196) recobra-
rá este símbolo donde exalta la superioridad de las 
virtudes de María sobre el resto de seres a través de 
una metáfora de la excelencia de la estrella de mar 
respecto “a las demás estrellas en tres aspectos: 
altura, en movilidad y en la comunión de la luz”. En 
altura, porque “está situada en la cima del mundo, así 
está exaltada sobre el resto de las estrellas”. Por in-
movilidad, siempre “fija en el centro del firmamento”, 
mientras los demás tienden hacia el oste desvián-
dose del pecado. Por último, la comunión de la luz, 
dado que el mar siempre ilumina el mundo con un 
rayo inmutable, puro y eterno102. 

100	 Juan García García, Silverio de Ibero, y Enrique R. Panyagua, 
“Estudio del ‘Ave Maris Stella’”, Helmantica: Revista de filolo-
gía clásica y hebrea 8, no 25 (1957): 423-424.

101	 “Nec sideri radius […] cuius radius universum orbbem illumi-
nat, cuius splendor et praefulget un supernis, et ínferos pene-
trat, terras etiam perlustrans […] Ipsa inquam, est praeclara et 
eximia stella, super hoc mare magnum et spatiosum necesa-
rio sublevata, micans meritis, illustrans exemplis. O quisquis 
te intelligis in huis saeculi profluvio magis inter” (Bernardus 
Claraevallensis, “Homilia II In laudibus Virginis Matris”, en 
Obras completas de san Bernardo. Edición Bilingüe, vol. 2 
(Madrid: Biblioteca de autores cristianos, 1994), 636).

102	 “Plane ipsa, quam diximus, maris stella tribus modis stellis 
caeteris praeminere invenitur, videlicet altitudine, inmobilita-
te, et luminus communione. Altitudine, quia in vertice mundi 
posita, sicut caput membris, ita et illa caeteris stellis super 
exioltirur. Unde et pocta dicit: hic vertex nobis semper subli-
mis, at illum (hoc est ejus oppositum). Sub pedibus styx as-
tra videt manesque profundi. Immobilitate, quoniam quasi in 
centro firmamenti consti uta caeteris vario motu modo ad oc-
casunt tendeutibus, ipsa inmobilis persistit. Communione lu-
minis, quia caeteris vicissim lumen suum praebentibus, haec 
sine vicissitudine, semper aequali radio, quantum in se est, 
cunctis viventibus claritatem effudit. Haec de stella, sed illa 

Inmediatamente, pendiendo de la estrella se 
localiza el segundo objeto, la lámpara, otro de los 
elementos bíblicos recuperados por los eruditos 
medievales como asunto de reflexión mariana a par-
tir del capítulo del Eclesiástico dedicado a la mujer 
virtuosa103. Un autor anónimo en la octava corona 
del segundo tratado de la Bibliotheca Virginalis ya 
denominó a María como lucerna gratiae, es decir, 
lámpara de gracia104. Conjuntamente Santiago de la 
Vorágine (1230-1298) pasa a denominarla Candelae 
purificationis (velas de purificación)105, mientras que 
Antonio Rampegolis (1360-1423) sigue la misma tó-
nica que el autor anónimo, calificándola como la 
“lámpara” inextinguible de gracia divina106. A conti-
nuación, la tercera vía explicativa se ubica en el cen-
tro del bajorrelieve donde encontramos una com-
posición muy similar a la dispuesta en la lámina de 
la letanía de Dornn (1768). Si bien es cierto que en 
la estampa se representan los personajes figurati-
vamente, esto no es óbice para que muchos de los 
elementos coincidan con los del relieve. Así pues 
hallamos a María como la reina de todas las vírge-
nes figurada en la corona radiada inscrita en el halo 
de las doce estrellas de la Inmaculada, ponderada 
por un coro de vírgenes como las coronas de flores 
y las palmas, ya que como apunta Dornn, las azuce-
nas “conservaron hasta la muerte su Virginidad”, al 
tiempo que las palmas figuran a aquellas vírgenes 
que “siguieron al Cordero Divino (representado en el 
relieve como la cruz procesional) por el camino de la 
sangre” recibiendo martirio107. Por último, el panel se 

eadem diligens investigator invenies in Maria”  (Abbatis Absa-
lonis, “In Assumptione Gloriose Virginis Mariae”, PL 211 (Lyon: 
J. P. Migne, 1855), 251).

103	 “Como lámpara sobre el candelero santo es el rostro atra-
yente en un cuerpo robusto” (Eclesiástico 26:22. Sagrada Bi-
blia. Versión directa de las lenguas originales, 924).

104	 Anónimo, “Octava Corona, et Prima Stella Eisdem. Corona 
B. V. Mariae,” in Bibliotheca Virginalis Sive Mariae Mare Mag-
num, vol. 2 (Madrid: Typographia Regia, 1648), 296.

105	 Beato Jacobo de Vorágine, “II Candelae Purificationis,” in 
Mariale Seu Sermones Aurei de Beata Maria Virgine, vol. 1 
(París: Hippolytum Walzer, Bibliopolam Editorem, 1888), 63.

106	 “Beata Virgo lucerna est, quae non extinguitur: sed conser-
vatur lumine divinae gratiae […]” (Antonius Rampegolis, “De 
Maria Virgine, Figurae Bibliorum,” in Bibliotheca Virginalis 
Sive Mariae Mare Magnum, ed. Pedro de Alva y Astorga, vol. 3 
(Madrid: Typographia Regia, 1648), 63.

107	 Dornn, Letanía Lauretana de la Virgen Santísima expresada 
en cincuenta y ocho estampas..., 103.

 
Fig. 16. Detalles de los cuarterones superior (izquierda) e inferior (derecha) del batiente derecho de la puerta de la antigua Biblioteca 
de la Sala de Oración de la Basílica del Pilar de Zaragoza por Antonio Palao, 1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza.



19Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

cierra con otros dos ángeles con una guirnalda floral 
y varios atributos de las órdenes de los carmelitas y 
mercedarios108.

Conjuntamente, los medallones superior e in-
ferior continúan con la exégesis del panel central a 
partir de la estrella de mar sobre la cabeza del queru-
bín y la azucena en sus diferentes fases de floración 
[fig. 18].

Las tres rogativas restantes: Regina Martirum, 
Regina Angelorum y Regina Confessorum, pese a las 
abigarradas composiciones, el discurso iconográfico 

108	 En el relieve identificamos ambas órdenes por los escapu-
larios, pero lo cierto es que originalmente, como sabemos 
por la traza, ambos iban a ser carmelitas, pero en el último 
momento, por razones que desconocemos, se modificó. De 
ahí que los atributos del relieve sean únicamente carmelitas. 
Concretamente, los objetos representan a los grandes refor-
madores de la Orden, santa Teresa y san Juan de la Cruz: el 
libro de Doctor de la Iglesia, común a ambos por la prolijidad 
de sus obras, la paloma del Espíritu Santo, que según se de-
cía dictaba las palabras a Santa Teresa o la cruz al que san 
Juan de la Cruz profesaba tal devoción que la incorporó a su 
nombre.

resulta más sencilla que las revisadas anteriormente. 
En consecuencia, se simplifican los asuntos alegóri-
cos reduciendo el uso de metáforas en favor de un 
enfoque más literal. De manera que en la primera se 
representa a María como la Reina de los Mártires por 
medio del corazón atravesado por las espadas de 
la Virgen Dolorosa inscrito en un medallón timbrado 
[fig. 19]. Si bien las primitivas representaciones de la 
Dolorosa o Virgen de las Espadas datan del siglo XIV 
las primeras referencias literarias se remontan a la 
Profecía del anciano Simeón durante la Purificación109 
de la Virgen, también conocida como la Presentación 
de Jesús en el Templo110. Sin embargo, será san 

109	 Según la tradición judía, las mujeres tras alumbrar un varón 
debían esperar cuarenta días hasta la purificación de su san-
gre tras el parto para presentar a este en el templo.

110	 “Puesto está [Cristo] para caída y levantamiento de muchos 
en Israel y para signo de contradicción; y una espada atra-
vesará tu alma para que se descubran los pensamientos de 
muchos corazones” (Lucas 2: 34-35. Sagrada Biblia. Versión 
directa de las lenguas originales, 1323). Los siete dolores son: 
la persecución de Herodes y la Huida a Egipto, Jesús perdi-
do en el en Templo, María se encuentra a Jesús cargando 

 
Fig. 17. Detalle del relieve central de la jaculatoria “Regina Virginum” en el batiente derecho de la puerta principal de la Sacristía 

Mayor de la Basílica del Pilar de Zaragoza por Antonio Palao, 1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza (izquierda). A 
la derecha Reguna Virginum en Francisco Xavier Dornn, Letanía Lauretana de la Virgen Santísima expresada en cincuenta y ocho…, 

lám. 52. Fuente: https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=9421

 

Fig. 18. Detalles de los cuarterones superior (izquierda) e inferior (derecha) del batiente derecho de la puerta principal de la Sacristía 
Mayor de la Basílica del Pilar de Zaragoza por Antonio Palao, 1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza

https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=9421


20 Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

Efrén de Siria (306-373) en sus Lamentaciones de 
la Virgen quien sembrará el germen de la futura de-
voción e iconografía mariana111. Tres siglos después 
san Ildefonso de Toledo (607-667) va un paso más 
allá que su predecesor introduciendo el concepto de 
la superioridad de María sobre el resto de los már-
tires, ya que como apunta el teólogo, mientras que 
los mártires sufrieron en sus cuerpos los castigos 
por el “Señor”, “esta admirable Virgen está probado 
que sufrió en su alma”112. No obstante, el verdadero 
salto de popularidad de esta devoción se producirá 
en el siglo XIV con el himno Stabat Mater, origi-
nalmente cantado durante la Semana de Pasión y 
muerte de Cristo. A su vez, en torno al medallón de la 
Dolorosa nos encontramos con los coprotagonistas 
de la jaculatoria. Obviamente para que María sea la 
reina de los mártires, estos deben estar presentes 
en la composición. De ahí que el resto del relieve se 
complete con abundantes alusiones a los mismos: 
la corona de laurel y las palmas como símbolo de la 
victoria de los defensores de la Fe, además de los 
doce atributos martiriales que ciñen el clípeo, tres 

con la cruz, la Crucifixión y Muerte de Cristo, la Virgen recibe 
a Cristo bajo la Cruz, y, por último, la sepultura de Cristo.

111	 “O Simeon admirande: ecce iam gladius, quo cor meum trai-
jciendum praedixisti. Ecce gladium: ecce vulnus, mi fili, et 
Deus meus. Mors tua, cor meum subijt: disrupta sunt mea vís-
cera: lumen meum obscuratum est; pectusque meum dirus 
gladius pertrasit” (E phraem Syri, “Lamentationes glorosio-
sissimae Virginis Matris Mariae, super passione Domini”, en 
Sancti Patris Ephraem Syri scriptoris Ecclesiae antiquissimi 
et dignissimi Opera omnia (Amberes: Ioannem Keerbergium, 
1619), 536).

112	 “[…] haec beata et venerabilis Virgo candidior digne praedica-
tur, eo quod etsi corpora martyrum pro Domino supplicia per-
tulerunt, nihilominus haec admirabilis Virgo in anima passa, 
teste Domino, comprobatur. Ait enim Simeon, vel Dominus ad 
eam: Et tuam ipsius animam pertransibit gladius”  (Ildefonsus 
Toletanus, “Sermo II. Sermones Dubii”. PL 96 (París: J. P. Mig-
ne, 1862), 252.

pertenecientes a la Pasión de Cristo y nueve a los 
apóstoles. En el eje vertical identificamos la Cruz, la 
lanza de Longinos y la caña con la esponja empa-
pada en vinagre.113 El resto de los objetos correspon-
den a los apóstoles.114 Partiendo del flanco izquierdo 
del medallón, y de arriba abajo, identificamos: la ala-
barda de san Mateo,115 la cruz en aspa en la que fue 
crucificado san Andrés,116 la espada con la que se 
decapitó a Santiago el Mayor,117 la clava que rompió 
el cráneo de Santiago el Menor,118 y la cruz invertida 
con la que fue crucificado san Pedro119. En el flanco 
derecho se representan: la lanza de santo Tomás,120 
la sierra del apóstol Simón,121 el hacha con la que 
se cortó la cabeza de san Matías122 y, por último, la 
flecha de san Judas Tadeo123.

113	 “Corrió uno, empapó una esponja en vinagre, la puso en una 
caña y se lo dio a beber, diciendo: Dejad, veamos si viene 
Elías a bajarle” (Marcos 15: 36. Sagrada Biblia. Versión directa 
de las lenguas originales, 1317).

114	 En el diseño encontramos dos objetos, un cuchillo y una 
espada, que fueron suprimidos en el bajorrelieve. No cono-
cemos las razones, quizá se consideró que la composición 
quedaba demasiado sobrecargada tras añadir al relieve una 
clava.

115	 En la Leyenda Dorada se le atribuye la espada, pero con el 
tiempo se le han añadido otros objetos: un cuchillo, un ha-
cha, una lanza o la alabarda, generalizándose es uso de esta 
última a partir del Renacimiento. Beato Jacobo de Vorágine, 
La leyenda dorada., trad. Fray José Manuel Macías, ed. 8a, vol. 
2, (Madrid: Alianza Forma, 1996), 604. 

116	 Ibid., 1:34.
117	 Ibid., 399.
118	 Ibid., 282.
119	 Ibid., 352.
120	 Ibid., 52.
121	 Ibid., 2:686.
122	 Ibid., 1:184.
123	 Esta es un objeto anómalo: no se corresponde con ningún 

atributo martirial de los apóstoles. Podríamos pensar que se 
trata de san Sebastián, pero lo cierto es que todos los obje-
tos coinciden con los martirios de los apóstoles, a excepción 
de la flecha. Después de revisar la bibliografía, hemos en-

 
Fig. 19. Detalle del relieve central de la jaculatoria “Regina Martirum” en el batiente izquierdo de la puerta principal de la Sala de 

Oración de la Basílica del Pilar de Zaragoza por Antonio Palao, 1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza (izquierda). A 
la derecha Regina Martirum en Francisco Xavier Dornn, Letanía Lauretana de la Virgen Santísima expresada en cincuenta y ocho…, 

lám. 50. Fuente: https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=9421

https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=9421


21Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

Finalmente, el batiente se cierra con los medallo-
nes superior e inferior. En el de arriba a través de la 
figura del querubín inscrito en la corona de espinas 
se representa al mártir más importante de la cris-
tiandad: Cristo, en el de arriba, mientras que en el de 
abajo encontramos una corona con la que se iden-
tifica a María como reina de los mártires, sobre dos 
cirios entrecruzados [fig. 20].

La siguiente jaculatoria presenta a María como la 
Reina de los Ángeles (Regina Angelorum) [fig. 21]. El 

contrado dos autores que señalan a un apóstol asaeteado, 
y ambas coinciden en el nombre de san Judas Tadeo, estos 
son Carlo s Antonio Erra Milanés, Historia del Viejo y Nuevo 
Testamento, ed. 3a, vol. 7 (Madrid: Joaquín Ibarra, 1784), 358 
y Basilio Sebastián Castellano Losada, Diálogo de la Pintura, 
su defensa, origen, esencia, definición, modos y diferencias, 
291. Además, si acudimos a la lámina sexta de la carpeta de 
los diseños de los púlpitos de la Basílica del Pilar en el Archivo 
Capitular homónimo (ACP, A-P 1), encontramos una composi-
ción muy similar a la dispuesta en este bajorrelieve, pero en 
esta ocasión aparecen citados los apóstoles representados, 
aunque sin especificar qué atributo le corresponde a cada 
uno. Volvemos a toparnos con la flecha nuevamente, pero en 
esta ocasión, tras emparejar a cada uno de los apóstoles con 
su instrumento de martirio solo restan sueltos la flecha y san 
Judas Tadeo. Este hecho parece confirmar nuestra teoría. 

bajorrelieve pilarista se abre con una representación 
esquemática de la Inmaculada a través de su mono-
grama acompañado de la luna en cuarto creciente, 
la corona de tres estrellas y las palmas de la victoria 
entrecruzadas124. Una vez que se ha introducido a 
María en el relieve, la composición confirma su sta-
tus de reina sin la necesidad de los complejos sími-
les o analogías de los otros batientes. Simplemente 
se la representa mediante una corona inscrita en una 
laureola custodiada por un coro angelical de queru-
bines supeditados a las órdenes de sus superiores, 
los cuatro arcángeles también presentes en el relieve 
mediante sus atributos. Primeramente, a la izquierda 
el bordón de peregrino125 con el pez sanador126 y la 

124	 Elementos analizados anteriormente en la rogativa Virgo Po-
tens. 

125	 “Diole su padre el recibo y le dijo: ‘Busca quien te acompa-
ñe, que yo le daré su recompensa, y ponte en camino para 
cobrar el dinero antes de que yo muera” [dijo Tobit]. Fuese 
[Tobías] en busca de uno, y se encontró con Rafael, que era 
un ángel’” (Tobías 5: 3-4. Sagrada Biblia. Versión directa de 
las lenguas originales, 586).

126	 “Rafael dijo a Tobías: ‘Estoy seguro de que tu padre recobrará 
la vista. Úntale los ojos con la hiel; al escocerle se frotará, se 
desprenderán las cataratas y verá’ […] y, tomándole, [Tobías] 

 
Fig. 20. Detalles de los cuarterones superior (izquierda) e inferior (derecha) del batiente izquierdo de la puerta principal de la Sala de 

Oración de la Basílica del Pilar por Antonio Palao, 1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza.

 

Fig. 21. Detalle del relieve central de la jaculatoria “Regina Angelorum” en el batiente derecho de la puerta principal de la Sala 
Capitular de la Basílica del Pilar de Zaragoza por Antonio Palao, 1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza (izquierda). 

A la derecha Regina Angelorum en Francisco Xavier Dornn, Letanía Lauretana de la Virgen Santísima expresada en cincuenta y 
ocho…, lám. 46. Fuente: https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=9421

https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=9421


22 Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

calabaza de san Rafael del pasaje bíblico de Tobías 
en su viaje a Media. A la diestra del bordón, la lanza 
con la que san Miguel derrotó al demonio con la apa-
riencia del dragón del Apocalipsis127 y a continuación 
las azucenas de san Gabriel de la Anunciación.128 Y 

derramó la hiel sobre sus ojos, diciendo: ‘¡Ánimo, padre!’ En 
cuanto le escocieron los ojos [Tobit], se frotó, y se le des-
prendieron las escamas. Al ver a su hijo se arrojó a su cuello” 
(Tobías 11: 7-8, 11-13. Sagrada Biblia. Versión directa de las len-
guas originales, 590).

127	 “Hubo una batalla en el cielo: Miguel y sus ángeles peleaban con 
el dragón y peleó el dragón y sus ángeles, y no pudieron triunfar ni 
fue hallado su lugar en el cielo. Fue arrojado el dragón grande, la 
antigua serpiente, llamada Diablo y Satanás, que extravía a toda 
la redondez de la tierra, y fue precipitado en la tierra, y sus ánge-
les fueron con él precipitados” (Apocalipsis 12: 7-9. Sagrada Biblia. 
Versión directa de las lenguas originales, 1572-73).

128	 “En el mes sexto fue enviado el ángel Gabriel de parte de Dios a 
una ciudad de Galilea llamada Nazaret, a una Virgen desposada 
con un varón de nombre José, de la casa de David; el nombre 
de la Virgen era María. Y presentándose a ella, le dijo: Salve, lle-
na de gracia, el Señor es contigo. Ella se turbó al oír estas pala-

el último, la espada flamígera de Uriel que, aunque 
no se le nombra explícitamente en las Sagradas es-
crituras, es costumbre identificarlo con el ángel que 
expulsó a Adán y Eva del Paraíso.129

Seguidamente, completando la rogativa halla-
mos los medallones. El superior representa un án-
gel130, insistiendo en la idea de María como Reina de 
los ángeles. Y el inferior, figura las “siete lámparas de 
fuego” de los “siete espíritus de Dios”131 [fig. 22].

bras y discurría que podría significar aquella salutación. El ángel 
le dijo: No temas María, porque has hallado la gracia delante de 
Dios, y concebirás en tu seno y darás a luz un hijo, a quien pon-
drás por nombre Jesús” (Lucas 1: 26-31. Sagrada Biblia. Versión 
directa de las lenguas originales, 1320).

129	 “Expulsó al hombre y puso delante del jardín del Edén un 
querubín, que blandía flamante espada para guardar el cami-
no del árbol de la vida” (Génesis 3: 24. Sagrada Biblia. Versión 
directa de las lenguas originales, 6).

130	 Originalmente iban a ser dos querubines, pero finalmente 
solo se talló uno.

131	 “Salían del trono relámpagos, y voces, y truenos, y siete lám-
paras de fuego ardían delante del trono, que eran los siete 

  
Fig. 22. Detalles de los cuarterones superior (izquierda) e inferior (derecha) del batiente derecho de la puerta principal de la Sala 

Capitular de la Basílica del Pilar por Antonio Palao, 1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza.
 

Fig. 23. Detalle del relieve central de la jaculatoria “Regina Confessorum” en el batiente derecho de la puerta principal de la Sala de 
Oración de la Basílica del Pilar de Zaragoza por Antonio Palao, 1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza (izquierda). 
A la derecha Regina Confessorum en Francisco Xavier Dornn, Letanía Lauretana de la Virgen Santísima expresada en cincuenta y 

ocho…, lám. 51. Fuente: https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=9421

https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=9421


23Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

La siguiente invocación, Regina Confessorum si-
gue los mismos principios iconográficos de sencillez 
que la anterior, pese al horror vacui de su compo-
sición [fig. 23]132. Sin embargo, es cierto que se ha 
detecta un grado más de complejidad que en el an-
tedicho batiente, de acuerdo a tres cuestiones. La 
primera consiste en la recuperación de la acepción 

espíritus de Dios” (Apocalipsis 4: 5 Sagrada Biblia. Versión 
directa de las lenguas originales, 1566).

132	 Como sucede con otros batientes, el bajorrelieve vuelve a 
apoyarse en la publicación de Dornn (1768). En la lámina en-
contramos a la Virgen ataviada como reina entronizada sobre 
una nube, cubierta por un palio de paños tremolantes sujeto 
por angelitos. Bajo la Virgen, los santos confesores tornan 
sus miradas hacia Esta como gesto de pleitesía. Se destaca 
de entre ellos la presencia de santo Domingo de Guzmán. 
Salvando las distancias, parece haberse trasladado íntegra-
mente la composición de la estampa al bajorrelieve pilarista.

original de los confesores. Si bien es cierto que ac-
tualmente cuando hablamos de estos entendemos 
que son aquellos sacerdotes que se dedican a escu-
char y perdonar las declaraciones de los penitentes, 
la idea primigenia dista mucho de este concepto, ya 
que se denominaba confesores a los cristianos que 
profesaron públicamente su fe y fueron castigados 
en muchas ocasiones por ello, a diferencia de los 
mártires, que perdieron la vida. A su vez, localizamos 
dos símbolos metafóricos de la labor de la predica-
ción y la oración de los confesores mediante dos ele-
mentos estudiados anteriormente en las rogativas 
Virgo Veneranda y Virgo Praedicanda: el incensario 
de la oración y la antorcha de la predicación de san-
to Domingo de Guzmán con el rosario. Por último, la 
tercera cuestión se desarrolla en torno al centro de 
la composición, donde se presenta a María como la 

   

Fig. 24. Detalles de los cuarterones superior (izquierda) e inferior (derecha) del batiente derecho de la puerta principal de la Sala de 
Oración de la Basílica del Pilar a partir de su diseño por Antonio Palao, 1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza.

Fig. 25. Detalle del relieve central de la jaculatoria “Stella Matutina” en el batiente derecho de la puerta secundaria de la Sala 
Capitular de la Basílica del Pilar de Zaragoza por Antonio Palao, 1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza.



24 Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

defensora de las fronteras del Reino de Dios y reina 
de los confesores figurada en la corona marquesal, 
mientras que los confesores copan la talla a través 
de sus numerosos atributos: el emblema y la cruz 
papal, un báculo, una mitra episcopal, una cruz pro-
cesional, una maza, el libro de doctor, la estola de 
confesor, un bonete sacerdotal, una jarra y un acetre. 
Además, preside el panel el libro de los Siete Sellos 
del Apocalipsis, que, como apunta Francisco Xavier 
Dornn (1768), viene a conformar una analogía entre 
los “veinte y quatro Ancianos” que se postraban “de-
lante del Trono de Dios (el libro de los Siete Sellos) 
y que allí disponían sus coronas”, y los “Santos 
Confessores”, que se rinden ante María “como su 
Reina”.133 

Seguidamente, en los medallones, en el cuarte-
rón superior hallamos el rostro de un angelito inscrito 
en la corona de laurel de los vencedores de la defen-
sa de la Fe, mientras que en el inferior se presenta la 
Cruz de Cristo con una calavera acompañada de un 
hisopo y una rama de olivo entrecruzados [fig. 24]. 
La imagen introduce a Cristo como primer confesor, 
pues según la tradición cristiana, murió crucificado 
en el Gólgota o Monte Calavera, por el perdón de 
los pecados de la humanidad, mientras clamaba: 
“Padre perdónalos, porque no saben lo que hacen 
[…]”. Su sacrificio firma una nueva alianza entre Dios 
y los Hombres, cuestión que se refleja en el relieve 
a través de la rama de olivo y el hisopo como atribu-
tos de bendición de la nueva alianza entre Dios y la 
humanidad.

Fina lmente, para concluir con el presente estudio 
hemos dejado en última instancia la jaculatoria Stella 
Matutina como un caso excepcional. De acuerdo a 
nuestro juicio, consideramos que la invocación tiene 
un carácter multidisciplinar ya que desde una visión 
patrística y medieval acoge tres de las cuatro premi-
sas de las Letanías Lauretanas: las virtudes de María, 
la capacidad de Corredentora y por último su supe-
rioridad [fig. 25]134.

La invocación pilarista abre su composición 
con la vara florida de Aarón, posiblemente uno de 
los símbolos marianos más comentados por la pa-
trística y la teología a lo largo de la historia, ya que, 
como apunta José María Salvador González, está 
estrechamente relacionada con otro elemento: el 
florecimiento del tallo de la raíz de Jesé135. A tenor 
de esta masiva difusión se ha generado una doble 
simbología fundada en torno a dos de los princi-
pios litánicos: la superioridad María de acuerdo a la 
Maternidad Divina y por otro lado su virginidad per-
petua (virtudes). Así pues, en el siglo IV san Efrén de 
Siria (306-373) ya introdujo el primero de los con-
ceptos, mediante un discurso apologético fundado 
en la preeminencia de la Virgen como la rama única 
capaz de engendrar al Hijo de Dios como la flor más 

133	 Dornn, Letanía Lauretana de la Virgen Santísima expresada 
en cincuenta y ocho estampas..., 101.

134	 En esta ocasión el bajorrelieve no tiene relación iconográfica 
con la estampa homónima de la letanía de Dornn (1768).

135	 José María Salvador González, “In Virga Aaron Maria Os-
tendebatur. A New Interpretation of the Stem of Lilies in the 
Spanish Gothic Annunciation from Patristic and Theological 
Sources” De Medio Aevo 5, nº. 2 (2016): 11.

preciada 136. Por otro lado, también se establece la 
primera analogía con la raíz de Jesé. Unas décadas 
después, san Ambrosio (330-397), obispo de Milán 
amplia la exégesis de su predecesor añadiendo una 
nueva vía conceptual: la citada virginidad perpetua. 
Según el apologeta mariano, María es la vara de la 
que germinó de sus entrañas virginales la flor del 
Redentor137. Posteriormente ambas hipótesis termi-
naron por imponerse como la doctrina a seguir por 
los subsiguientes teólogos, tales como: san Isidoro 
de Sevilla138 (ca. 556-636) san Juan Damasceno139 
(675-749) o san Fulberto de Chartres140 (ca. 960-
1028). A continuación, descendiendo hasta el centro 
de la composición nos encontramos con el elemento 
principal del bajorrelieve y, por ende, de la rogativa: la 
estrella de mar o matutina. Como hemos apuntado 
anteriormente, la estrella de mar tiene una triple sim-
bología, de hecho, ya hemos tratado en la jaculatoria 
Regina Virginum su supremacía. En consecuencia, 
en la presente invocación nos centraremos en los 
otros dos principios: las virtudes de María y su ca-
pacidad de auxilio y medicación. Ambos preceptos, 
como veremos a continuación van de la mano. San 
Bernardo (1090-1153), en su segunda homilía en ala-
banza a María establece una analogía entre la facul-
tad de María para guiar a aquellos que se han perdi-
do en la galerna del pecado y la estrella polar. Pues 
como manifiesta el santo: “Si la sigues [a María], no 
te desviarás; si recurres a ella, no desesperarás” 141. 

136	 “Aaronis virga. Virga enim vere extifisti: et flos, Filius tuus. Ex 
radice quippe David, ac Salomonis germinavit Christus crea-
tor noster, Deus et Dominus omnipotens, ac solus al issimus” 
(Ephraem Syri, “Sermo de sanctissimae Dei Genitricis Virgi-
nis Mariae Laudibus. De Laudibus B. Mariae Virginis”, 541).

137	 “Mirifice autem et incarnationem eius expressit, dicens: ex 
germine, mihi ascendisti, eo quod quam frutex terrae in alvo 
virginis germinau <er> it, et ut flos boni odoris ad redemp-
tionem mundi totius maternis visceribus splendore novae 
lucis emissus ascenderit […]” (Ambrosius Mediolanensis, 
“De Patriarchis 4, 18-20”, en Corpus Scriptorum Ecclesiasti-
corum latinorum. S. Ambrosii Opera. Pars II, vol. 32 (Viena: F. 
Tempsky, 1897), 135). Citado en Salvador González, “In Virga 
Aaron Maria Ostendebatur. A New Interpretation of the Stem 
of Lilies in the Spanish Gothic Annunciation from Patristic 
and Theological Sources”, 13-14.

138	 “Alii virgam hanc, quae sine humore florem protulit, Mariam 
virginem putant, quae sine coitu edidit verbum Dei” ( Isidorus 
Hispalensis, “Quaestiones In Numeros 15, 19”, en S. Isidori 
Hispalensis Episcopi Opera Omnia, vol. 5 (Roma: Antonium 
Fulgonium, 1802), 444). Citado en Salvador González, “In 
Virga Aaron Maria Ostendebatur. A New Interpretation of the 
Stem of Lilies in the Spanish Gothic Annunciation from Pa-
tristic and Theological Sources”, 15-16.

139	 “Ave, virga, divinae plantationis ramus, sola inter omnes vir-
gines puerpera, quae, nullo semine suscepto, universorum 
Deum et hierarcham Filium, uti florem emissisti” (Iohannes 
Damascenus, “Homilia II in Nativitatem B. V. Mariae”, 690). 
Citado en Salvador González, “‘In virga Aaron Maria ostende-
batur’. Nueva interpretación del ramo de lirios en la ‘Anuncia-
ción’ gótica española a la luz de fuentes patrísticas y teológi-
cas”, 57.

140	 “Nam sicut illa virga sine radice, sine quolibet naturae vel artis 
adminiculo fructificavit: ita Virgo Maria sine conjugali opere fi-
lium procreavit, filium sane flore designatum et fructu; flore, 
propter speciem, fructu, propter utilitatern” (Fulberti Carno-
tensis, “Sermo IV. De Nativitate Beatissimae Mariae Virginis”, 
321). Citado en Salvador González, “In Virga Aaron Maria Os-
tendebatur. A New Interpretation of the Stem of Lilies in the 
Spanish Gothic Annunciation from Patristic and Theological 
Sources”, 16.

141	 “[…] O quisquis te intelligis in huis saeculi profluvio magis inter 
procelas et tempestates fluctuare quam per terram ambula-
re, ne avertas oculos a fulgore huius sideris, si non vis obrui 



25Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

Posteriormente el abad Absalón († ca. 1196) recobra 
este símbolo para ampliar la tesis de san Bernardo. 
De acuerdo con lo dispuesto por Absalón, María es 
la “Estrella de Mar” que guía a los caminantes per-
didos, que con su luz les conduce al “puerto de la 
seguridad”; por consiguiente, mantiene el concep-
to de guía heredado de  san Bernardo, pero además 
añade el término “puerto seguro”142. Prácticamente 
contemporáneo al abad Absalón, Pierre de Celles, 
(1115-1183) condensa las enseñanzas de ambos teó-
logos citados anteriormente para declarar que María 
es la “estrella de mar iluminadora”, que guía a aque-
llos que se han perdido iluminando el camino para 
atravesar las sombras del pecado, del mismo modo 
que lo hizo ella143. Apenas una centuria después, san 
Buenaventura (ca. 1221-1274) vuelve a incidir lo ante-
riormente proclamado por sus antecesores144. A su 
vez indirectamente en cada una de las exegesis de 
los citados teólogos encontramos el mismo mensa-
je de pureza perpetua de María, ya que la Virgen se 
ensalza como guía a consecuencia de su inmutabili-
dad. Finalmente, el panel central se clausura con una 
luna que contrariamente a lo que estamos a costum-
brados, no representa a María, sino la noche, lo te-
nebroso, el estado en el que reina el pecado. Pues, 
según manifiesta Dornn, María es la “Estrella de ma-
ñana” que espanta a los “animales nocturnos” y hace 

procellis! Si insurgant venti tentationum, si incurras scopulos 
tribulationum, réspice stellam, boca Mariam. Si iactaris su-
perbiae undis, si ambitionis, si detractionis, si aemulationis, 
respice stellam, boca Mariam” (Bernardus Claraevallensis, 
“Homilia II In laudibus Virginis Matris”, 636-639).

142	 “Maria stella, quae recte viantes dirigis errantes reducis, peri-
clitantes ad portum salutis restituis. Juste maris stella appe-
llata es, quae ratione quadam similitudinis, sicut illa mari ita et 
tu mundo profuntura eras” (Abbatis Absalonis, “In Assumptio-
ne Gloriose Virginis Mariae”, 211).

143	 “Quid est Maria? Illuminatrix. Quid est Maria? Domina. O Ma-
ria, o maris stella, o illuminatrix, o domina. O maris stella, non 
timet naufragium que ad te potest habere confugium; qui te 
habuerit propiatiatricem. O illuminatrix, secure trnsibit per 
umbram mortis, quem tu illustraveris, quem tu praeibis”  (Pe-
trus Cellensis, “Sermo XXIV In Annuntiatione Domini III”, PL 
202 , 714).

144	 “[…] virgo gloriosa (est,) maris stella purificans eos qui sunt in 
mari huius mundo, illuminans et perficiens. Sequamur igitur 
stellam maris purificantem per gemitum compuntionis ama-
rae, stellam maris illuminantem per stadium virtutis illumina-
tivae, stellam maris perficientem per votum perfectionis” (Bo-
naventure Bagnoregio, “Sermo I De Purificatione B. Virginis 
Mariae”, 638-641).

“huir al demonio”145. Por esa razón, el bajorrelieve 
se cierra con el motivo inmaculista de la serpiente a 
la que aplastó la cabeza la Virgen, junto a otros dos 
atributos marianos: el olivo de la victoria y la rama de 
manzano del árbol del conocimiento del Paraíso para 
introducir a María como la nueva Eva. 

Por último, terminamos con los medallones, los 
cuales, nuevamente, prosiguen con la temática del 
panel central. El superior ilustra a María como una 
prefiguración de la Inmaculada Concepción a par-
tir de la iconografía de la Amicta Sole: un sol con el 
cuarto creciente inscritos en la corona de las doce 
estrellas. Y el inferior, nuevamente la figura como es-
trella de mar [fig. 26].

Consideraciones finales
Con este artículo se ofrece una aproximación expli-
cativa a un tema tan poco estudiado como son las 
puertas decimonónicas de la Basílica de Nuestra 
Señora del Pilar de Zaragoza. Así pues, afirmamos 
que estas seis puertas ponen de manifiesto el sin-
cretismo entre teología, liturgia e imagen en la que 
cada rogativa de las Letanías Lauretanas represen-
tada en los batientes refleja una coherencia visual y 
un complejo simbolismo en continua interlocución 
con la tradición patrística y teológica, pese a su ori-
gen conceptual alto renacentista. De manera que 
mediante la cuidada selección de símbolos, atribu-
tos y estructuras compositivas se ha trasladado a los 
bastidores un vasto corpus doctrinal y exegético ma-
riano. Igualmente, la estructuración jerárquica de los 
elementos, desde los medallones superiores e in-
feriores a los cuarterones centrales, obedecen a un 
discurso unitario con el fin de glorificar la Maternidad 
Divina, exaltar sus virtudes (especialmente pureza y 
virginidad perpetua), su capacidad de auxilia y media-
ción como Corredentora y finalmente su preeminen-
cia como Reina. En consecuencia, cada composición 
escultórica de las invocaciones lauretanas manifiesta 
una faceta específica de la figura de la Virgen, con-
fluyendo la tradición de las Sagradas Escrituras, 
la hagiográfica y la dogmática en clave patrística y 
teológica. Asimismo, las constantes referencias a 
autores como san Efrén, san Juan Damasceno o 
san Buenaventura, entre otros muchos, así como a 
fuentes primarias como el Stabat Mater o el Libro 

145	 Dornn, Letanía Lauretana de la Virgen Santísima expresada 
en cincuenta y ocho estampas…, 81.

 
Fig. 26. Detalles de los cuarterones superior (izquierda) e inferior (derecha) en el batiente derecho de la puerta secundaria de la Sala 

Capitular de la Basílica del Pilar de Zaragoza por Antonio Palao, 1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza.



26 Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

del Apocalipsis, revelan una iconografía fuertemen-
te arraigada en la espiritualidad medieval. En suma, 
las puertas del Pilar no solo actúan como umbrales 
físicos, sino como una vía de acceso teológica hacia 
una comprensión apologética mariana para consti-
tuir una prueba de como el arte sacro puede vehicu-
lar con precisión las complejidades del pensamiento 
devocional, logrando aunar belleza formal, densidad 
conceptual y poder expresivo en una síntesis verda-
deramente extraordinaria.

Fuentes y referencias bibliográficas
3.1. Fuentes
Anónimo. “Litaniae B. Mariae cum orationibus”. En 

Miracula beatae Mariae Virginis. s. l.: s. e., s. XII, 
80r. v-81 r.

Anónimo. “De Nomine Maria. Corona Duodecim 
coronarum B. Virginis Mariae. Cap. II”. En 
Bibliotheca virginalis sive Mariae Mare magnum, 
editado por Pedro de Alva y Astorga. Madrid: 
Typographia Regia, 1648, vol. 2, 212-214.

Anónimo. “Octava Corona, et prima stella eisdem. 
Corona B. V. Mariae”. En Bibliotheca virginalis 
sive Mariae Mare magnum. Madrid: Typographia 
Regia, 1648, vol. 2, 209-360.

Anónimo. “Cap. 24. Corona B. V. Mariae”. En 
Bibliotheca virginalis sive Mariae Mare magnum. 
Madrid: Typographia Regia, 1648, vol. 2, 381-382.

Anónimo. “Fragmentum missae”. PL. París 138, 1333-
1346.

Anónimo. El Fisiólogo. Barcelona: Ediciones 
Obelisco, 2000.

Los Evangelios Apócrifos. Madrid: Biblioteca de 
autores cristianos, 1956, 232-234.

Sagrada Biblia. Versión directa de las lenguas 
originales. Madrid: Biblioteca de autores 
cristianos, 1968.

Abbatis Absalonis. “In Assumptione Gloriose Virginis 
Mariae”. PL 211, 250-256.

Alanus Varenius. “In Laudes super Sancta Dei 
Genitricis Maria sermones”. En Bibliotheca 
virginalis sive Mariae Mare magnum, editado por 
Pedro de Alva y Astorga. Madrid: Typographia 
Regia, 1648, vol. 3, 507-530.

Albertus Magnus. “Sermo XXXIV In eodem festo 
Assumptionis Beatae Mariae”. En Beati 
Alberti Magni Ratisbonensis episcopi Ordinis 
Praedicatorum sermones, editado por Petrum 
Jammy R.A.P.F., editio nov. Toulouse: Édouard 
Privat libraire-Éditeur, 1883, 437-439.

Ambrosius Mediolanensis. “De Patriarchis 4, 18-
20”. En Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum 
latinorum. S. Ambrosii Opera. Pars II. Viena: F. 
Tempsky, 1897, vol. 32, 123-160.

Antoninus Florentinus. “Capit 4. De multiplici 
misericordia, quam accepimus a Deo, mediante 
B. Maria. De B. Virgine Maria Opuscula, 
Sermones et Flores”. En Bibliotheca virginalis 
sive Mariae Mare magnum, editado por Pedro de 
Alva y Astorga. Madrid: Typographia Regia, 1648, 
vol. 2, 699-704.

Antonius Paduanus. “Festivitatibus B. Virginis 
Mariae. Ex Dominica quinta post Trinitatem”. En 
Bibliotheca virginalis sive Mariae Mare magnum, 
editado por Pedro de Alva y Astorga Madrid: 
Typographia Regia, 1648, vol. 3, 583-587.

Antonius Rampegolis. “De Maria Virgine, figurae 
Bibliorum”. En Bibliotheca virginalis sive Mariae 
Mare magnum, editado por Pedro de Alva y 
Astorga. Madrid: Typographia Regia, 1648, vol. 
3, 1-12.

Augustinus Hipponensis. “Sermo XXXVII De 
lectione b Proverbiorum Salomonis; ab eo loco 
ubi dictum est, Mulierem fortem quis iuvenit? 
usque, Et laudertur in portis vir ejus”. En Sancti 
Aurelii Augustini Hipponensis Episcopi Operum. 
Amberes: 1700, vol. 5, 126-135.

Augustinus Hipponensis. “Sermo (a) In Psalmum 
LXXX”. PL 37, 1033-1046.

Augustinus Hipponensis. “Sermo I (a) In Psalmun CI 
enarratio”. PL 37, 1293-1305.

Bernardus Claraevallensis. “Homilia II In laudibus 
Virginis Matris”. En Obras completas de san 
Bernardo. Edición Bilingüe. Madrid: Biblioteca de 
autores cristianos, 1994, vol. 2, 614-639.

Bonaventure Bagnoregio. “Quaestio IV Utrum 
trinitas stet cum summa infinitate”. En Obras 
de san Buenaventura. Edición Bilingüe. Madrid: 
Biblioteca de autores cristianos, 1948, vol. 5, 
238-277.

Bonaventure Bagnoregio. “Sermo I De Purificatione B. 
Virginis Mariae”. En Obras de san Buenaventura. 
Edición Bilingüe. Madrid: Biblioteca de autores 
cristianos, 1947, vol. 4, 624-657.

Bonaventure Bagnoregio. “Sermo IV De 
Annuntiatione B. Virginis Mariae”. En Obras de 
san Buenaventura. Edición Bilingüe. Madrid: 
Biblioteca de autores cristianos, 1947, vol. 4, 773-
799.

Bonaventure Bagnoregio. “Sermo III De Assumtione 
B. Virginis Mariae”. En Obras de san Buenaventura. 
Edición Bilingüe. Madrid: 1947, vol. 4, 868-879.

Bonaventure Bagnoregio. “Sermo V De Assumtione B. 
Virginis Mariae”. En Obras de san Buenaventura. 
Edición Bilingüe. Madrid: Biblioteca de autores 
cristianos, 1947, vol. 4, 894-903.

Caesarii Heisterbacensis. Dialogus Miraculorum. Vol. 
2. Colonia: J. S. Steven, 1851, 79-80.

Chrysippus Hierosolymitanus. “Sancta Maria 
Deipara, Sermo”. En Maxima Bibliotheca Veterum 
Patrum, editado por Margarin de la Bigne. Lyon: 
Anissonios, 1677, vol. 11, 1044-1445.

De la Iglesia, Nicolás. Flores de Miraflores, hieroglificos 
sagrados, verdades figuradas, sombras 
verdaderas del mysterio de la Inmaculada 
Concepción de la Virgen y Madre de Dios María 
Señora nuestra. Burgos: Diego de Nieva y Murillo, 
a costa de la Real Cartuxa de Miraflores, 1659. 
https://bibliotecadigital.jcyl.es/es/catalogo_
imagenes/grupo.do?path=10073334 

Dornn, Francisco Xavier. Litaniae Lauretanae ad 
Beatae Virginis, caelique Reginae Mariae, 
honorem, et gloriam prima vice in Domo 
Lauretana a sanctis angelis decantatae, 
postea ab Ecclesia Catholica. Approbatae & 
Confirmatae, Symbolicis ac Biblicis Figuris in 
quinquaginta septem i. Augsburgo: Joannis 
Baptistae Burckhart, 1750.

Dornn, Francisco Xavier. Letanía Lauretana de la 
Virgen Santísima expresada en cincuenta y ocho 
estampas e ilustrada con devotas meditaciones, 
y oraciones, que compuso en latín Francisco 
Xavier Dornn Predicador en Fridberg y tradujo 

https://bibliotecadigital.jcyl.es/es/catalogo_imagenes/grupo.do?path=10073334
https://bibliotecadigital.jcyl.es/es/catalogo_imagenes/grupo.do?path=10073334


27Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

un devoto. Valencia: viuda de Joseph de Orga, 
1768. https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.
cmd?id=9421

Ephraem Syri. “Sermo de sanctissimae Dei Genitricis 
Virginis Mariae Laudibus. De Laudibus B. Mariae 
Virginis”. En Sancti Patris Ephraem Syri scriptoris 
Ecclesiae antiquissimi et dignissimi Opera 
omnia. Amberes: Ioannem Keerbergium, 1619, 
451-542.

Ephraem Syri. “Lamentationes glorosiosissimae 
Virginis Matris Mariae, super passione Domini”. 
En Sancti Patris Ephraem Syri scriptoris 
Ecclesiae antiquissimi et dignissimi Opera 
omnia. Amberes: Ioannem Keerbergium, 1619, 
535-536.

Erra Milanés, Carlos Antonio. Historia del Viejo y 
Nuevo Testamento. Vol. 7. Madrid: Joaquín Ibarra, 
1784, 358.

Eusebii Caesariensis. “Oratio pauperi, cum anxius 
fuerit, et in conspectu Domini effuderit precem 
suam. CI.” En Collectio Nova Patrum et Scriptorum 
Graecorum, Eusebii Caesariensis, Athanasii, & 
Cosmae Aegytii. París: Claudii Rigaud, 1706, vol. 
1, 652-658.

Fulberti Carnotensis. “Sermo IV. De Nativitate 
Beatissimae Mariae Virginis”. PL 141, 320-324.

Horapollo. Hōrou Apollōnos Neilōou HieroglyphiKa 
eklekta. Hori Apollinis selecta hieroglyphica, 
siue sacrae notae Aegyptiorum, & insculptae 
imagines. Roma: Aloysium Zannettum, 1597, 6.

Ildefonsus Toletanus. “Sermo II. Sermones Dubii”. PL 
96, 250-254.

Iohannes Damascenus. “Homilia In Annuntiationem 
B.V. Mariae”. PG 96, 643-660.

Iohannes Damascenus. “Homilia I in Nativitatem B. V. 
Mariae”. PG 96, 674-680.

Iohannes Damascenus. “Homilia II in Nativitatem B. 
V. Mariae”. PG 96, 682-698.

Iohannes Damascenus. “Homilia III in Dormitionem 
B. V. Mariae”. PG 96, 754-760.

Iohannes Damascenus. Homilías cristológicas y 
marianas. Madrid: Editorial Ciudad Nueva, 1996.

Isidorus Hispalensis. “Quaestiones In Numeros 15, 
19”. En S. Isidori Hispalensis Episcopi Opera 
Omnia. Roma: Antonium Fulgonium, 1802, vol. 5, 
432-459.

Jordanis de Saxonia. “Libellus de principiis ord. 
Praedicatorum”. En Monumenta Ordinis 
F. Praedicatorum historica. París: Librairie 
Philosophique J. Vrin, 1933, vol. 15, 24-88.

Lactancio, Lucio Cecilio Firmiano. “XLVI”. En Sobre la 
muerte de los perseguidores, editado por Ramón 
Teja. Madrid: Editorial Gredos, 1982, 198-200.

Petrus Damianus. “Sermo XL In Assumptione 
Beatissimae Mariae Virginis”. PL 144:2, 717-720.

Petrus Damianus. “Sermo XLVI In Nativitate 
Beatissimae Virginis Mariae”. PL 144:2, 748-761.

Petrus Cellensis. “Sermo XXIV In Annuntiatione 
Domini III”. PL 202, 711-715.

Petrus Cellensis. “Sermo XXVI In Annuntiatione 
Dominica V”. PL 202, 718-720.

Ponz, Antonio. Viage de España. Vol. 15. Madrid: Viuda 
de Ibarra, hijos y compañía, 1788.

Ripa, Cesare. Della novissima Iconologia di Cesare 
Ripa Pervgino Cavalier de SS. Maurutio & 
Lazzaro...: opera utile ad oratori, predicatori, 
Poeti, Pittori. Scultori, Disegnatori & ad’ogni 

studioso... / ampliata in quest’última Editione nou 
solo dallo stesso Auttore di. Padua: Pietro Paolo 
Tozzi, 1625, 219.

Sebastián Castellanos de Losada, Basilio. Diálogo de 
la Pintura, su defensa, origen, esencia, definición, 
modos y diferencias. Madrid: D. B. González, 
1850, 291.

Thomae Aquinatis. “Caput VIII. Expositio D. Thomae 
Aquinatis In Apocalypsim Beati Ioannis apostoli”. 
En Divi Thomae Aquinatis Commentaria. 
Nápoles: Imprenta Virgiliana, 1856, vol. 6, 69-82.

Thomae Aquinatis. “Rhythmus Eucharisticus post 
corporis et calicis elevationem recitandus”. En D. 
Thomae Aquinatis Doctoris Angelici et Scholarum 
Catholicarum Patroni. Monita et preces. Viena: 
Commissum Leoni Woerl, 1882, 74-75.

Vorágine, Beato Jacobo de. “XII Arcus coelestis”. 
En Mariale seu sermones aurei de Beata Maria 
Virgine. París: Hippolytum Walzer, Bibliopolam 
Editorem, 1888, vol. 1, 31-33.

Vorágine, Beato Jacobo de. “II Candelae 
Purificationis”. En Mariale seu sermones aurei de 
Beata Maria Virgine. París: Hippolytum Walzer, 
Bibliopolam Editorem, 1888, vol. 1, 63-65.

Vorágine, Beato Jacobo de. La leyenda dorada. 8a. 
Vol. 1. Madrid: Alianza Forma, 1996, 441.

3.2. Referencias bibliográficas
Baste ro, Juan Luis. “Sinopsis histórica de las 

Letanías Lauretanas”. Dar razón de la esperanza. 
Homenaje al Profesor Dr. José Luis Illanes 29 
(2004): 1339-1362.

Bishop, Edmund. “The Litany of Saints in the Stowe 
Missal”. The Journal of Theological Studies 7, no 
25 (1905): 122-136.

García García, Juan, Silverio de Ibero, y Enrique 
R. Panyagua. “Estudio del ‘Ave Maris Stella’”. 
Helmantica: Revista de filología clásica y hebrea 
8, no 25 (1957): 421-475.

López Calderón, Carme. “Letanías emblemáticas: 
símbolos marianos de maternidad, virginidad 
y mediación en la edad moderna”. Editado por 
Ramón de la Campa Carmona Juan Aranda 
Doncel. Regina Mater Misericordiae: estudios 
históricos, artísticos y antropológicos de 
advocaciones marianas, 2016, 413-430.

Meersseman, Gilles Gérard. “III. Marianische 
Litaneien”. En Der Hymnos Akathistos im 
Abendland. Friburgo (Suiza): Universidad de 
Friburgo de Suiza, 1960, vol. 2, 44-77.

Ortiz Gutiérrez, Esther. “Las puertas de las Sala 
de Oración de la Basílica de Nuestra Señora 
del Pilar de Zaragoza”. Eikón Imago 12 (2024): 
1-18.

Ortiz Gutiérrez, Esther. “La herencia patrística y 
teológica medieval en las puertas de la Santa 
Capilla de la Basílica de Nuestra Señora del Pilar 
de Zaragoza”. De Medio Aevo 13, nº 2 (2024): 417-
443.

Salvador González, José María. “Sicut lilium inter 
spinas. Metáforas florales en la iconografía 
mariana bajomedieval a la luz de fuentes 
patrísticas y teológicas”. Eikón Imago 3, no 2 
(2014): 1-32.

Salvador González, José María. “In Virga Aaron Maria 
Ostendebatur. A New Interpretation of the Stem 

https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=9421
https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=9421


of Lilies in the Spanish Gothic Annunciation from 
Patristic and Theological Sources”. De Medio 
Aevo 5, nº. 2 (2016): 1-20.

Serrano, Nicolás María. Apéndice al Diccionario 
Universal de la Lengua Castellana, Ciencias y 
Artes. Vol. 15. Madrid: Astort Hermanos, Editores, 
1881.

Stefano de Fiores y Salvatore Meo, ed. Nuevo 
diccionario de mariología. Madrid: Ediciones 
Paulinas, 1988.

Torres Marcos, Máximo. La Didajé o Doctrina de los 
doce apóstoles. Ávila.

Turner, Jane. The dictionary of Art. Vol. 18. Nueva York: 
Grove, 1996.


	Marcador 1
	Marcador 2
	_Hlk189669547
	_Hlk189915900
	_Hlk150165150
	_Hlk160702248
	_Hlk160707513
	_Hlk189918956
	_Hlk189739757
	_Hlk190262590
	_Hlk150169036
	_Hlk191294187
	_Hlk192943805
	_Hlk195108597
	_Hlk160529716
	_Hlk189659272
	_Hlk189667846
	_Hlk189667889
	_Hlk195112648
	_Hlk195112780
	_Hlk190541591
	_Hlk190606373
	_Hlk190887735
	_Hlk195114000
	_Hlk191300186
	_Hlk191300198
	_Hlk192760349
	_Hlk192878717
	_Hlk192879054
	_Hlk195114593
	_Hlk193116768
	_Hlk195107172

