EDICIONES
=] COMPLUTENSE @

De Medio Aevo MISCELANEA
ISSN-e 2255-5889

Una vision patristica y medieval de las Letanias
Lauretanas de las puertas de la Sacristia Mayor,
la Sala de Oracidn y la Sala Capitular de la Basilica
de Nuestra Senora del Pilar de Zaragoza'

Esther Ortiz Gutiérrez
Investigadora independiente

https://dx.doi.org/10.5209/dmae.94960 Recibido: 15 de junio de 2024 « Aceptado: 26 de septiembre de 2024

Resumen: Las puertas de la Sacristia Mayor, la antigua Sala de Oracion (actual Museo Pilarista) y la Sala
Capitular (1866-1868) de la Basilica de del Pilar conforman un conjunto escultdrico de seis puertas, obra de la
colaboracion de cuatro artistas: el escultor Antonio Palao, el carpintero Manuel Sarte y los pintores Bernardino
Montafés como el idedlogo del programa iconografico y Dolores Pinds como la delineadora de las trazas.
El presente articulo tiene por objeto el estudio de las rogativas de las Letanias Lauretanas representadas
en las citadas puertas a partir de cuatro vias: la Maternidad divina de Maria, sus virtudes, su capacidad de
auxilio y mediacion como Corredentora, y su superioridad sobre el resto de criaturas terrenas y celestes de
acuerdo a su condicion de Reina como efecto directo de las exegesis patristicas y medievales de expresiones
metaféricas mediante el uso de los simbolos mariolégicos y cristolégicos presentes en los bajorrelieves de
las puertas pilarista. De manera que, pese al origen alto renacentista de la iconografia de los bajorrelieves,
este estudio recupera el simbolismo primigenio de los emblemas plasmados en estas composiciones
escultdricas con el fin de ofrecer un estudio del devenir simbolico de cada uno de ellos.

Palabras clave: Letanias Lauretanas; mariano; relieve; Basilica Pilar; teologia medieval; Cantar de los Cantares.

ENG A patristic and medieval view of the Litanies of Loreto on the
doors of the Main Sacristy, the Prayer Room and the Chapter House
of the Basilica de Nuestra Senora del Pilar de Zaragoza

ENG Abstract: The doors of the Main Sacristy, the former Prayer Room (now the Pilarista Museum) and the
Chapter House (1866-1868) of the Basilica del Pilar form a sculptural group of six doors, the work of four artists:
the sculptor Antonio Palao, the carpenter Manuel Sarte and the painters Bernardino Montafiés as the ideologist
of the iconographic programme and Dolores Pinds as the delineator of the traces. The purpose of this article is
to study the rogations of the Litany of Loreto represented on the aforementioned doors from four perspectives:
the divine Maternity of Mary, her virtues, her capacity for assistance and mediation as Coredemptrix, and her
superiority over the rest of earthly and heavenly creatures in agreement with her condition as Queen as a direct
effect of the patristic and medieval exegesis of metaphorical expressions through the use of Mariological and
Christological symbols present in the bas-reliefs of the Pilarista doors. Thus, despite the High Renaissance
origin of the iconography of the bas-reliefs, this study recovers the original symbolism of the emblems captured
in these sculptural compositions in order to offer a study of the symbolic development of each of them.
Keywords: Lauretana Litany; Marian; relief; patristics; medieval theology; Song of songs.

Sumario: 1. Introduccion. 2. Sintesis histérica del origeny evolucion de las Letanias Lauretanas. 3. Las puertas
de la Sacristia Mayor, la Sala de Oracion y la Sala Capitular como un reflejo de las Letanias Lauretanas y la
teologia medieval en la Basilica del Pilar. 4. Consideraciones finales. 5. Fuentes y referencias bibliograficas.
51. Fuentes. 5.2. Referencias bibliograficas.

' El presente articulo forma parte de una investigacion mas amplia desarrollada en profundidad en la tesis doctoral recientemente
defendida (04/2025): Historia cronoldgica e iconografica del conjunto escultérico de las puertas de la Basilica de Nuestra Sefiora
del Pilar de Zaragoza.

De Medio Aevo, 15(1), 2026:1-27 1


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense

Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

Como citar: Ortiz Gutiérrez, E. (2026). Una vision patristica y medieval de las Letanias Lauretanas de las
puertas de la Sacristia Mayor, la Sala de Oracién y la Sala Capitular de la Basilica de Nuestra Sefiora del Pilar
de Zaragoza. De Medio Aevo 15(1), 1-27. DOI: https://dx.doi.org/10.5209/dmae.94960

PUERTA N
ALTA Ribera del Ebro

-_
pilla Capill

o San Pedro san
Arbugs,

Altar Mayor

[etfelx

\
\

st
w

Y i i 1] {
o | 1 J
| !
! Capilla Capilla Sacristia
san san Mayor
: Braulio ntoni it
~ Q;, e W o

PUERTA

s Plaza del Pilar

PUERTA
BAJA

- 1 fase: 1-7 puertas Sacrstia de la Virgen.
* 8-23 puertas Santa Capilla.

- 27 fase: 24-25 puertas del trasaltar.

|:| 32 fase: 26 puerta del cancel.
27-28 puertas Sacristia Mayor.

29-30 puertas Sala de Oracién.
a .
- ElL 32-33 puertas Sala Capitular.

31,34,35,36 puertas trascoro.

PUERTA
BAIA

Fig. 1. Ubicacion y cronologia de las treinta y seis puertas con bajorrelieves sobre la planta de la Basilica del
Pilar de Zaragoza. Fuente: planta extraida de Federico Torralba Soriano, El Pilar de Zaragoza (Zaragoza: Everest, 1974,
verso de la tapa); localizaciones elaboradas por la autora.

1. Introduccion

Las puertas de la Sacristia Mayor, la Sala de Oracion
y la Sala Capitular forman parte de un conjunto de
diez puertas ornamentadas con bajorrelieves ma-
rianos y cristolégicos?. De hecho, para el presente
articulo solo estudiaremos las seis puertas ante-
dichas, ya que las cuatro situadas en el trascoro
rompen con el discurso litanico mariano para cen-
trarse en la hermenéutica del salmo 110. Tanto las
seis puertas objeto de estudio como las cuatro del
trascoro fueron materializadas entre 1866 y 1868
gracias a la labor del escultor Antonio Palao y el
carpintero Manuel Sarte. No obstante, los diversos
examenes comparativos efectuados en la tesis re-
cientemente defendida nos permiten proponer con
bastante solvencia, otros dos colaboradores: los
pintores Bernardino Montanés como cerebro del
discurso iconografico y Dolores Pinés como la deli-
neadora de las trazas [fig. 1].

Las seis puertas presentan una morfologia mo-
numental de aproximadamente 4,5 metros de alto

2 Si bien las puertas objeto de estudio fechan su origen en
1866, la génesis del conjunto se remonta a mediados del si-
glo XVIIl, ciento once afios antes de su materializacion a tra-
vés de cuatro fases constructivas. La primera coincide con el
proyecto de la Santa Capilla (1750-1765), resultado de la coo-
peracion entre el escultor José Ramirez y el Arquitecto Real
Ventura Rodriguez como su disefador. Segun se desprende
de los documentos, esta primera etapa se corresponde con
lainstalacion de las puertas de la Sacristia de la Virgen (1756-
1760): la puerta de acceso, las de los armarios de las joyas de
la Virgeny de la plata, y las cuatro puertas de los entrepaiios;
y las de la Santa Capilla (1760-1765). La segunda fase (ca.
1788), parece plausible pensar que afecte a la construccion
de las dos puertas del trasaltar. Pese a la falta de registros
documentales, una referencia en la publicacion de Antonio
Ponz, Viage de Espana, vol. 15 (Madrid: Viuda de Ibarra, hijos
y compafia, 1788), 28 nos induce a barajar la posibilidad de la
atribucion de las mismas al escultor Joaquin Arali. Seguida-
mente, la tercera fase comprende la factura del cancel de la
puerta baja de la fachada sur (1846-1850), obra del carpintero
Manuel Sarte y el escultor José Alegre. Por ultimo, la cuarta
fase (1866-1868) se corresponde con las diez puertas cita-
das anteriormente [fig. 1].

por 2,2 metros de ancho, de factura en nogal, es-
tructuradas en dos batientes divididos por un par de
peinazos en tres entrepanos decorados con cuarte-
rones mixtilineos con bajorrelieves en la técnica del
schiacciato.

Antes de adentrarnos en el estudio del conjun-
to pilarista, es imperativo aludir sucintamente a la
Letania Lauretana de la Virgen Santisima expresada
en cincuenta y ocho estampas e ilustrada con devo-
tas meditaciones, y oraciones, que compuso en latin
Francisco Xavier®, ilustrada con cincuentay siete es-
tampas de los hermanos Klauber®, en colaboracion

3 Francisco Xavier Dornn, Letania Lauretana de La Virgen San-
tisima Expresada En Cincuenta y Ocho Estampas e llustrada
Con Devotas Meditaciones, y Oraciones, Que Compuso En
Latin Francisco Xavier Dornn Predicador En Fridberg y Tradu-
jo Un Devoto (Valencia: viuda de Joseph de Orga, 1768). La
primera edicion de esta letania se publicé en latin en 1750,
Francisco Xavier Dornn, Litaniae Lauretanae ad Beatae Virgi-
nis, caelique Reginae Mariae, honorem, et gloriam prima vice
in Domo Lauretana a sanctis angelis decantatae, postea ab
Ecclesia Catholica. Approbatae & Confirmatae, Symbolicis
ac Biblicis Figuris in quinquaginta septem... (Augsburgo: Joa-
nnis Baptistae Burckhart, 1750). Dieciocho afios después fue
traducida al castellano y publicada en Valencia por la Viuda
de José de Orga en dos versiones diferentes, una con las
estampas originales de los hermanos Klauber (la utilizada
para este articulo) y la otra con las estampas copiadas por
Lucchesini. Francisco Xavier Dornn, Letania Lauretana de
la Virgen Santisima expresada en cincuenta y ocho estam-
pas e ilustrada con devotas meditaciones, y oraciones, que
compuso en latin Francisco Xavier Dornn Predicador en Frid-
berg y tradujo un devoto (Valencia: viuda de Joseph de Orga,
1768).

4 Las estampas de los hermanos Klauber, Joseph Sebastian
(ca. 1700-1768) y Johann Bapitist (1712-1787) abogan por las
composiciones rococos, enmarcadas por elementos escul-
téricos (medallones y molduras), que confieren alaimagen la
apariencia de relieves. Su obra se caracteriza por intercalar
dentro de la propia estampa ilustraciones y pasajes biblicos
que completan el mensaje de la composicion. Es poco lo
que se conoce de la vida y obra de los hermanos Klauber.
Ambos hermanos recibieron formacion en la escuela de gra-
badores de Augsburgo. Tras finalizar sus estudios fundaron
una editorial junto con Gottfried Bernhard G6z, aunque este
ultimo se separd de los hermanos para crear su propia edi-
torial. La empresa de los Klauber se convirtio en la editorial


https://dx.doi.org/10.5209/dmae.94960

Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

con el jesuita Ulrich Probst® como el encargado de
confeccionar la iconografia de los grabados. Sin em-
bargo, puntualizar que, aunque la obra de Dornn se
ha determinado como guia indispensable para la
exegesis del programa iconografico, cada una de las
referencias citadas en el articulo han sido debida-
mente compulsadas con los manuales originales®.
Asimismo, aclarar, que, el presente articulo no es un
analisis iconografico individualizado de cada uno de
los elementos que componen los bajorrelieves pila-
ristas, pues tal asunto seria inabarcable en un trabajo
de esta extension. Por consiguiente, lo que se pre-
tende es el estudio e interpretacion de las jaculato-
rias mediante el analisis de las expresiones metafori-
cas de los simbolos marioldgicos y cristolégicos
laudatorios a través de la hermenedutica de las fuen-
tes patristicas y teologicas’.

2. Sintesis historica del origen y evolucion de las
Letanias Lauretanas

Las Letanias Lauretanas que conocemos hoy en dia
son el resultado de una evolucién cuyo origen se re-
monta a los primeros siglos del cristianismo. Como
se manifiesta en el Nuevo diccionario de mariologia
y posteriormente ampliado por Juan Luis Bastero, se
han encontrado ciertas trazas en algunos textos de
los Padres de la Iglesia, como es el caso de la Didajé
o Didaché (Doctrina de los doce apéstoles)?, en la
Carta a los Filipenses de san Policarpo de Esmirna
(ca. 70-ca. 155) o en varios escritos de san Justino
(ca. 100-ca. 165), san Ambrosio de Milan (330-397) y
san Agustin de Hipona (354-430). Pero por encima
de estas ultimas sobresale una obra que ha suscita-
do especialmente la atencion de los investigadores:
De mortibus persecutorum de Lucio Cecilio Firmiano

mas exitosa de Augsburgo, especializada en publicaciones
catdlicas devocionales, grabados de peregrinacion, biblicos,
pinturas de santos, retratos de clérigos, etc. Orgullosos de su
fe catdlica, en un ambiente preeminentemente evangelista,
firmaban sus estampas con la abreviatura: “Klauber Cath. Sc.
et exc. AV” (Klauber Catholici sculpserunt et excuderunt Au-
gustae Vindelivorum), 1o que significa: Los Klauber catdlicos,
lo grabaron en Augsburgo. Jane Turner, The dictionary of Art,
vol. 18 (Nueva York: Grove, 1996), 106-107.

5 De acuerdo a la abreviatura de la primera estampa; “R. P.
Udal. Probst S. I. invenit” (Reverendus Pater Udalricus Probst,
Societatis lesus invenit).

6  Los textos patristicos y teolégicos del presente articulo, ya
sean latinos o greco-orientales, estan citados segun la tra-
duccion al castellano extraida en su mayoria del libro de Ni-
colas de la Iglesia, Flores de Miraflores, hieroglificos sagra-
dos, verdades figuradas, sombras verdaderas del mysterio de
la Inmaculada Concepcidn de la Virgen y Madre de Dios Maria
Sefiora nuestra (Burgos: Diego de Nieva y Murillo, a costa de
la Real Cartuxa de Miraflores, 1659) y en menor medida de:
Bonaventure Bagnoregio, Obras de san Buenaventura. Edi-
cion Bilingue, vol. 4 (Madrid: Biblioteca de autores cristianos,
1947); lohannes Damascenus, Homilias Cristolégicas y Ma-
rianas (Madrid: Editorial Ciudad Nueva, 1996). El resto de las
traducciones al castellano son producto de la autora, toma-
dos especialmente de los textos latinos de los manuales de
J. P. Migne en su Patrologiae Cursus Completus, Series Latina
y Series Graeca. Citacion desarrollada a partir de este mo-
mento como PL para la patrologia latina y PG para la griega.

7 Como consecuencia de la inabarcable labor que supondria
el estudio completo de las fuentes patristicas y teoldgicas
de cada uno de los simbolos marianos objeto de estudio, nos
hemos visto obligados a limitarlo a una seleccion de los prin-
cipales autores.

8 Maximo Torres Marcos, La Didajé o Doctrina de los doce
apdstoles (Avila, 1991), 85-97.

Lactancio (ca. 250-ca. 325). En el capitulo XLVI el
emperador Valerio Liciniano Licinio (ca. 250-325), la
noche previa a la batalla de Tzirallum (313) contra el
emperador Maximino de Daya (ca. 270-313) tuvo una
vision en un suefo en la que se le aparecio un an-
gel que le dictd una plegaria con una estructura muy
similar a la de las letanias.®

Dios supremo, a ti rogamos, Dios santo, a ti
rogamos: a ti encomendamos toda la justicia,
a ti encomendamos nuestra salvacion, a ti en-
comendamos nuestro Imperio. Gracias a ti vi-
vimos, gracias a ti alcanzamos la victoria y la
felicidad. Dios supremos, Dios santo, escucha
nuestras plegarias. A ti extendemos nuestros
brazos: escuchanos Dios santo, supremos.'®

No obstante, el antecedente directo de las
Letanias Lauretanas lo encontramos en las Letanias
de los Santos. Se trata de una oracion en la que los
fieles solicitan la intercesion de los santos cristianos
por medio de una estructura litanica practicamente
idéntica a la de las Lauretanas basada en una invo-
cacion sucedida de una deprecacion. La suplica co-
mienza con la oracién de origen griego Kupie é\éncov
conocida comunmente por su traduccion latina:
Kyrie eleison (Sefior, ten piedad), seguida de varias
invocaciones a Maria como reina de los angeles y
los santos, y a continuacion las dedicadas a los di-
ferentes santos de acuerdo a un orden establecido.
Primeramente, los angeles, a continuacion, los san-
tos patriarcas y profetas, después los santos apds-
toles y discipulos de Cristo, los santos martires, los
santos doctores de la Iglesia, los santos presbiteros,
las santas virgenes, los santos religiosos y los santos
laicos, y por ultimo se cierra con el Agnus Dei. Segun
parece, el origen de las Letanias de los Santos data
del afno 590 en Roma. Con ocasion de una epide-
mia que asolaba la capital italiana el papa Gregorio
Magno (ca. 540-604) organizé una gran procesion
dividida en siete secciones que arrancaban su re-
corrido de diferentes iglesias para encontrarse en
el camino y culminar el itinerario en la Catedral de
Santa Maria la Mayor". Esta peregrinacion acabaria
denominandose en Roma como la “gran letania”
por su caracter solemne y su oracion breve de es-
tructura similar a la litanica. No esta del todo claro
el proceso de difusion de estas rogativas al resto de
Europa, pero de acuerdo con las investigaciones de
Edmund Bishop, el Nuevo Diccionario de Mariologia y
Juan Luis Bastero estas arcaicas letanias realizaron
un paradogjico viaje hasta su definitiva implantacion
en el Viejo Continente. Curiosamente, a pesar de ser
originarias de Roma su difusion proviene de las Islas
Britanicas, no se conoce a ciencia cierta como varios

® Stefano de Fiores y Salvatore Meo, ed., Nuevo Diccionario
de Mariologia (Madrid: Ediciones Paulinas, 1988), 1054; Juan
Luis Bastero, “Sinopsis Historica de Las Letanias Laureta-
nas,” Dar Razon de La Esperanza. Homenaje Al Profesor Dr.
José Luis lllanes 29 (2004): 1342.

© Lucio Cecilio Firmiano Lactancio, “XLVI,” en Sobre La Muerte
de Los Perseguidores, ed. Ramon Teja (Madrid: Editorial Gre-
dos, 1982), 198.

" Esta peregrinacion da origen a la denominada procesion de
las Letanias Mayores (25 de abril, dia de san Marco). Nicolas
Maria Serrano, ed., Apéndice Al Diccionario Universal de La
Lengua Castellana, Ciencias y Artes, vol. 15 (Madrid: Astort
Hermanos, Editores, 1881), 1550.



documentos en los que aparecian estas jaculatorias
llegaron en el siglo VII a Inglaterra e Irlanda, pero lo
cierto es que fue ahi donde se fijo la estructura de las
letanias que actualmente conocemos, y en el siglo
siguiente fueron exportadas al resto de Europa'. Una
vez asentadas en el Continente se produjo la multi-
plicacion de nombres de santos como consecuencia
de nuevas invocaciones, entre las que se incluia una
unica rogativa dedicada a la Virgen Maria dispuesta
tras la de Cristo. Sin embargo, la dignidad de Maria
como Madre del Hijo de Dios (maternidad divina
o Theotokos y su sempiterna virginidad)® llevara a
ampliar sus invocaciones, anadiendo inicialmente:
Sancta Dei genitrix y Sancta Virgo Virginum'*. Hecho
que posiblemente se viese alentado por la reciente
celebracion del Concilio de Letran (649) donde se
enfatizo el triple caracter virginal de Maria (antes,
durante y después del parto). No obstante, estas no
fueron las unicas jaculatorias, progresivamente se
introdujeron mas invocaciones: Sancta Mater miseri-
cordiae, Sancta Regina mundo, Sancta coelorum ™,
etc, como refleja un fragmento de una misa del si-
glo X transcrita en el volumen 138 de la Patrologiae
Cursus Completus, Series Latina™. Asi pues, queda
patente como en el seno de las Letanias de los
Santos se estaban fraguando las futuras Letanias de
la Virgen. Ahora bien, como afirma Juan Luis Bastero,
aunque las Letanias de la Virgen “proceden de las de
los santos, su proceso de gestacion no ha sido tan
inmediato [...] En efecto, para los cristianos de aquel-
la época las letanias de los santos no solo estan
compuestas por una serie de alabanzas o elogios
[como es el caso de las letanias marianas], sino de
invocaciones y deprecaciones”. De modo que para
formular unas letanias compuestas unicamente de
elogios fue necesario cambiar gradualmente “toda
una tradicion liturgica” pasando por varios “estadios
intermedios”. Inicialmente con la aplicaciéon de “tro-
pos marianos” y “multiple repeticion de la invocacion
Sancta Maria”, para terminar por simplificarlas elimi-
nando estos nuevos elementos y conformar en el
siglo Xll unas letanias “compuestas exclusivamente
de alabanzas marianas”” extraidas de las Sagradas
Escrituras, las homilias de los Padres de la Iglesia,
los himnos marianos y las de oraciones patristicas y
medievales compuestas en honor a Maria. Por con-
siguiente, en el siglo Xll ya tenemos unas letanias
marianas autonomas, que debido a su proliferaciony
la disparidad de formularios litanicos en los siguien-
tes siglos se hizo imprescindible, segun afirma Gilles
Gérard Meersseman, su clasificacion en cuatro

2. Edmund Bishop, “The Litany of Saints in the Stowe Missal,”
The Journal of Theological Studies 7, no. 25 (1905): 128; Ste-
fano de Fiores y Salvatore Meo, Nuevo Diccionario de Ma-
riologia, 1054; Bastero, “Sinopsis Historica de Las Letanias
Lauretanas,” 1345.

® Los dogmas de la maternidad divina de Maria y su perpetua
virginidad se fijaron durante los Concilios Ecuménicos de Ni-
cea (325) y Efeso (431) como consecuencia directa del reco-
nocimiento de Cristo como Hijo de Dios.

“  Bastero, “Sinopsis Histérica de Las Letanias Lauretanas,”
1346.

s Ibid.

6 Anénimo, “Fragmentum missae”, en PL, vol. 138 (Paris: J. P.
Migne, 1853), 1346. Citado en Bastero, “Sinopsis Histérica de
Las Letanias Lauretanas,” 1346.

7 Bastero, “Sinopsis Histérica de Las Letanias Lauretanas,”
1347.

Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

grupos: las Letanias Venecianas, las Lauretanas, las
Deprecatorias y las de Maguncia'®, pero solo las dos
primeras tuvieron gran difusion imponiéndose final-
mente las Lauretanas en el siglo XVII. Estas ultimas
son las letanias que se recitaban en la Santa Casa de
la Basilica del Loreto desde el siglo XVI, aunque con-
trariamente su origen no tiene nada que ver con el
templo mariano. Meersseman apunto que la redac-
cion mas antigua de esta plegaria se encuentraenun
codice de finales de siglo Xll, actualmente conser-
vado en la Biblioteca Nacional de Paris'™. Asimismo,
descubrié un Procesional del siglo XIV en Padua (a
poco mas de dos kildbmetros de Loreto), con una es-
tructura casi idéntica a la del manuscrito de Paris®°.
Por ende, entendemos que las letanias del Paris via-
jaron de alguna forma hasta Padua y acabaron por
implantarse en 1531 como plegaria oficial de la Virgen
en la Basilica de la Santa Casa de Loreto, uno de los
principales templos marianos de la cristiandad.

Apenas unas décadas después de su instaura-
cion, la crisis doctrinal de la Reforma Protestante y el
consiguiente Concilio de Trento (1545-1563) supusie-
ron una reformulacion liturgica. Esta nueva situacion
afecto directamente a las letanias. A principios del
siglo XVII existian cerca de un centenar de formula-
rios litdnicos marianos, utilizados en celebraciones
publicas a pesar de que varios de ellos poseian con-
tenidos de dudosa veracidad, segun los preceptos
catolicos. Tal cuestion llevo a la Santa Sede a redi-
rigir esa superabundancia resolviendo reducir su
uso exclusivamente a las letanias recitadas en la
Basilica de la Santa Casa de Loreto. A partir de ese
momento, como manifiesta Bastero, las Letanias
Lauretanas fueron aprobadas oficialmente y dota-
das de indulgencias por Sixto V con la Bula Reddituri
del 11 de julio de 1587, y posteriormente impuestas a
toda la Iglesia Latina por Clemente VIl con el decre-
to Quoniam multi del 6 de septiembre de 1601.

Finalmente, con el paso del tiempo se han ido
incorporando nuevas invocaciones marianas has-
ta llegar al formulario que conocemos hoy en dia.
Por ejemplo, se anadié Auxilium christianorum y en
1768, el Papa Clemente Xlll, a peticion del rey de
Espana Carlos lll, aprobd con la Carta Eximia pietas,
a Espana y sus territorios o la introduccion de la ro-
gativa Mater Inmaculata como fruto del fervor inma-
culista en Espafia en el siglo XVIIIZ'.

3. Las puertas de la Sacristia Mayor, la Sala

de Oracion y la Sala Capitulade la Basilica del
Pilar: un reflejo de las Letanias Lauretanas y sus
fuentes patristicas y teolégicas medievales.

En la Basilica del Pilar, ademas de las letanias
de los frescos del Cuadro de la Santa Capilla?

8 Gilles Gérard Meersseman, “Ill. Marianische Litaneien”, en
Der Hymnos Akathistos im Abendland, vol. 2 (Friburgo (Suiza):
Universidad de Friburgo de Suiza, 1960), 47-48.

' Anoénimo, “Litaniae B. Mariae cum orationibus”, en Miracula
beatae Mariae Virginis (s. |.: s. e., s. XIl), 80r. v-81 r. Bibliothe-
que nationale de France. Departamento de Manuscritos, La-
tin 5267. https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btvib10035737b

20 Ipid., 53, 58. El procesional de Padua ha sido imposible en-
contrarlo con los datos aportados por el investigador.

21 Bastero, “Sinopsis Histérica de Las Letanias Lauretanas,”
1361.

22 El Cuadro de la Santa Capilla se entiende como el conjunto
de bévedas y cupulas que forman las tres naves que cubren


https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b10035737b

Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

PUERTA

PUERTA

ALTA Ribera del Ebro BAIA

pilla
San Pedro

pitulal

archiv
=

PUERTA
ALTA

Sacristia !

Plaza del Pilar

PUERTA
BAJA

27: Virgo Clemens/ Regina Virginum.
28: Vas Honorabile/ Turris Davidica.

29: Regina Martirum/ Regina Confesorum.

30: Virge Veneranda/ Virgo Praedicanda.
32: Sedes Sapientiae/ Regina Angelorum.
33:Virgo Potens/ Stella Matutina.

Fig. 2. Rogativas representadas en las puertas de la Sacristia Mayor, la Sala de Oracion y la Sala Capitular
de la Basilica del Pilar de Zaragoza. Fuente: planta extraida de Federico Torralba Soriano, El Pilar de
Zaragoza (Zaragoza: Everest, 1974, verso de la tapa); localizaciones elaboradas por la autora.

encontramos doce rogativas con complejas compo-
siciones alegoéricas en cada uno de los batientes de
las seis puertas objeto de estudio. Concretamente,
en la puerta principal de la Sacristia Mayor se dis-
ponen las rogativas Virgo Clemens en el batiente
izquierdo y en el derecho: Regina Virginum. A conti-
nuacion, en la puerta secundaria de esta misma es-
tancia se representan Vas Honorabile en el izquierdo
y en el derecho: Turris Davidica. Frente a estas, en
la puerta principal de la Sala de Oracién encontra-
mos las jaculatorias Regina Martirum en la valva iz-
quierda y en la derecha: Regina Confessorum. A su
lado, en la antigua Biblioteca de la Sala de Oracion
se representan a la derecha Virgo Praedicanday a la
izquierda Virgo Veneranda, para terminar con la puer-
ta principal de la Sala Capitular donde se figuran las
rogativas Sedes Sapientiae en el batiente izquierdo y
en el derecho: Regina Angelorum; mientras que en la
puerta secundaria se ornamente con las invocacio-
nes Virgo Potens en la hoja izquierda y en la derecha:
Stella Matutina [fig. 2].

Citando a Carme Loépez Calderodn las Letanias
Lauretanas, y con ello nuestras puertas, se pueden
clasificar en cuatro ideas?3: la Maternidad Divina, las
virtudes de Maria, especialmente su purezay virgini-
dad perpetua, el auxilio y mediacion y su superiori-
dad sobre todas las criaturas del mundo®.

el sagrado tabernaculo. Comprende desde el Coreto de la
Virgen hasta el trasaltar de Carlos Salas, donde se ubica el
humilladero de la Sagrada Columna. Las rogativas repre-
sentadas son: Regina Virginum, Regina Sanctorum Omnium,
Regina Patriarcharum, Regina Apostolorum, Regina Prophe-
tarum, Regina Martyrum Regina Angelorum y Regina Confes-
sorum.

23 Habitualmente se asocian en seis grupos: santidad, materni-
dad, virginidad, simbolos biblicos, intercesion y realeza.

2 Carme Lopez Calderdn, “Letanias emblematicas: simbolos
marianos de maternidad, virginidad y mediacién en la edad
moderna”, ed. Ramoén de la Campa Carmona Juan Aranda
Doncel, Regina Mater Misericordiae: estudios histdricos, ar-
tisticos y antropolégicos de advocaciones marianas, 2016,
414-415.

El primero de los conceptos, la Maternidad Divina
se figura en dos alabanzas: Vas Honorabile y Sedes
Sapientiae. Ambas rogativas giran en torno a la mis-
ma cuestion, la idea de Maria como receptaculo del
Hijo de Dios. Comenzando por el batiente dedicado
a lainvocacion Vas Honorabile [fig. 3]°° encontramos
un relieve central que se abre con la representacion
del Espiritu Santo con las lenguas de fuego de los
dones concedidos a Maria durante la Anunciacion?®.
Bajo esta, se localiza el elemento principal de la
composicion: un ciborio en una especie de altar im-
provisado con objetos litirgicos?” salvaguardado por
varios atributos clericales?®. Este caliz encierra una
intrincada doble metafora de la Maternidad Divina
en la que Cristo es el vino que guarda la copa, que
a su vez procede de la vid, por tanto, Maria es la vid
de la que germind la fruta de la Gracia. El origen de
esta analogia nos traslada a las Sagradas Escrituras:
“Como vid eché hermosos sarmientos y mis flores
dieron sabrosos y ricos frutos”?°. Sin embargo, fue-

25 Curiosamente el relieve toma su iconografia de la estampa
“Vas Spirituale” de la letania de Dornn (1768), cuestion un tan-
to chocante, ya que la jaculatoria ilustrada es otra. Agrade-
cer la colaboracion del Cabildo Metropolitano de Zaragoza,
quien muy amablemente ha autorizado la toma de fotogra-
fias de los relieves, asi como su posterior publicacion en el
presente articulo. Al mismo tiempo quiero agradecer la labor
fotografica de Jesus Manuel Diaz Baron, Miguel Sanz Lazaro
y Antonio Giménez Ejea.

%6 Los dones son: Sabiduria, Inteligencia, Consejo, Fortaleza,
Ciencia, Piedad y Temor de Dios.

27 Una vinajera, un céliz, una bandeja, una patena con forma de
venera, un par de medallas encintadas y dos teas.

28 Segun Dornn: Maria se figura como el “vaso digno de honra”
que, como el ciborio, solo puede ser tocado por “personas
Eclesiasticas, y consagradas especialmente al Culto Divino”.
Asi pues, en uno se coloca el “Cuerpo de Christo” y en el otro
“tomo carne el Divino Verbo” en su vientre (Dornn, Letania
Lauretana de la Virgen Santisima expresada en cincuenta y
ocho..., 65).

29 Eclesiastico 24: 23. Sagrada Biblia. Versién Directa de Las
Lenguas Originales (Madrid: Biblioteca de autores cristianos,
1968), 921.



CIS 0,

Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

1 honoren . Rom. s .

Klawder Cirthfeok exe a7t

Fig. 3. Detalle del relieve central de la jaculatoria “Vas Honorabile” del batiente izquierdo de la puerta secundaria de la Sacristia
Mayor de la Basilica del Pilar de Zaragoza por Antonio Palao, 1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza (izquierda). A la

derecha Vas Spirituale en Francisco Xavier Dornn, Letania Lauretana de la Virgen Santisima expresada en cincuentay ocho...,

lam.

32. Fuente: https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=9421

Fig. 4. Detalles de los cuarterones superior (izquierda) e inferior (derecha) del batiente izquierdo de la puerta secundaria de la
Sacristia Mayor de la Basilica del Pilar de Zaragoza por Antonio Palao, 1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza.

ron los Padres de la Iglesia y lo tedlogos medieva-
les los que acufiaron este elemento biblico como un
emblema inmanente a Maria como Madre de Dios.
Ya en el siglo IV san Agustin de Hipona (354-430) en
su sermon sobre la mujer fuerte figura a Maria como
la vid de la caridad de la que “cuelga” el bello raci-
mo Jesucristo®°. Casi cuatro centurias después, san
Juan Damasceno (675-749), vuelve a hacer uso de
este mismo planteamiento en el que califica a Maria
como la “frondosa vid” de la que broto el “racimo dul-
cisimo” de la “vida eterna™'.

80 “Unde iste botrus pulcher? Quia pendet a [vitis] caritate”
(Augustinus Hipponensis, “Sermo XXXVII De lectione b Pro-
verbiorum Salomonis; ab eo loco ubi dictum est, Mulierem
fortem quis iuvenit? usque, Et laudertur in portis vir ejus”, en
Sancti Aurelii Augustini Hipponensis Episcopi Operum, vol. 5
(Amberes, 1700), 135).

s “Vitis ubérrima ex Anna pullulavit, uvaque suavissima esfloruit,
potum nectaris terrigenis fundens in vitam aeternam” (lohan-
nes Damascenus, “Homilia | in Nativitatem B. V. Mariae”. PG
96 (Paris: J. P. Migne, 1891), 674).

Seguidamente, en el mismo batiente, los cuarte-
rones superior e inferior refuerzan nuestra hipotesis
del velado simil de la Maternidad Divinay la vid con la
representacion de un caliz y un racimo de uvas con
su sarmiento en el tondo de la parte alta, y dos vina-
jeras en el de abajo [fig. 4].

La otra jaculatoria, Sedes Sapientiae, si bien man-
tiene el concepto de Maternidad Divina, se comple-
menta con un intrincado discurso iconografico pla-
gado de complejas metaforas que presentan a Maria
no solo como el contenedor de Cristo, sino como la
sede de la Sabiduria Divina®, del Verbo, es decir, del
Saber de Dios hacedor del legitimo Saber humano
[fig. 5]. Asi pues, la composicion trasciende mas alla
del acostumbrado caracter mariolégico para con-
ferir al bajorrelieve una funcion trinitaria, pues como
sefiala Dornn, “el mismo Eterno Padre es el Autor de

%2 Razén por la que el bajorrelieve se cierra con atributos del
Trivium y el Quadrivium.


https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=9421

Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

SEDES SAPIENTLA, .

 leptent: Prov. g
T Klanber Catfe e

e

Fig. 5. Detalle del relieve central de la jaculatoria “Sedes Sapientiae” en el batiente izquierdo de la puerta principal de la Sala
Capitular de la Basilica del Pilar de Zaragoza por Antonio Palao, 1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza (izquierda).
A la derecha Sedes Sapientiae en Francisco Xavier Dornn, Letania Lauretana de la Virgen Santisima expresada en cincuenta'y
ocho..., Iam. 30. Fuente: https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=9421

este Libro"3. De manera que el relieve central se ini-
cia con dos elementos que conectan directamente
con el Misterio de la Trinidad: un sol inscrito en una
corona de laurel y el atributo trinitario por excelencia,
el triangulo equilatero. La idea de Dios como sol en
el cristianismo esta condicionada por la presencia del
culto solar entre griegos y romanos. Horapolo (s. V d.
C.) en su Hieroglyphica ya habla de la representacion
de ladivinidad y la eternidad por medio del astro rey 34,
En la Biblia, en el salmo 84 también encontramos un
claro paralelismo entre Dios Padre y el sol: “Porque sol
y escudo es Yavé, Dios [...]” *°. Igualmente, en el siglo
Xl san Buenaventura (ca. 1221-1274) en una metéafora
sobre el Misterio de la Trinidad configura una analogia
donde se identifica a Dios Padre con el sol y a su Hijo
con el “resplandor del Padre”6.

A continuacion, si proseguimos descendiendo por el
relieve llegamos al objeto que da nombre a la rogativa:
el sitial de la sabiduria bajo la apariencia inherente del
“trono de Salomon™, posiblemente uno de los mejores
atributos para representar la Maternidad Divina. Pese a

%3 Dornn, Letania Lauretana de la Virgen Santisima expresada

en cincuenta y ocho estampas..., 60.

Horapollo, Hérou Apolldnos Neildou HieroglyphiKa Ekle-
kta. Hori Apollinis Selecta Hieroglyphica, Siue Sacrae Notae
Aegyptiorum, & Insculptae Imagines (Roma: Aloysium Zan-
nettum, 1597), 6.

Salmos 84:12. Sagrada Biblia. Version directa de las lenguas
originales, 786.

“Sicut enim splendor continue manat a sole, sic Filius, qui est splen-
dor Patris, immo multo excellentius continue manat a Patre” (Bona-
venture Bagnoregio, “Quaestio IV Utrum trinitas stet cum summa
infinitate”, en Obras de san Buenaventura. Edicion Bilingiie, vol. 5
(Madrid: Biblioteca de autores cristianos, 1948), 272-273).

“Hizo también el rey un gran trono de marfil, que cubrié con
laminas de oro purisimo. Tenia seis gradas el trono, y el res-
paldo era arqueado, y tenia dos brazos, uno a cada lado del
asiento, y junto a los brazos dos leones, y doce leones en
las gradas, uno a cada lado de cada una de ellas. No se ha

34

35

36

37

todo, como apunta Carme Calderén, estos simbolos, si
bien aparentan estar principalmente destinados a mani-
festar a Maria como madre, ciertamente no es su unico
objetivo, “sino que, dentro de las comparaciones que
suscitan, es mas que habitual que sus materiales sean
asimilados a las virtudes de Maria”®. Por ello, en las
primeras décadas del siglo Xlll, san Antonio de Padua
(1195-1231) desarrolléd un meticuloso paralelismo lauda-
torio entre las virtudes de la Virgen y la morfologia y na-
turaleza de este trono salomonico.

Este trono era de marfil, porque Maria era blan-
ca por su inocencia, y fria sin ardor de la lujuria.
[...] Habia seis gradas en este trono, seis virtu-
des hubo en Maria, que se notan en el sagrado
Evangelio. La primera estaba avergonzada: por
eso se turbd [Maria] con la Salutacion del an-
gel [...] La segunda. Prudencia: [...], y asi pen-
saba que clase de saludo era ese. Tercera, mo-
destia, por eso pregunta como se ha de hacer
esto [ que dice el arcangel san Gabriel]. Cuarto.
Constancia en el buen propdsito, por eso, ya
que Ella no conocia varon. La quinta. Humildad;
he aqui la esclava del Sefor. Sexto. Obediencia:
Que tu palabra sea fructifera para mi. Este trono
estaba revestido del oro de la pobreza. Oh aus-
tera pobreza de la Virgen gloriosa, que envolvis-
te en panales al Hijo de Dios y lo colocaste en un
pesebre [...] Y el remate del trono era redondo
en la parte posterior. La caridad era el pinaculo
de Maria Santisima; por lo que el mérito ocupa
el lugar mas alto en la eterna bienaventuranza

hecho nada semejante para rey alguno” (1 Reyes 10: 18-20.
Sagrada Biblia. Version directa de las lenguas originales, 412).
Lépez Calderdn, “Letanias Emblematicas: Simbolos Maria-
nos de Maternidad, Virginidad y Mediacion En La Edad Mo-
derna,” 419.

38


https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=9421

Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

Fig. 6. Detalles de los cuarterones superior (izquierda) e inferior (derecha) del batiente izquierdo de la puerta principal de la Sala
Capitular de la Basilica del Pilar por Antonio Palao, 1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza.

que carece de finy principio. El asiento y los dos
brazos figuran la humildad de la Virgen. La vida
activa y contemplativa que sustentaban como
brazos la humildad asentada en Maria [...] Dos
leones, que son el angel san Gabriel y el evan-
gelista san Juan el evangelista, o el esposo José
y Juan [pensamos que se refiere a san Juan
Bautista], estaban a los lados sustentando los
brazos del asiento [...] y los doce leoncillos, son
los doce apdstoles que asistian ala Virgen vene-
randola y sirviéndola®.

Dentro de esta apologia mariana fue san
Buenaventura (ca. 1221-1274) quien adiciond el nuevo
concepto trinitario de asiento de la Sabiduria divina de
Dios a la existente tesis mariologica*®.

Inmediatamente, en el mismo batiente, los meda-
llones tornan sobre la misma idea del relieve central:
Maria como asiento del Verbo (Cristo), y por ende,
del Saber Divino [fig. 6]. De modo que en el tondo
superior encontramos a un querubin absorto en sus
pensamientos con la mirada vuelta hacia los cielos
en busca del legitimo conocimiento, mientras que el

39 “Hic thronus fuit de ebore, quia Maria fuit candida innocentia,
frigida sine libidinis ardore. In ipsa fuerunt sex gradus, qui notan-
tur in Evangelio. Primus. Fuit verecundia: Turbata est in sermone
euis [...] Secundus. Prudentia: [...] Et cogitabat, qualis esset ista
salutatio.Tertius. Modestia, Quomodo fiet istud? Quartus. Cons-
tantia in bono propoésito. Unde Quoniam virum non cognosen.
Quintus. Humilitas. Ecce ancilla Domini. Sextus. Obedientia: Fiat
mibi fecundum verbum tuum. Iste thronus fuit vestitus auro pau-
pertatis. O aurca paupertas gloriosae Virginis, quae Dei Filium
pamnis involvisti: in praesepio collocasti. Et bene dicit vestinit.
Paupertas enim animam vestit virtutibus [...] Et summitas throni
rotunda in parte posteriori. Beatae Mariae summitas fuit chari-
tas; ob cuis meritum in posteriori parte, idest aeterna beatitudine
summum tenet locum, fine, & principio carente. Et duae manus,
& sedile aureum, idest, scabellum fuit humilitas Beatae Mariae,
quam tenuerunt duae manus, idest, vita activa, & contemplativa
[...] Duo leones, idest, Gabriel, & loannes Evangelista, vei loseph,
&loannes, stabat hinc, & inde iuxta manus [...] duodecim leuncu-
li, idest, duodecim Apostoli hinc, & inde venerantes, & ei obse-
quentes” (Antonius Paduanus, “Festivitatibus B. Virginis Mariae.
Ex Dominica quinta post Trinitatem”, en Bibliotheca virginalis
sive Mariae Mare magnum, ed. Pedro de Alva y Astorga, vol. 3
(Madrid: Typographia Regia, 1648), 586).

40 “Ferculum [aunque se traduce como “servicio de mesa”, aqui
se entiende como trono] a ferendo dictum, id est sedes, dici-
tur Virgo gloriosa; unde dixit quidam: ‘Salve, Mater pietatis et
totius Trinitatis nobile triclinium'™ (Bonaventure Bagnoregio,
“Sermo | De Purificatione B. Virginis Mariae”, en Obras de san
Buenaventura. Edicion Bilingiie, vol. 4 (Madrid: Biblioteca de
autores cristianos, 1947), 646-649).

medallén inferior muestra el libro de los Siete Sellos
o de la Sabiduria con el Agnus Dei recostado sobre
este. Este simbolo sigue las mismas bases que el tro-
no: Maria como receptaculo del Hijo de Dios, aunque
mas habitual que esta condicion es su otra via icono-
gréfica, la perpetua virginidad de Maria mediante la
imagen del libro sellado. Sin embargo, en el presente
relieve se parte de la idea de contenedor a partir de la
interpretacion de la patristica y escolastica de la pro-
fecia de Isaias: “Dijome Yavé: Toma una tabla [libro]
grande y escribe en ella con estilo de hombre [...]"%'.
A razon de esto Pierre de Celles, también llamado
Petrus Cellensis (1115-1183) en su sermoén XXVI so-
bre la Anunciacion recuper6 las palabras del profeta
Isaias para calificar a Maria como el “libro grande” en
el que se escribi6 la materia de la Encarnacion®?.

El siguiente concepto, las virtudes de Maria,
son consecuencia directa del primero (Maternidad
Divina). Segun la Salutacion Angélica: “Salve, llena
de gracia”*?, Maria como la Madre de Dios solo pue-
de haber sido ataviada con las mas insignes virtu-
des. Si bien son muchas sus bondades, hay una que
sobresale por encima de las demas: la preservacion
de la pureza, ya sea en la vertiente de la perpetua
virginidad o desde su Inmaculada Concepcion. Este
hecho, segun apunta Carme Calderén, es “inheren-
te a todas las metaforas que exaltan su fortaleza™*.
Por lo tanto, podriamos decir que las rogativas Virgo
Potens, y Turris davidica se ajustarian a este pensa-
miento, pero lo cierto es que no es del todo acerta-
do en el caso concreto de las puertas del Pilar. En
realidad, ambas jaculatorias, aun fundamentando-
se en el principio de la pureza perpetua, ramifican
su idea primigenia para asociarse también con el
tercer concepto: la condicion auxiliadora de Maria
como Corredentora. Asi el bajorrelieve pilarista Virgo
Potens*® [fig. 7] representa a Maria como la mujer

4 |saias 8:1. Sagrada Biblia. Version Directa de Las Lenguas Ori-
ginales, 961.

42 “Sume igitur, o propheta, librum grandem, quia de grandi trac-
to materia, divinae, scilicet incarnationis et humanae restau-
rationis [...]” (Petrus Cellensis, “Sermo XXVI In Annuntiatione
Dominica V", en PL, vol. 202 (Paris: J. P. Migne, 1855), 719.

4 Lucas 1: 28. Sagrada Biblia. Version directa de las lenguas ori-
ginales, 1320.

4 Lopez Calderdn, “Letanias Emblematicas: Simbolos Maria-
nos de Maternidad, Virginidad y Mediacion En La Edad Mo-
derna,” 414.

45 En esta ocasion el bajorrelieve no tiene relacion iconografica
con la estampa homoénima de la letania de Dornn (1768).



Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

Fig. 7. Detalle del relieve central de la jaculatoria “Virgo Potens”
en el batiente izquierdo de la puerta secundaria de la Sala
Capitular de la Basilica del Pilar de Zaragoza por Antonio Palao,
1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza.

fuerte y poderosa que quebranto la cabeza de la ser-
piente para gobernar y guardar a los fieles bajo su
amparo. De nuevo la composicion arranca con una
referencia a la Trinidad, pues como Madre de Dios
Hijo le fue concedida la Gracia (las virtudes) por or-
den de Dios Padre a través del Espiritu Santo. A con-
tinuacion, encontramos el elemento que enlaza con
ese tercer concepto de intercesion mariana: un palio
con el monograma de Maria que recupera una icono-
grafia de refugio y misericordia bajomedieval. Segun
relata Césaire de Heisterbach (1180-1240) en su
Dialogus Miraculorum, el origen se remonta a finales
del siglo Xll, cuando un monije cisterciense sumido
en profundo éxtasis tuvo una vision de la Virgen con
la orden del Cister bajo su manto“®. La leyenda co-

46 “Monachus quidam ordinis nostri Dominan nostram plurium
diligens, ante paucos annos mente excedens, ad contem-
plationem gloriae coelestis deductus est. Ubi dum diversos
Ecclesiae triumphantis ordines videret, Angelorum videlicet,
Patriarcharum, Prophetarum, Apostolorum, Martyrum, Con-
fesorum, et eosdem certis caracteribus distinctos, id est in
Canonicos, Regulares, Praemonstrantenses, sive Cluniacen-
ses, de suo ordine sollicitus, cum staret el circumspiceret, net
aliquam de illo personam in ella gloria reperiret, ad beatam
Dei Genitricem cum gemitu respiciens, ait: Quid est sanctisi-
ma Domina, quod de ordine Cisterciensi neminem hic video?
Quare famuli tui tibi tam devote servientes, a consortio tan-
tae beatitudinis excluduntur? Videns eum turbatum Regina
coetli respondit: Ita mihi dilecti ac familiares sunt hi qui de

bré tanta fama, que otras comunidades monasticas
trataron de apropiarsela, especialmente los domini-
cos en el siglo Xlll, aunque en la siguiente centuria
la tradicion se extendid a la mayoria de las ordenes.
A continuacion, bajo el dosel volvemos al tema
primigenio: la pureza de Maria, en este caso desde
su concepcion pasiva, su Inmaculada Concepcion.
De esta forma, en el centro del bajorrelieve encon-
tramos una representacion alegdrica de Maria como
la Inmaculada por medio de cuatro emblemas maria-
no propios del ciclo iconografico de la Tota Pulchra:
la palma, la azucena, el sol y la luna. No obstante, es-
tos simbolos marianos ciertamente tienen un origen
anterior, concretamente en el Cantar de los Cantares.
Esta naturaleza fomenté que durante las primeras
centurias del cristianismo y la Edad Media los trata-
distas patristicos y medievales los readaptasen en
sus homilias y oraciones como laudes marianas. El
primero de ellos, la palma tiene su origen en la victo-
ria de la antigliedad clasica. Sin embargo, posterior-
mente el cristianismo reorienté su simbologia para
transformarla en una metafora del triunfo sobre el
pecado a partir de la reinterpretacion de los elogios
del esposo en el citado Cantar de los Cantares*’ y del
pasaje del milagro de la palmera en la Huida a Egipto
del Evangelio Apdcrifo del Pseudo-Mateo*. El si-
guiente elemento, la azucena o lirio de los valles*®,

ordine Cisterciensi sunt, ut eos etiam sub ulnis meis foveam.
Aperiensque pallium suum quo amicta videbatur, quod mirae
erat latitudinis, innumerabilem multitudinem monachorum,
conversorum, sanctimonialium illi ostendit”. Traduccién: “Un
monje de nuestra orden, que amaba mucho a Nuestra Se-
fiora, hace unos afios dejando la mente a la contemplacion,
fue llevado a la contemplacion de la gloria celestial. Cuando
vio las diferentes 6rdenes de la Iglesia triunfante, a saber, An-
geles, Patriarcas, Profetas, Apodstoles, Martires, Confesores,
y distribuidos segun sus insignias, los Canénigos regulares,
los Premonstratenses, los Cluniacenses [...] Cuando se puso
en pie [el monje cisterciense] y mird a su alrededor y no en-
contré ninguna persona suya [del Cister] en aquella gloria,
mirando con un suspiro a la bendita Madre de Dios, dijo: San-
tisima Sefora, no veo aqui a nadie de la Orden del Cister [...]
La Reina del Cielo, al verlo tan perturbado respondié: aque-
llos del Cister me son, al contrario, tan queridos y familiares
que los caliento bajo mis brazos. Y abriendo el manto que
le cubria, el cual era de un ancho maravilloso, le mostro una
multitud de innumerables monjes, de hermanos laicos y de
monjas” (Caesarii Heisterbacensis, Dialogus Miraculorum,
vol. 2 (Colonia: J. S. Steven, 1851), 79-80).

47 “Esbelto es tu talle como la palmera, y son tus senos sus ra-
cimos” (Cantar de los Cantares 7:8. Sagrada Biblia. Version
directa de las lenguas originales, 874).

48 Segun narra el pasaje, Maria, fatigada por el calor del desier-
to, solicito a su esposo José un alto en el camino para cobi-
jarse bajo la sombra de una palmera. La Virgen, hambrienta,
observo los datiles que pendian de la copa de la palmera, y
se le antojo comer algunos, pero estos estaban demasiado
altos para llegar a ellos. Mientras José buscaba con ahinco
algo de agua, pues mas que la apetencia, le preocupaba
la deshidratacion en una travesia tan larga como la que se
les cernia. De repente, se produjo un hecho insélito: el Nifio
Jesus hizo que la palmera se inclinase para alimentar a su
madre, y que de sus raices brotase agua para saciar la sed
de sus padres. Al dia siguiente, antes de marchar, el Nifio
concedio6 a la palmera un privilegio en agradecimiento por la
ayuda procurada: “una de tus ramas” sera trasladada al “pa-
raiso de mi Padre” para que aquellos “que hayan vencido en
cualquier lucha digan que han “obtenido la palma de la vic-
toria” (Evangelio del Pseudo-Mateo 20-21:1. Los Evangelios
Apdcrifos. (Madrid: Biblioteca de autores cristianos, 1956),
232-234).

49 “Yo soy narciso de Saron, un lirio de los valles. Como lirio en-
tre los cardos es mi amada entre las doncellas” (Cantar de los



Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

Fig. 8. Detalles de los cuarterones superior (izquierda) e inferior (derecha) del batiente izquierdo de la puerta secundaria
de la Sala Capitular de la Basilica del Pilar de Zaragoza por Antonio Palao, 1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza.

fue rapidamente asimilado por los Padres de la
Iglesia y los teélogos medievales como un simbolo
de virtud mariana. Su aceptacion fue tal que se con-
virtio en el atributo por excelencia de la virginidad
y pureza perpetua de Maria durante los siguientes
siglos (Renacimiento y Barroco). Asi pues, san Juan
Damasceno (675-749) generd en torno al “lirio” entre
las “espinas” una metafora laudatoria donde se en-
salza la pureza de Maria sobre el “pueblo pecador
de los “judios”®® como la nueva Eva, al mismo tiempo
que exalta su superioridad ante las demas “flores”,
es decir, las otras santas virgenes®'. De esta forma
el Damasceno establecio un discurso base que sera
reproducido una y otra vez por los tratadistas reli-
giosos en las proximas centurias®. El siguiente ele-

Cantares 2:1-2. Sagrada Biblia. Version directa de las lenguas
originales, 870). En versiones mas modernas se sustituye el
lirio por la rosa. También encontramos un pasaje en el Evan-
gelio segun san Mateo en el que el propio Cristo ensalza el
lirio de los campos como ejemplo de gloria: “Y del vestido,
Jpor qué preocuparos? Aprended de los lirios del campo,
coémo crecen; no se fatigan ni hila. Pues yo os digo que ni
Salomoén en toda su gloria se vistio como uno de ellos” (Ma-
teo 6: 28-29. Sagrada Biblia. Version directa de las lenguas
originales, 1254).

50 “Q speciosissima dulcissimaque puella! o lilium inter spinas,
ex generosissima et maxime regia radice Davidica progeni-
tum! Per te regnum sacerdotio locupletatum est [...] O rosa
[se puede extrapolar al lirio], quae ex spinis, Judaeis scilicet,
orta es divinoque odore cuncta perfudisti” (lohannes Damas-
cenus, “Homilia Il in Nativitatem B. V. Mariae”. PG 96 (Paris: J.
P. Migne, 1891), 670. Citado en José Maria Salvador Gonzalez,
“Sicut lilium inter spinas. Metaforas florales en la iconografia
mariana bajomedieval a la luz de fuentes patristicas y teol6-
gicas”, Eikén Imago 3, n° 2 (2014): 21).

51 “Ave, gratia plena, quoniam super lilia fragrans fuisti, et super
rosas rubicunda, ac super varie decorum ver effloruisti” (lo-
hannes Damascenus,, “Homilia In Annuntiationem BV. Ma-
riae”. PG 96, 655. Citado en Salvador Gonzalez, “Sicut lilium
inter spinas. Metaforas florales en la iconografia mariana ba-
jomedieval a la luz de fuentes patristicas y teolégicas”, 21.

52 Ejemplo de ello son san Fulberto de Chartres (ca. 960-1028)
que vuelve a insistir en la sempiterna pulcritud de Maria
frente a su pueblo: “Non tamen haec idcirco dixerimus, quod
Dominus qui peccatores vocare venit, dedignatus sit matrem
suam peccatores habere cognatos, inter quos speciosa velut
inter spinas lilium apparet” (Fulberti Carnotensis, “Sermo IV.
De Nativitate Beatissimae Mariae Virginis”. PL 141 (Paris: J. P.
Migne, 1853), 321) o san Buenaventura (ca. 1221-1274) en su
analogia entre la blancura del lirio y la virginidad perpetua de
Maria para enaltecer su preeminencia sobre “las otras hijas
y virgenes”. “Candor ipsa merito dicit Sponsus Caticorum se-
cundo: Ego flos campi et lilium convallium. Sicut lilium inter
spinas, sic amica mea inter filias. Aliae enim filiae et virgines
spinae sunt propter aculeos et punctiones concupiscentiae
[...]” (Bonaventure Bagnoregio, “Sermo V De Assumtione B.

mento, el sol®3, es otro de los emblemas mariano que
tuvo una pronta acogida entre los eruditos. En el si-
glo IV Crisipo de Jerusalén (315-386) ya reconocio en
Maria al astro rey, como aquella estrella eterna que
jamas tendra ocaso: “Ave Solis, qui nullum ferre po-
test occasum”™?*. Mas de cuatro centurias después,
san Juan Damasceno, en su tercera homilia sobre
la Dormicion de la Virgen, aporta un nuevo punto de
vista, a partir de la confeccion de un simil entre la pu-
reza perpetua de Maria y la reluciente blancura del
sol%®, Asimismo, en el siglo XIll, san Buenaventura de
Bagnoregio retoma esta simbologia mariana dando-
le una vuelta mas y asi declarar que Maria no solo
tiene la virtud de la pureza, sino que no hay “gloria al-
guna que no brille en ella”®®. Por ultimo, el cuarto ele-
mento, la luna, también se remonta al Cantar de los
Cantares, de hecho, comparte versiculo con el sol®”.
Asi en el siglo Xl el cardenal benedictino san Pedro
Damian (1007-1072) instaura un paralelismo donde
determina que la luna supera en brillo al resto de es-
trellas del firmamento, del mismo modo que Maria
supera al resto de la humanidad “por la inmensidad
de su graciay el brillo de sus virtudes”®®,

Virginis Mariae”, en Obras de san Buenaventura. Edicion Bi-
linglie, vol. 4 (Madrid: Biblioteca de autores cristianos, 1947),
894-897. Ambas referencias citadas en Salvador Gonzalez,
“Sicut lilium inter spinas. Metaforas florales en la iconografia
mariana bajomedieval a la luz de fuentes patristicas y teolo-
gicas”, 22, 26).

53 “Quién es esta que se levanta como la aurora, hermosa cual
la luna, resplandeciente como el sol, [...]?" (Cantar de los
Cantares 6: 10. Sagrada Biblia. Version directa de las lenguas
originales, 873).

5 “Salve sol, que no tiene ocaso”. Chrysippus Hierosolymita-
nus, “Sancta Maria Deipara, Sermo,” in Maxima Bibliotheca
Veterum Patrum, ed. Margarin de la Bigne, vol. 11 (Lyon: Anis-
sonios, 1677),1044.

55 “Quae est ista quae ascendit dealbata? Tota pulchra, res-
plendens ut sol? [...] dulci eam susurro compella Veni, pul-
chra, préxima mea, quae virginitatis forma solem ipsum
splendoribus superas” (lohannes Damascenus, “Homilia lll
in Dormitionem B. V. Mariae”. PG 96 (Paris: J. P. Migne, 1891),
758-759).

5% “In sole, decit, id est in beata Virgine, quae recte sol dicitur,
quia amicta fuit sole et impleta lumine claritatis aeternae [...]
Si diligentius inspicias, nihil virtutis est, nihil speciositatis, nihil
candoris et gloriae, quod ex ea non resplendeat” (Bonaven-
ture Bagnoregio, “Sermo IV De Annuntiatione B. Virginis Ma-
riae”, en Obras de san Buenaventura. Edicion Bilingiie, vol. 4
(Madrid: Biblioteca de autores cristianos, 1947), 774-776).

57 Cantar de los Cantares 6: 10. Sagrada Biblia. Version directa
de las lenguas originales, 873.

5 “Pulchra ut luna. Quid luna pulchrius, cum stellis coruscanti-
bus in signifero limite reliquorum siderum splendorem exce-



Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

C.RS.CoM,

Tianis fortitudinis

n

a facie inimici: Pego.

Fig. 9. Detalle del relieve central de la jaculatoria “Turris davidica” en el batiente derecho de la puerta secundaria
de la Sacristia Mayor de la Basilica del Pilar de Zaragoza por Antonio Palao, 1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de
Zaragoza (izquierda). A la derecha Turris davidica en Francisco Xavier Dornn, Letania Lauretana de la Virgen Santisima
expresada en cincuenta y ocho..., lam. 36. Fuente: https:/bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=9421

Finalmente, el relieve se cierra con una hetero-
génea composicion alegorica de la potestad ab-
soluta de Maria a través de su sempiterna pureza,
pues como proclama Francisco Xavier Dornn (1768):
“iMaria! tu eres [...] Virgen ciertamente Poderosa [...]
en el Paraiso, en donde quebraste la cabeza de la
Serpiente’y también en la Tierra donde gobiernas
“junto a su Hijo”. De ahi que en el relieve encontre-
mos un delfin, una concha, unos corales, un par de
palomas y la cornucopia como atributos de Jardin
del Edeny la corona, la espada, el cetro y el capelo
arzobispal en referencia a la Tierra, ya que hasta los
mas poderosos deben rendirse ante el poder de la
Madre de Dios.

Seguidamente en los tondos que cifen el cuarte-
rén central nos encontramos con dos anagramas que,
al igual que los anteriormente analizados, refuerzan la
idea del relieve central. En consecuencia, el superior
revela a Dios Padre, Hijo y Espiritu Santo, junto con
Maria, amparando al mundo bajo su proteccion, y en el
inferior a Maria como reina poderosa [fig. 8].

La otra jaculatoria, Turris davidica, como la an-
terior, tiene una doble simbologia: la sempiterna
virginidad y el caracter auxiliador de Maria. Ambas
condiciones coexisten en el bajorrelieve con equi-
tativa valia, a decir verdad, podriamos afirmar que
la composicion se dividide en dos bloques. Por un
lado, la parte superior e inferior del relieve central y

dit? [...] Quantumlibet aliae stellae reluceant, luna tamen et
maghnitudine praeeminet et splendore. Sic utramque naturam
Virgo singularis exsuperat et immensiate gratiae et fulgore
virtutum” (Petrus Damianus, “Sermo XL In Assumptione Bea-
tissimae Mariae Virginis”, en PL, vol. 144:2 (Paris: J. P. Migne,
1853), 720).

los cuarterones desarrollan la idea de la pureza vir-
ginal y por el otro, el centro del panel principal con
la torre del rey de Israel con la que se representa a
Maria como refugio de los fieles [fig. 9]. En relacion
con el bloque de la virginidad, encontramos multi-
ples referencias a la victoria de Maria sobre el pe-
cado por medio de varias analogias de la victoria en
beneficio de la patria de David frente al filisteo Goliat.
Primeramente, las ramas de olivo® y las trompas,
que recuerdan al shofar hebreo®, proclaman el un-
gimiento del nuevo rey de Israel. A continuacion, los
abundantes atributos del monarca dispuestos en
la base de la torre: el escudo, la corona, el cetro de
poder, el arpa®'y el arco con el carcaj. Y finalmente, el
ultimo tramo del relieve ilustra el preludio y el desen-
lace del duelo contra el gigante filisteo a través del
cayado, el sombrero, el zurrén, la honda con la pie-
dra, la espaday la cabeza cortada de Goliat®2. En cu-

5% Larama de olivo en esta ocasidon comparte simbologia con la

palma de la victoria analizada en la rogativa Virgo Potens.
Trompa realizada en cuerno que se utilizaba por los hebreos
para proclamar al nuevo rey. “Alli el sacerdote Sadoc y Natan,
profeta, le ungieran rey de lIsrael, y tocaréis las trompetas,
gritando: jViva el rey Salomon!” (1 Reyes 1: 34. Sagrada Biblia.
Version directa de las lenguas originales, 396).

“Cuando el espiritu de Dios se apoderaba de Saul, David to-
maba el arpa, la tafiia con su mano, y Saul sentia alivio y bien-
estar, pues se retiraba de él el espiritu malo” (1 Samuel 16:
23. Sagrada Biblia. Version directa de las lenguas originales,
340).

Segun relatan las Sagradas Escrituras, Sadl hizo vestir a Da-
vid con su yelmo, su armadura y su espada, pero aquellos
atavios le resultaban imposibles de dominar por la falta de
costumbre: apenas podia moverse. De modo que el futuro
rey se despojo de todo aquello y se arm¢é unicamente con su
cayado, su sombrero, su honda y cinco piedras que guardo
en su zurron de pastor. Avanzo hacia el filisteo con Yahveé de

60

61

62


https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=9421

Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

Fig. 10. Detalles de los cuarterones superior (izquierda) e inferior (derecha) del batiente derecho de la puerta secundaria de la
Sacristia Mayor de la Basilica del Pilar de Zaragoza por Antonio Palao, 1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza.

anto a los cuarterones volvemos a encontramos con
mas atributos de David: la citara, el cetro, la coronay
la espada en el superior, mientras que en el inferior
tornamos a los instrumentos musicales que festejan
el nombramiento del nuevo monarca (una gaita, unas
panderetas y cascabeles) [fig. 10].

El segundo bloque, el destinado al auxilio de los
fieles, nos presenta la torre de David no como un
atributo del monarca sino como un bastién. La to-
rre es otro de los simbolos de raiz biblica® que fue
convertido por los Padres de la Iglesia y la escolas-
tica en un epiteto mariano, si cabe, diriamos que se
trata de uno de los mas populares. En la duodécima
corona del tomo segundo de la Bibliotheca Virginalis
encontramos un autor anénimo que rescato el ver-
siculo del Cantar de los Cantares para confeccionar
una compleja metafora a partir de una doble ana-
logia entre Maria, el cuello de la esposa del Cantar
de los Cantares y la torre de David. Como determina
el tedlogo, el cuello es Maria, porque une el cuerpo
de la Iglesia, con Cristo como su cabeza. Asimismo,
Maria es “torre de David”, porque los fieles hallan re-
fugio en esta torre edificada con “almenas fuertes
que la defienden, que son ayuda del Padre, del Hijo
y del Espiritu Santo”, y “mil escudos en los cuales
se figura la ayuda y presidio de los angeles”, y jun-
to a ella se depositan las “armaduras de los fuertes,
porqgue todos los santos y escogidos ayudaran a los
que ella quiere dar ayuda”®*. Asi pues, los eruditos

su lado, metié la mano en su zurrén, saco una piedray la lan-
z6 impactando en la frente Goliat y dejandole inconsciente.
Aprovechando el desvanecimiento del paladin filisteo, David
cogio el arma del gigante y le cortd la cabeza (1 Samuel 17:
38-51. Sagrada Biblia. Version directa de las lenguas origina-
les, 342-343).

63 “Es tu cuello cual torre de David, adornada de trofeos, de la
que penden mil escudos, todos escudos de valientes” (Can-
tar de los Cantares 4:4. Sagrada Biblia. Version directa de las
lenguas originales, 871).

64 “Sjcut turris David collum tuum, quae aedificata est cum pro-
pugnaculis, mille clypei pendent ex ea, omnis armatura for-
tim. Per collum Beata Virgo defignatur. Per ipsam enim, quasi
excellentissinam totum corpus Ecclesiae unitir Christo capiti.
Haec est, sicut Turris David, id est, manu fortis, quia fideles in
ea forte refugium invensunt. Et est aedificata cum propugna-
culis, id est, adiutorium habera Patre, & Filio, & Spiritu sancto:
Mille clypel pendent ex ea, id est, praesidium omnium Ange-
lorum ad defensionem eorum, qui confugiunt ad ea, Omnis
armature fortium, id est, exempla omnium Sanctorum omnes
electi eumt,[...]" (Anénimo, “De Nomine Maria. Corona Duo-
decim coronarum B. Virginis Mariae. Cap. II", en Bibliotheca

posteriores se centraron fundamentalmente en
transcribir el parecer del autor anénimo. Tal es el
caso de Alano Varense (s. XV)®® o el apologeta maria-
no Alberto Magno (ca. 1193/1206-1280)°¢, entre otros.

El tercer concepto hace referencia al auxi-
lio y mediacion que brinda Maria a los fieles como
Corredentora del mundo por su condicion de Madre de
Dios, y por tanto, a su cercania con las tres personas
sagradas. Dentro de esta categoria estudiaremos una
Unica rogativa: Virgo Clemens. La invocacion esta de-
terminada nuevamente por las Sagradas Escrituras. En
consecuencia, en el libro de los Proverbios se presenta
ala mujer fuerte como aquella que “Con sabiduria abre
la boca, y en su lengua esta la ley de la bondad”®’. Por
ello, en el relieve pilarista este concepto se expresa a
través de cuatro elementos: la paloma con la rama de
olivo, el Inmaculado Corazén de Maria, la balanza y el
pelicano [fig. 11].

El primero de ellos, el binomio paloma-ra-
ma, es quiza uno de los simbolos mas ilustrati-
vos sobre este tema®®. De hecho, el mensaje de

virginalis sive Mariae Mare magnum, ed. Pedro de Alva y. As-
torga, vol. 2 (Madrid: Typographia Regia, 1648), 213).

85 “Collum tuum, o pulcherrima Domina, sicut turris eburnea,
sicut turris David cum propugnaculis, ex qua mille clipei pen-
dent, & omnis armatura fortium. Tuum caput Dominus lesus
Christus est unigenitus tuus, & Dei Filius [...] turris, omnium
electorum, & sanctarum animarum receptaculum [...] Haec
tua turris, turris pulchritudinis est, turris bonitatis, suavitatis,
virtutis, honoris, sapientiae, scientiae, & prudentiae, omnis
demum foelicitatis” (Alanus Varenius, “In Laudes super Sanc-
ta Dei Genitricis Alanus Varenius, “In Laudes Super Sancta
Dei Genitricis Maria Sermones,” in Bibliotheca Virginalis Sive
Mariae Mare Magnum, ed. Pedro de Alva y Astorga, vol. 3
(Madrid: Typographia Regia, 1648), 517.

86 “Nota quod per collum intelligitur Beata Virgo; per ipsam enim
quasi excellentissimam, totum corpus Ecclesiae unitur capi-
li Christo. Haec est sicut turris David, id est, manufortis; quia
fideles in ea forte refugium inveniunt. Et haec est aedificata
cum propugnaculis, id est, adjutorium habet a Patre et Filio
est Spiritu sancto. Mille etiam clypei, id est, omnium Ange-
lorum praesidia pendent ex ea, ad defensionem ipsorum qui
confugerunt ad ipsam. Omnis etiam armature fortium pendet
ex ipsa, quia omnes electi eum quem ipsa adjuvare voluerit,
adjuvabunt” Albertus Magnus, “Sermo XXXIV In Eodem Fes-
to Assumptionis Beatae Mariae,” in Beati Alberti Magni Ra-
tisbonensis Episcopi Ordinis Praedicatorum Sermones, ed.
Petrum Jammy R.A.P.F, editio nov (Toulouse: Edouard Privat
libraire-Editeur, 1883), 439.

87 Proverbios 31: 26. Sagrada Biblia. Versién Directa de Las Len-
guas Originales, 859.

88  Los tedlogos habitualmente tienden a simplificar el conjunto
y concentrar el simbolismo bajo la imagen de la rama de oli-



Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

Crs.c.y.

Clemeng er: Al quem mihi placreerit.

ixod.33:

Klauber Cube. fooet-omc AT

Fig. 11. Detalle del relieve central de la jaculatoria “Virgo Clemens” en el batiente izquierdo de la puerta
principal de la Sacristia Mayor de la Basilica del Pilar de Zaragoza por Antonio Palao, 1866-1868.
Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza (izquierda). A la derecha Virgo Clemens en Francisco Xavier Dornn,
Letania Lauretana de la Virgen Santisima expresada en cincuenta y ocho..., lam. 27.

Fuente: https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=9421

indulgencia-clemencia esta presente en este duo
desde su origen biblico®®. A tenor de esto, su rein-
terpretacion en clave mariana por los tedlogos fue
un proceso casi natural. La senalada proximidad de
Maria con la triada divina encajaba a la perfeccion
con el mensaje de redencion del tandem biblico. De
este modo, san Antonio de Florencia (1389-1459)
equipard la misericordia de Maria con este fruto,
pues ha sido ensalzada como el “hermoso olivo en
la llanura” del Eclesiastico™. Segun el santo, la oliva
significa la misericordia, porque su fruto es el aceite:
“todos pueden llegar a la oliva en los campos de la
Iglesia. Todos pueden llegar a Maria, justos y peca-
dores para coger su fruto y alcanzar la misericordia™".

Vo.
“Siete dias después, para ver si se habian secado ya las
aguas sobre la tierra, solté una paloma, que como no hallase
donde posar el pie, se volvio a Noé, al arca, porque las aguas
cubrian todavia la superficie de la tierra. Saco él la mano y
tomandola la meti6 en el arca. Espero otros siete dias, y al
cabo de ellos solt6 otra vez la paloma que volvié a él a tarde,
trayendo en el pico una ramita verde de olivo. Conocié Noé
que habian disminuido las aguas sobre la tierra” (Génesis 8:
8-11. Sagrada Biblia. Version directa de las lenguas originales,
10).

Eclesiastico 24:19. Sagrada Biblia. Version directa de las len-
guas originales, 921.

“El quia ipsa Virgo gloriosa misericors est ad omnes, compa-
rat olivae, dicens, Eccles. 24. Quasi oliva speciosa in campis.
Oliva significat misericordiam, quia 6leum fructus est leni-
tiuum, & dulce. Ad olivam, quae est speciosa in campis, om-
nes postunt accedere, & accipere fructum eius, sie ad Mariam
& iusti &peccatores accedere possunt, ut inde misericordia,
accipiant. Ipsa est illa sancta ludith, quae ex magna miseri-
cordia ad populum suum eum magna providencia, & fortitudi-
ne occidit Holofernem ferocissimum obsidentem, & captiva-
re, &exterminarevo letem populum Dei, diabolum infernalem”
(Antoninus Florentinus, “Capit 4. De multiplici misericordia,
quam accepimus a Deo, mediante B. Maria. De B. Virgine
Maria Opuscula, Sermones et Flores”, en Bibliotheca virgina-

69

70

n

Bajo la paloma encontramos el segundo elemento,
el Inmaculado Corazon de Maria que si bien el prin-
cipio de su devocion data del siglo XVIl con san Juan
Eudes (1601-1680) la veneracion al corazéon de Maria
existe desde la Edad Media. El punto de partida vuel-
ve a estar en la Biblia, concretamente en el salImo 21:
“Mi corazon es como cera, que se derrite dentro de
mis entrafias”’?. Esta frase que en origen nada tenia
que ver ni con Maria ni con la clemencia fue acufa-
da por los tratadistas religiosos como metafora de
la ternura y misericordia que siente la Virgen por sus
fieles a partir de su exaltacion como intercesora de
los pecadores por la, ya mencionada, proximidad con
Dios. Pues como afirma san Buenaventura (ca. 1221-
1274), Esta esta sentaba a “su derecha” por su “unién
amorosa de corazones” porque teniendo el “oficio
de intercesora y reconciliadora, debe sentarse, no
lejos sino cerca y casi al lado, como para hablarle al
oido, no sea que se dicte severa sentencia contra los
que se le encomiendan”’3. Asimismo, Santiago de la
Voragine (ca. 1230-1298) en su duodécimo sermon
aureo confecciond una analogia entre el arcoiris y la
compasion de Maria en la que declara que el color
azul del fendbmeno optico se relaciona directamente
con la Virgen por la “compasion liquida”, ya que su

lis sive Mariae Mare magnum, ed. Pedro de Alva y Astorga,
vol. 2 (Madrid: Typographia Regia, 1648), 702).

Salmos 21 (Vg 21): 15. Sagrada Biblia. Version Directa de Las
Lenguas Originales, 744.

“Et sedit ad dexteram eius [...] prima est immediato amoris
cordis ad cor [...] Habentem enim interpellatricis est recon-
ciliatricis officium non oportet longe sedere, sed propie as-
sistere et quasi lateraliter appropinquare, immo auriculariter
cohaerere, ne forte contra suos commendatores crudelis
dictetur sententia, et si dictata fuerit irritetur” (Bonaventure
Bagnoregio, “Sermo Ill De Assumtione B. Virginis Mariae”, en
Obras de san Buenaventura. Edicion Bilingiie, vol. 4 (Madrid,
1947), 876-877).

72

73


https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=9421

Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

Fig. 12. Detalles de los cuarterones superior (izquierda) e inferior (derecha) del batiente izquierdo de la puerta principal de la Sacristia
Mayor de la Basilica del Pilar de Zaragoza por Antonio Palao, 1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza.

corazon “se ha vuelto como cera derretida”™. El ter-
cer elemento, la balanza, habitualmente se relaciona
con Cristo o san Miguel como jueces o psicopompos
en el ritual de la Psicostasis. Tal iconografia es la re-
presentacion grafica del pesaje de las almas por se-
res preternaturales. En este caso se les sustituye por
Mariay se representauno delos platillos vencidos por
el peso de una rama de olivo en sefal de su clemen-
cia. Su origen se remonta a los ritos funerarios del
Egipto faradnico,”® popularizados en Europa durante
la Edad Media a través de Bizancio y el arte copto.
El ultimo componente, el pelicano, ha sido conside-
rado desde fechas tempranas la metafora por exce-
lencia para representar el amor del progenitor hacia
su descendencia. Como veremos a continuacion, lo
habitual es que esta iconografia fuera esencialmente
de naturaleza cristoldgica. En verdad, no fue hasta el
siglo XVII cuando se introdujo la reinterpretacion en
clave mariana. Por consiguiente, todo lo declarado
en el presente apartado sobre Cristo y el pelicano es
extrapolable, a la figura de Maria. La primera referen-
cia a esta ave la encontramos en el sa/mo 102, dedi-
cado a una plegaria de un afligido que desfallece y
se lamenta ante Yahvé: “Me asemejo al pelicano del
desierto”.”® El simil biblico surtié gran interés entre
los primeros tratadistas, ganandose un hueco en la
obra que dio origen a los bestiarios medievales, el
Physiologus o Fisiélogo en castellano (ca. ss. lI-IV).
Su autor anénimo es el primero en crear la teoria del
buen progenitor que cuida de su prole, relacionan-
dolo con la figura de Cristo””. En muy poco tiempo la

™ “Secundo, habuit colorem caeruleum, quia tota fuit prae com-
passione liquida afecta, juxta iluud. Factum est cor meum tan-
quam cera liquescens” Beato Jacobo de Voragine, “XIl Arcus
Coelestis,” in Mariale Seu Sermones Aurei de Beata Maria Vir-
gine, vol. 1 (Paris: Hippolytum Walzer, Bibliopolam Editorem,
1888), 32.

s El dios de la momificacion Anubis sostenia una balanza en
la que se pesaba el corazon del difunto frente a la pluma de
la Maat (Justicia). Lo unico que se pedia es que el corazén
estuviera en equilibrio con la pluma, puesto que se conside-
raba que no habia nada ni nadie que estuviera por encima de
la propia Justica. En caso de que el peso del corazén fuera
mayor, este era devorado por Ammyt. Ceremonia codificada
al detalle en el Libro de los Muertos.

76 Salmos 102:7. Sagrada Biblia. Versién directa de las lenguas
originales, 796.

77 “Cuando nacen sus hijos, en cuanto crecen comienzan a pi-
cotear en el rostro a sus padres, y los padres, por su parte,
hacen lo mismo. Pero los padres acaban compadeciéndose
y después de haberse lamentado durante tres dias, la madre,
abriéndose el pecho, rocia con su sangre los cuerpos muer-
tos de los polluelos y aquella sangre los devuelve a la vida.

tesis del Fisidlogo se generalizd entre los Padres de
la Iglesia, convirtiéndose el pelicano oficialmente en
una metafora de Cristo. Hacia el siglo Il el exégeta
Eusebio de Cesarea (ca. 260-339/340) en sus co-
mentarios sobre los Salmos vuelve a relacionar esta
ave con Cristo, por medio de una analogia entre el
pelicano que salva a su prole del veneno mortal de
la serpiente del pecado y el sacrificio de Cristo por la
Vida Eterna’®. Unas décadas mas tarde san Agustin
de Hipona (354-430), sin tantos ambages como su
predecesor, vuelve a afirmar categéricamente que
el “Pelicano del desierto” de los Salmos davidicos
es “Cristo”. Con la Edad Media se mantuvo el simil
cristolégico, aunque perdié fuerza en favor de la me-
tafora del fénix que resurge de sus cenizas. No obs-
tante, hay tedlogos que siguieron haciendo uso del
pelicano. Por ejemplo, santo Tomas de Aquino (1225-
1274) en su himno en honor a Cristo, Adoro te devote
para el Santisimo Sacramento®,

Del mismo modo, también [...] El Hacedor de todas las cosas nos
engendré y nosotros lo apaleamos. ;Como pudimos hacer
algo semejante? [...]. Pero sublevandose cuando estaba en
la cruz, los impios le hirieron y abrieron su costado, y de él
mano sangre y agua, rescate para la vida eterna” (Anénimo,
El Fisiélogo (Barcelona: Ediciones Obelisco, 2000), 22).

78 “Dominus est solitario pelicano, secundum miram avis hujus
erga foetum adfectionem. lllud quippe animal nidum in petris
ac praeruptis defixum, pullis suis ita concinnat, ut a quibusuis
infidiatoribus facile labefactari non possit. At patre avolan-
te serpens, quia nidum adire nequit, virus suum ipsis procul
infundit. Observat enim qua ventus perflet, atque inde vene-
num suum pullis exhalat, ita un tntereant. Sed pater eorum
rursus advolans, ac naturali ratione insidias conspicatus, novit
et ipse quo pacto reviviscere possint. Nubem enim observat,
et insublime volat, ac supra caput illorum sensim, lateraque
pennis vehementius quatiens, sanguinis guttas ipsis exprimit
et emitri: illae vero per nubem stillantes vivificam mortuis vim
efferunt, atque ita illi excitantur. Pelicanus etaque pro Domi-
no accipitur, pulli pro primis parentibus, nidus pro paradiso,
serpens pro apostata diabolo. Insufflavit ergo ille per inobse-
quentiam primis parentibus in paradiso positis, mortemque
invexit illis: Christus vero amore nostri permotus, in cruce
exaltatus, ac in latere vulneratus, vivisicum inde sanguinem
stillare fecit, nosque mortus per nubem sancti Speritus vivi-
ficavit” (Eusebii Caesariensis, “Oratio pauperi, cum anxius
fuerit, et in conspectu Domini effuderit precem suam. Cl.”,
en Collectio Nova Patrum et Scriptorum Graecorum, Eusebii
Caesariensis, Athanasii, & Cosmae Aegytii, vol. 1 (Paris: Clau-
dii Rigaud, 1706), 654-655).

7 “Hanc avem potius in solitudine agnoscamus; hoc enim inde
Psalmus voluit ponere, Pelicanus in solitudine. Puto ego hic
intelligi Christum natum de virgine”( Augustinus Hipponensis,
“Sermo | (a) In Psalmun Cl enarratio”. PL 37 (Paris: J. P. Migne,
1865), 1300).

80 “Pje pellicane, Jesu Domine, Me immundum munda tuo San-
guine, Cujus una stilla salvum facere Totum mundum quit ab



Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

CRSC.y

15

Fig. 13. Detalle del relieve central de la jaculatoria “Virgo Veneranda” en el batiente izquierdo de la puerta de la antigua Biblioteca
de Sala de Oracion de la Basilica del Pilar de Zaragoza por Antonio Palao, 1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza
(izquierda). A la derecha Virgo Veneranda en Francisco Xavier Dornn, Letania Lauretana de la Virgen Santisima expresada en
cincuentay ocho..., 1dam. 24. Fuente: https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=9421

Finalmente, la jaculatoria se cierra con los cuar-
terones superior e inferior. Ambos retornan sobre la
idea del relieve central. De hecho, volvemos a en-
contramos con dos elementos analizados en el cuar-
terdn. En el superior el corazén clemente de Maria 'y
en el inferior la paloma con la rama de olivo [fig. 12].

El cuarto y ultimo concepto es producto de la
union de los otros tres: la Maternidad Divina, auna-
da a las virtudes de Maria y su capacidad auxiliado-
ra desencadenan la ratificacion de su superioridad
indiscutible sobre todas las criaturas terrenas y ce-
lestes (a excepcion de la Trinidad). Por consiguiente,
de acuerdo con Carme Calderoén, “no es de extrafiar
que en la Letania Lauretana, el grupo de invocacio-
nes finales la exalten como Reina”®'. Dentro de las
puertas del Pilar es el grupo mas numeroso, con-
cretamente encontramos seis jaculatorias: Virgo
Veneranda, Virgo Praedicanda, Regina Virginum,
Regina Martirum, Regina Confessorum y Regina
Angelorum. Sin lugar a duda este conjunto es el que
mas se aleja de los principios patristicos y medie-
vales, de hecho, su discurso y lectura iconografica
son eminentemente alto renacentistas. Sin embar-
go, todo fundamento humanista, a pesar de la refor-
mulacién postridentina, tiene un germen patristico y
medieval. En consecuencia, es esto lo que vamos a
tratar de averiguar en el presente apartado.

Las dos primeras rogativas son un caso particu-
lar, ya que, a pesar de referirse a la pureza de Maria
bajo la titulacion de virgen, como asevera Carme
Calderodn, es al mismo tiempo una invocacion que

omni scelere” (Thomae Aquinatis, “Rhythmus Eucharisticus
post corporis et calicis elevationem recitandus”, en D. Tho-
mae Aquinatis Doctoris Angelici et Scholarum Catholicarum
Patroni. Monita et preces (Viena: Commissum Leoni Woerl,
1882), 75).

8 Lopez Calderdn, “Letanias Emblematicas: Simbolos Maria-
nos de Maternidad, Virginidad y Mediacién En La Edad Mo-
derna,” 415.

viene justificada por su superioridad®. De manera
que ambas alabanzas expresan que la santidad de
Maria es tan excelsa que todo ser en la Tierray en el
Cielo debe venerarla e invocarla.

Siguiendo el orden de enumeracion, la primera
rogativa, Virgo Veneranda [fig. 13] abre el relieve cen-
tral, como no podia ser menos, con una referencia al
epiteto que encabeza la invocacion: la azucena virgi-
nal®3. A diferencia de la que encontramos en el panel
central de la alabanza Virgo Potens, la presente se
muestra en sus tres estados de floracion. Este motivo
es tipico del ciclo iconografico de la Anunciacion en
el gético, donde se alude a la virginidad de Maria en
sus tres estados: antes, durante y después del par-
to. Bajo la azucena la composicion revela la verda-
dera tematica del bajorrelieve: la veneracion a Maria.
Presidiendo el centro del bajorrelieve se acomoda
la Sagrada Columna, pues no hay objeto de mayor
veneracion en la Basilica del Pilar que la Sagrada
Columna entregada por la Virgen a Santiago apostol.
Al mismo tiempo el mensaje se ve reforzado desde
dos perspectivas: la devocion y la oracion (la oracion
es un medio de expresion de la devocion religiosa).
La primera se articula a partir de tres objetos: el ro-
sario que rodea el monograma de Maria del frente
de la columna y los dos escudos de las congrega-
ciones de los Carmelitas y de los Mercedarios. No
es baladi la eleccidn de los mismos®4, la devocion al
Santo Rosario y la advocacion mariana homoénima®®
tiene su origen en la Orden de los Predicadores,

82 Ipid.

8 Analizada en detalle en la jaculatoria Virgo Potens.

8 Don Manuel Garcia Gil (1802-1881) arzobispo de Zaragoza
(1858-1881) y promotor de la reforma pilarista decimondnica
era dominico.

85 La devocion al Santo Rosario y a su advocaciéon mariana tie-
ne su origen en el aio 1212, cuando a santo Domingo de Guz-
man durante su estancia en Tolosa se le aparecio6 la Virgen
con un rosario en la manoy le ensefié a rezary a predicar su
uso y veneracion entre las gentes.


https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=9421

Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

Fig. 14. Detalles de los cuarterones superior (izquierda) e inferior (derecha) del batiente izquierdo de la puerta de la antigua Biblioteca
de la Sala de Oracion de la Basilica del Pilar de Zaragoza por Antonio Palao, 1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza.

mas conocida como los Dominicos, que junto con
las otras dos son tres de las ordenes mendicantes
de devocion mariana mas antiguas de la historia.
Concretamente, los dominicos y los carmelitas fue-
ron reconocidas en el siglo Xlll siendo las primeras y
poco después en esa misma centuria los merceda-
rios. Por otro lado, la oracion se introduce con el in-
censario. Asi el rey David en el salImo 140 dijo “Séate
mi oracién como incienso en tu presencia [...]"%¢,
suplicando a Dios que su plegaria sea escuchada.
También en el Apocalipsis volvemos a encontrarnos
una referencia al mismo:

Llegd otro angel y pusose en pie junto al al-
tar con un incensario de oro, y fuéronle dados
muchos perfumes para unirlos a las oraciones
de todos los santos sobre el altar de oro que
esta delante del trono. El humo de los perfu-
mes subid, con la oracion de los santos de la
mano del angel a la presencia de Dios®".

En el siglo IV San Efrén (ca. 306-373) recupero
este concepto en una reformulacion mariologica
como un simbolo para honrar a Maria por “ser mas
gloriosas que los demas”®8. Asimismo, un autor ané-
nimo en la Corona B. Virginis del segundo tomo de la
Bibliotheca Virginalis denomina a Maria, “incensario
de oro de la oracion”®®,

Seguidamente, cifiendo el relieve central, los
cuarterones siguen la misma toénica que los ante-
riores. En el superior encontramos un bodegdn con
atributos de los diferentes estamentos eclesiasticos
(la tiara papal, una mitra, un bonete y un misal), ya
que, como declara Dornn (1768), “al modo, que en el
Cielo tributan a Maria gran honra los Santos Angeles
y Bienaventurados; assi en la tierra es venerada, e

8  Salmos 140:2. Sagrada Biblia. Version Directa de Las Lenguas
Originales, 822.

8 Apocalipsis 8: 3-4. Sagrada Biblia. Versién Directa de Las
Lenguas Originales, 1569.

88 “Virgo Dei genitrix Mari, Regina dmnium [...] honoratior Cheru-
bim [...] Thuribulum aureum” (Ephraem Syri, “Sermo de sanc-
tissimae Dei Genitricis Virginis Mariae Laudibus. De Laudibus
B. Mariae Virginis”, en Sancti Patris Ephraem Syri scriptoris
Ecclesiae antiquissimi et dignissimi Opera omnia (Amberes:
loannem Keerbergium, 1619), 541).

89 “[...] thuribulum Dei aureum pero devotio nem orationis, quam
totam incanduerat amos aeternitatis”(Anénimo, “Cap. 24. Co-
rona B. V. Mariae”, en Bibliotheca virginalis sive Mariae Mare
magnum, vol. 2 (Madrid: Typographia Regia, 1648), 381).

invocada por casi todas las gentes”. El inferior vuel-
ve a hacer uso del incensario de la oracion [fig. 14].
La siguiente invocacion, Virgo Praedicanda, se
traduce en castellano como “Virgen digna de ala-
banza”. El relieve al igual que el anterior se articula
en torno a una simbologia doble: la pureza de Maria
de acuerdo a su condicion de virgen y la constata-
cion grafica de un discurso apologético alrededor
de la predicacion. De ahi que las plurales alusiones
a la naturaleza virginal de Maria inunden el relieve
con tal sutileza que las ramas de olivo, las palmas
y las azucenas, pese a su profusion, aparentan ser
meros detalles ornamentales [fig. 15]. Sin embargo,
como analizamos anteriormente en los bajorrelieves
Virgo Potens (palmas y azucenas) y Virgo Clemens
(rama de olivo), cada elemento por si mismo guarda
una vasta exégesis mariana. A su vez, el segundo y
principal cauce simbdlico se inaugura con la palo-
ma del Espiritu Santo como germen de la alabanza
primigenia a Maria: la Salutacion Angélica durante
la Anunciacion®'. Continuando con la tematica, bajo
el ave, encontramos un conjunto de atributos cleri-
cales (mitra, salterio y baculo) en representacion de
aquellos que alaban a Maria durante la predicacion,
que a su vez introducen el motivo central de la com-
posicion: un medallén con las letras “A V”, que bien
podria tratarse de la abreviatura de la salutacion la-
tina “Ave”, aungque parece extrano que de una pala-
bra formada tan solo por tres letras se deje suelta la
“e". Conjuntamente, flanqueando el tondo se dispo-
nen dos angeles trompeteros arriba y dos trompe-
tas abajo que proclaman, como sefiala Dornn: “El
nombre de Maria” en “todas las quatro partes de
la tierra”®2. El origen del simbolismo religioso®® del

% Dornn, Letania Lauretana de la Virgen Santisima expresada
en cincuenta y ocho estampas..., 47.

o “Y presentandose ante ella [el arcangel Gabriel], le dijo: Sal-
ve, llena de gracia, el Sefior es contigo ” (Lucas 1: 28. Sagrada
Biblia. Version directa de las lenguas originales, 1320).

%2 Dornn, Letania Lauretana de La Virgen Santisima Expresa-
da En Cincuenta y Ocho Estampas e llustrada Con Devotas
Meditaciones, y Oraciones, Que Compuso En Latin Francisco
Xavier Dornn Predicador En Fridberg y Tradujo Un Devoto, 49.

% Como sucede con la palma, la trompeta es otro de los ele-
mentos adoptados del mundo clasico. De hecho, este ins-
trumento musical es un atributo de la Fama. Segun Cesare
Ripa, Della novissima Iconologia di Cesare Ripa Pervgino Ca-
valier de SS. Maurutio & Lazzaro... (Padua: Pietro Paolo Tozzi,
1625), 219, representa el “grito universal esparcido por las
orejas de los hombres”.



Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

Nonzrecedat],

CRSs eon.

7

VIiRGo PREDICANDA .

aus tua de ove hominum -
Tudith.as

Klieber Calliaslps b cvs.s ,_!/-: ‘

Fig. 15. Detalle del relieve central de la jaculatoria “Virgo Praedicanda” en el batiente derecho de la puerta de la antigua Biblioteca
de la Sala de Oracion de la Basilica del Pilar de Zaragoza por Antonio Palao, 1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza
(izquierda). A la derecha Virgo Praedicanda en Francisco Xavier Dornn, Letania Lauretana de la Virgen Santisima expresada en
cincuenta y ocho..., lam. 25. Fuente: https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=9421

instrumento de viento nos traslada de nuevo a las
Sagradas Escritura, de modo que, Salomén en el
salmo 98 aclama el nombre de Dios al son de las
trompetas®, mientras que en el Apocalipsis intro-
ducen los acontecimientos sobrevendidos el dia
del Juicio Final®®. A tenor de ambos versiculos, se
generalizd su uso entre los teélogos como metafo-
ra de la predicaciéon. De este modo en las primeras
centurias del cristianismo san Agustin de Hipona
(354-430) ya utilizé este simil poético en uno de sus
sermones sobre los Salmos®®. Practicante un milenio
después el docto santo Tomas de Aquino (1225-1274)
en su revision del Apocalipsis reafirma la tesis de su
predecesor a través de una analogia entre las sie-
te trompetas de los angeles y el oficio universal de
la predicacion?’. Finalmente se cierra el relieve con
la antorcha de la predicacion de santo Domingo de
Guzman. La génesis de este simbolo parte de la pri-
mera hagiografia del fundador de los Dominicos por
su confesor y discipulo Jordan de Sajonia o Jordanis
de Saxonia (1185-1237). El autor relata una vision que
tuvo Juana Aza, la madre de santo Domingo, antes de
que este fuese concebido: “[...] se le mostré en una
vision que llevaba en su seno un cachorro, que lle-
vaba en la boca una antorcha encendida y, saliendo

% Salmos 98 (Vg. 97): 6.Sagrada Biblia. Version Directa de Las
Lenguas Originales, 794.

9%  Apocalipsis 8: 6. Sagrada Biblia. Versién Directa de Las Len-
guas Originales, 1569.

%  “Tuba canite. Hoc est, clarius et fidentius praedicate; ne te-
rreamini: sicut ait propheta quodam loco, ‘Exclama, et exal-
ta sicut tuba vocem tuam (Isai. LVIII, 1). Tuba canite in infinitio
mensis tubae’” (Augustinus Hipponensis, “Sermo (a) In Psal-
mum LXXX". PL 37 (Paris: J. P. Migne, 1865), 1036).

97 “ Comparatur autem tubae praedicatio, sive officium praedi-
candi” (Thomae Aquinatis, “Caput VIII. Expositio D. Thomae
Aquinatis In Apocalypsim Beati loannis apostoli”, en Divi Tho-
mae Aquinatis Commentaria, vol. 6 (Napoles: Imprenta Virgi-
liana, 1856), 70).

de su seno, parecia incendiar el mundo entero. Se
esperaba que de ella se concibiera un distinguido
predicador [...]"°8. Poco después de su publicacion
(s. Xlll) la ensonacién de Juana cobr6 tal fama que
terminé por convertir al perrito con la tea encendi-
da en un atributo de santo Domingo. De hecho, unas
décadas después el dominico y obispo de Génova,
Santiago de la Voragine (ca. 1230-1298) transcribe al
pie de la letra las palabras de su predecesor en la
Leyenda Dorada®®.

Por ultimo, el batiente se remata con los dos cuar-
terones el superiory el inferior ornamentados con los
mismos motivos estudiados en el relieve central: la
paloma del Espiritu Santo de la Salutaciéon Angélica
en el de arriba 'y un bodegon con la teay la trompeta
de la predicacion enlazadas a un misal [fig. 16].

Las siguientes cuatro rogativas se ajustan rigu-
rosamente a la premisa de la superioridad absoluta
de Maria, de hecho, todas ellas abren su invocacion
con el titulo de regina, es decir, reina en castella-
no. La primera nos introduce a Maria como Regina
Virginum, reina de las virgenes a través de cuatro
vias [fig. 17]. De modo que el bajorrelieve arranca con
el simbolo mariano de la estrella de mar. El origen de
este jeroglifico surge del himno medieval “Ave ma-
ris Stella” entonado durante la Liturgia de las Horas.
Se desconoce su autor, aunque ha llegado a atri-
buirse a figuras tales como san Bernardo, Venancio

98 “Cuius madri, antequam ipsum conciperet, in visione mons-
tratum est, quiod catulum gestaret in utero, qui facem orden-
tem in ore portabat et de ventre egrediens omnem orbem
succendere videbatur. Quo prefigurabatur concipiendum ab
ca predicatorem insignem [...]" (Jordanis de Saxonia, “Libe-
llus de principiis ord. Praedicatorum”, en Monumenta Ordinis
F. Praedicatorum historica, vol. 15 (Paris: Librairie Philosophi-
que J. Vrin, 1933), 27-28).

% Beato Jacobo de Voragine, La leyenda dorada., trad. Fray
José Manuel Macias, 8?2 ed. vol. 1 (Madrid: Alianza Forma,
1996), 441.


https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=9421

Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

Fig. 16. Detalles de los cuarterones superior (izquierda) e inferior (derecha) del batiente derecho de la puerta de la antigua Biblioteca
de la Sala de Oracion de la Basilica del Pilar de Zaragoza por Antonio Palao, 1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza.

Fortunato, Paulo Diacono o incluso al rey Roberto Il
de Francia. Con todo, ha sido imposible confirmar la
paternidad del mismo, pues se han encontrado codi-
ces del siglo VIl en los que ya aparece este himno'°,
La estrella de mar, como veremos mas adelante en
la rogativa Stella Matutina, posee multiples conno-
taciones, por lo que en este caso atenderemos uni-
camente a las relativas a la preponderancia mariana.
San Bernardo (1090-1153), en su segunda homilia en
alabanza a Maria, asemeja el potencial iluminador de
las estrellas, en especial la de la estrella polar, con
la Virgen como la “estrella mas brillante y mas her-
mosa”, capaz de alumbrar el “mar ancho y dilatado”
con sus “esplendores con su ejemplo” y “méritos”°",
Posteriormente el abad Absalon (T ca. 1196) recobra-
ra este simbolo donde exalta la superioridad de las
virtudes de Maria sobre el resto de seres a través de
una metafora de la excelencia de la estrella de mar
respecto “a las demas estrellas en tres aspectos:
altura, en movilidad y en la comunion de la luz”. En
altura, porque “esta situada en la cima del mundo, asi
esta exaltada sobre el resto de las estrellas”. Por in-
movilidad, siempre “fija en el centro del firmamento”,
mientras los demas tienden hacia el oste desvian-
dose del pecado. Por ultimo, la comunion de la luz,
dado que el mar siempre ilumina el mundo con un
rayo inmutable, puro y eterno'®?,

10 Juan Garcia Garcia, Silverio de Ibero, y Enrique R. Panyagua,
“Estudio del ‘Ave Maris Stella’”, Helmantica: Revista de filolo-
gia clasicay hebrea 8, n° 25 (1957): 423-424.

101 “Nec sideri radius [...] cuius radius universum orbbem illumi-
nat, cuius splendor et praefulget un supernis, et inferos pene-
trat, terras etiam perlustrans [...] Ipsa inquam, est praeclara et
eximia stella, super hoc mare magnum et spatiosum necesa-
rio sublevata, micans meritis, illustrans exemplis. O quisquis
te intelligis in huis saeculi profluvio magis inter” (Bernardus
Claraevallensis, “Homilia Il In laudibus Virginis Matris”, en
Obras completas de san Bernardo. Edicion Bilingiie, vol. 2
(Madrid: Biblioteca de autores cristianos, 1994), 636).

102 “Plane ipsa, quam diximus, maris stella tribus modis stellis
caeteris praeminere invenitur, videlicet altitudine, inmobilita-
te, et luminus communione. Altitudine, quia in vertice mundi
posita, sicut caput membris, ita et illa caeteris stellis super
exioltirur. Unde et pocta dicit: hic vertex nobis semper subli-
mis, at illum (hoc est ejus oppositum). Sub pedibus styx as-
tra videt manesque profundi. Immobilitate, quoniam quasi in
centro firmamenti consti uta caeteris vario motu modo ad oc-
casunt tendeutibus, ipsa inmobilis persistit. Communione lu-
minis, quia caeteris vicissim lumen suum praebentibus, haec
sine vicissitudine, semper aequali radio, quantum in se est,
cunctis viventibus claritatem effudit. Haec de stella, sed illa

Inmediatamente, pendiendo de la estrella se
localiza el segundo objeto, la lampara, otro de los
elementos biblicos recuperados por los eruditos
medievales como asunto de reflexion mariana a par-
tir del capitulo del Eclesiastico dedicado a la mujer
virtuosa'®. Un autor anénimo en la octava corona
del segundo tratado de la Bibliotheca Virginalis ya
denomind a Maria como lucerna gratiae, es decir,
lampara de gracia'®*. Conjuntamente Santiago de la
Voragine (1230-1298) pasa a denominarla Candelae
purificationis (velas de purificacion)'®®, mientras que
Antonio Rampegolis (1360-1423) sigue la misma t6-
nica que el autor andnimo, calificandola como la
“lampara” inextinguible de gracia divina'®®. A conti-
nuacion, la tercera via explicativa se ubica en el cen-
tro del bajorrelieve donde encontramos una com-
posicion muy similar a la dispuesta en la lamina de
la letania de Dornn (1768). Si bien es cierto que en
la estampa se representan los personajes figurati-
vamente, esto no es obice para que muchos de los
elementos coincidan con los del relieve. Asi pues
hallamos a Maria como la reina de todas las virge-
nes figurada en la corona radiada inscrita en el halo
de las doce estrellas de la Inmaculada, ponderada
por un coro de virgenes como las coronas de flores
y las palmas, ya que como apunta Dornn, las azuce-
nas “conservaron hasta la muerte su Virginidad”, al
tiempo que las palmas figuran a aquellas virgenes
que “siguieron al Cordero Divino (representado en el
relieve como la cruz procesional) por el camino de la
sangre” recibiendo martirio'®. Por ultimo, el panel se

eadem diligens investigator invenies in Maria” (Abbatis Absa-
lonis, “In Assumptione Gloriose Virginis Mariae”, PL 211 (Lyon:
J. P. Migne, 1855), 251).

108 “Como lampara sobre el candelero santo es el rostro atra-
yente en un cuerpo robusto” (Eclesiastico 26:22. Sagrada Bi-
blia. Version directa de las lenguas originales, 924).

104 Anénimo, “Octava Corona, et Prima Stella Eisdem. Corona
B. V. Mariae,” in Bibliotheca Virginalis Sive Mariae Mare Mag-
num, vol. 2 (Madrid: Typographia Regia, 1648), 296.

05 Beato Jacobo de Voragine, “Il Candelae Purificationis,” in
Mariale Seu Sermones Aurei de Beata Maria Virgine, vol. 1
(Paris: Hippolytum Walzer, Bibliopolam Editorem, 1888), 63.

%6 “Beata Virgo lucerna est, quae non extinguitur: sed conser-
vatur lumine divinae gratiae [...]"” (Antonius Rampegolis, “De
Maria Virgine, Figurae Bibliorum,” in Bibliotheca Virginalis
Sive Mariae Mare Magnum, ed. Pedro de Alvay Astorga, vol. 3
(Madrid: Typographia Regia, 1648), 63.

7 Dornn, Letania Lauretana de la Virgen Santisima expresada
en cincuenta y ocho estampas..., 103.



Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

CRS ¢y,

Sequuirtur agnua, quoct

19

5, :

it Virgines

eim, fimt. Apoc. . 5
lauber Cath . Je 3

Fig. 17. Detalle del relieve central de la jaculatoria “Regina Virginum” en el batiente derecho de la puerta principal de la Sacristia
Mayor de la Basilica del Pilar de Zaragoza por Antonio Palao, 1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza (izquierda). A
la derecha Reguna Virginum en Francisco Xavier Dornn, Letania Lauretana de la Virgen Santisima expresada en cincuenta y ocho...,
lam. 52. Fuente: https:/bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=9421

Fig. 18. Detalles de los cuarterones superior (izquierda) e inferior (derecha) del batiente derecho de la puerta principal de la Sacristia
Mayor de la Basilica del Pilar de Zaragoza por Antonio Palao, 1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza

cierra con otros dos angeles con una guirnalda floral
y varios atributos de las 6rdenes de los carmelitas y
mercedarios'®®,

Conjuntamente, los medallones superior e in-
ferior continuan con la exégesis del panel central a
partir de la estrella de mar sobre la cabeza del queru-
bin y la azucena en sus diferentes fases de floracion
[fig. 18].

Las tres rogativas restantes: Regina Martirum,
Regina Angelorum y Regina Confessorum, pese a las
abigarradas composiciones, el discurso iconografico

8 En el relieve identificamos ambas érdenes por los escapu-
larios, pero lo cierto es que originalmente, como sabemos
por la traza, ambos iban a ser carmelitas, pero en el ultimo
momento, por razones que desconocemos, se modificd. De
ahi que los atributos del relieve sean unicamente carmelitas.
Concretamente, los objetos representan a los grandes refor-
madores de la Orden, santa Teresa y san Juan de la Cruz: el
libro de Doctor de la Iglesia, comun a ambos por la prolijidad
de sus obras, la paloma del Espiritu Santo, que segun se de-
cia dictaba las palabras a Santa Teresa o la cruz al que san
Juan de la Cruz profesaba tal devocion que la incorporé a su
nombre.

resulta mas sencilla que las revisadas anteriormente.
En consecuencia, se simplifican los asuntos alegori-
cos reduciendo el uso de metaforas en favor de un
enfoque mas literal. De manera que en la primera se
representa a Maria como la Reina de los Martires por
medio del corazén atravesado por las espadas de
la Virgen Dolorosa inscrito en un medallén timbrado
[fig. 19]. Si bien las primitivas representaciones de la
Dolorosa o Virgen de las Espadas datan del siglo XIV
las primeras referencias literarias se remontan a la
Profecia del anciano Simedn durante la Purificacion'®®
delaVirgen, también conocida como la Presentacion
de Jesus en el Templo'™. Sin embargo, sera san

109 Segun la tradicion judia, las mujeres tras alumbrar un varén
debian esperar cuarenta dias hasta la purificacion de su san-
gre tras el parto para presentar a este en el templo.

0 “Pyesto esté [Cristo] para caida y levantamiento de muchos
en Israel y para signo de contradiccion; y una espada atra-
vesara tu alma para que se descubran los pensamientos de
muchos corazones” (Lucas 2: 34-35. Sagrada Biblia. Version
directa de las lenguas originales, 1323). Los siete dolores son:
la persecucion de Herodes y la Huida a Egipto, Jesus perdi-
do en el en Templo, Maria se encuentra a Jesus cargando


https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=9421

20

Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

Fig. 19. Detalle del relieve central de la jaculatoria “Regina Martirum” en el batiente izquierdo de la puerta principal de la Sala de
Oracion de la Basilica del Pilar de Zaragoza por Antonio Palao, 1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza (izquierda). A
la derecha Regina Martirum en Francisco Xavier Dornn, Letania Lauretana de la Virgen Santisima expresada en cincuenta y ocho...,

lam. 50. Fuente: https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=9421

Efrén de Siria (306-373) en sus Lamentaciones de
la Virgen quien sembrara el germen de la futura de-
vocion e iconografia mariana''. Tres siglos después
san lldefonso de Toledo (607-667) va un paso mas
alla que su predecesor introduciendo el concepto de
la superioridad de Maria sobre el resto de los mar-
tires, ya que como apunta el tedlogo, mientras que
los martires sufrieron en sus cuerpos los castigos
por el “Sefior”, “esta admirable Virgen esta probado
gue sufrio en su alma”"?. No obstante, el verdadero
salto de popularidad de esta devocioén se producira
en el siglo XIV con el himno Stabat Mater, origi-
nalmente cantado durante la Semana de Pasion y
muerte de Cristo. A su vez, en torno al medalléon de la
Dolorosa nos encontramos con los coprotagonistas
de la jaculatoria. Obviamente para que Maria sea la
reina de los martires, estos deben estar presentes
en la composicion. De ahi que el resto del relieve se
complete con abundantes alusiones a los mismos:
la corona de laurel y las palmas como simbolo de la
victoria de los defensores de la Fe, ademas de los
doce atributos martiriales que cifien el clipeo, tres

con la cruz, la Crucifixion y Muerte de Cristo, la Virgen recibe
a Cristo bajo la Cruz, y, por ultimo, la sepultura de Cristo.

- “Q Simeon admirande: ecce iam gladius, quo cor meum trai-
jeiendum praedixisti. Ecce gladium: ecce vulnus, mi fili, et
Deus meus. Mors tua, cor meum subijt: disrupta sunt mea vis-
cera: lumen meum obscuratum est; pectusque meum dirus
gladius pertrasit” (Ephraem Syri, “Lamentationes glorosio-
sissimae Virginis Matris Mariae, super passione Domini”, en
Sancti Patris Ephraem Syri scriptoris Ecclesiae antiquissimi
et dignissimi Opera omnia (Amberes: loannem Keerbergium,
1619), 536).

n2 - “[...] haec beata et venerabilis Virgo candidior digne praedica-
tur, eo quod etsi corpora martyrum pro Domino supplicia per-
tulerunt, nihilominus haec admirabilis Virgo in anima passa,
teste Domino, comprobatur. Ait enim Simeon, vel Dominus ad
eam: Et tuam ipsius animam pertransibit gladius” (lldefonsus
Toletanus, “Sermo Il. Sermones Dubii”. PL 96 (Paris: J. P. Mig-
ne, 1862), 252.

pertenecientes a la Pasion de Cristo y nueve a los
apostoles. En el eje vertical identificamos la Cruz, la
lanza de Longinos y la cana con la esponja empa-
pada en vinagre." El resto de los objetos correspon-
den a los apostoles."™ Partiendo del flanco izquierdo
del medallén, y de arriba abajo, identificamos: la ala-
barda de san Mateo," la cruz en aspa en la que fue
crucificado san Andrés,"® la espada con la que se
decapit6 a Santiago el Mayor,"” la clava que rompio
el craneo de Santiago el Menor,"® y la cruz invertida
con la que fue crucificado san Pedro™. En el flanco
derecho se representan: la lanza de santo Tomas,'?°
la sierra del apdstol Simén,'?! el hacha con la que
se cortd la cabeza de san Matias'?? y, por ultimo, la
flecha de san Judas Tadeo'?S.

8 “Corrié uno, empapo una esponja en vinagre, la puso en una
cana y se lo dio a beber, diciendo: Dejad, veamos si viene
Elias a bajarle” (Marcos 15: 36. Sagrada Biblia. Version directa
de las lenguas originales, 1317).

"4 En el disefio encontramos dos objetos, un cuchillo y una
espada, que fueron suprimidos en el bajorrelieve. No cono-
cemos las razones, quiza se consideré que la composicion
quedaba demasiado sobrecargada tras afadir al relieve una
clava.

S En la Leyenda Dorada se le atribuye la espada, pero con el
tiempo se le han afiadido otros objetos: un cuchillo, un ha-
cha, una lanza o la alabarda, generalizandose es uso de esta
Ultima a partir del Renacimiento. Beato Jacobo de Voragine,
La leyenda dorada., trad. Fray José Manuel Macias, ed. 82, vol.
2, (Madrid: Alianza Forma, 1996), 604.

e Ibid., 1:34.

7 Ibid., 399.

e Ibid., 282.

"o Ipid., 352.

20 Ipid., 52.

21 Ibid., 2:686.

22 |bid., 1:184.

23 Esta es un objeto anémalo: no se corresponde con ningun
atributo martirial de los apoéstoles. Podriamos pensar que se
trata de san Sebastian, pero lo cierto es que todos los obje-
tos coinciden con los martirios de los apdstoles, a excepcion
de la flecha. Después de revisar la bibliografia, hemos en-


https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=9421

Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

21

Fig. 20. Detalles de los cuarterones superior (izquierda) e inferior (derecha) del batiente izquierdo de la puerta principal de la Sala de
Oracion de la Basilica del Pilar por Antonio Palao, 1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza.

Fig. 21. Detalle del relieve central de la jaculatoria “Regina Angelorum” en el batiente derecho de la puerta principal de la Sala
Capitular de la Basilica del Pilar de Zaragoza por Antonio Palao, 1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza (izquierda).
A la derecha Regina Angelorum en Francisco Xavier Dornn, Letania Lauretana de la Virgen Santisima expresada en cincuenta'y
ocho..., lam. 46. Fuente: https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=9421

Finalmente, el batiente se cierra con los medallo-
nes superior e inferior. En el de arriba a través de la
figura del querubin inscrito en la corona de espinas
se representa al martir mas importante de la cris-
tiandad: Cristo, en el de arriba, mientras que en el de
abajo encontramos una corona con la que se iden-
tifica a Maria como reina de los martires, sobre dos
cirios entrecruzados [fig. 20].

La siguiente jaculatoria presenta a Maria como la
Reina de los Angeles (Regina Angelorum) [fig. 21]. El

contrado dos autores que sefialan a un apoéstol asaeteado,
y ambas coinciden en el nombre de san Judas Tadeo, estos
son Carlos Antonio Erra Milanés, Historia del Viejo y Nuevo
Testamento, ed. 32, vol. 7 (Madrid: Joaquin lbarra, 1784), 358
y Basilio Sebastian Castellano Losada, Diglogo de la Pintura,
su defensa, origen, esencia, definicion, modos y diferencias,
291. Ademas, si acudimos a la lamina sexta de la carpeta de
los disefios de los pulpitos de la Basilica del Pilar en el Archivo
Capitular homoénimo (ACP, A-P 1), encontramos una composi-
cion muy similar a la dispuesta en este bajorrelieve, pero en
esta ocasion aparecen citados los apostoles representados,
aunque sin especificar qué atributo le corresponde a cada
uno. Volvemos a toparnos con la flecha nuevamente, pero en
esta ocasion, tras emparejar a cada uno de los apdstoles con
su instrumento de martirio solo restan sueltos la flechay san
Judas Tadeo. Este hecho parece confirmar nuestra teoria.

bajorrelieve pilarista se abre con una representacion
esquematica de la Inmaculada a través de su mono-
grama acompanado de la luna en cuarto creciente,
la corona de tres estrellas y las palmas de la victoria
entrecruzadas'®*. Una vez que se ha introducido a
Maria en el relieve, la composicion confirma su sta-
tus de reina sin la necesidad de los complejos simi-
les 0 analogias de los otros batientes. Simplemente
se la representa mediante una coronainscrita en una
laureola custodiada por un coro angelical de queru-
bines supeditados a las 6rdenes de sus superiores,
los cuatro arcangeles también presentes en el relieve
mediante sus atributos. Primeramente, a la izquierda
el bordon de peregrino™® con el pez sanador'®® y la

24 Elementos analizados anteriormente en la rogativa Virgo Po-
tens.

25 “Diole su padre el recibo y le dijo: ‘Busca quien te acompa-
fie, que yo le daré su recompensa, y ponte en camino para
cobrar el dinero antes de que yo muera” [dijo Tobit]. Fuese
[Tobias] en busca de uno, y se encontré con Rafael, que era
un angel’” (Tobias 5: 3-4. Sagrada Biblia. Version directa de
las lenguas originales, 586).

26 “Rafael dijo a Tobias: ‘Estoy seguro de que tu padre recobrara
la vista. Untale los ojos con la hiel; al escocerle se frotara, se
desprenderan las cataratas y verd’ [...] y, tomandole, [Tobias]


https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=9421

22

Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

Fig. 22. Detalles de los cuarterones superior (izquierda) e inferior (derecha) del batiente derecho de la puerta principal de la Sala
Capitular de la Basilica del Pilar por Antonio Palao, 1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza.

q

B'om'l i ; 5 o < PR Bt
5 E(_o‘fhmf(‘ [edentem in'throno et-mittebant
Gl rouas flas ante thronum. Ap. «- v
B Klarber Cathy oot e

Fig. 23. Detalle del relieve central de la jaculatoria “Regina Confessorum” en el batiente derecho de la puerta principal de la Sala de

Oracion de la Basilica del Pilar de Zaragoza por Antonio Palao, 1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza (izquierda).

A la derecha Regina Confessorum en Francisco Xavier Dornn, Letania Lauretana de la Virgen Santisima expresada en cincuentay
ocho..., lam. 51. Fuente: https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=9421

calabaza de san Rafael del pasaje biblico de Tobias
en su viaje a Media. A la diestra del bordon, la lanza
con la que san Miguel derroté al demonio con la apa-
riencia del dragon del Apocalipsis™’ y a continuacion
las azucenas de san Gabriel de la Anunciacion.”?® Y

derramo la hiel sobre sus ojos, diciendo: jAnimo, padre!’ En
cuanto le escocieron los ojos [Tobit], se froto, y se le des-
prendieron las escamas. Al ver a su hijo se arrojé a su cuello”
(Tobias 11: 7-8,11-13. Sagrada Biblia. Version directa de las len-
guas originales, 590).

27 “Hubo una batalla en el cielo: Miguel y sus angeles peleaban con
eldragény peled el dragény sus angeles, y no pudieron triunfar ni
fue hallado su lugar en el cielo. Fue arrojado el dragdn grande, la
antigua serpiente, llamada Diablo y Satanas, que extravia a toda
la redondez de la tierra, y fue precipitado en la tierra, y sus ange-
les fueron con él precipitados” (Apocalipsis 12: 7-9. Sagrada Biblia.
Version directa de las lenguas originales, 1572-73).

28 “En el mes sexto fue enviado el angel Gabriel de parte de Dios a
una ciudad de Galilea llamada Nazaret, a una Virgen desposada
con un varon de nombre José, de la casa de David; el nombre
de la Virgen era Maria. Y presentandose a ella, le dijo: Salve, lle-
na de gracia, el Sefior es contigo. Ella se turbd al oir estas pala-

el ultimo, la espada flamigera de Uriel que, aunque
no se le nombra explicitamente en las Sagradas es-
crituras, es costumbre identificarlo con el angel que
expulso a Adan y Eva del Paraiso.'?°

Seguidamente, completando la rogativa halla-
mos los medallones. El superior representa un an-
gel™0, insistiendo en la idea de Maria como Reina de
los angeles. Y el inferior, figura las “siete lamparas de
fuego” de los “siete espiritus de Dios”™' [fig. 22].

brasy discurria que podria significar aquella salutacion. El angel
le dijo: No temas Maria, porque has hallado la gracia delante de
Dios, y concebiras en tu seno y daras a luz un hijo, a quien pon-
dras por nombre Jesus” (Lucas 1: 26-31. Sagrada Biblia. Version
directa de las lenguas originales, 1320).

29 “Expulsé al hombre y puso delante del jardin del Edén un
querubin, que blandia flamante espada para guardar el cami-
no del arbol de la vida” (Génesis 3: 24. Sagrada Biblia. Version
directa de las lenguas originales, 6).

30 Qriginalmente iban a ser dos querubines, pero finalmente
solo se tall6 uno.

81 “Salian del trono reldampagos, y voces, y truenos, y siete lam-
paras de fuego ardian delante del trono, que eran los siete


https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=9421

Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

23

Fig. 24. Detalles de los cuarterones superior (izquierda) e inferior (derecha) del batiente derecho de la puerta principal de la Sala de
Oracion de la Basilica del Pilar a partir de su disefio por Antonio Palao, 1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza.

Fig. 25. Detalle del relieve central de la jaculatoria “Stella Matutina” en el batiente derecho de la puerta secundaria de la Sala
Capitular de la Basilica del Pilar de Zaragoza por Antonio Palao, 1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza.

La siguiente invocacioén, Regina Confessorum si-
gue los mismos principios iconograficos de sencillez
que la anterior, pese al horror vacui de su compo-
sicion [fig. 23]"*2. Sin embargo, es cierto que se ha
detecta un grado mas de complejidad que en el an-
tedicho batiente, de acuerdo a tres cuestiones. La
primera consiste en la recuperacion de la acepcion

espiritus de Dios” (Apocalipsis 4: 5 Sagrada Biblia. Versién
directa de las lenguas originales, 1566).

82 Como sucede con otros batientes, el bajorrelieve vuelve a
apoyarse en la publicacion de Dornn (1768). En la lamina en-
contramos a la Virgen ataviada como reina entronizada sobre
una nube, cubierta por un palio de pafos tremolantes sujeto
por angelitos. Bajo la Virgen, los santos confesores tornan
sus miradas hacia Esta como gesto de pleitesia. Se destaca
de entre ellos la presencia de santo Domingo de Guzman.
Salvando las distancias, parece haberse trasladado integra-
mente la composicion de la estampa al bajorrelieve pilarista.

original de los confesores. Si bien es cierto que ac-
tualmente cuando hablamos de estos entendemos
que son aquellos sacerdotes que se dedican a escu-
char y perdonar las declaraciones de los penitentes,
la idea primigenia dista mucho de este concepto, ya
que se denominaba confesores a los cristianos que
profesaron publicamente su fe y fueron castigados
en muchas ocasiones por ello, a diferencia de los
martires, que perdieron la vida. A su vez, localizamos
dos simbolos metaféricos de la labor de la predica-
cionylaoracion de los confesores mediante dos ele-
mentos estudiados anteriormente en las rogativas
Virgo Veneranda y Virgo Praedicanda: el incensario
de la oracién y la antorcha de la predicacion de san-
to Domingo de Guzman con el rosario. Por ultimo, la
tercera cuestion se desarrolla en torno al centro de
la composicion, donde se presenta a Maria como la



24

defensora de las fronteras del Reino de Dios y reina
de los confesores figurada en la corona marquesal,
mientras que los confesores copan la talla a través
de sus numerosos atributos: el emblema y la cruz
papal, un baculo, una mitra episcopal, una cruz pro-
cesional, una maza, el libro de doctor, la estola de
confesor, un bonete sacerdotal, una jarray un acetre.
Ademas, preside el panel el libro de los Siete Sellos
del Apocalipsis, que, como apunta Francisco Xavier
Dornn (1768), viene a conformar una analogia entre
los “veinte y quatro Ancianos” que se postraban “de-
lante del Trono de Dios (el libro de los Siete Sellos)
y que alli disponian sus coronas”, y los “Santos
Confessores”, que se rinden ante Maria “como su
Reina”.’®3

Seguidamente, en los medallones, en el cuarte-
ron superior hallamos el rostro de un angelito inscrito
en la corona de laurel de los vencedores de la defen-
sa de la Fe, mientras que en el inferior se presenta la
Cruz de Cristo con una calavera acompafiada de un
hisopo y una rama de olivo entrecruzados [fig. 24].
La imagen introduce a Cristo como primer confesor,
pues segun la tradicion cristiana, muridé crucificado
en el Golgota o Monte Calavera, por el perdon de
los pecados de la humanidad, mientras clamaba:
“Padre perddnalos, porque no saben lo que hacen
[...]". Su sacrificio firma una nueva alianza entre Dios
y los Hombres, cuestion que se refleja en el relieve
a través de la rama de olivo y el hisopo como atribu-
tos de bendicion de la nueva alianza entre Dios y la
humanidad.

Finalmente, para concluir con el presente estudio
hemos dejado en ultima instancia la jaculatoria Stella
Matutina como un caso excepcional. De acuerdo a
nuestro juicio, consideramos que la invocacion tiene
un caracter multidisciplinar ya que desde una vision
patristica y medieval acoge tres de las cuatro premi-
sas de las Letanias Lauretanas: las virtudes de Maria,
la capacidad de Corredentora y por ultimo su supe-
rioridad [fig. 25]"4.

La invocacion pilarista abre su composicion
con la vara florida de Aardn, posiblemente uno de
los simbolos marianos mas comentados por la pa-
tristica y la teologia a lo largo de la historia, ya que,
como apunta José Maria Salvador Gonzalez, esta
estrechamente relacionada con otro elemento: el
florecimiento del tallo de la raiz de Jesé™®. A tenor
de esta masiva difusion se ha generado una doble
simbologia fundada en torno a dos de los princi-
pios litanicos: la superioridad Maria de acuerdo a la
Maternidad Divina y por otro lado su virginidad per-
petua (virtudes). Asi pues, en el siglo IV san Efrén de
Siria (306-373) ya introdujo el primero de los con-
ceptos, mediante un discurso apologético fundado
en la preeminencia de la Virgen como la rama unica
capaz de engendrar al Hijo de Dios como la flor mas

3 Dornn, Letania Lauretana de la Virgen Santisima expresada
en cincuenta y ocho estampas..., 101.

4 En esta ocasion el bajorrelieve no tiene relacién iconografica
con la estampa homoénima de la letania de Dornn (1768).

85 José Maria Salvador Gonzélez, “In Virga Aaron Maria Os-
tendebatur. A New Interpretation of the Stem of Lilies in the
Spanish Gothic Annunciation from Patristic and Theological
Sources” De Medio Aevo 5, n°. 2 (2016): 11.

Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

preciada 8. Por otro lado, también se establece la
primera analogia con la raiz de Jesé. Unas décadas
después, san Ambrosio (330-397), obispo de Milan
amplia la exégesis de su predecesor afladiendo una
nueva via conceptual: la citada virginidad perpetua.
Segun el apologeta mariano, Maria es la vara de la
que germind de sus entraias virginales la flor del
Redentor'®. Posteriormente ambas hipétesis termi-
naron por imponerse como la doctrina a seguir por
los subsiguientes tedlogos, tales como: san Isidoro
de Sevilla™® (ca. 556-636) san Juan Damasceno™®
(675-749) o san Fulberto de Chartres™° (ca. 960-
1028). A continuacion, descendiendo hasta el centro
de la composicion nos encontramos con el elemento
principal del bajorrelieve y, por ende, de la rogativa: la
estrella de mar o matutina. Como hemos apuntado
anteriormente, la estrella de mar tiene una triple sim-
bologia, de hecho, ya hemos tratado en la jaculatoria
Regina Virginum su supremacia. En consecuencia,
en la presente invocacion nos centraremos en los
otros dos principios: las virtudes de Maria y su ca-
pacidad de auxilio y medicacion. Ambos preceptos,
como veremos a continuacion van de la mano. San
Bernardo (1090-1153), en su segunda homilia en ala-
banza a Maria establece una analogia entre la facul-
tad de Maria para guiar a aquellos que se han perdi-
do en la galerna del pecado y la estrella polar. Pues
como manifiesta el santo: “Si la sigues [a Maria], no
te desviaras; si recurres a ella, no desesperaras” ',

86 “Aaronis virga. Virga enim vere extifisti: et flos, Filius tuus. Ex
radice quippe David, ac Salomonis germinavit Christus crea-
tor noster, Deus et Dominus omnipotens, ac solus al issimus”
(Ephraem Syri, “Sermo de sanctissimae Dei Genitricis Virgi-
nis Mariae Laudibus. De Laudibus B. Mariae Virginis”, 541).

87 “Mirifice autem et incarnationem eius expressit, dicens: ex
germine, mihi ascendisti, eo quod quam frutex terrae in alvo
virginis germinau <er> it, et ut flos boni odoris ad redemp-
tionem mundi totius maternis visceribus splendore novae
lucis emissus ascenderit [...]" (Ambrosius Mediolanensis,
“De Patriarchis 4, 18-20", en Corpus Scriptorum Ecclesiasti-
corum latinorum. S. Ambrosii Opera. Pars Il, vol. 32 (Viena: F.
Tempsky, 1897), 135). Citado en Salvador Gonzalez, “In Virga
Aaron Maria Ostendebatur. A New Interpretation of the Stem
of Lilies in the Spanish Gothic Annunciation from Patristic
and Theological Sources”, 13-14.

88 “Alji virgam hanc, quae sine humore florem protulit, Mariam
virginem putant, quae sine coitu edidit verbum Dei” (Isidorus
Hispalensis, “Quaestiones In Numeros 15, 19", en S. Isidori
Hispalensis Episcopi Opera Omnia, vol. 5 (Roma: Antonium
Fulgonium, 1802), 444). Citado en Salvador Gonzalez, “In
Virga Aaron Maria Ostendebatur. A New Interpretation of the
Stem of Lilies in the Spanish Gothic Annunciation from Pa-
tristic and Theological Sources”, 15-16.

89 “Ave, virga, divinae plantationis ramus, sola inter omnes vir-
gines puerpera, quae, nullo semine suscepto, universorum
Deum et hierarcham Filium, uti florem emissisti" (lohannes
Damascenus, “Homilia Il in Nativitatem B. V. Mariae”, 690).
Citado en Salvador Gonzalez, “In virga Aaron Maria ostende-
batur'. Nueva interpretacion del ramo de lirios en la ‘Anuncia-
cion’ gética espafola a la luz de fuentes patristicas y teologi-
cas”, 57.

40 “Nam sicut illa virga sine radice, sine quolibet naturae vel artis
adminiculo fructificavit: ita Virgo Maria sine conjugali opere fi-
lium procreavit, filium sane flore designatum et fructu; flore,
propter speciem, fructu, propter utilitatern” (Fulberti Carno-
tensis, “Sermo IV. De Nativitate Beatissimae Mariae Virginis”,
321). Citado en Salvador Gonzalez, “In Virga Aaron Maria Os-
tendebatur. A New Interpretation of the Stem of Lilies in the
Spanish Gothic Annunciation from Patristic and Theological
Sources”, 16.

W “[...] O quisquis te intelligis in huis saeculi profluvio magis inter
procelas et tempestates fluctuare quam per terram ambula-
re, ne avertas oculos a fulgore huius sideris, si non vis obrui



Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

25

Fig. 26. Detalles de los cuarterones superior (izquierda) e inferior (derecha) en el batiente derecho de la puerta secundaria de la Sala
Capitular de la Basilica del Pilar de Zaragoza por Antonio Palao, 1866-1868. Fuente: Cabildo Metropolitano de Zaragoza.

Posteriormente el abad Absaldn (t ca. 1196) recobra
este simbolo para ampliar la tesis de san Bernardo.
De acuerdo con lo dispuesto por Absalén, Maria es
la “Estrella de Mar” que guia a los caminantes per-
didos, que con su luz les conduce al “puerto de la
seguridad”; por consiguiente, mantiene el concep-
to de guia heredado de san Bernardo, pero ademas
afade el término “puerto seguro”#?, Practicamente
contemporaneo al abad Absalén, Pierre de Celles,
(1115-1183) condensa las ensefianzas de ambos te6-
logos citados anteriormente para declarar que Maria
es la “estrella de mar iluminadora”, que guia a aque-
llos que se han perdido iluminando el camino para
atravesar las sombras del pecado, del mismo modo
gue lo hizo ella'*3. Apenas una centuria después, san
Buenaventura (ca. 1221-1274) vuelve a incidir lo ante-
riormente proclamado por sus antecesores™*. A su
vez indirectamente en cada una de las exegesis de
los citados tedlogos encontramos el mismo mensa-
je de pureza perpetua de Maria, ya que la Virgen se
ensalza como guia a consecuencia de su inmutabili-
dad. Finalmente, el panel central se clausura con una
luna que contrariamente a lo que estamos a costum-
brados, no representa a Maria, sino la noche, lo te-
nebroso, el estado en el que reina el pecado. Pues,
segun manifiesta Dornn, Maria es la “Estrella de ma-
fana” que espanta a los “animales nocturnos” y hace

procellis! Si insurgant venti tentationum, si incurras scopulos
tribulationum, réspice stellam, boca Mariam. Si iactaris su-
perbiae undis, si ambitionis, si detractionis, si aemulationis,
respice stellam, boca Mariam” (Bernardus Claraevallensis,
“Homilia Il In laudibus Virginis Matris”, 636-639).

42 “Maria stella, quae recte viantes dirigis errantes reducis, peri-
clitantes ad portum salutis restituis. Juste maris stella appe-
llata es, quae ratione quadam similitudinis, sicut illa mari ita et
tu mundo profuntura eras” (Abbatis Absalonis, “In Assumptio-
ne Gloriose Virginis Mariae”, 211).

3 “Quid est Maria? llluminatrix. Quid est Maria? Domina. O Ma-
ria, 0 maris stella, o illuminatrix, o domina. O maris stella, non
timet naufragium que ad te potest habere confugium; qui te
habuerit propiatiatricem. O illuminatrix, secure trnsibit per
umbram mortis, quem tu illustraveris, quem tu praeibis” (Pe-
trus Cellensis, “Sermo XXIV In Annuntiatione Domini 11", PL
202,714).

144 “[...] virgo gloriosa (est,) maris stella purificans eos qui sunt in
mari huius mundo, illuminans et perficiens. Sequamur igitur
stellam maris purificantem per gemitum compuntionis ama-
rae, stellam maris illuminantem per stadium virtutis illumina-
tivae, stellam maris perficientem per votum perfectionis” (Bo-
naventure Bagnoregio, “Sermo | De Purificatione B. Virginis
Mariae”, 638-641).

“huir al demonio”™®. Por esa razon, el bajorrelieve
se cierra con el motivo inmaculista de la serpiente a
la que aplasto la cabeza la Virgen, junto a otros dos
atributos marianos: el olivo de la victoria y la rama de
manzano del arbol del conocimiento del Paraiso para
introducir a Maria como la nueva Eva.

Por ultimo, terminamos con los medallones, los
cuales, nuevamente, prosiguen con la tematica del
panel central. El superior ilustra a Maria como una
prefiguracion de la Inmaculada Concepcioén a par-
tir de la iconografia de la Amicta Sole: un sol con el
cuarto creciente inscritos en la corona de las doce
estrellas. Y el inferior, nuevamente la figura como es-
trella de mar [fig. 26].

Consideraciones finales

Con este articulo se ofrece una aproximacion expli-
cativa a un tema tan poco estudiado como son las
puertas decimonodnicas de la Basilica de Nuestra
Senora del Pilar de Zaragoza. Asi pues, afirmamos
que estas seis puertas ponen de manifiesto el sin-
cretismo entre teologia, liturgia e imagen en la que
cada rogativa de las Letanias Lauretanas represen-
tada en los batientes refleja una coherencia visual y
un complejo simbolismo en continua interlocucion
con la tradicion patristica y teoldgica, pese a su ori-
gen conceptual alto renacentista. De manera que
mediante la cuidada seleccion de simbolos, atribu-
tos y estructuras compositivas se ha trasladado a los
bastidores un vasto corpus doctrinal y exegético ma-
riano. lgualmente, la estructuracion jerarquica de los
elementos, desde los medallones superiores e in-
feriores a los cuarterones centrales, obedecen a un
discurso unitario con el fin de glorificar la Maternidad
Divina, exaltar sus virtudes (especialmente pureza y
virginidad perpetua), su capacidad de auxiliay media-
cion como Corredentora y finalmente su preeminen-
ciacomo Reina. En consecuencia, cada composicion
escultérica de las invocaciones lauretanas manifiesta
una faceta especifica de la figura de la Virgen, con-
fluyendo la tradicion de las Sagradas Escrituras,
la hagiogréfica y la dogmatica en clave patristica y
teoloégica. Asimismo, las constantes referencias a
autores como san Efrén, san Juan Damasceno o
san Buenaventura, entre otros muchos, asi como a
fuentes primarias como el Stabat Mater o el Libro

45 Dornn, Letania Lauretana de la Virgen Santisima expresada
en cincuenta y ocho estampas..., 81.



26

del Apocalipsis, revelan una iconografia fuertemen-
te arraigada en la espiritualidad medieval. En suma,
las puertas del Pilar no solo actian como umbrales
fisicos, sino como una via de acceso teoldgica hacia
una comprension apologética mariana para consti-
tuir una prueba de como el arte sacro puede vehicu-
lar con precision las complejidades del pensamiento
devocional, logrando aunar belleza formal, densidad
conceptual y poder expresivo en una sintesis verda-
deramente extraordinaria.

Fuentes y referencias bibliograficas

3.1. Fuentes

Andénimo. “Litaniae B. Mariae cum orationibus”. En
Miracula beatae Mariae Virginis. s. |.: s. e., s. XII,
80r. v-81r.

Anonimo. “De Nomine Maria. Corona Duodecim
coronarum B. Virginis Mariae. Cap. IlI”. En
Bibliotheca virginalis sive Mariae Mare magnum,
editado por Pedro de Alva y Astorga. Madrid:
Typographia Regia, 1648, vol. 2, 212-214.

Anoénimo. “Octava Corona, et prima stella eisdem.
Corona B. V. Mariae”. En Bibliotheca virginalis
sive Mariae Mare magnum. Madrid: Typographia
Regia, 1648, vol. 2, 209-360.

Anonimo. “Cap. 24. Corona B. V. Mariae”. En
Bibliotheca virginalis sive Mariae Mare magnum.
Madrid: Typographia Regia, 1648, vol. 2, 381-382.

Andénimo. “Fragmentum missae”. PL. Paris 138, 1333-
1346.

Anénimo. El Fisidlogo.
Obelisco, 2000.

Los Evangelios Apdcrifos. Madrid: Biblioteca de
autores cristianos, 1956, 232-234.

Sagrada Biblia. Version directa de las lenguas
originales. Madrid: Biblioteca de autores
cristianos, 1968.

Abbatis Absalonis. “In Assumptione Gloriose Virginis
Mariae”. PL 211, 250-256.

Alanus Varenius. “In Laudes super Sancta Dei
Genitricis Maria sermones”. En Bibliotheca
virginalis sive Mariae Mare magnum, editado por
Pedro de Alva y Astorga. Madrid: Typographia
Regia, 1648, vol. 3, 507-530.

Albertus Magnus. “Sermo XXXIV In eodem festo
Assumptionis Beatae Mariae”. En Beati
Alberti Magni Ratisbonensis episcopi Ordinis
Praedicatorum sermones, editado por Petrum
Jammy R.A.PF, editio nov. Toulouse: Edouard
Privat libraire-Editeur, 1883, 437-439.

Ambrosius Mediolanensis. “De Patriarchis 4, 18-
20". En Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum
latinorum. S. Ambrosii Opera. Pars Il. Viena: F.
Tempsky, 1897, vol. 32,123-160.

Antoninus Florentinus. “Capit 4. De multiplici
misericordia, quam accepimus a Deo, mediante
B. Maria. De B. Virgine Maria Opuscula,
Sermones et Flores”. En Bibliotheca virginalis
sive Mariae Mare magnum, editado por Pedro de
Alvay Astorga. Madrid: Typographia Regia, 1648,
vol. 2, 699-704.

Antonius Paduanus. “Festivitatibus B. Virginis
Mariae. Ex Dominica quinta post Trinitatem”. En
Bibliotheca virginalis sive Mariae Mare magnum,
editado por Pedro de Alva y Astorga Madrid:
Typographia Regia, 1648, vol. 3, 583-587.

Barcelona: Ediciones

Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

Antonius Rampegolis. “De Maria Virgine, figurae
Bibliorum”. En Bibliotheca virginalis sive Mariae
Mare magnum, editado por Pedro de Alva y
Astorga. Madrid: Typographia Regia, 1648, vol.
3,1-12.

Augustinus Hipponensis. “Sermo XXXVII De
lectione b Proverbiorum Salomonis; ab eo loco
ubi dictum est, Mulierem fortem quis iuvenit?
usque, Et laudertur in portis vir ejus”. En Sancti
Aurelii Augustini Hipponensis Episcopi Operum.
Amberes: 1700, vol. 5, 126-135.

Augustinus Hipponensis. “Sermo (a) In Psalmum
LXXX". PL 37,1033-1046.

Augustinus Hipponensis. “Sermo | (a) In Psalmun CI
enarratio”. PL 37,1293-1305.

Bernardus Claraevallensis. “Homilia 1l In laudibus
Virginis Matris”. En Obras completas de san
Bernardo. Edicion Bilinglie. Madrid: Biblioteca de
autores cristianos, 1994, vol. 2, 614-639.

Bonaventure Bagnoregio. “Quaestio IV Utrum
trinitas stet cum summa infinitate”. En Obras
de san Buenaventura. Edicion Bilingie. Madrid:
Biblioteca de autores cristianos, 1948, vol. 5,
238-277.

Bonaventure Bagnoregio. “Sermo | De Purificatione B.
Virginis Mariae”. En Obras de san Buenaventura.
Edicién Bilingle. Madrid: Biblioteca de autores
cristianos, 1947, vol. 4, 624-657.

Bonaventure  Bagnoregio. “Sermo IV De
Annuntiatione B. Virginis Mariae”. En Obras de
san Buenaventura. Edicion Bilinglie. Madrid:
Biblioteca de autores cristianos, 1947, vol. 4, 773-
799.

Bonaventure Bagnoregio. “Sermo lll De Assumtione
B.Virginis Mariae”. EnObras de san Buenaventura.
Edicién Bilingiie. Madrid: 1947, vol. 4, 868-879.

Bonaventure Bagnoregio. “SermoV De Assumtione B.
Virginis Mariae”. En Obras de san Buenaventura.
Edicion Bilingiie. Madrid: Biblioteca de autores
cristianos, 1947, vol. 4, 894-903.

Caesarii Heisterbacensis. Dialogus Miraculorum. Vol.
2. Colonia: J. S. Steven, 1851, 79-80.

Chrysippus  Hierosolymitanus. “Sancta Maria
Deipara, Sermo”. En Maxima Bibliotheca Veterum
Patrum, editado por Margarin de la Bigne. Lyon:
Anissonios, 1677, vol. 11, 1044-1445.

Delalglesia, Nicolas. Flores de Miraflores, hieroglificos
sagrados, verdades figuradas, @ sombras
verdaderas del mysterio de la Inmaculada
Concepcion de la Virgen y Madre de Dios Maria
Sefiora nuestra. Burgos: Diego de Nievay Murillo,
a costa de la Real Cartuxa de Miraflores, 1659.
https://bibliotecadigital.jcyl.es/es/catalogo_
imagenes/grupo.do?path=10073334

Dornn, Francisco Xavier. Litaniae Lauretanae ad
Beatae Virginis, caelique Reginae Mariae,
honorem, et gloriam prima vice in Domo
Lauretana a sanctis angelis decantatae,
postea ab Ecclesia Catholica. Approbatae &
Confirmatae, Symbolicis ac Biblicis Figuris in
quinquaginta septem . Augsburgo: Joannis
Baptistae Burckhart, 1750.

Dornn, Francisco Xavier. Letania Lauretana de la
Virgen Santisima expresada en cincuenta y ocho
estampas e ilustrada con devotas meditaciones,
y oraciones, que compuso en latin Francisco
Xavier Dornn Predicador en Fridberg y tradujo


https://bibliotecadigital.jcyl.es/es/catalogo_imagenes/grupo.do?path=10073334
https://bibliotecadigital.jcyl.es/es/catalogo_imagenes/grupo.do?path=10073334

Ortiz Gutiérrez, E. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-27

un devoto. Valencia: viuda de Joseph de Orga,
1768. https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.
cmd?id=9421

Ephraem Syri. “Sermo de sanctissimae Dei Genitricis
Virginis Mariae Laudibus. De Laudibus B. Mariae
Virginis”. En Sancti Patris Ephraem Syri scriptoris
Ecclesiae antiquissimi et dignissimi Opera
omnia. Amberes: loannem Keerbergium, 1619,
451-542.

Ephraem Syri. “Lamentationes glorosiosissimae
Virginis Matris Mariae, super passione Domini”.
En Sancti Patris Ephraem Syri scriptoris
Ecclesiae antiquissimi et dignissimi Opera
omnia. Amberes: loannem Keerbergium, 1619,
535-536.

Erra Milanés, Carlos Antonio. Historia del Viejo y
Nuevo Testamento. Vol. 7. Madrid: Joaquin Ibarra,
1784, 358.

Eusebii Caesariensis. “Oratio pauperi, cum anxius
fuerit, et in conspectu Domini effuderit precem
suam. CL.” En Collectio Nova Patrum et Scriptorum
Graecorum, Eusebii Caesariensis, Athanasii, &
Cosmae Aegytii. Paris: Claudii Rigaud, 1706, vol.
1, 652-658.

Fulberti Carnotensis. “Sermo IV. De Nativitate
Beatissimae Mariae Virginis”. PL 141, 320-324.

Horapollo. Hérou Apollonos Neildou HieroglyphiKa
eklekta. Hori Apollinis selecta hieroglyphica,
siue sacrae notae Aegyptiorum, & insculptae
imagines. Roma: Aloysium Zannettum, 1597, 6.

lldefonsus Toletanus. “Sermo Il. Sermones Dubii”. PL
96, 250-254.

lohannes Damascenus. “Homilia In Annuntiationem
BV. Mariae”. PG 96, 643-660.

lohannes Damascenus. “Homilia | in Nativitatem B. V.
Mariae”. PG 96, 674-680.

lohannes Damascenus. “Homilia Il in Nativitatem B.
V. Mariae”. PG 96, 682-698.

lohannes Damascenus. “Homilia Ill in Dormitionem
B. V. Mariae”. PG 96, 754-760.

lohannes Damascenus. Homilias cristolégicas y
marianas. Madrid: Editorial Ciudad Nueva, 1996.

Isidorus Hispalensis. “Quaestiones In Numeros 15,
19”. En S. Isidori Hispalensis Episcopi Opera
Omnia. Roma: Antonium Fulgonium, 1802, vol. 5,
432-4509.

Jordanis de Saxonia. “Libellus de principiis ord.
Praedicatorum”. En  Monumenta  Ordinis
F.  Praedicatorum historica. Paris: Librairie
Philosophique J. Vrin, 1933, vol. 15, 24-88.

Lactancio, Lucio Cecilio Firmiano. “XLVI”. En Sobre la
muerte de los perseguidores, editado por Ramoén
Teja. Madrid: Editorial Gredos, 1982, 198-200.

Petrus Damianus. “Sermo XL In Assumptione
Beatissimae Mariae Virginis”. PL 144:2, 717-720.

Petrus Damianus. “Sermo XLVI In Nativitate
Beatissimae Virginis Mariae”. PL 144:2, 748-761.

Petrus Cellensis. “Sermo XXIV In Annuntiatione
Domini lll”. PL 202, 711-715.

Petrus Cellensis. “Sermo XXVI In Annuntiatione
Dominica V. PL 202, 718-720.

Ponz, Antonio. Viage de Espana. Vol. 15. Madrid: Viuda
de Ibarra, hijos y compania, 1788.

Ripa, Cesare. Della novissima Iconologia di Cesare
Ripa Pervgino Cavalier de SS. Maurutio &
Lazzaro...: opera utile ad oratori, predicatori,
Poeti, Pittori. Scultori, Disegnatori & ad’ogni

27

studioso... / ampliata in quest’ultima Editione nou
solo dallo stesso Auttore di. Padua: Pietro Paolo
Tozzi, 1625, 219.

Sebastian Castellanos de Losada, Basilio. Dialogo de
la Pintura, su defensa, origen, esencia, definicion,
modos y diferencias. Madrid: D. B. Gonzalez,
1850, 291.

Thomae Aquinatis. “Caput VIII. Expositio D. Thomae
Aquinatis In Apocalypsim Beati loannis apostoli”.
En Divi Thomae Aquinatis Commentaria.
Napoles: Imprenta Virgiliana, 1856, vol. 6, 69-82.

Thomae Aquinatis. “Rhythmus Eucharisticus post
corporis et calicis elevationem recitandus”. En D.
Thomae Aquinatis Doctoris Angelici et Scholarum
Catholicarum Patroni. Monita et preces. Viena:
Commissum Leoni Woerl, 1882, 74-75.

Voragine, Beato Jacobo de. “XlIl Arcus coelestis”.
En Mariale seu sermones aurei de Beata Maria
Virgine. Paris: Hippolytum Walzer, Bibliopolam
Editorem, 1888, vol. 1, 31-33.

Voragine, Beato Jacobo de. “lI Candelae
Purificationis”. En Mariale seu sermones aurei de
Beata Maria Virgine. Paris: Hippolytum Walzer,
Bibliopolam Editorem, 1888, vol. 1, 63-65.

Voragine, Beato Jacobo de. La leyenda dorada. 82.
Vol. 1. Madrid: Alianza Forma, 1996, 441.

3.2. Referencias bibliograficas

Bastero, Juan Luis. “Sinopsis historica de las
Letanias Lauretanas”. Dar razon de la esperanza.
Homenaje al Profesor Dr. José Luis lllanes 29
(2004): 1339-1362.

Bishop, Edmund. “The Litany of Saints in the Stowe
Missal”. The Journal of Theological Studies 7, n°
25 (1905): 122-136.

Garcia Garcia, Juan, Silverio de lbero, y Enrique
R. Panyagua. “Estudio del ‘Ave Maris Stella™.
Helmantica: Revista de filologia clasica y hebrea
8, n° 25 (1957): 421-475.

Loépez Calderdn, Carme. “Letanias emblematicas:
simbolos marianos de maternidad, virginidad
y mediacion en la edad moderna”. Editado por
Ramon de la Campa Carmona Juan Aranda
Doncel. Regina Mater Misericordiae: estudios
historicos, artisticos y antropoldgicos de
advocaciones marianas, 2016, 413-430.

Meersseman, Gilles Gérard. “lll. Marianische
Litaneien”. En Der Hymnos Akathistos im
Abendland. Friburgo (Suiza): Universidad de
Friburgo de Suiza, 1960, vol. 2, 44-77.

Ortiz Gutiérrez, Esther. “Las puertas de las Sala
de Oracion de la Basilica de Nuestra Sefora
del Pilar de Zaragoza”. Eikén Imago 12 (2024):
1-18.

Ortiz Gutiérrez, Esther. “La herencia patristica y
teoldgica medieval en las puertas de la Santa
Capilla de la Basilica de Nuestra Sefiora del Pilar
de Zaragoza”. De Medio Aevo 13, n° 2 (2024): 417-
443,

Salvador Gonzalez, José Maria. “Sicut lilium inter
spinas. Metaforas florales en la iconografia
mariana bajomedieval a la luz de fuentes
patristicas y teoldgicas”. Eikén Imago 3, n° 2
(2014): 1-32.

Salvador Gonzalez, José Maria. “In Virga Aaron Maria
Ostendebatur. A New Interpretation of the Stem


https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=9421
https://bivaldi.gva.es/es/consulta/registro.cmd?id=9421

of Lilies in the Spanish Gothic Annunciation from Stefano de Fiores y Salvatore Meo, ed. Nuevo
Patristic and Theological Sources”. De Medio diccionario de mariologia. Madrid: Ediciones

Aevo 5, n°. 2 (2016): 1-20. Paulinas, 1988.
Serrano, Nicolas Maria. Apéndice al Diccionario Torres Marcos, Maximo. La Didajé o Doctrina de los

Universal de la Lengua Castellana, Ciencias y doce apdstoles. Avila.
Artes. Vol.15. Madrid: Astort Hermanos, Editores, Turner, Jane. The dictionary of Art. Vol. 18. Nueva York:
1881. Grove, 1996.



	Marcador 1
	Marcador 2
	_Hlk189669547
	_Hlk189915900
	_Hlk150165150
	_Hlk160702248
	_Hlk160707513
	_Hlk189918956
	_Hlk189739757
	_Hlk190262590
	_Hlk150169036
	_Hlk191294187
	_Hlk192943805
	_Hlk195108597
	_Hlk160529716
	_Hlk189659272
	_Hlk189667846
	_Hlk189667889
	_Hlk195112648
	_Hlk195112780
	_Hlk190541591
	_Hlk190606373
	_Hlk190887735
	_Hlk195114000
	_Hlk191300186
	_Hlk191300198
	_Hlk192760349
	_Hlk192878717
	_Hlk192879054
	_Hlk195114593
	_Hlk193116768
	_Hlk195107172

