
1De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-23

Casas vestidas a la morisca en el siglo XV:  
realidades y mitos1

https://dx.doi.org/10.5209/dmae.106855 � Recibido: 4 de enero de 2026 / Aceptado: 26 de enero de 2026

Resumen: Dicen que cuando no se nombran las cosas es como si no existieran. Evidentemente pueden 
existir, pero al nombrarlas les damos presencia y visibilidad. El hecho de que durante el siglo XV se 
nombraran objetos con el apelativo de morisco responde, sin duda, a una necesidad de reconocerlos y 
distinguirlos de otros. En este sentido, la lengua es contundente y las palabras nacen y tienen sentido porque 
una sociedad las necesita y mueren cuando ya no son útiles. Por ello, en este texto me centro en casas y 
elementos que la configuraron, desde revestimientos hasta ajuares, que en la época fueron calificados con 
el nombre de “morisco” o “cosa de moro” y que contribuyeron a dar un aire propio de la época en muchos 
hogares, que no fue extraño, sino nombrado y reconocido. Para este aspecto es clave el uso que hago de 
la documentación notarial y la regulación de ordenanzas, contrastadas puntualmente con fuentes literarias, 
esencialmente algunas crónicas. Esta realidad cotidiana de la época con el uso del término morisco para 
determinados aspectos de la casa cuestiona algunos elementos que quizás hayan contribuido a mitificar 
historiográficamente en exceso una pretendida “maurofilia” o “exotismo” en palacios y casas. La relevancia 
en este caso está en recuperar objetos calificados como moriscos en el siglo XV, cuando el término fue 
menos variado y prolijo que en el siglo XVI, al menos en lo que atañe a documentación notarial. El siglo XV 
presenta una situación político-social muy diversa a la que se produjo posteriormente con la conversión 
forzosa y, por ello, nos da claves fundamentales para entender lo poliédrico del término morisco, a la par que 
nos muestra la diversidad de hogares en el cambio de centuria. 
Palabras clave: morisco; casas; ajuares; siglo XV. 

EN Houses Draped in the Morisco Veil: 
Realities and Myths of the 15th Century

Abstract: It is said that when things are not named, it is as if they do not exist. Evidently, they may exist, but 
by naming them we give them presence and visibility. The fact that, during the fifteenth century, objects were 
referred to with the term “Morisco” undoubtedly responds to a need to recognize them and distinguish them 
from others. In this sense, language is forceful: words are born and make sense because a society needs 
them, and they die when they are no longer useful. For this reason, in this text I focus on houses and the 
elements that shaped them—from wall coverings to household furnishings—that at the time were described as 
“Morisco” or “cosa de moros” and which contributed to giving many homes a distinctive character of the era, 
one that was not strange but named and acknowledged. For this aspect, my use of notarial documentation 
and the regulation of ordinances is key, contrasted when necessary with literary sources, essentially some 
chronicles. This everyday reality of the period, with the use of the term “Morisco” for certain aspects of 
the home, calls into question some elements that may have contributed to an excessive historiographical 
mythification of a supposed “Maurophilia” or “exoticism” in palaces and houses. The relevance here lies in 
recovering objects classified as Morisco in the fifteenth century, based on documentation in which the term 
is less varied and abundant than in the sixteenth century. The fifteenth century presents a socio-political 
situation very different from what would occur with forced conversion, and it provides fundamental clues for 
understanding the multifaceted nature of the term “Morisco” while also revealing the diversity of homes at 
the turn of the century.
Keywords: “morisco”; houses; household goods; 15th Century.

1	 Esta publicación es parte del proyecto de I+D+i Las cosas por su nombre: (Re)construir la casa con palabras e imágenes, si-
glos XV y XVI. PID2022-136565NB-I00. IP: María Elena Díez Jorge; co-Ip: Ana Aranda Bernal. Financiado por MCIN/AEI/ 
10.13039/501100011033 y por Feder Una manera de hacer Europa.

De Medio Aevo
ISSN-e 2255-5889

M O N O G R Á F I C O

María Elena Díez-Jorge
Catedrática de Historia del Arte, Universidad de Granada (España)    

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:mdiez%40ugr.es?subject=
https://orcid.org/0000-0002-0371-8494


2 Díez-Jorge, María Elena De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-23

1. Introducción: en el umbral de la puerta
Es evidente que los muros de una vivienda delimi-
taban un espacio en cuyo interior se desarrollaba 
un ambiente o un modo de vivir que se ha definido 
bajo el término de doméstico. Con este concepto 
se quiere hacer referencia a la forma de concebir el 
hogar y al espacio circunscrito a él de manera que 
la ocupación física de la vivienda adquiere unos ras-
gos determinados, llegando a generar un estilo y una 
forma particular de vida y, por tanto, presupone una 
intencionalidad y voluntad de crear un marco de con-
vivencia y cohabitación en su interior.

El espacio doméstico en el siglo XV era más que 
las paredes que configuraban un lugar cerrado, pues-
to que fue frecuente que ciertas tareas del hogar se 
llevaran a cabo fuera, en terrenos cercanos, en po-
zos próximos, en hornos compartidos, en almacenes 
o graneros no anexos a la vivienda principal. De este 
modo, el espacio doméstico debiera denominarse 
por medio de las actividades que se llevaban a cabo 
en él, sabedores de que, aunque no siempre, sus 
funciones son las que en ocasiones pueden definir 
su tipología. Cuando los textos de la época descri-
ben la casa, no se circunscriben a las paredes, sino 
que suelen destacar si tienen establos, huertas o co-
rrales. Y en ocasiones, cuando están tratando de ta-
reas domésticas y laborales, pueden referirse a otras 
estancias que no estaban en la propia vivienda en la 
que se residía, sino anexada a otra que no era de su 
propiedad, como ocurre en ocasiones con algorfas 
(al-gurfa) y almacerías (al-maṣriyya, maṣārī).2 

Hemos de tener en cuenta que, en la casa bajo-
medieval del XV, tanto la andalusí, y específicamente 
la nazarí, como la de los diferentes reinos cristianos 
de la misma época, podían confluir diversas y múl-
tiples funciones: dormir, comer, lugar de enseñan-
za, áreas de trabajo con sitios dedicados al taller o 
a la tienda. Se convertía de este modo en un lugar 
de relaciones sociales y de actividades económicas, 
de ahí que tengamos que precisar los conceptos 
de privado y público, evitando introducir nociones 
actuales en el pasado y siendo conscientes de que 
estas categorías no terminan de funcionar, aunque 

2	 Específicamente casos de almacerías del siglo XV, en con-
creto de época nazarí y habitadas por personas diferentes 
a las que viven en planta baja, en María Dolores Rodríguez 
Gómez, “Documentos árabes sobre almacerías (I). Archivo 
de la Catedral de Granada (mediados s. XV-1499), edición 
y traducción”, Revista del Centro de Estudios Históricos de 
Granada y su Reino, n.º 19 (2007): 217-258; María Dolores Ro-
dríguez Gómez, “Les maṣārī de Grenade d’après quelques 
documents arabes (1442-1490)”, Bibliotheca Orientalis LXV, 
n.°5-6 (2008): 555-594; María Dolores Rodríguez Gómez, 
“Algunos interrogantes sobre la ciudad islámica: etimología, 
estructura arquitectónica y funcionalidad de las almacerías”, 
Anaquel de Estudios Árabes, n.º 21 (2010): 77-98. 

evidentemente los conceptos de res privata y res pu-
blica existían desde época antigua.3

Otro aspecto que es fundamental al estudiar la 
casa es el de las personas que la habitaron. Quienes 
configuraban un grupo doméstico podrían vivirla 
como un espacio que ofrecía seguridad, un refugio 
o, por el contrario, plagado de situaciones violentas; 
para unos sería un lugar de descanso, mientras que 
para otros era de trabajo, y para muchos era ambos 
a la vez. Múltiples vivencias y, por tanto, emociones 
imposibles de englobar bajo una etiqueta, ya que las 
situaciones reales serían variadas y complejas y la 
vivienda se podía convertir en un remanso de paz, 
pero también en un infierno doméstico. Además, se 
establecieron jerarquías espaciales y de comunica-
ción o circulación entre unas estancias y otras, sien-
do diferentes los modos de sentirla y usarla según 
se fuera esclavo, del servicio doméstico o dueño de 
la casa, según se fuera menor o avanzado en edad, 
diverso para una mujer que para un hombre. Y todas 
estas personas estaban bajo un mismo techo, pero 
en un espacio vivido y sentido de forma diferente.4 

Los preceptos legales sobre la privacidad do-
méstica, resueltos de diversas maneras según nos 
refiramos al mundo nazarí o al mundo castellano 
del siglo XV, motivaron propuestas y soluciones ar-
quitectónicas en medianerías, fachadas y zaguanes 
de las casas y muy especialmente en lo referente a 
las servidumbres de vistas, siendo frecuentes, por 
ejemplo, los litigios por la elevación de plantas y 
apertura de vanos que conllevaba la visión de unos 
vecinos sobre otros y que en la documentación cas-
tellana se hace referencia como el “enseñoreo”. Es 
evidente que esa privacidad no afectaba solo a las 
mujeres, sino a todo el grupo doméstico, aunque es 
bien cierto que los tiempos cotidianos, así como la 
movilidad y funciones en el interior de la casa, po-
drían ser diversos entre hombres y mujeres y eso se 
traduce en una determinada organización y disposi-
ción del espacio. Del mismo modo, la movilidad en la 
casa fue distinta para un menor que para una perso-
na de avanzada edad, además de que la llegada a la 
vivienda de un niño o niña, o la enfermedad de una 

3	 Para la época medieval peninsular véase el clásico trabajo 
de Jean Pierre Van Staevel, “Casa, calle y vecindad en la do-
cumentación jurídica, en Casas y palacios de Al-Andalus. Si-
glos XII y XIII, ed. Julio Navarro Palazón (Barcelona-Granada: 
Lunwerg-El Legado Andalusí, 1995), 53-62. Así como John 
Moscatiello, “La privacidad doméstica a través de las fuentes 
jurídicas castellanas del siglo XIII”, en La casa medieval en la 
península ibérica, eds. María Elena Díez Jorge y Julio Navarro 
Palazón (Madrid: Sílex, 2015), 577-596. 

4	  María Elena Díez Jorge, “Vidas dibujadas en el interior de la 
casa granadina en torno a 1530”, en Abierta de par en par. La 
casa del siglo XVI en el Reino de Granada, eds. María Elena 
Díez Jorge y Antonio Orihuela Uzal (Madrid: Consejo Superior 
de Investigaciones Científicas, 2022), 221-279.

Sumario: 1. Introducción: en el umbral de la puerta. 2. A vueltas con el término morisco: las cosas por 
su nombre y el nombre de las cosas. 3. Casas moriscas y casas de moriscos. 4. Cartografía de objetos 
nombrados con el apelativo de morisco en las casas del siglo XV. 5. Revestimientos denominados “a la 
morisca” que engalanaban la casa. 6. De la realidad al mito: atmósferas pintadas. 7. A modo de conclusión 
final. 8. Fuentes y referencias bibliográficas. 8.1. Fuentes. 8.1.1. Crónicas y tratados. 8.1.2. Diccionarios. 8.1.3. 
Documentos. 8.1.4. Literatura. 8.1.5. Ordenanzas. 8.1.6. Viajeros. 8.2. Referencias bibliográficas. 

Cómo citar: Díez-Jorge, María Elena (2026). Casas vestidas a la morisca en el siglo XV: realidades y mitos. 
De Medio Aevo 15/1, 1-23. DOI: https://dx.doi.org/10.5209/dmae.106855



3Díez-Jorge, María Elena De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-23

persona mayor, pudieron motivar cambios en la dis-
posición y usos de las estancias.5 Un dinamismo del 
grupo doméstico que afectaba a una vivienda, sujeta 
además a recibimientos o particiones de herencias, 
dando lugar a procesos de concentración parcela-
ria, así como de subdivisión. Fueron habituales los 
cambios de ocupantes por las circunstancias que 
en determinados momentos vivieron las ciudades 
—repobladores, migraciones buscando mejor fortu-
na, profesiones itinerantes— y que motivaron que el 
alquiler fuera tan frecuente.

Así pues, es imprescindible estudiar el grupo do-
méstico que vive bajo un mismo techo teniendo en 
cuenta relaciones de parentesco, servidumbre o de 
esclavitud. Y aquí se generaron muchas casuísticas: 
miembros de ese grupo que podían vivir en otros 
espacios, por ejemplo, vigilando y cuidando tierras 
y animales; personas que no pernoctaban, pero que 
circulaban a determinadas horas por la casa… Se 
trataba de relaciones de cohabitación muy dinámi-
cas que se generaron en un espacio doméstico. Los 
hijos crecían, la gente envejecía y enfermaba, y todo 
eso hacía que se transformase la casa, que cambia-
sen los usos de los espacios, que se ampliasen o 
dividiesen estancias. Y según quien la habitase, los 
ajuares cambiaban y con ello el aire o la atmósfera 
que tuviera en su interior. En este sentido, es impor-
tante tener en cuenta que un número importante de 
casas del siglo XV habitadas por nazaríes para el 
caso del reino de Granada, pasaron en pocos meses 
a manos de repobladores de diversos reinos cristia-
nos.6 En el libro de repartimiento de la ciudad grana-
dina de Loja, conquistada en 1486 por los cristianos, 
se enumeran los inmuebles y a partir de ahí se pue-
den ir extrayendo características como las ubicacio-
nes del corral —generalmente a las espaldas de la 
casa o incluso en algún caso al lado de la puerta—, 
constatar la presencia importante de cuevas, o la 
mención frecuente de cobertizos y establos.7 Según 
algunas hipótesis parece que de media se pudieron 
dar algo más de dos casas nazaríes a un repobla-
dor cristiano,8 lo cual debió suponer al menos unos 
mínimos cambios en la arquitectura doméstica del 
siglo XV, aún no siendo un momento propicio en una 
ciudad recién conquistada.

Junto a estos cambios sociopolíticos del siglo 
XV, hay que tener en cuenta que las casas estaban 

5	 Sally Cradwford, “Archaelogy of the Medieval Family”, en Me-
dieval Childhood. Archaelogical Approaches, ed. M. Handley 
and K.A. Hemer (Oxford: Oxbow Books, 2014), 26-38. Sobre 
menores en la casa véase María Elena Díez Jorge, “Historias 
llenas de emociones: espacios y objetos de menores en las 
casas de moriscos y cristianos”, en Vestir la casa. Objetos y 
emociones en el hogar andalusí y morisco, ed. Dolores Serra-
no-Niza (Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Cien-
tíficas, 2019), 191-247; Ieva Reklaityte, “Los otros olvidados: 
la infancia en al-Ándalus según los datos arqueológicos”, en 
Espacios de la mujer en la Península Ibérica Medieval, coord. 
Eduardo Jiménez Rayado (Madrid: Sílex, 2023), 63-92.

6	 María Elena Díez Jorge, “Domestic Spaces During the Nasrid 
Period: Houses, en The Nasrid Kingdom of Granada between 
East and West (Thirteenth to Fifteenth Centuries), ed. Adela 
Fábregas (Leiden-Boston: Brill, 2021), 263-303.

7	  Repartimiento de Loja, ed. Manuel Barrios Aguilera (Granada: 
Universidad, 1988).

8	 Manuel Barrios Aguilera, “La población de Loja a raíz de su 
incorporación al Reino de Castila según el padrón de 1491”, 
en Libro de los Repartimientos de Loja, II, ed. Carmen Trillo 
San José (Granada Universidad, 1999), 159-226.

sujetas a modas y cambios de gusto, condicionados 
en muchas ocasiones a mostrar cierto estatus social 
y lujo. La ostentación era una llave para el ascenso 
social, toda vez que el lujo creaba una escenografía 
del privilegio y por ello se buscaba imitar los tejidos 
y las joyas así como la arquitectura; quizás desper-
taba envidia, pero también admiración e imitación.9 
Aunque ya para el siglo XVI, he podido constatar 
cómo en las casas se cambiaron portadas e intro-
dujeron pilares de agua como expresiones de as-
censo social.10 Eso mismo se daba en el interior, no 
con cambios de ajuares completos ni totales, pues 
muchos de ellos se reutilizaban y conservaban, pero 
sí introduciendo nuevos textiles y objetos cerámicos 
de moda. Así pues, la creación de ciertos ambientes 
en interiores respondió tanto a las necesidades de 
las personas que lo habitaron y a su “idiosincrasia” 
cultural, como a modas y gustos y, a veces, simple-
mente a una cuestión de utilidad y funcionalidad de 
objetos que se reutilizaban generación tras genera-
ción, o bien que fueron comprados en las habituales 
almonedas como puntos de ventas de enseres de 
ocasión de segunda y tercera mano. 

En definitiva, cuando estudiamos las casas, mu-
chas veces lo hemos hecho de forma demasiado fría 
y centrada en aspectos formales, con largos listados 
de ajuares sin ubicar ni entender su valor humano. 
Evidentemente son necesarios esos estudios, pero 
no nos podemos quedar en arquitecturas desnu-
das desprovistas de las vivencias de sus ocupantes, 
vacías del sentido que los ajuares adquirían en una 
vivienda. Por ello, nos ponemos en el umbral de las 
casas del siglo XV y, partiendo de que había un grupo 
humano que la habitaba y vestía, nos preguntamos 
en este texto por un aspecto concreto como es el 
sentido que pudo tener el contar en su interior con 
objetos calificados en la época como moriscos.

2. A vueltas con el término morisco: las cosas 
por su nombre y el nombre de las cosas
Sobre el término morisco se ha escrito mucho en 
lo que respecta al grupo de personas musulmanas 
que fueron obligadas a convertirse al cristianismo. 
Si bien no siempre se usó ese término para el con-
vertido forzosamente y la propia documentación 
nos ofrece cierta confusión social: cristiano nuevo 
de moro, morisco mudéjar.11 Sin embargo, en este 
texto no me interesa esa acepción posterior ni ese 
período, sino el uso de este adjetivo para clasificar 
la cultura material antes de la conversión forzosa. El 
término morisco está documentado ya en el siglo XI 
como adjetivo para referirse a unos tejidos, debién-
dose entender en ese contexto como “propio de mo-
ros”, aunque es evidente que habría que sistematizar 

9	 Sobre el concepto del lujo véase Maria Giusepina Muzzarelli, 
Le regole del lusso. Aparenza e vita quotidiana dal Medioevo 
all’ età moderna (Bologna: Il Mulino, 2020), 19.

10	 María Elena Díez Jorge, “Enseres de casas granadinas en el 
siglo XVI: vivencias y emociones”, en De puertas para aden-
tro. La casa en los siglos XV y XVI, ed. María Elena Díez Jorge 
(Granada: Comares, 2019): 463-521.

11	  María Elena Díez Jorge y Dolores Serrano-Niza, “Nombrar 
la vida cotidiana: formas de poder a través de los enseres 
de casas y ropas de moriscas granadinas”, en Prácticas 
femeninas en la Edad Moderna. Entre el arte y el poder, ed. 
Esther Alegre Carvajal, (Madrid: Editorial de la UNED, 2024), 
277-302.



4 Díez-Jorge, María Elena De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-23

y rastrear cuándo aparece el vocablo y cómo fue 
evolucionando.12 Indudablemente, los acontecimien-
tos políticos y sociales hicieron que la percepción al 
nombrar el término morisco fuera cambiando desde 
el siglo XI hasta el XVI. No obstante, a tenor de los 
diccionarios, parece que por lo general mantuvo ese 
significado de “cosa de moro”. Atendiendo al diccio-
nario de Nebrija (1495) ‘morisco’ era una acepción 
para referirse a “cosa de moro”; y de ahí que ‘moruno’ 
lo defina como cosa morisca.13 En la misma línea se 
define en el repertorio de Pedro de Alcalá (1505).14 En 
el diccionario de Covarrubias (1611), la única acepción 
recogida es que ‘moriscos’ “son los convertidos de 
moros a la Fé Católica, y si ellos son Católicos gran 
merced les ha hecho Dios, y a nosotros también”; 
no recoge la idea de cosa de moro.15 Pero esa idea 
de “cosa de moro” no se pierde y, de hecho, en el 
Diccionario de Autoridades de 1734 se define ‘moris-
co’ como “lo que pertenece a los Moros”, así como 
los musulmanes bautizados.16

De lo que no hay duda es que el término moris-
co hunde sus raíces en lo “moro”, de igual modo que 
alemanisco en lo alemán y berberisco en Berbería, 
apelativos usados también en la época.17 Es esta 
acepción de “cosa de moro”, o relativo a lo “moro” 
la que me interesa y la que nos ubica en el plano de 
entender morisco como una manera de hacer que, 
según vemos, parece se define en los diccionarios 
con su asociación a un grupo, el de los llamados en 
la época “moros”. No era el único calificativo, pues 
en los textos cristianos del siglo XV fue frecuente, 
además del uso de otros como “a la francesa” y, ya en 
el XVI, “a la romana”, por ejemplo, para explicar ele-
mentos arquitectónicos o para referirse a un objeto.18 

Realmente se requiere de un estudio profundo 
sobre qué suponía calificar un objeto de “morisco”. 
Por un lado, a qué productos y con qué técnicas, 

12	  Luis F. Bernabé Pons y María Jesús Rubiera Mata, “La lengua 
de mudéjares y moriscos. Estado de la cuestión”, en VII 
Simposio Internacional de Mudejarismo (Teruel: Instituto de 
Estudios Turolenses-Centro de Estudios Mudéjares, 1999): 
599-632.

13	  Antonio de Nebrija, Vocabulario español-latino (Salamanca: 
Impresor de la Gramática castellana, 1495). Disponible en 
Nuevo tesoro lexicográfico de la lengua española (NTLLE) 
[https://apps2.rae.es/ntlle/SrvltGUILoginNtlle, consulta 
hecha el 20 de octubre de 2025].

14	  Fray Pedro de Alcalá, Vocabulista arávigo en letra castellana. 
Arte para ligeramente saber la lengua arábiga (Granada: 
Juan Varela, 1505). Disponible en Nuevo tesoro lexicográfico 
de la lengua española (NTLLE) [https://apps2.rae.es/ntlle/
SrvltGUILoginNtlle, consulta hecha el 20 de octubre de 
2025].

15	 Sebastián de Covarrubias, Tesoro de la lengua castellana o 
española (Madrid: Luis Sánchez, 1611). Disponible a través 
de Nuevo tesoro lexicográfico de la lengua española (NTLLE) 
[https://apps2.rae.es/ntlle/SrvltGUILoginNtlle, consulta he-
cha el 20 de octubre de 2025].

16	 Diccionario de la lengua castellana en que se explica el ver-
dadero sentido de las voces [más conocido como Dicciona-
rio de Autoridades] (Madrid: Imprenta de Francisco del Hie-
rro, impresor de la Real Academia Española, tomo IV, 1734) 
[https://apps2.rae.es/ntlle/SrvltGUILoginNtlle, consulta he-
cha el 20 de octubre de 2025].

17	 Ana Isabel Carrasco Manchado, De la convivencia a la exclu-
sión. Imágenes legislativas de mudéjares y moriscos. Siglos 
XIII-XVII (Madrid: Sílex, 2012), 64-74.

18	 María Elena Díez Jorge, “Algunas percepciones cristianas de 
la alteridad artística en el medioevo peninsular”, Cuadernos 
de Arte de la Universidad de Granada, n.º 30 (1999): 29-47. 

materiales y colores se asocia dicho epíteto.19 Por 
otro, analizar si esos objetos calificados como mo-
riscos se identificaban con un grupo humano y/o se 
convirtió, si se me permite la expresión actual, en 
una “marca” distintiva de ciertos modos o formas de 
hacer. No creo que sea del todo exacto en determi-
nados momentos considerar que se tenía como una 
denominación de origen, porque parece prevaleció 
más la manera o modo de hacer que el lugar de pro-
cedencia. Y es que saber por qué se calificaba como 
morisco un objeto en el XV es algo aún confuso y 
pendiente de resolver. Es frecuente la denominación 
de textiles y piezas “labradas a la morisca”, pudien-
do hacer referencia a unos determinados elementos 
que no siempre fueron geométricos como tradicio-
nalmente se ha pensado, porque en ocasiones apa-
rece el concepto de follaje morisco: “una caldera 
grande, de plata blanca, con su asa, el çerco labrado 
de vn follaje morisco”.20 El término ataurique también 
aparece, y hemos de pensar en elementos vegetales 
y no solo de lazo, como se definía en el Diccionario 
de Autoridades de 1726 (“parece ser especie de la-
bor de lazo, que es un adorno morisco”). Pero tam-
bién con morisco se hacía alusión a unos colores y 
su combinación, tal como se aprecia, por ejemplo, 
en una cancioncilla del poeta Antón Montoro del si-
glo XV, que le dice a un escudero con ropa de mu-
chos colores: “Dezid, amigo, ¿soys flor o obra moris-
ca d’esparto? […]”.21

En el siglo XVI nos podríamos preguntar si se 
asociaban algunos objetos con los moriscos como 
grupo social de cristianos nuevos, pero en el siglo XV 
esa conversión forzosa no se había producido y a lo 
más cabe preguntarse si con esa denominación se 
percibía alguna raíz cultural con lo andalusí, o como 
“cosa de moros” o de “tiempos de moros”, por ha-
cer uso de expresiones de la época. En este sentido, 
es importante señalar que la visión aportada en este 
texto es desde la percepción de los reinos cristianos, 
pues se recogen calificativos y nombres que apare-
cen con la denominación morisco en la documenta-
ción cristiana y escrita por lo general en castellano, 
aunque también se usa en Aragón y Valencia, entre 
otros territorios. Pero esa aceptación y uso de nom-
brar las cosas con el apelativo de morisco no se re-
coge solo por parte de cristianos de los diferentes 
reinos peninsulares, pues también está presente en 
documentos de mudéjares escritos en castellano, 
así como en los textos de viajeros. Basta recordar 
las conocidas apreciaciones sobre Enrique IV que 

19	 En el caso de la indumentaria de las moriscas del XVI, he-
mos podido constatar que parte de su ropa podía tener una 
tipología similar a la castellana, pero lo que variaba más 
claramente era una decoración específica en la que la dis-
posición cromática tuvo relevancia. María Elena Díez Jorge 
y Francisco J. Moreno Díaz del Campo, “El color en la ropa 
de las moriscas”, en Un mar de objetos, un mar de personas. 
El Mediterráneo en las edades media y moderna, eds. Borja 
Franco Llopis y Francisco Moreno Díaz del Campo (Granada, 
Editorial Universidad de Granada, 2024): 185-228, véase es-
pecíficamente p. 200.

20	 Cuentas de Gonzalo de Baeza, tesorero de Isabel la Católica, 
edición de Antonio de la Torre y E. A. de la Torre (Madrid: Con-
sejo Superior de Investigaciones Científicas, 1955). Referen-
cia del 20 de noviembre de 1490 (vol. I, 1477-1491, 349). 

21	 Antón de Montoro, Cancionero, edición a cargo de Marcella 
Ciceri y Julio Rodríguez Puértolas (Salamanca: Universidad 
de Salamanca, 1990): 327.

https://apps2.rae.es/ntlle/SrvltGUILoginNtlle
https://apps2.rae.es/ntlle/SrvltGUILoginNtlle
https://apps2.rae.es/ntlle/SrvltGUILoginNtlle
https://apps2.rae.es/ntlle/SrvltGUILoginNtlle
https://apps2.rae.es/ntlle/SrvltGUILoginNtlle


5Díez-Jorge, María Elena De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-23

diera Gabriel Teztel en el viaje del barón Rosminthal 
por España en 1466 acerca de que el rey les dio au-
diencia sentado en tierra sobre tapices a la usanza 
morisca y que come, bebe, se viste y ora a la usanza 
morisca. O ya cercanos a la conquista, cabe recor-
dar las descripciones del viajero alemán Jerónimo 
Münzer sobre el conde de Tendilla y cómo le hizo 
sentar sobre alfombras de seda.22 Pocos años des-
pués de la conquista de Granada, los viajeros utiliza-
ron el término morisco para referirse a una forma de 
hacer y de vestir. Es el caso de Antoine de Lalaing, 
quien acompañó a Felipe el Hermoso en uno de sus 
viajes por España, permaneciendo en Granada en 
septiembre de 1502; el viajero destacó las sedas 
trabajadas a la morisca (“draps de soye ouvrés à la 
morisque”) e iglesias a la manera morisca (“églises à 
la fachon morisque”).23 

Es evidente que el mundo necesitaba ser clasifi-
cado y las cosas eran etiquetadas (morisca, turques-
ca, cristiana, castellana, francesa). No obstante lo 
dicho, no hay que pensar en una alteridad extraña. Y 
vuelvo a insistir en la idea de que denominar o consi-
derar un objeto como morisco, no siempre implicaba 
que se relacionara con la comunidad islámica o bien 
con la morisca. Habría veces que sí, claro está, y qui-
zás en una buena parte de ocasiones se identificó 
con los musulmanes andalusíes, pero en otras era 
simplemente un modo de hacer propio del momento 
y ligado en ciertos casos al lujo y riqueza.24 

Este último aspecto que se dio en el siglo XV de 
asociar ciertas cosas denominadas moriscas con el 
lujo rompe con el tópico simplista de considerar lo 
morisco solo como pobre y humilde. Ni los mudéja-
res, y luego moriscos, eran todos campesinos po-
bres, ni lo morisco era todo asociado con lo sencillo y 
más tosco, como a veces se ha querido etiquetar en 
historiografías actuales, calificando, por ejemplo, la 
cerámica morisca como sencilla y humilde.25 Y este 
es otro de los retos museográficos aún no resuelto a 
la hora de clasificar objetos en los que colisionan en 
ocasiones los términos de mudéjar y morisco, optán-
dose en muchas ocasiones por emplear el de moris-
co para piezas del siglo XVI. Hay múltiples ejemplos, 
pero valga un caso en el Museo Casa de los Tiros 
(Granada) cuya cronología y clasificación es “arcón 
morisco” en la cartela actual expuesta en el museo, 
se supone basándose en los motivos geométricos 
en latón que dibujan estrellas de ocho puntas en la 

22	 Los textos de diversos viajeros en José García Mercadal, 
Viajes de extranjeros por España y Portugal. Tomo I (Desde 
los tiempos más remotos hasta fines del siglo XVI) (Madrid: 
Aguilar, 1952).

23	 Lalaing 1502, capítulo XXVII. Antoine Lalaing, Relation du pre-
mier voyage de Philipe le Beau en Espagne, texto del viajero 
publicado en Jesús Luque Moreno, Granada en el siglo XVI. 
Testimonios de la época (Granada: Editorial de la Universidad 
de Granada, 2013).

24	 La búsqueda de ostentación, moda y gusto es evidente en 
linajes de alcurnia. Véase al respecto el ejemplo estudiado 
en Ana Aranda Bernal, “La huella morisca en la indumentaria 
y enseres de la casa noble sevillana. Siglos XV y XVI, Cua-
dernos de Arte de la Universidad de Granada, n.º 49 (2018): 
127-142.

25	 Véase María Elena Díez Jorge, “Between the islamic and the 
christian: perceptions of architectural ceramics in 16th-cen-
tury houses and palaces”, en Objects at the Crosroads: Mate-
rial Mobilities across Premodern Iberia and North Africa, eds. 
Borja Franco Llopis and Catherine Infante (Toronto: University 
of Toronto Press): en prensa. 

tapa, además de un friso de almenillas lobuladas 
que rodean tres paños de la caja; sin embargo, en 
la ficha de inventario se califica como obra mudéjar.26 
¿Mudéjar o morisca? ¿Morisca o mudéjar? Hay una 
probabilidad cierta de que piezas que hoy en día se 
clasifican en los diferentes museos del mundo como 
mudéjares, en realidad en el siglo XV recibieran el 
calificativo de morisco.

Fig. 1. “Arcón morisco” según cartela expuesta en el museo, 
siglo XVI © Museo Casa de los Tiros, Granada

En los estudios actuales ha dominado la tenden-
cia a separar por un lado el uso de objetos moris-
cos por parte de nobles, en general analizados bajo 
el velo de una actitud frívola y caprichosa, e incluso 
para algunos como algo exótico, y, por otro, su uso 
en clases más comunes, este último aspecto me-
nos estudiado. Es evidente que la sociedad se regía 
por clases sociales y que los objetos adquirían con-
notaciones diferentes según quien los usara. Pero 
también hemos de pensar que había objetos que 
simplemente eran apreciados o formaban parte del 
hacer del lugar y esto era así para nobles y campe-
sinos, para reyes y artesanos. Esta variable se ha te-
nido menos en cuenta, de ahí la relevancia de poner 
en común objetos moriscos de unas clases y otras. 

3. Casas moriscas y casas de moriscos
Y haciendo uso de la metáfora constructiva, pode-
mos decir que ya hemos puesto los pilares de este 
texto: la casa y el término morisco. Y con estos ci-
mientos se puede empezar a levantar este hogar 
que se puede clasificar desde diversas perspecti-
vas. Por un lado, la diferenciación entre casa urbana 
y rural, ya que en ocasiones se han entendido como 
tipologías opuestas, cuando en realidad la frontera 
entre ciudad y campo, entre lo rural y lo urbano, no 
es siempre tan clara, no solo por la complejidad de 
las relaciones sociales y los múltiples trasvases, sino 
inclusive morfológicamente ya que hay multitud de 
enclaves semiurbanos y una diversidad de catego-
rías de poblamiento que las propias fuentes no lle-
gan a definir explícitamente.27 Otra opción empleada 

26	 Ficha inventario arcón del siglo XVI [consultada 25 de no-
viembre de 2025]. Referencia inventario CE00858.

27	 María Elena Díez Jorge, “Casas en Granada en el siglo XVI: 
debates acerca del concepto mudéjar y morisco”, en Casa 
y espacio doméstico en España y América (siglos XVI-XIX), 

https://www.museosdeandalucia.es/web/museocasadelostirosdegranada/acceso-a-fondos?p_p_id=buscadordomusportlet_WAR_buscadordomusportlet_INSTANCE_y3QQvw0ijSEM&p_p_lifecycle=0&p_p_state=normal&p_p_mode=view&p_p_col_id=column-2&p_p_col_count=2&_buscadordomusportlet_WAR_buscadordomusportlet_INSTANCE_y3QQvw0ijSEM_cur=1&_buscadordomusportlet_WAR_buscadordomusportlet_INSTANCE_y3QQvw0ijSEM_buscador=arcón&_buscadordomusportlet_WAR_buscadordomusportlet_INSTANCE_y3QQvw0ijSEM_mvcPath=%2Fhtml%2Fwebdomus%2Fbuscador%2Fdetalle.jsp&_buscadordomusportlet_WAR_buscadordomusportlet_INSTANCE_y3QQvw0ijSEM_delta=10&_buscadordomusportlet_WAR_buscadordomusportlet_INSTANCE_y3QQvw0ijSEM_id=122069_MCTGR&_buscadordomusportlet_WAR_buscadordomusportlet_INSTANCE_y3QQvw0ijSEM_fondos=MCTGR&_buscadordomusportlet_WAR_buscadordomusportlet_INSTANCE_y3QQvw0ijSEM_detalle=true


6 Díez-Jorge, María Elena De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-23

para clasificar la vivienda es la cronológica, sobre 
todo atendiendo a su estructura principal, porque 
las casas por lo general tienen un amplio espectro 
diacrónico al ser utilizadas y adaptadas a lo largo 
de los siglos; en este caso suele dominar el análisis 
morfológico de la casa (con patio o sin él, número de 
plantas y de crujías…).

A la división cronológica suele aplicarse también 
la estilística, por lo que no es extraño que al escribir 
sobre la vivienda del siglo XV aparezcan en nuestra 
historiografía los términos de palacios y casas góti-
cas, aunque cada vez se utilicen menos y se empleen 
más bien períodos históricos, a saber, palacios y ca-
sas bajomedievales, por ejemplo. O bien el concepto 
de casas atendiendo a su principal función, como 
“casas tiendas”. Sigue estando presente el estudio 
por medio de categorías sociales, como pueden ser 
los numerosos trabajos de las casas y palacios de 
nobles, o menos frecuentes las de clases más co-
munes, como los artesanos.28

Estas clasificaciones nos ayudan a organizar el 
conocimiento, pero lo cierto es que la realidad suele 
ser más compleja. Si bien es cierto que puede haber 
elementos comunes en las viviendas del siglo XV, 
también es evidente que existieron diferencias, tan-
to por cuestiones geográficas –clima, materiales– 
como por la diversidad de modelos de vida y cultura-
les, a lo que se suman las especificidades motivadas 
por el contexto rural, semirural, urbano y las grandes 
diferencias entre las clases sociales. Todo está im-
bricado de tal modo que al final la casa se convierte 
en una enmarañada red de relaciones sociales, de 
género y culturales que hace que a veces sea difícil 
encajar una vivienda en un solo tipo de clasificación. 
A todo ello hemos de unir que en la casa se vive y, 
por ello, tiene transformaciones, y a veces en pocos 
años. Y no es difícil encontrar en ellas elementos 
estilísticos de diferentes épocas, como que tuviera 
patio en un momento dado, pero que después se re-
convirtiera y desapareciera o, por el contrario, que se 
unieran varias casas apareciendo un “nuevo” inmue-
ble con varios patios. 

¿Qué encontramos en los documentos de la épo-
ca? Pues denominaciones en torno a su función, 
como por ejemplo las “casas tienda”, pero muy poco 
que haga referencia a una denominación cultural de 
la casa (casa judía, casa cristiana). No obstante, sí 
que he podido encontrar alguna referencia, como el 
uso de “casa morisca” que aparece tras la conquista 
de Jerez en el repartimiento de 1266, aunque las fe-
chas varían según diferentes autores. Al analizar este 
repartimiento descubrimos el término de “casa mo-
risca” en dieciocho partidas, aunque mucho más fre-
cuente es el de casa pequeña que aparece en más 
de un centenar de ocasiones.29 En algunos casos 

eds. Margarita Birriel Salcedo y Francisco García González 
(Madrid-Frankfurt: Iberoamericana-Vervuert, 2022): 73-105.

28	 Véase como ejemplo la tesis de Antonio Belenguer Gonzá-
lez, La vivienda del artesanado. Arquitectura, mercado inmo-
biliario y cultura material en la Valencia bajomedieval, defen-
dida en noviembre de 2025 en la Universitat de València. En 
dicha tesis se abarca el estudio de las tipologías de casas de 
artesanos y sus ajuares desde finales del siglo XIV hasta la 
primera mitad del siglo XV; se especifican algunas caracte-
rísticas de las viviendas de este grupo social. 

29	 Repartimiento de Jerez de la Frontera. Estudio y edición, edi-
ción de Manuel González Jiménez y Antonio González Gó-

acompaña claramente a casa: “tres pares de casas 
moriscas e con otros çinco parejuelos moriscos” 
(partida 353); “en linde un par bono e cinco otros mo-
riscos e un corral grande que fue casa morisca” (par-
tida 1077). En otros aparece acompañando a pares 
o parejuelos, que hemos de interpretar como casas 
que fueron integradas y/o derribadas, aunque son 
términos que también hacían referencia a maderos o 
escuadrías de los edificios: “en de la otra parte de la 
calle otras casas en a un par de casas grande e bono 
e otro par de casas en que ovo tres pares moriscos” 
(partida 85); “enfrente un par de casas grande e bue-
no e un almasén de aseyte que se tiene en él un par 
mediano e quatro pequeños e dos corrales grandes 
en que ovo más de dose pares moriscos…” (partida 
943). En definitiva, las casas moriscas deben hacer 
referencia a las que los musulmanes tenían antes de 
las conquista cristiana. Nos aporta la característica 
de que eran pequeñas, y a tenor de los datos así eran 
en un importante porcentaje.

Qué diferente es esta acepción de morisca con 
casas pequeñas de musulmanes, y es de presupo-
ner que sencillas, al sentido que adquiere en el siglo 
XIV en una fuente literaria como El libro del caballero 
Zifar, en la que se describe “una alcoba muy alta a 
bóveda, e la bóveda era toda labrada de obra morisca 
de uns [sic] piedras çafires muy finos”, adquiriendo el 
adjetivo “morisca” el matiz de admiración y belleza.30 
Esta última referencia confirma que había una per-
cepción en parte de la sociedad de una arquitectura 
con unas formas y resultados concretos que impli-
có su denominación de “obra morisca”. Para unos 
era sinónimo de belleza y finura, para otros de algo 
desordenado, como se ejemplifica con los comen-
tarios de Francisco Eximenis, teólogo, quien criticó 
con vehemencia las irregularidades del callejero de 
la ciudad de Valencia en 1484 ya que la veía dema-
siado morisca (“quasi morisca”) y por ello había que 
adecuarla para que tuviera maneras más cristianas.31

Así pues, en la época medieval hay casas que se 
denominaban moriscas (como en el caso de Jerez) 
aunque parece que no fue lo habitual. Y hay casas de 
moriscos, pero más bien en el siglo XVI, cuando el 
grupo social era identificable con los convertidos for-
zosamente. Este aspecto nuevamente se enmaraña 
con denominaciones de época más contemporánea. 
Han sido muchos los que en la historiografía sobre el 
tema han empleado el término de casas moriscas: 
desde Manuel Gómez Moreno, quien a finales del 
XIX, hiciera alusión a estas viviendas como aquellas 

mez (Cádiz: Diputación Provincial, 1980). La denominación de 
“casas moriscas” en las partidas 85, 353, 419, 766, 905, 943, 
101, 1029, 1077, 1396, 1445, 1512, 1543, 1583, 1585, 1594, 1695, 
1730. Cfr. Díez Jorge, “Domestic Spaces During the Nasrid 
Period: Houses”. Manuel González Jiménez, quien estudia-
ra en profundidad el caso de Jerez, interpreta que los par-
tidores llaman casas moriscas a las pequeñas, cfr. Manuel 
González Jiménez, “Repartimientos andaluces del siglo XIII. 
Perspectiva de conjunto y problemas”, en De Al-Andalus a la 
sociedad feudal: los repartimientos bajomedievales. Anuario 
de Estudios Medievales, n.º 25 (1990): 95-117. 

30	 La datación más aceptada para esta obra es la primera mitad 
de siglo XIV. Libro del caballero Zifar, edición a cargo de Joa-
quín González Muela (Madrid: Castalia, 1982), 427.

31	 Miguel Falomir Faus, “El proceso de cristianización urbana 
de la ciudad de Valencia durante el siglo XV”, Archivo Español 
de Arte, 64, n.º 254 (1991): 127-140.



7Díez-Jorge, María Elena De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-23

construidas a poco de la conquista de al-Andalus,32 
hasta la actualidad. Y aquí nos encontramos con la 
disyuntiva de si hubo una tipología clara de “casa mo-
risca” o lo que hubo fueron casas de moriscos. Para 
plantear alguna reflexión sobre el tema voy a partir 
de un símil con la indumentaria de la época, pues 
sabemos que no era lo mismo “vestir a la morisca”33 
que una morisca vestida con sus hábitos.34 Quizás 
este aspecto poliédrico de la indumentaria morisca 
nos ayude a ver que también hubo casas “vestidas a 
la morisca” y “casas de moriscos” y que fueron situa-
ciones muy diversas. Como paso a describir en las 
siguientes páginas, hubo casas que se vistieron a la 
morisca sin ser sus ocupantes y mecenas moriscos, 
mientras que en otras vivieron mudéjares y moriscos 
con algunos objetos moriscos.

4. Cartografía de objetos nombrados con el 
apelativo de morisco en las casas del siglo XV
La arquitectura era fundamental para crear una cier-
ta atmósfera, no solo por la distribución de los es-
pacios, sino por los revestimientos arquitectónicos 
que contribuían a generar ese ambiente buscado 
por medio de pavimentos, cerámica arquitectónica 
en las paredes, yeserías y decoración de las techum-
bres... En la historiografía contemporánea se ha usa-
do el concepto mudéjar para definir un modo de ha-
cer, aunque en la época no se empleaba ese término 
para la arquitectura, tampoco gótico para la manera 
francesa, ni renacimiento para la romana. No obs-
tante, arquitecturas que hoy nos parecen similares, 
entonces no lo eran, ni por detalles de sus formas, ni 
por el emisor y receptor de los mensajes estéticos.35 

Es cierto que la fábrica de una casa del siglo XV 
en territorio bajo poder cristiano pudo tener un pa-
sado andalusí, castellano o ser de nueva planta y 
con elementos de una y otra procedencia. Ese in-
mueble pudo ser ocupado por personas de diversa 
procedencia que la recibieron en un repartimiento, 
o bien la compraron; en ocasiones hicieron adapta-
ciones arquitectónicas, aunque no siempre fue fácil 
poder hacerlas para determinados sectores de la 
población. Así que, aunque se constaten cambios 
arquitectónicos, como en los zaguanes, a veces su 
arquitectura no respondía de forma inmediata a las 
necesidades de sus ocupantes. Sin embargo, los ob-
jetos cubrían de una manera directa y “asequible” las 
necesidades cotidianas de sus ocupantes. A pesar 

32	 Manuel Gómez-Moreno González, Guía de Granada (Grana-
da: Universidad de Granada, 1994, edición facsímil de 1892). 
Para el autor eran habitadas por lo general por familias mo-
riscas y en ellas se mezclaban elementos de la tradición islá-
mica con la cristiana.

33	 Javier Irigoyen García, Moros vestidos como moros”: Indu-
mentaria, distinción social y etnicidad en la España de los si-
glos XVI y XVII (Barcelona: Edicions Bellaterra, 2019). El sen-
tido de vestir a la morisca fue una moda usada, por ejemplo, 
por los hombres en los juegos de cañas.

34	 Díez Jorge y Serrano-Niza, “Nombrar la vida cotidiana: for-
mas de poder a través de los enseres de casas y ropas de 
moriscas granadinas”.

35	 Aunque para el siglo XIV, véase el sugerente trabajo sobre las 
diferencias estilísticas en el uso de la arquitectura mudéjar 
entre reyes castellanos del mismo arco cronológico: Pablo 
Gumiel Campos, “Diferencias estilísticas, proyectuales e 
ideológicas entre la arquitectura de Pedro I y Enrique II de 
Castilla”, Cuadernos de Arte de la Universidad de Granada, n.º 
52 (2021): 169-185.

de que hubo muchas transferencias culturales en los 
objetos cotidianos, algunos de ellos permiten deve-
lar ciertas preferencias. De ello dan buena muestra 
los documentos notariales. A través de la documen-
tación podemos rastrear enseres que tienen el ape-
lativo de morisco en el siglo XV, obviando otros sobre 
los que podemos elucubrar su raigambre andalusí, 
pero que no se nombran como tal, caso de las sillas 
a la gineta que en la mayoría de las ocasiones no se 
califican como moriscas.

Era relativamente común encontrar entre los bie-
nes de nobles una diversidad de piezas de indumen-
taria, de espadas y otras armas, así como de textiles 
del hogar calificados como moriscos y que formaban 
parte del interior doméstico. Es el caso de María de 
Mendoza, condesa de los Molares, esposa del tercer 
adelantado mayor de Andalucía, Per Afán de Ribera 
II, que cuenta con un interesante inventario hecho 
en 1493 lleno de objetos de primera necesidad, pero 
otros tantos que muestran una vida ostentosa y de 
magnificencia.36 Entre los objetos se mencionan 
algunos con el apelativo de morisco. Por supuesto 
indumentaria, entre la que destaca una camisa mo-
risca apreciada en la nada desdeñable cantidad de 
dos mil quinientos maravedíes, además de una toca 
o “almayzar morisco de seda blanca y azul, con las 
orillas coloradas de cuatro varas en luengo y media 
en ancho, casi nuevo”, apreciado en setecientos ma-
ravedíes. Entre los textiles de casa se inventaría “un 
paño de pared de figuras, grande, morisco labrado 
de brocado y seda, forrado en lienzo azul, de doce 
varas en luengo y tres en ancho”, tasado en cincuen-
ta mil maravedíes; “una alfombra de pies morisca de 
colores, de hasta dos varas y media”, tasada en diez 
reales, a saber trescientos cuarenta maravedíes.37 
Además se mencionan hasta tres altabaques:38 “un 
altabaque chiquito morisco y un rayo de hierro” en 
treinta y un maravedíes y “dos altabaques de palma, 
moriscos, nuevos” por doscientos diecisiete mara-
vedíes. Además “una arqueta ferreteada morisca” en 
trescientos cuarenta maravedíes. Estos elementos 
se mezclan con otros que se pudieran reconocer por 
su color o material, pero de los que no se indica su 
procedencia ni manera. Lo morisco es como si fuera 
un marchamo de calidad, le da en este contexto un 
plus de prestigio a la pieza, como cuando se señala 
en este mismo inventario varios retablos de Flandes 
o una bolsa de Toledo. Esas marcas de procedencia 

﻿36	 Un estudio sobre dicho inventario en Alfonso Franco Silva, 
“El Patrimonio de doña María de Mendoza, condesa de los 
Molares”, en Estudos em homenagem ao professor doutor 
José Marques (Porto: Faculdade de Letras da Universidade 
do Porto, 2006, I volumen), 105-122. Para los datos de este in-
ventario se ha manejado la base de datos Glocasem del pro-
yecto referenciado en la primera nota (Imacapa), en la que se 
ha introducido el inventario de María de Mendoza transcrito 
por la profesora Ana Aranda Bernal (Relación de los bienes de 
María de Mendoza, condesa de Los Molares, Archivo Ducal 
de Medinaceli, Sección Alcalá, leg. 1205, doc. 347-385, año 
1493).

37	 El real de plata equivalía por entonces a treinta y cuatro ma-
ravedíes.

38	 Según el Diccionario de Autoridades el altabaque era “Cesti-
llo, ò canastillo que se hace de mimbres, o pajas de hechúra 
de azafáte, y algo mas altos sus bordes, que sirve para llevar 
algunas cosas de poco peso de una parte à otra, ò para guar-
darlas y tenerlas à mano. Solo tiene uso en Andalucía esta 
voz, porque comúnmente en las demás partes de España se 
dice Tabáque”.



8 Díez-Jorge, María Elena De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-23

permiten identificarlo (aspecto importante a la hora 
de hacer un inventario y de ahí que se describa con 
alguna característica principal) y tasarlo y apreciarlo 
de manera adecuada económicamente. 

Los objetos moriscos no generaron ningún 
problema para un uso religioso cristiano. Beatriz 
Portocarrero, madre del ya citado Per Afán de Ribera 
II, tiene tejidos calificados de moriscos entre sus bie-
nes inventariados en 1458 en la capilla de su palacio 
(alba, estola, manípulo, frontales de altar).39 Aquí no 
hay nada de exótico, nada de trofeo sobre el infiel y, 
sobre todo, nada de alteridad religiosa. El credo, la 
otredad religiosa, no es la raíz de la denominación de 
estos objetos a la morisca. Aquí prima el lujo y rique-
za de unos paños moriscos, de modo que se estaba 
ofreciendo lo mejor de la época para la dignidad y 
demostración de esa piedad religiosa. 

Estos datos para la nobleza en documentos no-
tariales se pueden contrastar con textos como las 
crónicas, que narran hechos históricos, aunque con 
pinceladas literarias. Frente al dato más frío y preciso 
de un documento de inventario notarial, pero a veces 
descontextualizado, las crónicas nos permiten recu-
perar la expresión de los valores más sociológicos, 
aunque siempre tomados con cautela. Podemos re-
cuperar la escenografía: el empleo de determinados 
objetos en ciertas celebraciones mostrándonos su 
importancia, o el gusto y aprecio por una manera es-
tilística de hacerlos.

No es difícil encontrar en las crónicas del siglo 
XV objetos bajo la calificación de morisco. En la del 
condestable Miguel Lucas de Iranzo, redactada en 
los años sesenta del siglo XV, aparece dicho término 
asociado principalmente con las vestimentas.40 En 
multitud de ocasiones se recoge el gusto del con-
destable y sus allegados por la apreciada vestimen-
ta morisca. Sin embargo, para la decoración de los 
interiores de su palacio llevada a cabo por el repos-
tero, así como para los palcos de las calles, se pre-
ferían los paños y alfombras “franceses”.41 Los paños 
franceses en este caso son muestra de modernidad 
y actualidad, de distinción y riqueza, de hermosura, 
de ahí la reiteración de los calificativos de las des-
cripciones en cada una de las celebraciones con el 
uso de estos paños: gentiles, nuevos paños, bue-
nos paños… Igual que en el caso de la crónica del 
condestable Miguel Lucas de Iranzo, también en la 

39	 Aranda Bernal, “La huella morisca en la indumentaria y ense-
res de la casa noble sevillana. Siglos XV y XVI”, 133.

40	 Relación de los hechos del muy magnífico e más virtuoso 
señor, el señor don Miguel Lucas, muy digno condestable 
de Castilla, edición y estudio a cargo de Juan Cuevas Mata, 
Juan del Arco Moya y José del Arco Moya (Jaén: Universidad 
de Jaén-Ayuntamiento de Jaén, 2001).

41	 Los paños son descritos en situaciones de celebraciones y 
banquetes que se narran desde 1458 a 1471: p. 19 (ricos pa-
ños franceses y paramentos para las salas y cámaras del al-
cázar de Escalona), p. 44 (sala muy bien arreada de nuevos e 
finos paños franceses), p. 48 (plaza del arrabal en Jaén con 
buenos paños franceses y el cadalso con toldos de paños 
de ras muy nuevos), página 86 (sala en su posada de Jaén 
muy bien guarnecida de gentiles paños franceses), p. 129 (su 
repostero de estrados aderezaba muy bien todas las salas 
de su posada e palacio, arreándolas de gentiles paños fran-
ceses), p. 137 (el repostero de estrado ponía en su palacio 
un paño francés de espaldas donde el señor comía), p. 142 
(el repostero de estrado colgaba paños franceses por donde 
debía pasar el Corpus Christi), p. 356 (sala en el palacio con 
muy gentiles paños franceses). 

del marqués de Cádiz, cuando se aderezan las es-
tancias y tiendas para los encuentros con los Reyes 
Católicos, se hace uso de paños franceses y de ras, 
pero nada de moriscos.42 

En el caso de la crónica del condestable lo mo-
risco queda sobre todo circunscrito, al menos en di-
cho texto, a las vestimentas moriscas, usadas en los 
juegos de cañas a los que era tan asiduo, aunque no 
exclusivamente: 

El jueves siguiente, el dicho señor condesta-
ble se levantó e salió a misa, un sayo de ca-
valgar vestido, de muy fino paño amarillo so-
bre un jubón carmesí y una capa azul con un 
capirote morado de grana: tocado todo mo-
risco e bien fecho; y una cadena de oro con 
munchas vueltas echada al pescueço; calça-
do de borzeguís; con una muy rica espada de 
la gineta guarnida de oro, echada al cuello. Y 
así cavalgó en un muy polido caballo tunecí: la 
silla, estriberas y cabeçadas del qual, con las 
espuelas moriscas que los moços de espue-
las le calçaron, bien respondía a la excelencia 
de su magnífico estado.43

No solo se vestía a la morisca para el momento 
preciso del juego de cañas, sino que ese día salió así 
engalanado para ir a misa; volvió a su palacio donde 
estuvo con su esposa, madre y hermana comiendo y 
danzando; al finalizar la jornada, se produjo el men-
cionado juego. No es la única descripción, pues se 
narran otras ocasiones donde quedan claramente 
descritos esos hábitos a la morisca de los caballeros 
principales de la ciudad con su caballos con buenos 
jaeces y simulando venir con el rey de Marruecos; y 
es que el condestable instauró este entretenimien-
to cada domingo con el fin de ejercitarse y para ello 
proveyó de camisas moriscas e tocas “tunecís”, gen-
tiles almaizares, capirotes moriscos, borceguíes ma-
rroquíes y adargas.44 Mucha ropa considerada mo-
risca y otros objetos igualmente así calificados como 
adargas, ginetas y estribos… Pero cuando se lee la 
crónica, y puesto que el interior de la casa se viste 
de paños franceses, pareciera que esta indumenta-
ria era más un disfraz que una manera asumida de 
vestirse y de vestir el hogar. No deja de haber ele-
mentos de disfraz cuando habla de barbas postizas 

42	 Me refiero a Rodrigo Ponce de León, séptimo señor de 
Marchena, tercer conde de Arcos de la Frontera, segundo 
marqués y primer duque de Cádiz. Se conserva un único 
manuscrito probablemente escrito entre 1492-1499 y con-
servado en la Biblioteca Nacional: Historia de los Hechos del 
marqués de Cádiz, edición, estudio e índices de Juan Luis 
Carriazo Rubio (Granada: Universidad, 2003). Referencia en 
capítulo XLIIII “Cómo el rey e la reyna fueron a ver al marqués 
de Cádiz e a sus estanças”: “E luego mando el marqués, en 
el estança más alta de Gibralfaro, adereçar de ricos pannos 
françeces e doseles e brocados do el rey e la reyna estouies-
sen, e la ynfanta donna Ysabel e el cardenal e las damas e 
todos los grandes que con Su Alteza fuesen. E mando fazer 
vn camino por la ladera del çerro, fecho a vueltas, por donde 
la reyna pudiese sobir cabalgando; porque fasta entonces 
apenas podían sobir a pie. E mando así mesmo adereçar sus 
tiendas de pannos de brocado e de panno de ras, para que 
allí sus Altezas reposasen e reçibiesen colaçion” (276-277). 

43	 Relación de los hechos del muy magnífico e más virtuoso se-
ñor, el señor don Miguel Lucas, año 1461, 46.

44	 Relación de los hechos del muy magnífico e más virtuoso se-
ñor, el señor don Miguel Lucas, año de 1463, 85. Otros juegos 
de cañas en 99-100 y 116-117.



9Díez-Jorge, María Elena De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-23

en varias ocasiones para los caballeros que hacen 
de musulmanes, o cuando se describen cañas muy 
gruesas con “unos corchos plateados que verdade-
ramente paresçían lanças”.45 Pero, por otro lado, el 
reconocimiento por parte del relator en el fragmento 
transcrito anteriormente de que tal como iba vestido 
a la morisca era muestra de la excelencia de su cla-
se, nos hace ver la consideración de ello como algo 
muy positivo. 

Algunos de esos objetos son apreciados en el 
momento del botín y no extraña encontrar que ade-
más de caballos recogen capuces, lanzas y adargas 
tras la batalla cierta, no ficticia, con los musulmanes.46 
De hecho se documentan en las casas de nobles XV 
espadas moriscas.47 

Este aprecio por las armas moriscas lo encon-
tramos en otras crónicas, como la Historia de los 
Hechos del Marqués de Cádiz. Se admiran, por 
ejemplo, los suntuosos jaeces que llevan los musul-
manes.48 En el capítulo XL, en el real de la Peña de 
los Enamorados, siguiendo la vía de Vélez Málaga, 

45	 Relación de los hechos del muy magnífico e más virtuoso se-
ñor, el señor don Miguel Lucas, 161.

46	 Relación de los hechos del muy magnífico e más virtuoso se-
ñor, el señor don Miguel Lucas, 377.

47	 Per Afán de Ribera tenía en su inventario de 1454 tres es-
padas y una silla riquísima, probablemente de factura grana-
dina. Ese aprecio se constata que continuó posteriormente, 
pues se sabe que herederos de su linaje encargaron a mo-
riscos espadas moriscas a lo largo del XVI, además de sillas 
ginetas. Se describen las espadas moriscas de oro y de pla-
ta, con decoraciones de esmaltes y atauriques, cfr. Aranda 
Bernal, “La huella morisca en la indumentaria y enseres de la 
casa noble sevillana”, 136.

48	 Historia de los Hechos del marqués de Cádiz, capítulo XLII: el 
alcaide de la Villa de Comares (alcalde Jabis) fue a dar con 
el marqués con “veinte caballeros moros muy adereçados e 
bien ajaezados” (272). Leyendo estas notas no extraña que 
luego gustaran tanto los juegos de cañas y las vestimentas 
a la morisca. Capítulo XLVIII: “Y sabiendo el rey Chiquito, 
Mueley Baudili, sobrino del rey Mulehaçen [se refiere al Za-
gal, pues Muley Hacén había muerto en 1485], que el mar-
qués estaba en Loxa le escribió al marqués […] Y enbióle vn 
cauallo blanco muy escogido, muy ricamente ajaezado, e vna 
daraga d’anta, e vna espada morisca muy ricamente guarni-
da de oro” (286); el marqués muy agradecido le envió a un 
“moro” cautivo, en concreto el hermano de la mujer del rey 
Chiquito, en lo que parece ser más bien un diplomático res-
cate. 

los caballeros cristianos recogen los despojos de 
una batalla contra los musulmanes: “así de cauallos 
como de armas e ricos jaezes que valían grand canti-
dad”; de hecho, el marqués, después de esa victoria 
en la batalla, tuvo un encuentro con el rey Fernando 
de Aragón en el real y “le presentó treynta cauallos 
con sus jaezes muy ricos”.49

Las armas no solo eran un objeto para el com-
bate, sino que expuestas en la indumentaria y en la 
casa se convertían en un símbolo de poder y de es-
tatus social. Llevar una espada morisca no solo era 
un distintivo de trofeo, de haber vencido al enemigo, 
político, sino que además, su adorno y riqueza eran 
señas de magnificencia y poder. 

Evidentemente, similar excelencia y ostentación 
podía ser llevar la camisa morisca de dos mil qui-
nientos maravedíes que se anota en el inventario de 
María de Mendoza, condesa de los Molares, en 1493. 
En el mismo año consta en las cuentas de la reina 
Isabel I de Castilla el pago por un jubón de chame-
lote blanco morisco para el príncipe.50 Como vemos, 
era habitual entre la realeza y nobleza tener prendas 
calificadas de moriscas y no solo para los juegos de 
cañas. Pero no solo estas prendas “moriscas” las 
poseían reyes y nobles cristianos. En el mismo año 
de 1493 se documentan varios ajuares de mudéja-
res granadinos de Baza. No se trata de nobleza mu-
déjar, sino de gente común. La mayoría de objetos 
evidentemente hunden sus raíces en el hacer anda-
lusí (almadraque, fustul, almaizar…), pero ahora me 
interesa destacar qué objetos llevan el calificativo de 
morisco.51 Del total de las cuatro casas inventariadas 
de mudéjares, en una no se califica nada de morisco 

49	 Historia de los Hechos del marqués de Cádiz, 266.
50	 Cuentas de Gonzalo de Baeza, tesorero de la Isabel la Católi-

ca, 14 de enero de 1493 (vol. II, 1492-1504, 57). No era la única 
pieza y se documentan en estas cuentas más jubones, sayos 
y sayones, capas de paño y casullas de damasco, todo mo-
risco. 

51	 Juan Martínez Ruiz, “Ropas y ajuar de mudéjares granadinos 
(1493)”, Revista de Dialectología y tradiciones populares, n.º 
38 (1983): 119-134. El documento es del Archivo General de 
Simancas, Guerra y Marina, Leg. 1315, 56. Un estudio sobre 
dicho documento y bienes en este mismo dosier de la revista 
De Medio Aevo por Dolores Serrano-Niza, “La casa de Fatan 
y lo que hay en ella. Aproximación al mobiliario textil y la indu-
mentaria de mudéjares”. 

Fig. 2. Recreación de Manuel López Vázquez hecha hacia 1980 de las pinturas nazaríes del siglo XIV del Partal  
en la Alhambra. Aunque con ciertas dosis interpretativas de las pinturas originales, hoy en mal estado de conservación,  

estas de López Vázquez muestran la riqueza de armas y jaeces de los caballeros musulmanes y que tan apreciados fueron  
por los nobles cristianos © Patronato de la Alhambra y Generalife. Foto: Lucía Rivas



10 Díez-Jorge, María Elena De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-23

(casa de Hayet), mientras que en las otras tres reci-
ben ese apelativo algunas de las camisas: en casa 
de Abullhayar, una camisa de mujer en cinco reales y 
otra vieja en real y medio; en la casa de Fatan, hija de 
Ynça Barvaja, dos camisas de mujer en diez reales; y 
en la casa de Zahara, viuda, mujer de Raho, otra de 
mujer en cuatro reales y tres pequeñas en cinco rea-
les. Así pues, no todos los objetos de estos hogares 
son calificados a juicio del escribiente de moriscos, 
solo estas camisas. Y no porque sean las piezas más 
caras, ya que hay otras no catalogadas de moriscas 
que alcanzan hasta los veinticinco reales (ocho-
cientos cincuenta maravedíes), u otro tipo de teji-
dos como un par de colchas en ochenta reales (dos 
mil setecientos veinte maravedíes). No tiene tanto 
que ver con el propietario o con el precio, sino con 
un resultado o modo de hacer que era claramente 
identificable en la época. En estos hogares de mu-
déjares no nobles, quizás no se alcanzaba el precio 
de dos mil quinientos maravedíes de la camisa de la 
condesa de Molares, pero el hecho de que en casa 
de Abulhayar hubiera una camisa a ochocientos cin-
cuenta maravedíes, o en la de Fatán unas colchas de 
seda a dos mil setecientos veinte maravedíes, sí que 
era un lujo y un valor para estos mudéjares.

Los objetos moriscos del siglo XV los encontra-
mos en los diferentes reinos, aunque las percepcio-
nes debieron tener matices más o menos importan-
tes según los territorios, pues no podía ser lo mismo 
la consideración de un objeto morisco en la Valencia 
del siglo XV, conquistada en 1238, que en la Granada 
de 1492. ¿O sí? Quizás hubiera algunos aspectos 
comunes, al igual que cuando se calificaban paños 
franceses, por ejemplo. 

Un objeto habitual con el calificativo de morisco 
en el siglo XV fue el colchón y la tela que lo prote-
gía. En los inventarios de cristianos en Valencia pa-
rece que fue el enser más frecuente con esa deno-
minación.52 Igualmente los colchones moriscos en 
Castellón fueron frecuentes en clases de comer-
ciantes y artesanos mudéjares53 y también aparecen 
en la documentación aragonesa del siglo XV.54 

Pero además de indumentaria y de colchones, los 
objetos moriscos en el XV abarcan todo tipo de ense-
res. Por supuesto textiles para la casa, pero también 
cajas, mesitas, arquetas… Queda mucho por avanzar 
en cada tipología. ¿Qué se puede entender por cue-
ro morisco? ¿por qué se denominaba morisco y qué 

52	 Además de morisch también aparece sarranesch y a partir 
de la segunda mitad del siglo XV turquesch, los tres en un 
porcentaje alto en el caso de hogares cristianos que se cifra 
en torno al 16-20%, cfr. Juan Vicente García Marsilla, “Exóti-
cos y cotidianos. Elementos transculturales en los entornos 
domésticos valencianos del siglo XV”, en Un mar de objetos, 
un mar de personas: El Mediterráneo en las Edades Media y 
Moderna, eds. Borja Franco Llopis Árbol y Francisco Javier 
Moreno Díaz del Campo (Granada: Editorial Universidad de 
Granada, 2024), 135-162, referencia en página 138.

53	 Joaquín Aparici Martí, “Bienes muebles de mudéjares caste-
llonenses. Siglo XV”, Sharq Al-Andalus: Estudios mudéjares 
y moriscos, n.º 19 (2008-2010): 69-90. Se documenta mar-
fegueta morischa, matalaf morisch, coxins morishcs obrades 
de diverses colors.

54	 Antoni Furió, “Muebles y objetos cotidianos en las casas 
campesinas de la Valencia bajomedieval”, en Objetos coti-
dianos en la Corona de Aragón durante la Baja Edad Media, 
eds. Luis Almenar Fernández, Irene Velasco Marta y Mario 
Lafuente Gómez (Zaragoza: Prensas de la Universidad de 
Zaragoza, 2025), 193-232. 

particularidad tenía? ¿por qué aparece en algunos 
textos como ‘drodins’?55 O bien, qué especificidad 
tenía el latón morisco del siglo XV mencionado en 
varios documentos, o los clavos moriscos del XVI.56 
Y todo ello sin entrar en otros elementos de la coti-
dianeidad, como el jabón morisco,57 las gallinas mo-
riscas58 y hasta sardinas moriscas.59 

Sí que se denota un aumento y regulación de 
productos moriscos en el siglo XVI frente al XV. Para 
inicios del siglo XVI fue muy habitual en la documen-
tación el uso del apelativo morisco para enseres de 
casa, especialmente en contextos como el grana-
dino, pero no fue el único. Se produjo entonces una 
expansión del término sin precedentes. Y en este 
sentido es interesante tener en cuenta las ordenan-
zas municipales, porque entre otras cosas suponen 
una regularización de oficios y productos que forma-
ban parte del día a día. He manejado algunas del XV, 
como las de Chinchilla,60 Alicante61 o la recopilación 
de ordenanzas hechas para Jaén.62 

Se ha señalado en casos como el valenciano algu-
nos exámenes gremiales en los que se especificaban 
objetos labrados a la morisca, algo ya constatable a 
finales del XV, pues se documenta alguna referencia, 
como los pintores de artimbanchs morischs en las or-
denanzas de carpinteros de 1482. Según los estudios, 
estas obras eran hechas por cristianos, lo cual ha re-
presentado historiográficamente una contradicción 
entre intervenir en una ciudad para que fuera menos 
musulmana, pero llena de productos moriscos en sus 
hogares.63 En realidad esto pasa en otras tantas ciu-
dades, como la populosa Granada. Quizás no haya 
tanta contradicción si pensamos que no hubo tanto 
un rechazo a lo de “tiempos de moros” sino que se re-
husaron algunos aspectos del pasado en la búsqueda 

55	 “Drodins” es un término recogido en documentos del siglo 
XIII y del XV y que se define en la época como “cuyram mo-
risch”. Véase el léxico de comercio medieval de Gual Ca-
marena, disponible en https://www.um.es/lexico-comercio-
medieval/index.php/v/lexico/8239 [consulta hecha el 15 de 
noviembre de 2025].

56	 “Item por un ciento de clavos hechizos moriscos de buenas 
cabeças para herrar que no lleve sino treynta maravedíes”, 
Ordenanzas de Granada de 1552, edición de José Antonio 
López Nevot (Granada: Ayuntamiento de Granada, 2000), fol. 
CCXILXv.

57	 El “jabón morisco”, compuesto en parte de aceite de oliva, se 
menciona en un tratado de medicina de 1495 conservado en 
la Biblioteca Nacional de España. Véase referencia en COR-
DE [consulta 10 de noviembre de 2025].

58	 Se pregona el cuatro de abril de 1527 el precio de la gallina 
castellana (que no puede valer más de cuarenta maravedíes) 
y una morisca (que no puede superar los treinta y cuatro ma-
ravedíes), Ordenanzas de Granada de 1552, fol. CCCXXIr. En 
algunos diccionarios sigue registrada la gallina morisca y se 
sigue usando en algunos lugares para identificar gallinuelas 
más grandes, más salvajes y mestizas.

59	 Ordenanzas de la muy noble famosa y muy leal ciudad de 
Jaén. Guarda y defendimiento de los reinos de Castilla, edi-
ción de Pedro A. Porras Arboledas (Granada, Universidad de 
Granada, 1993), 237.

60	 Las ordenanzas municipales de Chinchilla en el siglo XV, eds. 
Amparo Bejarano Rubio y Ángel Luis Molina (Murcia: Acade-
mia Alfonso X el Sabio-Universidad de Murcia, 1989). 

61	 Ordenanzas municipales. Alicante, 1459-1669, eds. Armando 
Alberola-Romá, María Jesús Paternina Bono (Alicante: Ayun-
tamiento de Alicante, 1989).

62	 Ordenanzas de la muy noble famosa y muy leal ciudad de 
Jaén (recogen en buena parte las del XV además de otras 
del XVI).

63	 Falomir Faus, “El proceso de cristianización urbana de la ciu-
dad de Valencia durante el siglo XV”.

https://www.um.es/lexico-comercio-medieval/index.php/v/lexico/8239
https://www.um.es/lexico-comercio-medieval/index.php/v/lexico/8239
https://corpus.rae.es/cgi-bin/crpsrvEx.dll?visualizar?tipo1=5&tipo2=0&iniItem=61&ordenar1=0&ordenar2=0&FID=301225\021\C000O30122025212115607.5392.5388&desc=%7bB%7d+%7bI%7d+morisco%7b|I%7d,+en+%7bI%7d1450-1499%7b|I%7d,+en+todos+los+medios,+en+%7bI%7dCORDE+%7b|I%7d+%7b|B%7d%7bBR%7d&tamVen=1&marcas=0#acierto61
https://corpus.rae.es/cgi-bin/crpsrvEx.dll?visualizar?tipo1=5&tipo2=0&iniItem=61&ordenar1=0&ordenar2=0&FID=301225\021\C000O30122025212115607.5392.5388&desc=%7bB%7d+%7bI%7d+morisco%7b|I%7d,+en+%7bI%7d1450-1499%7b|I%7d,+en+todos+los+medios,+en+%7bI%7dCORDE+%7b|I%7d+%7b|B%7d%7bBR%7d&tamVen=1&marcas=0#acierto61


11Díez-Jorge, María Elena De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-23

de un nuevo ornato público, derribando para ello co-
bertizos y ensanchando calles, mientras que las ca-
sas se seguían llenando de productos moriscos, que 
muchas veces no se vieron como “cosa de moros”, 
sino como propios del lugar. 

En las ordenanzas de los siglos XVI y XVII hay esa 
proliferación que he mencionado de productos mo-
riscos, aunque hay que tener presente que parte de 
ellas reunían regulaciones hechas en época medie-
val. Por ejemplo, en el caso de indumentaria y textiles 
hay una clara distinción entre ropas a la morisca y las 
que se denominan a la castellana, aunque es cierto 
que con más evidencia en las ordenanzas granadinas 
que en las sevillanas, pero en ambas está presente 
el calificativo de morisca.64 Igualmente con otros pro-
ductos como “ajorcas moriscas de oro” o “albardas 
moriscas”.65 

Sin embargo, hay un aspecto que llama la aten-
ción. Todo lo que son exámenes de carpinteros de 
geométrico, que en la historiografía actual conside-
ramos por lo general como obra mudéjar, no apare-
cen como obra morisca. Igualmente, con todo lo que 
supone hacer y cortar azulejos de lazo. Y este dato 
no es nada menor, pues nos lleva a pensar que si 
en algún momento del siglo XV, o anteriormente, se 
consideró como obra morisca, ya en el siglo XVI no 
era significativo, ni relevante, ni identificativo, deno-
minar ciertas techumbres y azulejos como moriscos. 
Lo que es evidente es que se tienen por obras del lu-
gar que no necesitan ser calificadas más que por su 
disciplina: lo geométrico o bien “lazero”. Y así en las 
ordenanzas de Granada, en las de Sevilla y en las de 
Málaga se constata que los carpinteros de geomé-
trico debían saber hacer una media naranja de lazo 
lefe, una cuadra de mocárabes así como otra ocha-
vada de lazo. Y debían examinarse de obra de lazo 
para puertas y ventanas. En el caso de los albañiles 

64	 Ordenanzas de Granada de 1552, pregón de 1529 sobre tocas 
en las que se señalan las moriscas que se dicen “campuzes” 
y “coninos”, fol. XCVIr; “que ningun oficial christiano nuevo 
no haga ropas a la castellana sin ser examinado aquí. Item 
que ningun sastre morisco sea osado cortar ropa ninguna a 
la castellana si no fuere examinado por los dichos alcaldes e 
veedores nombrados por el ayuntamiento desta cibdad”, fol. 
CLXXXIXr. En el caso de las Ordenanzas de Sevilla de 1527, 
en el oficio de sastres, calceteros y jubeteros, se mencionan 
sayas y jubones a la francesa y a la castellana, pero nada “a 
la morisca”, fol. CLXIIII. Sin embargo, en el caso de sederos 
sí se menciona el sirgo morisco y las orillas moriscas, fol. 
CLXXXVIII; “otrosi, ordenamos y mandamos, que ningún 
sedero, ni otra persona alguna, no tome, obrero de la labor 
Morisca de la gineta, si el tal sedero no fuera maestro dello”, 
fol. CLXXXVIIIv; en las ordenanzas de toqueros se señala en 
cuatro ocasiones que sean de sedas moriscas, fol. CXCI; y en 
las de agujeteros: “otrosi que las bolsas azules moriscas que 
sean hechas con sus doblones doblados bien guarnecidas 
y que vayan bien cosidas de su costura que pase su aguja 
ambas partes”, fol. CCXXXIIIIv. Ordenanças de Seuilla: reco-
pilacion de las ordenanças de la muy noble et muy leal cibdad 
de Seuilla de todas las leyes et ordenamientos antiguos et 
modernos cartas et prouisiones reales (Sevilla: Juan Varela 
de Salamanca, 1527). Estos pregones de Sevilla de 1527 se 
mantienen prácticamente igual en fecha tan tardía como 
1632, Ordenanzas de Sevilla que por su original, son ahora 
nuevamente impresas, con licencia del señor asistente, por 
Andrés Grande, Impresor de libros, año de mil y seyscientos 
y treynta y dos, edición a cargo de Víctor Pérez Escolano y 
Fernando Villanueva Sandino (Sevilla: Oficina Técnica de Ar-
quitectura e Ingeniería, 1975). 

65	 Ordenanzas de Granada de 1552, fol. CLXXIIv (ajorcas) y fol. 
CCLVI [CCLIV] (albardas).

de Sevilla, el maestro debía saber solar de “almo-
refa” y de “horambrado estrellado” y trazar los dife-
rentes tipos de lazo. Además, el albañil debía saber 
hacer “portadas de jessería de diversas maneras, 
assi de romano, como de lazo de talla enleñado con 
chapinetes, y almiravates, y ataurique, y todas las 
molduras que conviene”.66 Pero como vemos, esta 
manera de hacer que es fundamental en el siglo XV 
no se califica de morisca, y así continuará en el XVI. 
No quiere decir que no se identificara en la práctica 
con ello, pero lo que es evidente es que en la norma-
tiva no, y eso no es un desliz ni un olvido.67 Eso sí, en 
las Ordenanzas de Sevilla de 1527 se especifica que 
sean escogidos dos examinadores de buena fama y 
vida, temerosos de Dios “y no moriscos”.68

No podemos pretender que la percepción, reco-
nocimiento e identificación de “la manera morisca” 
del siglo XV fuera la del XVI. Ni que la manera me-
dieval de la llamada obra morisca no evolucionara y 
entonces dejara de nombrarse como tal ante otros 
resultados estéticos. Hemos tendido a ver las cosas 
a veces demasiado estáticas e inmutables, negando 
la capacidad de innovación, transformación y adapta-
ción. Un buen ejemplo es el estudio que se ha hecho 
con la cerámica tunecina y su conexión con los mo-
riscos exiliados en el que se revisa el tópico de la he-
rencia morisca en Túnez y la pretendida continuidad 
del legado de al-Andalus, para descubrir que lo que 
esos moriscos exiliados pudieron llevar no eran tanto 
lo andalusí ni lo morisco, como modelos de la cerámi-
ca española del renacimiento. 69 

Esta cartografía nos permite constatar que lo moris-
co en el siglo XV no solo era lujo, poder y magnificencia. 
Lo fue, pero no únicamente. Analizarlo exclusivamente 
desde esa perspectiva lo reduce a un gusto caprichoso 
por lo extraño. Quizás lo morisco no era ni tan extraño 
ni tan ajeno. Como han señalado algunos investigado-
res, desde inicios del siglo XV los regalos diplomáti-
cos buscaron sorprender con lo que no era propio de 
la cultura del que lo recibía, como el caso señalado de 
ciertos presentes que el rey de Castilla Juan II envió a 
cortes extranjeras: “muchos cueros de guadamecir e 
muchas ahombras” “porque es cosa que en Francia 
no se han”.70 En realidad no se usa el calificativo de 

66	  Ordenanzas de Sevilla de 1527, fol. 150v y 151r; curiosamente 
en las de Sevilla de 1632 el término ataurique desaparece.

67	 De hecho, en la documentación de la época aparece en una 
obra de albañilería de 1579 el derribo de un arco de yeso “a 
la morisca en la puerta de la sala grande”. No está de más 
anotar que se está derribando, bien porque estaba en ma-
las condiciones, o bien porque ya no se quería ni interesaba 
esa manera de hacer. “Obra de albañilería en las casas prin-
cipales en calle de los Ángeles, collación de la Magdalena, 
del doctor Leonardo de Herrera, Regente de su Majestad en 
el Supremo Consejo de Ytalia, ejecutadas por Alonso Marín 
Naranjo, albañil. Archivo Histórico Provincial de Sevilla, NS, 
leg. 3.489, oficio 5, libro 1, 1579, fols. 687r-687v”, citado en 
Carmen Vallecillo López, Las casas principales sevillanas de 
la segunda mitad del siglo XVI y su relación con Italia. Tesis 
doctoral defendida en la Universidad de Sevilla, 2025, tomo 
1, 284 [https://hdl.handle.net/11441/177502, consultada 15 de 
diciembre de 2025]. 

68	  Ordenanzas de Sevilla de 1527, fol. CLI; exactamente igual en 
las de Sevilla de 1632.

69	 Clara Ilham Álvarez Dopico, “Cerámica española y cerámica 
tunecina: la conexión morisca”, en Comprender la expulsión 
de los moriscos en España (1609-1614), coord. Bernard Vin-
cent (Oviedo: Universidad de Oviedo, 2020): 417-454 .

70	  David Nogales Rincón, “A la usanza morisca: el modelo 
cultural islámico y su recepción en la corte real de Castilla”, 

https://hdl.handle.net/11441/177502


12 Díez-Jorge, María Elena De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-23

morisco en este caso, pero lo que me interesa desta-
car es que se reconoce que hay un modo de hacer del 
lugar. Sin embargo, haber visto historiográficamente a 
los mudéjares y moriscos como ajenos a la historia del 
lugar nos ha empujado a que no apreciemos en toda su 
dimensión el poliedro de lo morisco que, aunque como 
decía Nebrija en su diccionario era “cosa de moro”, es 
innegable que en la época se asumió al “moro de paz” 
como un vecino más de esta tierra peninsular con el 
que había que convivir. Lo morisco llegó a convertirse 
en una manera del lugar, pero no extraña ni ajena. Las 
casas y hogares, desde la del noble a la del campesino, 
tenían objetos moriscos, con materiales más o menos 
ricos, y más o menos labrados, pero calificados en los 
inventarios y ordenanzas como moriscos, como parte 
de una realidad más natural, que no siempre sucumbía 
ni buscaba la magnificencia ni sorprender, simplemen-
te formaban parte de su cotidianidad. 

5. Revestimientos denominados a la 
morisca que engalanaban la casa

Las desnudas paredes de casas y palacios y el 
vacío volumen del interior se vestían y revestían con 
textiles de pared y con cerámica arquitectónica, con 
pinturas en sus techos, ventanas y puertas, con gua-
damecíes que realzaban un lugar en una sala y con 
sargas pintadas que separaban espacios. Es induda-
ble que ello contribuía a dar un cierto aire a la casa, 
a veces más francés, otras más morisco, pues ya he 
señalado que paños franceses y moriscos alhajaban 
el interior. En las casas modestas del siglo XV una 
forma usual de tapizar las paredes era con “estoras” 
de juncos que podían estar pintadas con motivos 

Ars Longa , n.º 27 (2018): 45- 64, cita en p. 49 [Crónicas de los 
Reyes de Castilla, 1411, capítulo XX]. 

geométricos por lo que se llamaban moriscas.71 Esas 
esteras moriscas se documentan en otros espacios, 
como en el libramiento que se hizo por parte del con-
cejo madrileño para una “estera morisca para las es-
paldas donde se ayuntan en la sala”.72 Y así se debía 
reconocer a la pintura de lazos, como morisca, si nos 
atenemos a la definición dada por Nebrija en 1495: 
“Pintura de lazos morisca, meandrum”. 73 

Como vemos, algunos de esos revestimientos 
fueron nombrados en el siglo XV como moriscos. 
Es el caso de la pintura de madera referida como 
“arte de lo morisco”, haciendo alusión a la realizada 
sobre techumbres y parece que también sobre cue-
ro.74 El examen para ser maestro se explicita de esta 
manera: 

Sy lo exsaminare en el arte de lo morisco, sea 
sabido dél sy sabe qué cosa es engrudo e de 
qué se faze para buena obra, o sy sabe o co-
noce del apareio que tal es menester para el 
apareio de la madera que ha de aparejar; e 
que sepan sy es debuxador de tauriques, sy lo 
sabe debuxar e labrar de colores; e sy es se-
ñalador de lazo e lo sabe señalar e labrar de 
colores e antranxrán; e sy sabe labrar follajes 

71	 García Marsilla, “Marcadores de estatus. Espacios y objetos 
de la distinción en las viviendas valencianas medievales”, 
359-360.

72	  Libro de Acuerdos del Concejo Madrileño. 1493-1497, edición 
a cargo de Carmen Rubio Pardo, Trinidad Moreno Valcárcel, 
Concepción de la Fuente y Emilio Meneses García (Madrid: 
Ayuntamiento de Madrid, 1979).

73	 Curiosa esta asociación con meandro o curva, Antonio de 
Nebrija, Vocabulario español-latino.

74	 Josefa Leva Cuevas, “Situación socioeconómica de los 
pintores cordobeses (1460-1550)”, Ámbitos. Revista de es-
tudios de ciencias sociales y humanidades, n.º 14 (2005): 21-
32, p. 23. 

Fig. 3. Frescos en la denominada “casa mudéjar” en Córdoba, que alberga actualmente la sede de Casa Árabe.  
Las pinturas se han datado tradicionalmente como obra del XV. En ellas se muestra el conocimiento del trazado  

de lazo (denominado en el XV como “pintura morisca”), del follaje y de las figuras © Fotografía María Elena Díez Jorge



13Díez-Jorge, María Elena De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-23

esançados e relebados en madera, asý en 
obras de casas como de puertas; e sy sabe la-
brar follajes en alyzeres e sy los sabe ordenar; 
e sy labra bien al fresco, e sy sabe aparejar e 
dorar en cubos e razymos, e en copas, e que 
pertenesce a lo morisco.75

Más adelante se describe que esta “pintura de lo 
morisco” es sobre madera de techumbres de igle-
sias y casas de caballeros y otros lugares semejan-
tes, y se explica que han de estar bien aparejadas 
con una mano de yeso vivo, además de regular la 
calidad de los pigmentos de colores (colorado, ana-
ranjado, verde…).76 

No son las únicas ordenanzas con pintura de lo 
morisco. En pintura se reconocían cuatro modalida-
des: de sarga; de imaginería o de retablos; de dorado 
y policromía; y la pintura a lo morisco, que en algunos 
casos se especifica tanto en madera como en pa-
red. No obstante, en las de Sevilla no aparece el ca-
lificativo de morisco sino el de “romano”,77 en las de 
Córdoba desaparece la denominación de morisco en 
1543,78 pero en otras ni se mencionan estos pintores 
a lo morisco, como en las de Granada y Zaragoza.79 
Frente a ello, la denominación de pintura de lo moris-
co siguió manteniéndose en los siglos XVI y XVII en 
algunas ordenanzas, como se documenta en las de 
Madrid80 y en las de Málaga.81 

Pero no era el único revestimiento para el que se 
usaba el calificativo de morisco. Un conocido docu-
mento de 1496 recoge el encargo al maestro alfarero 
Durruaman, vecino de Alcalá de Henares, de dos mil 
ochocientos doce azulejos que debían ser de lazo 
y cuerdas, a saber unas “cuerdas dobladas que di-
cen moriscas”. Eran para el palacio del Infantado en 
Guadalajara y por el nombre todo apunta que el alfarero 
era musulmán.82 Que los alfareros fueran musulmanes, 

75	 El libro primero de ordenanzas del Concejo de Córdoba, edi-
ción y estudio crítico de Manuel González Jiménez, Ricardo 
Córdoba de la Llave, Javier López Rider, Teresa Criado Vega 
y Antonio Claret García Martínez (Madrid: Compobell, 2016), 
en concreto Ordenanzas de los Reyes Católicos (1478-1502), 
p. 261.

76	 El libro primero de ordenanzas del Concejo de Córdoba, 265.
77	 Ordenanzas de Sevilla de 1527, en las ordenanzas de pintores 

se mencionan los pintores al fresco (de lo romano e de vivo, 
fol. CLXIIv y CLXIIIr. En las de Sevilla de 1632 se añade de lo 
romano de follaje y de lo romano de cosas de vivo. 

78	 Leva Cuevas, “Situación socioeconómica de los pintores 
cordobeses (1460-1550)”.

79	 Rocío Bruquetas Galán, “Los gremios, las ordenanzas, los 
obradores”, en La pintura europea sobre tabla siglos XV, XVI y 
XVII, dirs. Araceli Gabaldón García y Pilar Ineba Tamarit (Ma-
drid: Ministerio de Cultura, 2010): 20-31, p. 26.

80	 Ordenanzas del gremio de pintores de sargas de Madrid, 1543, 
2-309-6, s.f., Secretaría, Archivo Villa de Madrid, Madrid, citado 
en Alba Gómez de Zamora Sanz, Las mujeres en la producción 
artística en Madrid en el siglo XVII, Tesis doctoral defendida en 
la Universidad Complutense en el año 2025, 224. Se especifi-
ca que para la maestría el examen consistiría en realizar varias 
figuras bien ordenadas y coloreadas; un bosque; una fuente y 
animales; del romano; de damasco; de lazos; de obra morisca; 
de matas grandes y de árboles menudos.

81	 Ordenanzas de la muy noble y muy leal ciudad de Málaga, 1611, 
eds. Rafael Bejarano Pérez y María Pepa Lara (Málaga: Ayun-
tamiento de Málaga-Real Academia de Bellas Artes de San 
Telmo, 1996), fols. 103 y 104. Son prácticamente iguales a las 
cordobesas de 1493.

82	 Archivo Histórico de la Nobleza, OSUNA, C 2234, D-1-18. 
Reproducido en Francisco Layna Serrano, Historia de Gua-
dalajara y sus Mendozas en los siglos XV y XVI (Guadalaja-
ra: Aache ediciones, 1994, tomo II): 494. Hubo otro encargo 

mudéjares o moriscos no debe llevarnos a considerar 
que todo lo que hicieron fueran “azulejos moriscos” o 
que un cristiano viejo no los pudiera también realizar. 
Tampoco toda la azulejería en España tiene un origen 
andalusí, aunque al leer la definición de alicatado que 
se da en el Diccionario de Autoridades en 1726 enten-
damos el arraigo que esa identificación ha tenido, pero 
que debe ser matizada y ampliada con otras influen-
cias: “[…] esta voz se usa en Andalucía, donde han que-
dado muchas casas labradas al uso morisco”.

Pero lo que me interesa destacar es que había un 
tipo de azulejo que se calificaba y se conocía en el siglo 
XV como morisco. ¿Qué clase de azulejo era? Parece 
estar haciendo referencia a un prototipo de decoración 
de lazo con la técnica de cuerda. Podríamos pensar 
en la técnica de cuerda seca, pero a este respecto he 
planteado la hipótesis que pudiera tratarse de lo que 
hoy denominamos de arista o de cuenca.83 En el do-
cumento se señala otro aspecto interesante y es que 
se explicita que debe seguir un ejemplo, lo cual nos in-
dica que hay un referente de hacer que gustaba y se 
demandaba y que en este caso se calificó de morisco. 
Solo se debía cambiar el orden y disposición de co-
lores respecto a la muestra, de tal modo que lo verde 
que estaba entre medias de las cuerdas blancas de-
bía ser negro y los cuadrados negros que estaban al-
rededor del sino en el modelo tenían que ser verdes. 
Atendiendo a esa descripción creo que podría encajar 
con la pieza número 36 de la colección de azulejos del 
Museo de Guadalajara en la que las cuerdas blancas 
serían las cintas que se dicen moriscas por esa labor 
de lacería, lo de entre medias efectivamente va en ne-
gro, e igualmente coincide que los cuadrados alrede-
dor del sino principal son verdes.84 

Fig. 4. Pieza numerada como 36 del palacio del Infantado en 
Guadalajara © Museo de Guadalajara

documentado para el palacio del Infantado en el que se 
especifica que debía seguir un modelo de azulejos grandes 
muy bien cubiertos de “azul”, también en 1496, 431. Cfr. Díez 
Jorge, “Between the islamic and the christian: perceptions of 
architectural ceramics in 16th-century houses and palaces”. 

83	 Cfr. Díez Jorge, “Between the islamic and the christian: per-
ceptions of architectural ceramics in 16th-century houses 
and palaces”.

84	 Agradezco al Museo de Guadalajara las facilidades presta-
das y su amabilidad, especialmente la colaboración de Mi-
guel Ángel Cuadrado Prieto.



14 Díez-Jorge, María Elena De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-23

Esta pieza del Museo de Guadalajara es de aris-
ta sencilla. Hasta la fecha no hay paralelos con las 
casi ocho mil quinientas piezas con técnica de arista 
del Museo de la Alhambra.85 Es una pieza singular y 
diferente a otras porque los cuadrados verdes que 
aparecen en ella suelen ser zafates, pero no formas 
cuadradas. Tampoco aparecen paralelos en una pri-
mera búsqueda en otros museos. Esta línea de in-
vestigación debiera seguir por este camino con el fin 
de descubrir a qué piezas exactamente se denomi-
naban en la época como “azulejos moriscos”.

Son numerosas las referencias de casas y pa-
lacios que tenían azulejería calificada de morisca, 
pero algunos de ellos han desaparecido o han sido 
despojados de esas vestiduras. Ya he mencionado 
el palacio del Infantado en Guadalajara, del que hay 
referencias documentales y testigos materiales que 
prueban que estuvo cubierto con azulejería en los 
zócalos de los salones de la planta principal como en 
los bajos y galerías de poniente, ya sea en el siglo XV 
como en el XVI.86 Pero hay otros muchos de los que 
solo quedan referencias escritas, como en el caso 
del palacio del Almirante en Valladolid, actualmente 
desaparecido, construido en la segunda mitad del 
siglo XV. Se sabe por antiguas descripciones que 
estaba decorado en el interior a base de “mosaicos 
y azulejería moriscos”, quedando solo algunos frag-
mentos en el Museo de Valladolid.87 

Y vuelvo a insistir en los textiles para revestir 
y engalanar la casa. Para este mismo palacio del 
Infantado se documenta un revestimiento textil con 
elementos calificados de moriscos. Se trata de una 
colcha de raso liso que parece ser un bancal, tapiz 
o cortinaje que se encargó al colchero Cristóbal 
Garrido, habitante de Guadalajara, y del que se con-
serva el encargo fechado en 1493. Se le confía una 
colcha de lana y sirgo de 8,70 m de ancho y de largo 
3,94 m que pudo usarse como colgadura en alguna 
ocasión. Lo interesante de esta pieza es que además 
de las flores de lis, en su interior llevaba “una çenefa 
de letras moriscas”88 que se especificó en el contra-
to debían seguir las de una muestra dada. Por tanto, 
la denominación de letras moriscas (para el árabe o 
pseudo árabe) así como el modelo dado (se le da una 
muestra de las letras para el textil al igual que para 
el azulejo), confirman la selección de una manera y 
formas, en este caso moriscas, para vestir el interior 
del palacio. Esta costumbre de revestir con textiles 
se dio en muchas casas y no solo de nobles, como 
lo confirma el uso de sargas para viviendas más co-
munes o las referencias de oficios de tejedores y te-
jedoras de mantas de pared que aparecen en docu-
mentos y en los que no debemos descartar el uso de 

85	 Agradezco la ayuda en la búsqueda de paralelos a Paula 
Sánchez Gómez, arqueóloga catalogadora de los fondos del 
Museo de la Alhambra. 

86	 Layna Serrano, Historia de Guadalajara y sus Mendozas en 
los siglos XV y XVI, 430.

87	 Mónica Malo Cerro, Azulejería en Castilla y León. De la Edad 
Media al Modernismo. Tesis doctoral defendida en la Univer-
sidad de Valladolid en 2001, 10. 

88	 Raúl Romero Medina y Laura Rodríguez Peinado, “Remem-
branza de la Guerra de Granada. A propósito de un artefacto 
textil para el palacio del II Duque del Infantado”, Además de. 
Revista on line de artes decorativas y diseño, n.º 9 (2023): 311-
335.

motivos considerados como moriscos en la época, 
aunque esta es una mera conjetura.89 

6. De la realidad al mito: atmósferas 
pintadas
Hasta aquí realidades documentadas de revestimien-
tos y objetos usados en casas y palacios con el califica-
tivo de morisco. Veamos ahora algunas cuestiones que 
quizás hayan podido mitificar una pretendida maurofilia 
y exotismo en los interiores domésticos del XV. 

Intentar definir qué es un espacio doméstico pare-
ce inicialmente sencillo, pero no lo es. En la pintura his-
pana del siglo XV encontramos destellos de espacios 
domésticos, no tanto porque se recreen en la vida coti-
diana, los hay pero en menor medida, sino porque una 
escena religiosa está pintada en un interior. El cuidado 
con el que se nos presenta lo doméstico nos transpor-
ta a una determinada atmósfera o ambiente. Son obras 
en las que aparecen techumbres, paredes pintadas o 
bien forradas de telas, objetos muebles como camas 
y mesas, y que nos ubican en una escena que sucede 
dentro de una casa. Puede que haya cosas imaginadas 
por los artistas, pero es evidente que los cuadros de-
bían contener algo de verdad para ser comprados por 
la clientela. 

En ese sentido, detengámonos a observar algunas 
pinturas. No quiero convertir esta parte en una búsque-
da de “alteridades” y cada vez que veamos una taracea 
o un guadamecí, pensemos que es la representación 
consciente de una alteridad, con todo lo que conlleva 
hoy en día el concepto. Quizás era más una manera de 
hacer que podía ser admirada y aceptada por cristia-
nos, musulmanes, y judíos.90 Sin lugar a dudas, si se til-
da un objeto en la época con un adjetivo, y como ya he 
indicado las palabras no son superfluas en la lengua, 
es porque se entendía que había una manera de hacer 
y con un resultado estético preciso y reconocible. Pero 
no siempre lo que hoy consideramos andalusí, o bien 
mudéjar, se identificaba entonces con una manera de 
hacer, al menos no se dejaba constancia en la docu-
mentación notarial. 

Un ejemplo claro es el de la taracea, asociada histo-
riográficamente a lo andalusí. Para fines del XV y princi-
pios del XVI, la taracea se ha definido como la técnica 
en la que se incrustan o embuten materiales variados. 
En algunos estudios especializados se habla de piezas 
menudas de hueso insertas en madera, mientras que 
la marquetería era a base de maderas naturales y te-
ñidas.91 De la taracea sabemos de ella en época anda-
lusí, con hermosos ejemplos nazaríes, cuando alcan-
zó prestigio por su pericia técnica basada en embutir 

89	 Agradezco a Jean Passini que me pasara las referencias de 
diversos tejedores y tejedoras de mantas de pared que tiene 
documentados en legajos del siglo XV para la ciudad de To-
ledo. 

90	 Comparto ideas con Borja Franco Llopis, “ ‘El trazo oculto de 
la alteridad’. Más allá del hibridismo cultural en la pintura es-
pañola de inicios del siglo XVI”, Boletín del Museo del Prado 
XXXVIII, n.º 58 (2022): 22-37. En concreto p. 33 : “No son re-
presentaciones híbridas de un suceso histórico, sino mues-
tras de la riqueza cultural y del proceso de asimilación de ob-
jetos procedentes de otras tradiciones a la cultura hispánica 
cristiana ya fueran de ascendencia italiana o andalusí”.

91	 Así lo define María Paz Aguiló, “Alemania-España. Marque-
tería y taracea”, en El moble del segle XVI: moble per a l’edat 
moderna (Barcelona, Museo de Artes Decorativas-Ajunta-
ment de Barcelona, 2012), 41-52.



15Díez-Jorge, María Elena De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-23

 

Figs. 5a y 5b. Detalles de caja de taracea granadina, siglo XIV (período nazarí), Inventario 1966/28/1 © Museo Arqueológico Nacional

 

Figs. 6a y 6b. a) Pere Lembrí (¿), La Virgen de la leche con el Niño entre San Bernardo de Claraval y San Benito, 1410-1415,  
b) Detalle de la tarima del trono con estrellas de ocho puntas de taracea © Museo del Prado

piezas muy pequeñas y generalmente con labor de 
lazo, entre otros motivos. 

Por otro lado, la marquetería ha sido caracteriza-
da más bien como el ensamble de chapas principal-
mente de madera. La realidad es que ambos térmi-
nos han generado cierta confusión entre los propios 
especialistas y más aún aplicados a objetos de pe-
ríodos como el XV y XVI. Lo único que puedo apor-
tar en este aspecto es que en la abundante docu-
mentación que he podido manejar para estos siglos 
no me he encontrado el término de marquetería y, 
sin embargo, sí aparece el de taracea. Por ejemplo, 
en el inventario de 1493 de los bienes de María de 
Mendoza, condesa de Los Molares, se registra: “un 
arca grande de ataraceas”, “un arca grande de ata-
racea vacía”, “un tablero de ajedrez ataraceado sin 
trebejos ni bolsa”.92 En ninguno de estos casos se 

92	 Se ha manejado la base de datos Glocasem del proyecto 
referenciado en la primera nota (Imacapa), en la que se ha 
introducido el inventario de María de Mendoza transcrito por 

acompañan estos muebles de taracea con el adjeti-
vo de morisco. Igualmente ocurre para el XVI en los 
que aparecen mesitas, arcas pequeñas y otras muy 
grandes (en las que caben hasta varios colchones), 
y todas de taracea, pero al menos en la documen-
tación manejada no se asocia con lo morisco. En el 
vocabulario de Nebrija de 1495 no aparece si quiera 
la entrada ‘taracea’ ni ‘ataracea’. Ante ello creo que 
es lógico preguntarse si quizás este tipo de trabajos 
no se identificaba en los siglos XV y XVI con “cosa 
de moro”, aunque nosotros hoy sí lo hagamos ante 
ciertas evidencias científicas.

Si observamos algunas pinturas del siglo XV ve-
mos que aparecen elementos de taracea.93 En La 

la profesora Ana Aranda Bernal (Relación de los bienes de 
María de Mendoza, condesa de Los Molares. Archivo Ducal 
de Medinaceli. Sección Alcalá, leg. 1205, doc. 347-385, año 
1493).

93	 Véase al respecto la conferencia que impartí en el Museo 
del Prado: A la manera morisca: imágenes de la alteridad. 



16 Díez-Jorge, María Elena De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-23

Virgen de la leche con el Niño entre San Bernardo 
de Claraval y San Benito (1410-1415), quizás de Pere 
Lembrí, en el Museo del Prado, en la tarima del trono 
sobre la que están la Virgen y el Niño hay estrellas de 
ocho puntas que pudieran tener incrustaciones de 
nácar o huesos. 

De fechas similares es el Retablo del arzobis-
po Don Sancho de Rojas (entre 1415-1420) de Juan 

Madrid, Museo Nacional del Prado, 1 de diciembre de 2021 
[https://www.youtube.com/watch?v=oJk0wgcLU-k].

Rodríguez de Toledo, en este mismo museo, en el 
que si detenemos la mirada vemos en la pintura de la 
Virgen con el Niño que la tarima presenta también un 
tipo de taracea con incrustaciones y estrellas de seis 
puntas, además de motivos ajedrezados. 

Igualmente, la silla episcopal de la obra Santo 
Domingo Silos entronizado como obispo (ca. 1474-
1477), pintura de Bartolomé Bermejo; aparecen es-
trellas mediante lo que parece simular la técnica de 
incrustación.

Hasta ahí pudiéramos pensar que la taracea 
se presenta como un elemento más del entorno 

 

Figs. 7a y 7b. a) Juan Rodríguez de Toledo, Retablo del arzobispo Don Sancho de Rojas, entre 1415-1420,  
b) Detalle con la tarima con estrellas de taracea © Museo del Prado

   

Figs. 8a y 8b. a) Bartolomé Bermejo, Santo Domingo Silos entronizado como obispo, ca. 1474-1477,  
b) Detalle de estrella con incrustaciones en la tarima de la silla episcopal © Museo del Prado



17Díez-Jorge, María Elena De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-23

doméstico, y más relacionada con el prestigio, 
pues aparece en las tarimas de tronos y sillas epis-
copales de personajes religiosos relevantes. Eso 
no quita que haya imágenes que nos muestren otra 
apreciación. Es el caso de las pinturas de cuatro 
profetas (Samuel, Ezequiel, Isaías y David), aunque 
ya algo posteriores, pertenecientes al banco de un 
retablo obra del maestro Becerril (ca. 1525) en las 
que, si nos fijamos, las incrustaciones de made-
ras y materiales con estrellas aparecen en la silla 
y en la lira de aquellos que llevan turbante (Isaías 
y David, que evidentemente no se relacionan con 
musulmanes, sino con judíos de Israel). Turbantes 
y taraceas de estrellas de ocho puntas, ¿mera 
casualidad?

De igual modo podemos señalar para los gua-
damecíes, técnica basada en el cuero adobado y 
adornado con dibujos de pintura o relieve, que tanto 
prestigio alcanzaron en la Córdoba andalusí y que 
parecen vislumbrarse en algunas pinturas, como en 
la Virgen de los Reyes Católicos (1491-1493). 

Ya he señalado anteriormente las ordenanzas de 
pintores de Córdoba de 1493 en las que dentro de 
la pintura de lo morisco se describe cómo se ha de 
adobar el pergamino y la piel de vaca, debiendo refe-
rirse a la pintura en cuero. Estas obras en cuero y es-
tos guadamecíes fueron muy comunes en las casas 
del siglo XV. En la documentación del siglo XV revisa-
da para este texto son numerosos los guadamecíes. 
En el inventario de María de Mendoza encontramos: 
“dos cueros de guadamecí grandes nuevos, el uno 
verde y el otro colorado”, “dos cueros de guadamecí 
verdes un poco raídos”, “dos cueros de guadamecí 
colorados un poco raídos”, “un cuero de guadame-
cí colorado grande”, “un cuero de guadamecí verde 
más pequeño”, “un cuero de guadamecí colorado 
con bandas usado”, “dos cueros de guadamecí de 
antecama colorados un poco raídos”, “dos cueros de 
guadamecí de antecama colorados un poco raídos”, 

“un guadamecí viejo roto”.94 En total catorce guada-
mecíes. También en 1493 se documentan guada-
mecíes en casas de mudéjares granadinos de clase 
común: “un guadamecí” en la casa de Zahara y otro 

94	 Se ha manejado la base de datos Glocasem del proyecto 
referenciado en la primera nota (Imacapa), en la que se ha 
introducido el inventario de María de Mendoza transcrito por 
la profesora Ana Aranda Bernal (Relación de los bienes de 
María de Mendoza, condesa de Los Molares. Archivo Ducal 
de Medinaceli. Sección Alcalá, leg. 1205, doc. 347-385, año 
1493).

   

Figs. 9 y 10. 9) Profetas Isaías y 10) Profeta David, ambos pertenecientes al banco de un retablo,  
obras del maestro Becerril, ca. 1525 © Museo del Prado

Fig. 11. Virgen de los Reyes Católicos, 1491-1493,  
© Museo del Prado.



18 Díez-Jorge, María Elena De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-23

en la de Fatán.95 Luego, en el siglo XVI, fueron muy 
habituales en las viviendas, llegando a extenderse su 
uso en América, pues se mencionan guadamecíes 
en casas de La Habana a fines del XVI y principios 
del XVII.96 En ninguno de los casos documentados 
hemos encontrado su calificativo de morisco, aun-
que sabemos que en el siglo XV se tenía como pro-
pio de estas tierras peninsulares y extraño en otras 
cortes extranjeras, como ya indicamos en el caso del 
“guadamecir” que aparece mencionado en la cróni-
ca de Juan II como ejemplo de regalo diplomático 
que envió el monarca. 

El caso de los textiles tiene matices diferentes. 
Cabe recordar la importancia que los textiles an-
dalusíes tuvieron, puesto que fueron admirados 
y muy apreciados por los reinos cristianos penin-
sulares, de ahí su reutilización y adquisición, tanto 
para indumentaria como para vestir la casa. Ropas 
y alfombras con caligrafía y pseudo caligrafía árabe 
muestran el aprecio y consideración que se les te-
nía y cómo su valor, por las sedas usadas y la pericia 
técnica, hicieron que se utilizaran por las élites po-
derosas, pero también apreciadas por la gente co-
mún.97 En La Anunciación del maestro de la Sisla, ca. 
1500, aparece caligrafía en árabe en la alfombra. Es 
una inscripción cúfica repetida y legible de al-Mulk 
li-Llāh seguida de al-Šukr li-Llāh (La soberanía es de 
Dios y Gracias sean dadas a Dios). Aunque es legi-
ble y mantiene los rasgos esenciales y decorativos 
bastante bien, hay algún detalle algo tosco, pero sí 
que se puede afirmar que es una inscripción cúfi-
ca correcta. Así pues, para el caso de los textiles sí 
se suelen reconocer sedas moriscas y alfombras y 
otros tejidos con letras “moriscas”. 

Igualmente, para el caso de la indumentaria. El 
atuendo era importante y no una cuestión frívola de 
moda. A través de la indumentaria —traje, peinado, 
guantes, tocado, calzado— se expresaba una iden-
tidad o pertenencia a una clase, etnia y género. No 
extrañan ciertos trasvases en la ropa de vestir entre 
cristianos y musulmanes, así como la identificación 
que ya hemos señalado con vestimentas moriscas 
en el siglo XV. Sin embargo, al igual que con la taracea 
y los guadamecíes, hay prendas como los chapines 
con alcorques de los que ya hay constancia en el tra-
tado andalusí de Ibn ‘Abd al-Ra’ūf del siglo X98, pero 
que en la documentación cristiana por lo general 
no aparecen como moriscos. La realidad es que los 

95	 Juan Martínez Ruiz, “Ropas y ajuar de mudéjares granadinos 
(1493)”.

96	 Base de datos Glocasem del proyecto referenciado en la 
primera nota (Imacapa), en la que se han introducido varios 
inventarios y dotes de La Habana seleccionados del Archivo 
Nacional de la República de Cuba (ARNAC) y transcritos por 
la profesora Rosalía Oliva Suárez: Recibo de dote de Gonza-
lo Vaca. Protocolo de Martín Calvo de la Puerta. 1588, enero 
14; Escribanía de Regueyra, 4 de enero de 1602, Tomo I, folio 
029r-030r; Escribanía de Regueyra, 1601, Tomo I, folio 577v-
579r, septiembre de 1601. 

97	 Aunque centrado en el siglo XVI, y por tanto fuera de nuestro 
arco cronológico, cabe destacar el texto de Araceli Moreno 
Coll, Del telar a la tabla. Los tejidos andalusíes en la pintura 
del Renacimiento valenciano (Madrid, Consejo Superior de 
Investigaciones Científicas, 2025).

98	 Ibn ‘Abd al-Ra’ūf. Córdoba a mediados del siglo X, edición, 
traducción y estudio del tratado por Pedro Chalmeta (Al-
mería: Fundación Ibn Tufayl, 2019); se recoge la disposición 
dada a los alcorqueros para que no pusieran arcilla en la sue-
la ya que aumentaba su peso (disposición 30, p. 108).

llevaron andalusíes, cristianos, moriscos y tanto mu-
jeres como hombres,99 pero para nuestro siglo XV no 
se especificaba por lo general ese origen o manera 
morisca. Los encontramos en numerosos inventa-
rios y los vemos en pinturas y en esculturas, como 
las de Isabel de Portugal (segunda esposa de Juan 
II) en la tumba de la Cartuja de Miraflores en Burgos 
(1489-1493) y la de Juana de Castilla en el sepulcro 
de la Capilla Real de Granada. Algunos de esos cha-
pines con alcorques son catalogados en la actuali-
dad como mudéjares, o bien como moriscos, caso 
de uno de los que se encuentra en la Alhambra con 
referencia 001611, quizás por la consideración de ser 
un tipo de zapato procedente del mundo andalusí, 
pero que realmente en la época quizás no se viera 
como “cosa de moro” y que además tiene elemen-
tos decorativos, como una especie de “caracolillos”, 
habituales del lenguaje “renacentista” del siglo XVI. 

En los inventarios del siglo XV no suelen ser refe-
renciados estos alcorques como “a la morisca”. No 
obstante, en algunas ordenanzas del XVI se mencio-
nan zapatos solados a la morisca. Por ejemplo, en las 
ordenanzas de Écija se dice: “Los çapatos de hom-
bre de diez puntos arriba, solados a la morisca, con 
suela de çerrada e de arraihán […]”, o “los çapatos de 
hombre de diez puntos arriba, abrochados con ore-
jas, solados a la morisca”.100 En las de Granada no se 
especifican chapines moriscos en ningún caso, aun-
que en los cueros sí se documentan “los cordobanes 
colorados que son para suelas de moriscos”.101

Así pues, todo hace sospechar que taraceas y 
guadamecíes no creaban realmente una atmósfera 
reconocible o nombrable como morisca. Aunque hoy 
en día sí veamos en ellos la huella andalusí y morisca, 
quizás tengamos que pensar en que contribuían más 
bien a crear una atmósfera del lugar y propia, que es 
bien diferente, porque no es lo mismo tener en casa 
objetos “exóticos” que enseres cuyas técnicas y 
maneras de hacer están transculturizados hasta el 
punto de no ser identificadas notarialmente como 
obras moriscas. Diferente es el caso de los textiles y 
la indumentaria, donde sí es más frecuente su califi-
cación de obras moriscas. Las pinturas nos acercan 
a una realidad que a veces se ha interpretado como 
contradictoria o paradójica (elementos interpretados 
hoy como islámicos en cuadros de temática religiosa 
cristiana, pero que en la época no se verían siempre 
así), o bien han servido para mitificar una maurofilia 
en las élites. Es indudable que pinturas y documen-
tos deben ser puestos en conexión para entender 
una práctica más compleja y variada y con muchos 
matices, antes de sucumbir, sin quererlo, a ciertas 
ideas muy ancladas en la historiografía como el exo-
tismo y la maurofilia. 

7. A modo de conclusión final
A vista de pájaro he sobrevolado buscando con qué 
enseres de casa se usaba el calificativo de morisco 
en el siglo XV, aceptando que el sentido no podía ser 

99	 Ruth Matilda Anderson, “El chapín y otros zapatos afines”, 
Cuadernos de la Alhambra, n.º 5 (1969): 17-32.

100	 Ordenanzas del concejo de Écija (1465-1600), edición de Ma-
rina Martín Ojeda (Écija, Ayuntamiento-Diputación Provincial 
de Sevilla, 1990), 273- 274 (ordenanzas y arancel de curtido-
res y zapateros de 1511).

101	  Ordenanzas de Granada de 1552, fol. CCXIIv.



19Díez-Jorge, María Elena De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-23

el mismo en un hogar de mudéjares que en uno de 
cristianos viejos, en una vivienda de artesanos que 
en una de nobles. He señalado el uso del calificativo 
de morisco en objetos de lujo y ostentosos, así como 
en otros muy sencillos, pero en ambos se identifica-
ba con una manera de hacer y ejecutar, con unas for-
mas que eran parte de esa sociedad bajomedieval, 
sin quizás ser percibido ni tan extraño ni tan exótico 
como a veces hemos pensado. Aunque hay muchas 
excepciones, por lo general no hay tanto un amor a 
lo extraño como un proceso de interculturalidad y 
transferencia. 

En diversos estudios de los siglos XV y XVI se ha 
señalado que los inventarios denotan una manera 
diferente de vivir, destacándose, por ejemplo, 
menos muebles en casas de mudéjares y luego 
moriscos.102 Sin duda, así debió ser. Pero debemos 

102	 García Marsilla, “Exóticos y cotidianos. Elementos transcul-
turales en los entornos domésticos valencianos del siglo 
XV”, 152. Para el XVI en el caso de Aragón se ha puesto de 
manifiesto que los cristianos viejos daban mayor importan-
cia a los muebles, mientras que los moriscos tuvieron un 

seguir avanzando para contemplar más opciones 
que se dieron en el interior de los hogares. No se 
trata de hacer listados de objetos. No lo he hecho 
en este texto, pues he intentado que la lectura de los 
registros se encamine más bien a detectar hábitos 
y costumbres de la vida cotidiana, pero sobre todo 
percepciones de la época. Los enseres de una casa 
pudieron crear una atmósfera que se percibiría a 
través de sentidos como la vista y el olfato: tejidos 
de colores, fragancias de perfumes, aromas de 

mayor interés por los cojines, almohadas y ropas de aseo 
y mesa, aunque realmente se concluye que no hubo extre-
madas diferencias entre sus respectivos ajuares. Cfr. María 
Isabel Álvaro Zamora, “Las casas de los mudéjares y de los 
moriscos en Aragón. Localización, espacios, funcionalidad 
y ajuar”, en La(s) casa(s) en la Edad Moderna, ed. Margarita 
Birriel Salcedo (Zaragoza: Institución Fernando el Católico, 
2017), 193-230. Igualmente, para Castilla, cfr. Moreno Díaz del 
Campo, Francisco Javier, “Observando el hogar. Vida cotidia-
na y realidad material doméstica de los moriscos de Casti-
lla. 1570-1610”, Sharq Al-Andalus, n.º 21 (2014-2016): 79-113; y 
para Granada, Díez Jorge, “Enseres de casas granadinas en 
el siglo XVI: vivencias y emociones”.

 

Figs. 12a y 12b. Maestro de la Sisla, La Anunciación,  
ca. 1500 © Museo del Prado

Fig. 13. Chapín con alcorque, Inventario 001611 © Museo de la Alhambra,  
Patronato de la Alhambra y Generalife. Foto: Lucía Rivas



20 Díez-Jorge, María Elena De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-23

comidas con diversas especias. Pero he puesto el 
énfasis en que no debemos olvidarnos en cómo se 
llamaban las cosas en la época, porque el nombrar a 
la manera morisca tenía una razón de ser que pudiera 
ser poliédrica (ya fuera una manera, una estética, 
una marca, una denominación de origen, un valor…). 
Y cuando no se nombra, también tiene un sentido y 
una causa. 

No todo lo que hoy calificamos de mudéjar o 
morisco se tenía tan presente en el siglo XV que 
era de procedencia andalusí o “cosa de moros”, 
como hemos comprobado con las techumbres de 
lazo, con guadamecíes y taraceas. Incluso objetos 
denominados a la morisca no se veían siempre bajo 
el prisma de ser de otra religión. Era más bien un 
marchamo, una marca del lugar. 

No hay equivocación alguna en la historiografía 
presente en señalar que las técnicas de lazo, 
guadamecíes y taraceas ya estaban en al-Andalus, 
pero ello no debe implicar que así se identificara 
siempre en la época bajo medieval. No podemos 
llevar nuestras clasificaciones y etiquetas al 
pasado, pues nos puede inducir a equívocos de 
interpretaciones de una alteridad en algunos casos 
inexistente. Se ha planteado que el hecho de que los 
notarios calificaran objetos como a la manera morisca 
era signo de que los veían diferentes a las “pautas 
occidentales”.103 Efectivamente los veían diferentes, 
pero también ocurría con un paño francés. Lo que no 
sé es si se vieron tan claras y nítidas las diferencias 
entre oriente y occidente, y quizás es momento de 
empezar a admitir que hubo ciertos modos que se 
admitieron como propios del lugar, sin entender de 
orillas territoriales ni fronteras religiosas.

8. Fuentes y referencias bibliográficas
8.1. Fuentes
8.1.1 Crónicas y tratados
Historia de los Hechos del marqués de Cádiz (edición, 

estudio e índices de Juan Luis Carriazo Rubio). 
Granada: Universidad de Granada, 2003. 

Ibn‘Abd al-Ra’ūf. Córdoba a mediados del siglo 
X (edición, traducción y estudio de Pedro 
Chalmeta). Almería: Fundación Ibn Tufayl, 2019.

Relación de los hechos del muy magnífico e más 
virtuoso señor, el señor don Miguel Lucas, muy 
digno condestable de Castilla (edición y estudio 
de Juan Cuevas Mata, Juan del Arco Moya 
y José del Arco Moya). Jaén: Universidad de 
Jaén, Ayuntamiento de Jaén, 2001.

8.1.2. Diccionarios 
Alcalá, Fray Pedro de. Vocabulista arávigo en letra 

castellana. En Arte para ligeramente saber la 
lengua aráviga. Granada: Juan Varela, 1505. 
Disponible en la base de datos Nuevo tesoro 

103	 “Estos objetos les parecían [se refiere a los notarios] algo 
claramente diferentes a los fabricados siguiendo pautas oc-
cidentales”, cita en García Marsilla, “Exóticos y cotidianos. 
Elementos transculturales en los entornos domésticos va-
lencianos del siglo XV”, 159. 

lexicográfico de la lengua española (NTLLE) 
de la Real Academia de la Lengua Española. 
https://apps2.rae.es/ntlle/SrvltGUILoginNtlle.

Covarrubias, Sebastián de. Diccionarios de los 
siglos XV-XVIII. Tesoro de la lengua castellana 
o española. Madrid: imprenta de Luis Sánchez, 
1611. Disponible en la base de datos Nuevo tesoro 
lexicográfico de la lengua española (NTLLE) 
de la Real Academia de la Lengua Española. 
https://apps2.rae.es/ntlle/SrvltGUILoginNtlle.

Diccionario de la lengua castellana, en que se 
explica el verdadero sentido de las voces, su 
naturaleza y calidad, con las phrases o modos de 
hablar, los proverbios o refranes, y otras cosas 
convenientes al uso de la lengua (más conocido 
como Diccionario de Autoridades). Madrid: 
imprenta de Francisco del Hierro, impresor de 
la Real Academia Española, 1726 a 1739. https://
apps2.rae.es/ntlle/SrvltGUILoginNtlle. 

Nebrija, Antonio de. Vocabulario español-latino. 
Salamanca: Impresor de la Gramática 
castellana, 1495 [¿?]. Disponible en la base de 
datos Nuevo tesoro lexicográfico de la lengua 
española (NTLLE) de la Real Academia de la 
Lengua Española. https://apps2.rae.es/ntlle/
SrvltGUILoginNtlle.

8.1.3. Documentos
Base de datos Glocasem. Base de datos con 

documentos de finales del siglo XV y primera 
mitad del XVI, que reúne más de 8000 registros 
o entradas de enseres y objetos de casa. 
Realizada con el proyecto Imacapa por los 
miembros de dicho proyecto. http://imacapa.
ugr.es/, https://www.glocasem.es/login/.

Cuentas de Gonzalo de Baeza, tesorero de Isabel 
la Católica (edición de Antonio de la Torre y E. 
A. de la Torre). Madrid: Consejo Superior de 
Investigaciones Científicas, 1955. 

El libro del repartimiento de Jerez de la Frontera: 
estudio y edición (transcrito en Repartimiento 
de Jerez de la Frontera, edición de Manuel 
González Jiménez y Antonio González Gómez). 
Cádiz: Diputación Provincial, 1980. 

Libro de Acuerdos del Concejo Madrileño. 1493-
1497 (edición de Carmen Rubio Pardo, Trinidad 
Moreno Valcárcel, Concepción de la Fuente y 
Emilio Meneses García). Madrid: Ayuntamiento 
de Madrid, 1979.

Libro de repartimientos de Loja, I (transcrito por 
Manuel Barrios Aguilera). Granada: Universidad, 
1988. 

Martínez Ruiz, Juan. “Ropas y ajuar de mudéjares 
granadinos (1493)”. Revista de Dialectología y 
tradiciones populares 38 (1983): 119-134. 

8.1.4. Literatura
Libro del caballero Zifar (edición a cargo de Joaquín 

González Muela). Madrid: Castalia, 1982.
Montoro, Antón de. Cancionero (edición de Marcella 

Ciceri y Julio Rodríguez Puértolas). Salamanca: 
Universidad de Salamanca, 1990.

8.1.5. Ordenanzas
Bejarano Rubio, Amparo y Ángel Luis Molina. Las 

ordenanzas municipales de Chinchilla en el 

https://apps2.rae.es/ntlle/SrvltGUILoginNtlle
https://apps2.rae.es/ntlle/SrvltGUILoginNtlle
https://apps2.rae.es/ntlle/SrvltGUILoginNtlle
https://apps2.rae.es/ntlle/SrvltGUILoginNtlle
https://apps2.rae.es/ntlle/SrvltGUILoginNtlle
https://apps2.rae.es/ntlle/SrvltGUILoginNtlle
http://imacapa.ugr.es/
http://imacapa.ugr.es/
https://www.glocasem.es/login/


21Díez-Jorge, María Elena De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-23

siglo XV. Murcia: Academia Alfonso X el Sabio, 
Universidad de Murcia, 1989.

El libro primero de ordenanzas del Concejo de 
Córdoba (edición y estudio crítico de Manuel 
González Jiménez, Ricardo Córdoba de la 
Llave, Javier López Rider, Teresa Criado Vega 
y Antonio Claret García Martínez). Madrid: 
Compobell, 2016. 

Ordenanzas de Granada de 1552 (edición de José 
Antonio López Nevot). Granada: Ayuntamiento 
de Granada, 2000. 

Ordenanzas de la muy noble famosa y muy leal 
ciudad de Jaén. Guarda y defendimiento de los 
reinos de Castilla (edición de Pedro A. Porras 
Arboledas). Granada: Universidad de Granada, 
1993.

Ordenanzas de la muy noble y muy leal ciudad de 
Málaga, 1611. Málaga: Ayuntamiento de Málaga, 
Real Academia de Bellas Artes de San Telmo, 
1996.

Ordenanzas de Sevilla que por su original, son ahora 
nuevamente impresas, con licencia del señor 
asistente, por Andrés Grande, Impresor de 
libros, año de mil y seyscientos y treynta y dos 
(edición de Víctor Pérez Escolano y Fernando 
Villanueva Sandino). Sevilla: Oficina Técnica de 
Arquitectura e Ingeniería, 1975. 

Ordenanzas del concejo de Écija (1465-1600) 
(edición de Marina Martín Ojeda). Écija: 
Ayuntamiento de Sevilla y Diputación Provincial 
de Sevilla, 1990. 

Ordenanzas municipales. Alicante, 1459-1669. 
Alicante: Ayuntamiento de Alicante, 1989.

8.1.6. Viajeros
Luque Moreno, Jesús. Granada en el siglo XVI. 

Testimonios de la época. Granada: Universidad 
de Granada, 2013.

Viajes de extranjeros por España y Portugal. Desde 
los tiempos más remotos hasta comienzos del 
siglo XX, I. Madrid: Aguilar, 1952. 

8.2. Referencias bibliográficas
Aguiló Alonso, María Paz. “Alemania-España. 

Marquetería y taracea”. En El moble del 
segle XVI: moble per a l’edat moderna, 41-
52. Barcelona: Museo de Artes Decorativas-
Ajuntament de Barcelona, 2012. 

Álvarez Dopico, Clara Ilham. “Cerámica española 
y cerámica tunecina: la conexión morisca”. En 
Comprender la expulsión de los moriscos en 
España (1609-1614), coordinado por Bernard 
Vincent, 417-454. Oviedo: Universidad de 
Oviedo, 2020. 

Álvaro Zamora, María Isabel. “Las casas de los 
mudéjares y de los moriscos en Aragón. 
Localización, espacios, funcionalidad y ajuar”. 
En La(s) casa(s) en la Edad Moderna, editado por 
Margarita Birriel Salcedo, 193-230. Zaragoza: 
Institución Fernando el Católico, 2017. 

Anderson, Ruth Matilda. “El chapín y otros zapatos 
afines”. Cuadernos de la Alhambra 5 (1969): 17-
32.

Aparici Martí, Joaquín. “Bienes muebles de 
mudéjares castellonenses. Siglo XV”. Sharq 

Al-Andalus: Estudios mudéjares y moriscos 19 
(2008-2010): 69-90. 

Aranda Bernal, Ana. “La huella morisca en la 
indumentaria y enseres de la casa noble 
sevillana. Siglos XV y XVI”. Cuadernos de Arte 
de la Universidad de Granada 49 (2018): 127-142, 
https://doi.org/10.30827/caug.v49i0.7745

Barrios Aguilera, Manuel. “La población de Loja 
a raíz de su incorporación al Reino de Castila 
según el padrón de 1491”. En Libro de los 
Repartimientos de Loja, II, editado por Carmen 
Trillo San José, 159-226. Granada: Universidad 
de Granada, 1999. 

Belenguer González, Antonio. La vivienda del 
artesanado. Arquitectura, mercado inmobiliario 
y cultura material en la Valencia bajomedieval. 
Tesis doctoral. Universitat de València, 2025.

Bernabé Pons, Luis F. y María Jesús Rubiera Mata. 
“La lengua de mudéjares y moriscos. Estado 
de la cuestión”. En VII Simposio Internacional 
de Mudejarismo (Teruel, 19-21 de septiembre 
de 1996), 599-632. Teruel: Instituto de Estudios 
Turolenses, Centro de Estudios Mudéjares, 
1999. 

Bruquetas Galán, Rocío. “Los gremios, las 
ordenanzas, los obradores”. En La pintura 
europea sobre tabla siglos XV, XVI y XVII, 
editado por Araceli Gabaldón García y Pilar 
Ineba Tamarit, 20-31. Madrid: Ministerio de 
Cultura, 2010. 

Carrasco Manchado, Ana Isabel. De la convivencia 
a la exclusión. Imágenes legislativas de 
mudéjares y moriscos. Siglos XIII-XVII. Madrid: 
Sílex, 2012. 

Cradwford, Sally. “Archaelogy of the Medieval 
Family”. En Medieval Childhood. Archaelogical 
Approaches, editado por D. M. Hadley y K. A. 
Hemer, 26-38. Oxford: Oxbow Books, 2014. 

Díez Jorge, María Elena. “Algunas percepciones 
cristianas de la alteridad artística en el 
medioevo peninsular”. Cuadernos de Arte de la 
Universidad de Granada 30 (1999): 29-47. 

Díez Jorge, María Elena. “Enseres de casas 
granadinas en el siglo XVI: vivencias y 
emociones”. En De puertas para adentro: La 
casa en los siglos XV-XVI, editado por María 
Elena Díez Jorge, 463-521. Granada: Comares, 
2019. 

Díez Jorge, María Elena. “Historias llenas de 
emociones: espacios y objetos de menores en 
las casas de moriscos y cristianos”. En Vestir la 
casa. Objetos y emociones en el hogar andalusí 
y morisco, editado por Dolores Serrano-
Niza, 191-247. Madrid: Consejo Superior de 
Investigaciones Científicas, 2019. 

Díez Jorge, María Elena. “Domestic Spaces During 
the Nasrid Period: Houses”. En The Nasrid 
Kingdom of Granada between East and West 
(Thirteenth to Fifteenth Centuries), editado por 
Adela Fábregas, 263-303. Leiden-Boston: Brill, 
2021. 

Díez Jorge, María Elena. “Vidas dibujadas en el 
interior de la casa granadina en torno a 1530”. 
En Abierta de par en par. La casa del siglo XVI en 
el Reino de Granada, editado por María Elena 
Díez Jorge y Antonio Orihuela Uzal, 221-279. 



22 Díez-Jorge, María Elena De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-23

Madrid: Consejo Superior de Investigaciones 
Científicas, 2022.

Díez Jorge, María Elena. “Casas en Granada en el 
siglo XVI: debates acerca del concepto mudéjar 
y morisco”. En Casa y espacio doméstico en 
España y América (siglos XVI-XIX), editado 
por Margarita Birriel Salcedo y Francisco 
García González, 73-105. Madrid-Frankfurt: 
Iberoamericana-Vervuert, 2022. 

Díez Jorge, María Elena. “Between the islamic 
and the christian: perceptions of architectural 
ceramics in 16th-century houses and palaces”. 
En Objects at the Crosroads: Material Mobilities 
across Premodern Iberia and North Africa, 
editado por Borja Franco Llopis y Catherine 
Infante. Toronto: University of Toronto Press (en 
prensa). 

Díez Jorge, María Elena y Francisco J. Moreno Díaz 
del Campo. “El color en la ropa de las moriscas”. 
En Un mar de objetos, un mar de personas. El 
Mediterráneo en las edades media y moderna, 
editado por Borja Franco Llopis y Francisco 
Moreno Díaz del Campo, 185-228. Granada: 
Universidad de Granada, 2024. 

Díez Jorge, María Elena y Dolores Serrano-Niza. 
“Nombrar la vida cotidiana: formas de poder 
a través de los enseres de casas y ropas de 
moriscas granadinas”. En Prácticas femeninas 
en la Edad Moderna. Entre el arte y el poder, 
editado por Esther Alegre Carvajal, 277-302. 
Madrid: Universidad Nacional de Educación a 
Distancia (UNED), 2024. 

Falomir Faus, Miguel. “El proceso de cristianización 
urbana de la ciudad de Valencia durante el siglo 
XV”. Archivo Español de Arte 64, no. 254 (1991): 
127-140.

Furió, Antoni. “Muebles y objetos cotidianos en la 
casas campesinas de la valencia bajomedieval”. 
En Objetos cotidianos en la Corona de Aragón 
durante la Baja Edad Media, editado por Luis 
Almenar Fernández, Irene Velasco Marta y 
Mario Lafuente Gómez, 193-232. Zaragoza: 
Prensas de la Universidad de Zaragoza, 2025. 

Franco Llopis, Borja. “ ‘El trazo oculto de la alteridad’. 
Más allá del hibridismo cultural en la pintura 
española de inicios del siglo XVI”. Boletín del 
Museo del Prado, tomo XXXVIII, no. 58 (2022): 
22-37. 

Franco Silva, Alfonso. “El Patrimonio de doña María 
de Mendoza, condesa de los Molares”. En 
Estudos em homenagem ao professor doutor 
José Marques, I, 105-122. Porto: Faculdade de 
Letras da Universidade do Porto, 2006. 

García Marsilla, Juan Vicente. “Marcadores de 
estatus. Espacios y objetos de la distinción 
en las viviendas valencianas medievales”. En 
Espacios de vida. Casa, hogar y cultura material 
en la Europa Medieval, editado por Juan Vicente 
García Mansilla, 345- 386. Valencia: Universitat 
de València, 2022.

García Marsilla, Juan Vicente. “Exóticos y 
cotidianos. Elementos transculturales en los 
entornos domésticos valencianos del siglo XV”. 
En Un mar de objetos, un mar de personas: El 
Mediterráneo en las Edades Media y Moderna, 
editado por Borja Franco Llopis y Francisco 

J. Moreno Díaz del Campo, 135-162. Granada: 
Universidad de Granada, 2024. 

Gómez-Moreno González, Manuel. Guía de Granada 
(edición facsímil de 1892). Granada: Universidad 
de Granada, 1994. 

Gómez de Zamora Sanz, Alba. Las mujeres en la 
producción artística en Madrid en el siglo XVII. 
Tesis doctoral. Universidad Complutense, 2025.

González Jiménez, Manuel. “Repartimientos 
andaluces del siglo XIII. Perspectiva de conjunto 
y problemas”. En De Al-Andalus a la sociedad 
feudal: los repartimientos bajomedievales 
(anejos del Anuario de Estudios Medievales, 
no. 25), 95-117. Barcelona: Consejo Superior de 
Investigaciones Científicas, 1990. 

Gumiel Campos, Pablo, “Diferencias estilísticas, 
proyectuales e ideológicas entre la arquitectura 
de Pedro I y Enrique II de Castilla”. Cuadernos 
de Arte de la Universidad de Granada 52 
(2021): 169-185, https://doi.org/10.30827/caug.
v52i0.22908

Irigoyen García, Javier. Moros vestidos como moros: 
Indumentaria, distinción social y etnicidad en 
la España de los siglos XVI y XVII. Barcelona: 
Edicions Bellaterra, 2019.

Layna Serrano, Francisco. Historia de Guadalajara 
y sus Mendozas en los siglos XV y XVI, tomo II. 
Guadalajara: Aache ediciones, 1994. 

Leva Cuevas, Josefa. “Situación socioeconómica de 
los pintores cordobeses (1460-1550)”. Ámbitos. 
Revista de estudios de ciencias sociales y 
humanidades 14 (2005): 21-32.

Malo Cerro, Mónica. Azulejería en Castilla y León. De 
la Edad Media al Modernismo. Tesis doctoral. 
Universidad de Valladolid, 2001.

Moreno Coll, Araceli. Del telar a la tabla. Los tejidos 
andalusíes en la pintura del Renacimiento 
valenciano. Madrid: Consejo Superior de 
Investigaciones Científicas, 2025.

Moreno Díaz del Campo, Francisco Javier. 
“Observando el hogar. Vida cotidiana y realidad 
material doméstica de los moriscos de 
Castilla. 1570-1610”. Sharq Al-Andalus: Estudios 
mudéjares y moriscos 21 (2014-2016): 79-113. 

Moscatiello, John. “La privacidad doméstica a través 
de las fuentes jurídicas castellanas del siglo 
XIII”. En La casa medieval en la península ibérica, 
editado por María Elena Díez Jorge y Julio Navarro 
Palazón, 577-596. Madrid: Sílex, 2015. 

Muzzarelli, Maria Giuseppina. Le regole del lusso. 
Aparenza e vita quotidiana dal Medioevo all’ età 
moderna. Bologna: il Mulino, 2020.

Nogales Rincón, David. “A la usanza morisca: el 
modelo cultural islámico y su recepción en la 
corte real de Castilla”. Ars Longa 27 (2018): 45-
64, https://doi.org/10.7203/arslonga.27.11352

Reklaityte, Ieva. “Los otros olvidados: la infancia 
en al-Ándalus según los datos arqueológicos”. 
En Espacios de la mujer en la Península Ibérica 
Medieval, coordinado por Eduardo Jiménez 
Rayado, 63-92. Madrid: Sílex, 2023. 

Rodríguez Gómez, María Dolores. “Documentos 
árabes sobre almacerías (I). Archivo de la 
Catedral de Granada (mediados s. XV-1499), 
edición y traducción”. Revista del Centro de 
Estudios Históricos de Granada y su Reino 19 
(2007): 217-258.

https://doi.org/10.30827/caug.v52i0.22908
https://doi.org/10.30827/caug.v52i0.22908
https://doi.org/10.7203/arslonga.27.11352


23Díez-Jorge, María Elena De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-23

Rodríguez Gómez, María Dolores. “Les maṣārī de 
Grenade d’après quelques documents arabes 
(1442-1490)”. Bibliotheca Orientalis LXV, no. 5-6 
(2008): 555-594. 

Rodríguez Gómez, María Dolores. “Algunos interrogantes 
sobre la ciudad islámica: etimología, estructura 
arquitectónica y funcionalidad de las almacerías”. 
Anaquel de Estudios Árabes 21 (2010): 77-98. 

Romero Medina, Raúl y Rodríguez Peinado, Laura. 
“Remembranza de la Guerra de Granada. 

A propósito de un artefacto textil para el 
palacio del II Duque del Infantado”. Además 
de: revista online de artes decorativas y diseño 
9 (2023): 311-335. https://doi.org/10.46255/
add.2023.9.147

Van Staëvel, Jean Pierre. “Casa, calle y vecindad en 
la documentación jurídica”. En Casas y palacios 
de al-Andalus. Siglos XII y XIII, editado por Julio 
Navarro Palazón, 53-62. Barcelona-Granada: 
Lunwerg-El Legado Andalusí, 1995.

https://doi.org/10.46255/add.2023.9.147
https://doi.org/10.46255/add.2023.9.147



	Marcador 1
	Marcador 2
	acierto18

