EDICIONES

=] COMPLUTENSE

(GO

MISCELANEA

De Medio Aevo
ISSN-e 2255-5889

Distincion res a reor - res a ratus en la
eclectica metafisica dinamicista. Influjo
en las ontologias de Clauberg y Wolff

Vicente Llamas Roig
Pontificia Universidad Antonianum (Murcia) & @

https://dx.doi.org/10.5209/dmae.105265

Resumen: Analisis de la distincion res a reor / res a ratitudine en la metafisica de Enrique de Gante con dos
propuestas: fundamentacion partitiva a ratitudine de las res a reor y principio de continencia protensiva de
ideas en el intelecto divino en el estricto marco tedrico de critica escotista al postulado de ser de esencia
en la res exemplata. Finalmente, el ensayo aborda el influjo de la primordial distincion, antecedente a la
dicotomia ser de esencia / ser de existencia, en la moderna ontologia, centrado en los idearios de Johannes
Clauberg y Christian Wolff.

Palabras clave: Ente, ser de esencia, ser de existencia, posibilidad, razén ejemplar.

ENDistinction res a reor - res a ratus in Dinamicist
Metaphysics. Traces on Ontologies of Clauberg and Wolff

Abstract: Inquiry into the distinction res a reor / res a ratitudine in Henry of Ghent’s metaphysics, with two
proposals: partitive foundation a ratitudine of res a reor and principle of protensive continence of ideas in
the divine intellect, within the theoretical framework of Scotist criticism concerning the claim to endow the
res exemplata with being of essence. Finally, the essay traces the influence of this primordial distinction,
antecedent to the dichotomy being of essence / being of existence, in modern Ontology, focusing on the
conception of entity in the treatises of Johannes Clauberg and Christian Wolff.

Keywords: Entity, Being of Essence, Being of Existence, Possibility, Exemplar forms.

Sumario: 1. Introduccion: ens y res en la tradicion escolastica. 2. Dicotomia basal en la metafisica pre-
dinamicista. 3. Génesis de la res a ratitudine. 4. Fundamento partitivo in re a ratitudine de la res a reor, reris y
raiz causal de la imposibilidad ex parte Dei. 5. Rastro de la res rata en las ontologias de Clauberg y Wolff. 6.
Conclusion. 7. Referencias. 7.1. Fuentes. 7.2. Referencias bibliograficas

Como citar: Llamas Roig, V. (2026). Distincion res a reor - res a ratus en la ecléctica metafisica dinamicista.
Influjo en las ontologias de Clauberg y Wolff. De Medio Aevo 15(1), 1-28. DOI: https://dx.doi.org/10.5209/
dmae105265

1. Introduccion: ens y res en la tradicion
escolastica

La profética sentencia de Agustin (“Proprie autem
nunc res appelavi, quae non sunt ad significandum
aliquid adhibentur”)' traza la directriz futura ... Los se-
res aprehensibles gravitan en el hiato entre res-signa

' Cf. Jean-Francgois Courtine, “Realitas”, en Historisches Wor-
terbuch der Philosophie. Unter Mitwirkung von mehr als 700
Fachgelehrten. Wissenschafttliche Buchgesellschafat, vol. 8,
ed. Joachim Ritter and Karlfried Griinder (Basel: Schwabe,
1971), 177-188.

De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

y res-verba, la transitiva semantica de signos natura-
les o convencionales sume a la res en una ambiglie-
dad que la escolastica ira despejando, sin decantar-
se manifiestamente por la posicion extramental (res
autem ipsa, quia iam verbum non est, neque in mente
conceptio / res sunt, ut aliarum etiam signa sint rerum
...), latente en ella el signum sacrum (sacramentum).
Para la Schola palatina, Escoto Eriigena en parti-
cular, el uso del vocablo res en clave de natura, ordo
et proprietas se extiende a la totalidad de la creacion
material (universitas rerum), aunque puede abarcar
genéricamente cualquier esse aliquid (“solemus enim

1


https://dx.doi.org/10.5209/dmae.94960
https://dx.doi.org/10.5209/dmae.102269
https://dx.doi.org/10.5209/dmae.102269
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:vllamasroig%40gmail.com?subject=
https://orcid.org/0000-0003-4830-3003

usu dicere rem, quidquid aliquo modo dicimus esse
aliquid”)?. La distincion anselmiana de enuntiatio y
res enuntiata revela la abusiva tendencia al empleo
de res apelativa a existencias (la negacion de esse
suscitaria una apofatica enunciativa de la res). En su
Dialectica, Abelardo describe el contenido objetivo
del acto noético como quasi-res, pero en Logica in-
gredientibus se produce un giro formalista, redirigida
ahora la res a la significacion universal de términos
proposicionales, insinuandose la posibilidad del va-
cio de res subiectiva para la res propositionis®.

Avicena abrira la senda a un secular debate con
su res est de quo potest aliquid vere enuntiari: potest
res habere esse in intellectu, et non in exterioribus,
y el aspecto definitorio del esse proprium, mas alla
de una efectiva concrecion por extraposicion causal,
sera la quidditas (mahiyya), célebre equinitas tantum
depositaria de certitudo qua est quod est (hagiga)®.
Ex hoc esse animal tantum debe admitirse cierta
consistencia para la esencia, pilar de la distincion
entre esse essentiae (esse essentiale, habituale vel
quidditativum) y esse existentiae (esse actuale). El fi-
I6sofo persa marcara el destino de la controvertida
certitudo propria que resarce a la quidditas en pul-
so con la existencia (al-wujid) como simple asercion
actual de esa esencia (intentio esse affirmativi)®. Ens
es quod habet verum esse. humanitas es ens, mas
no ipsum esse, ni el esse consta en su definicion, ad-
viene a la esencia (advenit essentiae eius: existencia
quasi-accidental para la esencia)®.

En la metafisica aquiniana, ens sumitur ab esse
y res a essentia, alusivo el primero in recto al actus
essendi (de ente reali), extrahamente predicable
también para un sector del tomismo de ente ratio-
nis, mientras que res se aplicaria restrictivamente
a entes portadores de esencia o quididad. Ratio rei
concuerda con ratio entis s6lo en sentido nominal
(ens nominaliter sumptum)’. Res est de transcenden-

2 Anselmo de Aosta, Epistula de Incarnatione Verbi, en S. Ansel-
mi Cantuariensis Archepiscopi Opera omnia |l, ed. Franciscus
S. Schmitt (Edimburgi: Apud Thomam Nelson, 1946), 125-6.

¢ Jean Jolivet, “Eléments pour une étude des rapports entre
la grammaire et I'ontologie au Moyen Age”, en Sprache und
Erkenntnis im Mittelalter. Akten des VI Internationalen Kon-
gresses flr mittelalterliche Philosophie del Société Interna-
tionale pou I'Etude de la Philosophie Médiévale. 29 August - 3
September 1977 in Bonn, vol. 1 (Berlin, 1981), 135-164.

4 Avicenna Latinus, Liber de philosophia prima sive scientia di-
vina I-1V, ed. Simone van Riet (Louvain-Leiden: Peeters-Brill,
1983), 2282°-36; “Definitio enim equinitatis est praeter defini-
tionem universalitatis nec universalitas continetur in defini-
tione equinitatis. Equinitas et enim habet definitionem quae
eget universalitate, sed est cui accidit universalitas. Unde
ipsa equinitas non est aliud nisi equinitas tantum; ipsa enim
in se nec est multa nec unum, nec est existens in his sensibi-
libus nec in anima, nec est aliquid horum potentia vel effectu,
ita ut hoc contineatur intra essentiam equinitatis, sed ex hoc
quod est equinitas tantum”.

5 Amélie Marie Goichon, La distinction de I'essence et de
I'existence d’apres Ibn Sina (Paris: Desclée de Brouwer,
1937), 31-35.

6 Avicenna Latinus, Liber primus naturalium de causis et prin-
cipiis naturalium 1, 4, ed. Simone van Riet (Louvain-Leiden:
Peeters-Brill, 1992), 44'8-4542,

7 Base argumentativa de la ulterior exploracion suareciana
de acepciones participial y nocional del ens: ens designa id
quod est o0 quod habet actum essendi seu existendi, ut idem
sit ens, quod existens. Derivado del verbo sum, absolute dic-
tum estque participium eius intercederia por el actus essendi
seu existendi exercito ... Dicit ergo ens de formali esse seu
existentiam, quae est extra rerum quidditatem, tesis atribui-

Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

tibus®, en cumplida cobertura ontolégica, lo que po-
see esse ratum et firmum, en gnoseologica, o cog-
noscible por actual.

La recurrencia quiditativa de la res no obsta su
segmentacion. Dictamen bonaventuriano: res com-
muniter se predica de seres posibles y actuales (res
a reor, reris se dira a parte animae, comprendiendo
cuanto cae in cognitione, exterior o interior). Proprie
dicitur, res a ratus senala a lo dotado de relativa esta-
bilidad a parte naturae, esse illud quod non tantummo-
do esti in cognitione, sino in rerum natura, convertible
res a ratus con ens (in se -subsistente- o in alio -inhe-
rente-) por declarar firmeza ex parte entitatis. Magis
proprie, res ratum destaca al ens per se et fixum, es
decir, informa de substantiis per se entibus, excluidos
de esa acepcion accidentes o entidades adventicias®.

Para Enrique de Gante, res cubre la doble deter-
minacion del posible, opuesto a purum nihil (laxa po-
sibilidad de lo que no encierra en si contradiccion)
0 auto-consistente al margen del intelecto creado,
provisto de ser de esencia por habitudo ad exem-
plar (posibilidad real): esse quidditativum, asociado
a ratitudo, foco de convergencia de ens y res (ser
quiditativo y esse firmum conmutables). La res a ra-
titudine es, no obstante, intencion distinta del esse
essentiae, aun cuando lo presuponga en su condi-
cion de esse aliquid. El ser de esencia es so6lo pris-
tino nexo intencional con una razon ejemplar divina.
Reor, reris equivale, para el ecléctico belga, a opi-
nor, opinaris: a reor, reris dicta, la res se constituye
por opinion, fragil composiciéon racional de una cria-
tura de pensamiento que presagia los entia rationis
ratiocinantis suarecianos o las Gedankendinge kan-
tianas. La res a ratitudine es res sobre una pasiva
y necesaria (no indiferente) base noematica, com-
partida con la res a reor, reris, a la que se afade la
ratitudo, profesion de ser de esencia que torna a la
res intencionado esse aliquid.

Subsidente bajo nocion sutil de ens commu-
nissimum la clasificacion aristotélica de sentidos
del ser (10 0v 8¢ Aéyetal ToAAax®g), confluentes en
un principio unico (6v f &v), genuino objeto de la

da a Domingo de Soto, refutada por Suarez ante eviccion de
habitudo ad esse en la ratio entis, que puede emboscar po-
tencia. Reemplazado esse por habitudo ad esse resulta mas
apreciable el contraste entre res univoca in quid y ens non
univocum in quid. Apunta el jesuita granadino: “res dicitur a
quidditate, quatenus est aliquid firmum et ratum, id est non
fictum, qua ratione dicitur quidditas realis; ens vero in prae-
dicata significatione dicit id, quod habet essentiam realem;
eamdem ergo omnino rem seu rationem realem important”.
Disputationes Metaphysicae Il, 4, 2, en Opera omnia, ed. Mi-
chel André & Charles Berton, vols 25-26 (Paris: Ludovicus
Vivés, 1866).

&  Tomas de Aquino, Summa Theologiae |, g. 39, a. 3, ad 3: “Di-
cendum quod hoc nomen res est de transcendentibus. Unde,
secundum quod pertinet ad relationem, pluraliter praedica-
tur in divinis, secundum vero quod pertinet ad substantiam,
singulariter praedicatur. Unde Augustinus dicit ibidem quod
eadem trinitas quaedam summa res est”; In | Sententiarum,
d.2,qg.1,a.5,ad 2: “Dicendum, quod res est de transcenden-
tibus, et ideo se habet communiter ad absoluta et ad relata;
et ideo est res essentialis, secundum quam personae non
differunt, et est res relativa sive personalis, secundum quam
personae distinguuntur”.

°  Bonaventura, Opera omnia l, d. 25, dub. lll, 446b: “Res dicitur
a reor, reris, quod dicit actum a parte animae; et alio modo
res venit ad hoc est ratus, quod dicit stabilitatem a parte na-
turae; et sic res dicit stabilitatem sive ratitudinem ex parte
entitatis”; Opera omnia ll, d. 37, dub. |, 837a.



Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

metafisica'®. Las acepciones comunisima, comuny
estricta de la res-ens ampararian a res a reor, reris
y res rata en antitesis al purum nihil, ni siquiera con-
cebible por encerrar en si contradiccion abortiva
de ser in intellectu o extra intellectum. Intenciones
I6gicas y relaciones de razén, tanto como entia ex-
tra animam, serian entes en sentido comunisimo,
absueltos de intima incongruencia formal, si bien
unicamente podran estimarse entidades, segun el
estrecho valor de res a ratitudine, aquellas poten-
cialmente aptas al ser extrapsiquico.

La reductio entis escotista a univoca esencia (co-
mun a existente y existible, beneficiario de quiddi-
tas real en tanto res rata) tiene profundo influjo en
Suarez. La maxima boeciana (De Hebdomanibus:
“quod diversum est esse et id quod est”) servira al
transgresor franciscano para vincular id quod est a
ratitudo bajo la insdlita formula aliquitas', no aliquid
en oposicion a nihil, contraccion de aliqua quidditas
(quo mediante aliquid actu existit), velada expresion
aptitudinal o actual de existencia (quo ens actu existit
vel aptum est existere)?. Aliquitas es la misma ratio
entis (excluyente de res a reor, reris, si hubiera en ella
algun impedimento genético al ser extra-intelectivo),
y ratitudo, razén formal constitutiva (quidditas cons-
tituens) de aliquid in vero esse (actuali / aptitudinali),
inquisicion de ens ratum quod actu praeter opus inte-
llectus o quod aptum est natura existire™.

Pedro Aureolo no desiste de la bipolaridad de la
res: pro re essentiali / pro realitate actuali, advirtien-
do en el ente existente una doble realitas (esencial
- lapiditas / accidental - actualitas)'. Guillermo de
Ockham contrae el significado de res al nitido obje-
tivo externo al entendimiento (res secundum esse o
res posita), aquel por el que supone personalmente
el signum rei o prima intentio seu passio animae en la
proposicion mental: toda positiva posicion extrainte-
lectiva es singular (“omnis res positiva extra animam
eo ipsa est singularis”)'®.

©  Aristételes, Metafisica IV, 2, 1003b 6-10, ed. Valentin G. Yebra
(Madrid: Gredos, 2018): 6vtog oUaia (rmpwTn olcia: esencia
por excelencia -oUaia kar £¢oxriv- que solo podra arrogar-
se estatus hipokeiménico en tanto sea por si misma -ser de
subsistencia-, universal - ka8éAou en su dimension logica),
afecciones de ousia (deuTépa ouoia: atributos inherentes) y pri-
vaciones, corrupciones o causas generativas de sustancia.

" Duns Escoto, Ordinatio |, d. 3, g. 5, 505: “Dicitur secundum
Boetium de Hebdomadibus, quod diversum est esse et id
quod est, quia illud, quo aliquid est, dicitur ratitudo eius. quo
autem ipsum est, quod est, vel aliquid, dicitur aliquitas eius”.

2 Duns Escoto, Ordinatio |, d. 3, . 5: “Quo autem ipsum est
quod est, id est, illud quo mediante aliquid actu existit, dicitur
aliquitas eius, quae aliquitas est ipsa aptitudinalis vel actualis
existentia, quo ens actu existit vel aptum est existere”.

®  Duns Escoto, Ordinatio |, d. 3, g. 5: “Quidditas rei et ratitudo
eius [est] illud quo formaliter entitas creata est quiditas pos-
sibilis [...] ens ratum dicitur illud, vel quod actu existit praeter
opus intellectus, vel quod aptum est natura existere [...] Nota
quod ratitudo nihil aliud est nisi quidditas constituens aliquid
in vero esse, vel actuali, vel aptitudinali. exemplum: homo ut
est aptus existere, dicitur verum ens ratum, quia sibi non re-
pugnat existere”.

' Pedro Aureolo, Scriptum super primum Sententiarum, d. 1, q.
21, n. 60, ed. Eligius M. Buytaert (New York: St. Bonaventure
University, 1952): “Res sumitur dupliciter, uno modo pro re es-
sentiali - et sic non est verum quod esse lapidis sit sua realitas
- vel pro realitate actuali, et sic est verum; unde in lapide ac-
tualiter existente sunt duae realitates, una quidam essentialis,
puta lapiditas, et alia accidentalis, puta actualitas”.

®  Guillermo de Ockham, Scriptum in Librum Primum Sententia-
rum, d. 2, q.7,nn. 78-86, en Opera Theologica ll, ed. S. Brown

Por su parte, Suarez, contra la tesis “res magis
essentiale praedicatur”, aboga por esta como formal
expresion de quididad (de formali rei quidditatem, et
ratam essentiam entis). res seria predicable in quid
por designar una fehaciente y sélida quididad en
sentido absoluto, no ordenada al esse (extrinseco
a la esencia). En términos equivalentes: res quiddi-
tative praedicatur, plasma una quidditas vera et rata
absolute, sin ordo ad esse, en tanto ens non prae-
dicatur quidditative, no denota quididad sub ratione
quidditatis (ratione absoluta), sino quidditas sub ratio-
ne essendi o inclusiva de habitudo ad esse'®. La uni-
vocidad del transcendental ens communissimum se
ha cedido a la res communissima en una solucion de
compromiso entre analogia tomista (ens analogum,
constituido secundum assimilationem: la criatura
-ens subsistens- se asimilaria por el actus essendi al
esse subsistens; esse concebido como actus assi-
milandi ad Deum) y univocidad escotista (ens univo-
co, modalizado secundum disiunctionem o afectado
por passiones disiunctae equiparables funcional-
mente como diferencias ultimas del ens commune a
la singularidad, modus intrinsecus - differentia ultima
de una natura communis).

Ens ab esse, res a quidditate reali, dicta Suarez,
distincion ex diversa impositione vocis, con binario
valor de aliquid: oposicion a la nada (aliquid sindbnimo
de ens, postor de alia quidditas, comunion con la ali-
quitas escotista) y principio de multiplicidad segun el
significado tradicional de aliud quid. Res y aliquid no
serian verdaderas propiedades transcendentales del
ente para el Eximio” (descartados antes por Diego

and G. Gal (New York: St. Bonaventure University, 1970):
“quod nulla res extra animam, nec per se nec per aliquid
additum, reale vel rationis, nec qualiter cumque consideretur
vel intelligatur, est universalis [...] quod definitiones non sunt
substantiae rerum, sed quod significant substantias rerum,
quia dicit ‘illa sunt substantiae rerum quae significant defini-
tiones’, ita quod definitiones sunt signa, et substantiae rerum
sunt signata, et signum non est signatum [...] quod definitio-
nes non significant universalia, et ita cum significent subs-
tantias rerum singularium, significabunt aliqua singularia,
quia dicit quod ‘definitiones componuntur ex universalibus’;
igitur ipsa universalia non sunt significata per definitiones
sed sunt signa et partes definitionis significantes ipsa par-
ticularia, quia inter particulare et universale nihil est medium
[...] quod universalia vere praedicantur de particularibus; non
tamen sunt in particularibus, quia in particulari individuo non
sunt nisi materia et forma particularis. Et si dicatur quod non
est aliqua substantia prima nisi materia et forma particularis;
est tamen in individuo substantia secunda quae nec est ma-
teria nec forma particularis”.

6 Francisco Suarez, DM I, 4, 2: “Dicit ens semper esse par-
ticipium verbi sum sicut existens, verbi existo, et de formali
significare esse, de materiali vero, quod habet esse postea
vero declarat, ens non solum significare quod actu est, sicut
existens, sed quod est actu vel potentia, quia de homine non
existente vere dicitur esse ens, sicut esse animal vel subs-
tantiam, et nihilominus concludit ens non dici quidditative
de rebus, praesertim creatis, quia dicit habitudinem ad esse,
quod est extra essentiam creaturae.[...] et in hoc consistit di-
fferentia inter ens et res, quod res quidditative praedicatur,
quia significat quidditatem veram et ratam absolute, et sine
ordine ad esse; ens autem non praedicatur quidditative, quia
non significat absolute quidditatem, sed sub ratione essendi,
seu quatenus potest habere esse”.

" Francisco Suarez, DM lll, 2, 10: “Quare sex transcendentia
numerentur.— Ad rationem ergo dubitandi in principio po-
sitam respondetur non ideo sex transcendentia numerari,
quia omnia significent distinctas passiones entis, sed aliqua
distingui hac ratione, aliqua vero solum ex diversa etymolo-
gia vel impositione vocis. et ita distinguuntur res et ens, quia



Mas'®, quien previene de la idéntica relacion del ente
y sus propiedades con el almay sus facultades, nihil
novum sub sole: Escoto esgrime para unos y otros
una continencia unitiva), desdefiadas también otras
que parecen serlo como duracion (durare, no diverso
de la existencia actual), presencia local (esse alicubi,
predicamento especial: modalidad de algunos en-
tes) o pasiones complejas (passiones disiunctivae)'®.
Ens refiere una essentia realis bajo dos plausibles
estados: essentia possibilis por innata aptitudo ad
existendum / essentia actualis, la linea esencialista
rompe con la tirania del actus essendiy la homeos-
tasis onto-eidética del ente analogo. Contrapuesto a
nada, ens, vector de quidditas que lo signifique como
res, exponente objetivo de pensamiento (aliquid con
indeclinable contenido quiditativo acreedor de sufi-
ciencia gnoseolodgica). Pedro de Fonseca insiste en
la sinonimia de ente, res y aliquid®°.

Pues bien, la nocidn de res, preliminar en la so-
lemne reflexion metafisica?, es apodictica para la
heterdlisis del esse simpliciter (essentiae / existen-
tiae), ontolisis inflexiva en la doble vertiente de cau-
salidad divina, ejemplar y eficiente.

2. Dicotomia basal en la metafisica pre-
dinamicista

La res admite dos variantes primarias: res a reor, re-
ris y res a ratitudine, division primordial envolvente
de la distincion esse essentiae / esse existentiae,
incardinada a la res a ratitudine. Precedente proxi-
mo a ella el examen bonaventuriano de la etimo-
logia de res que sondea la relacion entre el verbo
deponente reor, reris y su participio de pasado (ra-
tus / infinitivo presente pasivo: reri), dilucidada a
reor, reris la res en su acepcion mas universal (res
communiter dicitur), extendida a cuanto cae in co-
gitatione, reservando la res a ratus, convertible con
el transcendental ens, al designio in rerum natura,
confesion de ser extraintelectivo (sustancial o ac-
cidental), aunque un sentido mas restringido de la
res rata, en la forma adjetivada res ratae, la confie
al ensin se, no al labil ens in alio, aplicandola (magis
proprie) al ens per se fixum (lo que posee entidad

hoc ab esse, illud a quidditate reali sumptum est. et simili-
ter aliquid et unum ex prima impositione distinguuntur, quod
unum ex negatione divisionis in se, aliquid vero ex negatione
identitatis cum alio dicta sunt; in re vero eamdem passionem
significant, quia illa duo ad perfectam unitatem requiruntur”.

s Diego Mas, Metaphysica Disputatio de ente et eius proprieta-
tibus |, 2 (Valentiae: Apud viduam P. Huete, 1587).

' Francisco Suarez, DM I, 2, 3: “Passiones entis tres tantum
[...] et ideo breviter dicendum est, si proprie loquamur et
non fingamus distinctiones minime necessarias, tres tan-
tum esse proprias passiones entis, scilicet, unum, verum
et bonum”.

20 Pedro de Fonseca, Commentarium in libros Metaphysicorum
Aristotelis | (Hildesheim: Georg Olms, 1964), 765: “Cum igitur
constet ex quinque transcendentibus, quae enti velut pas-
siones simplices a recentioribus adduntur, prima duo nihil
ab ente distingui: restat, ut de solis tribus extremis, id est de
uno, vero, bono, his tribus quaestionibus, agendum sit”.

21 Enrique de Gante, Quodlibet Ill, g. 9, fol. 61rO, en Quodlibe-
ta Magistri Henrici Goethals a Gandavo, Doctoris Solemnis,
Socii Sorbonici et Archidiaconi Tornacensis, cum duplici tabe-
Ila (Parisiis, ab lodoco Badio Ascensio, 1518. Reimpr. Leuven:
Bibliotheque S.J., 1961). Cf. Martin Pickave, Heinrich von Gent
liber Metaphysik als erste Wissenschaft. Studien zu einem
Metaphysikentwurf aus dem letzten Viertel des 13. Jahrhun-
derts (Leiden - Boston: Brill, 2007), 183-244.

Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

estable)?®. El gandavense reconduce la division a
un novedoso contexto dinamicista, asumidas dos
premisas avicénicas: indiferencia de la esencia a la
existencia y subrogacion de nociones primeras a la
res communissima®:.

La perifrasis (a reor, reris) connota derivacion en
razon de la particula “a” de enlace a la res: “cosa en
cuanto pensada, supuesta, imaginada”. El sintagma
res a ratitudine sugiere educcion del término res del
sustantivo ratitudo, con remision indirecta al verbo
reor (el semantema a ratitudo esconde en su raiz al
participio perfecto de dicho verbo, sustantivacion del
participio ratus indicativa de ratificacion ontologica:
ratum facere aliquid) por incorporacion de un matiz
de firmeza o estabilidad®*. La condicién de ratio ha-
bria desviado a ratum de la abrupta retencién de ser
in mente a través de expresiones habituales como
rationem reddere o rationem habere, y asi, res a reor,
reris escudaria la simple posibilidad de ser intramen-
tal, aquello cuya naturaleza no permite extraposicion
intelectiva, sin correlato ideal en el entendimiento di-
vino por intrinseca indiferencia al esse o al non-esse,
en tanto res a ratitudine subtenderia natum esse tan-
tum in conceptu intellectus con posibilidad de ser in
re extra intellectum?®. Res dicitur a reor, reris incurre

22 Bonaventura, In IV Sententiarum, Il, d. 37, dub. | (Firenze: PP.
Collegii S. Bonaventurae ad Claras Aquas, 1885), 885-836a:
“Dicendum quod res accipitur communiter et proprie et ma-
gis proprie - Res, secundum quod communiter dicitur, dici-
tur a reor, reris, et sic comprehendit omne illud, quod cadit
in cognitione, sive res exterius, sive in sola opinione. - Pro-
prie vero dicitur res a ratus, rata, ratum, secundum quod ra-
tum dicitur esse illud quod non tantummodo est in cognitio-
ne, immo est in rerum natura, sive sit ens in se, sive in alio;
et hoc modo res convertitur cum ente. - Tertio modo dicitur
res magis proprie, secundum quod dicitur a ratus, rata, ratum,
prout ratum dicitur illud quod est ens per se et fixum; et sic
res dicitur solum de creaturis et substantiis per se entibus”.
Otros antecedentes: Alberto Magno, Quaestio de quiditate et
esse, en Opera Omnia XXV/2. Quaestiones, ed. Albert Fries,
Wilhelm Kiibel & Henryk Anzulewicz (Miinster: Aschendorff,
1993), 271ss. Tomas de Aquino, In Il Sent., d. 37, 9.1, a. 1, en
Scriptum super Libros Sententiarum, Il, ed. Pierre Mandon-
net (Paris: Lethellieux, 1929), 938-945 (acreedora la res rata
de un ser ratificado, firme en su naturaleza, en la medida en
que posee una esencia, en tanto la res a reor, reris seria ‘cosa’
en cuanto cognoscible por su quididad, con existencia pura-
mente intramental, circunscritas privaciones y negaciones a
este sentido de la res). Roger Bacon, Questiones altere su-
pra libros prime philosophie Aristotelis (Metaphysica I-IV), ed.
Robert Steele & Férdinand Delorme, Opera hactenus inedita
Rogeri Baconi Xl (Oxford: Clarendon Press, 1932), 46 (Bacon
no deriva ratitudo de ratus/-a/-um, vocablo vinculado etimo-
l6gicamente al deponente reor, sino de radix, en esa linea de
analisis, los principios no serian anteriores a la cosa, entendi-
da a reor reris, ya que, en Ultima instancia, es la res, al menos
la que subsiste per se y no tiene esse ab alio, fundamento de
los principios. Bacon distingue las cosas actuales de hecho,
transmutables, y el ser de esencia abstraible de la existencia).
Cf. Pasquale Porro, “Res a reor, reris / Res a ratitudine. Autour
d’Henri de Gand”, en Mots Médiévaux offerts a Ruedi Imbach,
ed. I. Atucha et al. (Porto: FIDEM, 2011), 617-619.

23 Francesco Marrone, “Res e Realitas. Enrico di Gand e il voca-
bolario della cosa”, Quaestio 18 (2018): 99-122 (94).

24 Albert Yon, Ratio et les mots de la famille de reor. Contribu-
tion a I'étude historique du vocabulaire latin (Paris: Champion,
1933), 36ss.

25 Enrique de Gante, Quodl. VI, g. 1-2, en Henrici de Gandavo
Opera omnia Xl, editado por Gordon Wilson (Leuven: Leuven
University Press, 1991a), 26-27: “Sciendum quod omniumm
communissimum, omnia continens in quodam ambitu ana-
logo, est res sive aliquid, sic consideratum ut nihil sit ei op-
positum nisi purum nihil, quod nec est nec natum est esse,
neque in re extra intellectum, neque etiam in conceptu ali-



Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

en actus a parte animae, mientras ratus desenlaza en
firmitas a parte naturae ... “sic res est ratus, quod dicit
stabilitatem sive ratitudinem ex parte entitatis”?.

Res a ratitudine grava una res nominal (res ut no-
men) consolidada en su dotacion de esse simpliciter
essentiae por correspondencia a una razén ejemplar
divina, ratitudo delatora de posibilidad de realizacion
efectiva. En la cadena de intenciones, res a ratitudine
anuncia el estatuto ontoldgico de un esse aliquid que
por individuacion devendra hoc esse aliquid. La con-
vergencia supra-predicamental res sive aliquid (res-
aliquid communissime acceptum non habet rationem
praedicamenti), en oposicion al purum nihil (quod nec
est nec natum est esse, neque in re extra intellectum,
neque in conceptu alicuius intellectus), subviene a las
especificaciones analdgicas de la res (a reor, reris /
ratificata), indices discriminantes de entes ficticios o
quiméricos y esencias ratificadas, ya que unicamen-
te éstas reflejan ideas en el intelecto divino. La frac-
tura ontica (esse essentiae / esse existentiae) es, por
consiguiente, ulterior a la escision de la res (a reor
reris / a ratitudine), subducentes las dos modalida-
des de esse bajo la res a ratitudine: |a res a reor, reris
no detenta esse in re extra®’.

- Res a reor, reris: algo que que puede ser pen-
sado sin interna disonancia en sus notas inteligibles
(id quod natum est esse tantum in conceptu inte-
llectus sive in ipso intellectu). Esta res seria inepta
al esse essentiae por ausencia de ratio exemplar
in primo agente o indiferente a él (mas bien parece
esto ultimo por su no incompatibilidad genética con
el esse, aun exenta de participacion en Dios como
forma asimilativa).

cuius intellectus, quia nihil est natum movere intellectum nisi
habens rationem alicuius realitatis. Res autem, sive aliquid
sic communissime acceptum, non habet rationem praedica-
menti, - sic enim esset tantum unum praedicamentum conti-
nens Creatorem et creaturam -, sed distinguitur distinctione
analogica in id quod est aut natum est esse tantum in con-
ceptu intellectus sive in ipso intellectu, et in id quod cum hoc
aut est aut natum est esse in re extra”.

26 Bonaventura, Operaomnial, d. 25, dub. Il (Quaracchi: Ad Cla-
ras Aquas, 1882), 446 b.

27 Las divergencias interpretativas son patentes. Jean Paulus in-
cluye a la res a ratitudine en la res a reor reris (esta englobaria
entidades subsistentes marginadas del entendimiento y en-
tes confinados in intellectu): “Cum enim ‘res’ ut dicitur a ‘reor,
reris’ nomen est indifferens ad ens et non ens, ex hoc quod
conceptum hoc nomine quod est res, habet rationem exem-
plaris in primo agente, ad quam nata est per eius effectivam
potentiam produci in esse actuali, attibuitur ei esse essentiae,
a quo res ipsa concepta dicitur esse ens aut essentia aliqua.
Quod enim in primo rationem exemplarem non habet purum
non ens est. Haec autem res quae est ens sive natura et es-
sentia aliqua ex eo quod ei attribuitur esse propter rationem
exemplarem quam habet in primo, adhuc est indifferens ad
ens et non ens in existentia actuali, cui ex hoc quod facta est
a Deo, et eius effectus, attribuitur esse actualis existentiae a
quo res ipsa dictur esse existens in actu” [Enrique de Gante,
Summa, a. 21, q. 1, fol. 124vK]. Bajo esta clave hermenéutica
quedaria eclipsada la resolucion primordial de la res y el esse
essentiae ratificaria a la res a reor reris, que perdera su indife-
rencia como res hominal al ens o el non-ens, tornandose res
a ratitudine por atribucion de ratio exemplar in primo agente.
Gustavo B. Paiva rechaza la posibilidad del ser extraintelectivo
de la res a reor reris (Gustavo B. Paiva, “’'Res a reor reris’ e ‘res
a ratitudine’ na metafisica de Henrique de Gand”, en Filosofia
Medleval, Colecdo XVI Encontro ANPOF (2015b): 392-417). La
indiferencia de la res a ratitudine en tanto dotada de ser de
esencia ya no seria la de la res a reor reris al ens o el non-ens,
sino displicencia al ens o non-ens in existentia actuali.

- Res a ratitudine: aquello que comparece en el
intelecto divino o acredita ratificada presencia en
él con potencial o actual dehiscencia existencial (id
quod aut est aut natum est esse in re extra). Provista
de esse essentiae, la indiferencia se cierne ahora
sobre la concrecion que aguarda al esse simplici-
ter existentiae o el individuado esse existens in actu,
tanto como pueda hacerlo sobre la posicion intra-
mental del universal l6gico post rem. El ser de exis-
tencia extra intellectum no es concomitante a esta
variedad de res, pendiente de un acto de libre do-
nacion efectiva (s6lo en caso de subsistencia ontica,
esse essentiae y existentiae se unifican).

La ambigliedad en la caracterizacion de la res a
reor, reris contrasta con la diafana nocion de res a ra-
titudine. A diferencia de la restringida version de res
a reor ofrecida en Quodlibet VIl (esse tantum in inte-
llectu), Quodlibet V la presenta como concepto co-
munisimo aglutinante de esencias quimeéricas o res
imaginaria sin expansion in re e id quod est esse ali-
quid per essentiam (res a ratitudine: quod est natum
existere extra intellectum in rerum existentia®. Purum
non-ens (no reducido a ininteligible nihil absolutum),
noematicamente solvente, sin verdadera consisten-
cia esencial por repugnancia al ser in re extra en or-
fandad de soporte ejemplar, y res vera (Qquae est natura
et essentia alicuius), respaldada por fidedigna razén
ejemplary susceptible de existencia, serian res a reor,
reris. Extensivamente, la res a reor reris inscribiria
como subconjunto a la res a ratitudine, desmarcada
intensivamente de la anterior en virtud de un canon
ejemplar: la res a reor subsume (“continet sub se”)
-en la propuesta de Quodlibet V- a imaginaria que, ni
son entia per essentiam, ni aptos naturalmente para
existir, y a res quae est essentia alicuius rei increatae
vel creatae habentis ideam in mente divina et natae
existere extra (essentia alicuius rei ex respectu ad ra-
tionem exemplaris in Deo). La clausula de coherencia
estructural en las piezas formales aboca a la res a
reor (congruidad organica que torna inconciliables in
re a reor formalidades antinébmicas sin atentar contra
la I6gica modal conjuntiva de estados antagodnicos
por transigencia en sentidos diviso y compuesto de
las proposiciones -contingencia sincronica-); solo el
efectivo pensamiento divino depara ratitudo por certi-
ficacion esencial.

¢Significa esto que Dios no piensa quimeras, no
alberga en su entendimiento a entes ficticios, palidos

28 Enrique de Gante, Quodlibet V, q. 2, fol. 154rD: “Sciendum
quod primus conceptus communissimus et communis ad
conceptum vanum quo concipitur saltem modo privatorio id
cui nihil natum est respondere in re, ut est conceptus ficti-
cius chimaerae vel hircocervi, et ad conceptum verum quo
concipitur modo positivo id quod est aliquid per essentiam
et natum existere extra intellectum in rerum existentia, ut est
conceptus divinae essentiae et creaturae: primus inquam
conceptus communissimus et communis ad illum concep-
tum et ad istum, est conceptus quo concipitur res a reor reris
dicta, quae continet sub se rem imaginariam quae est purum
non ens, quia neque ens per essentiam neque natum esse
per existentiam. [...] Et continet sub se rem veram quae est
natura et essentia alicuius vel rei increatae vel creatae ha-
bentis ideam in mente divina et natae existere extra, in qua
non consideratur ratio eius quod est esse aliquid per essen-
tiam nisi ex respectu quodam ad rationem exemplaris in Deo
[...] Res enim quaecumque, sive existens sive non existens,
si habet esse in Deo secundum exemplarem rationem, non
solum dicitur quod est res dicta a reor reris, sed etiam quod
sit natura et essentia aliqua. Et ideo dicitur res a ratitudine”.



productos de imaginacion humana que harian de la
dimension extensiva de la res a reor reris una posi-
cion noética quoad nos? El acto de pensamiento di-
vino dispensa el ser de esencia, algo que no suce-
de en el caso de la ndesis humana, mas no le son
ajenas en su omnisciencia las res imaginarias de la
febril fantasia de su predilecta criatura, caprichosos
fantasmas de razon sin externa vocacion existencial,
aunque tales res a reor reris no sean frutos de la in-
teleccion de su propia esencia sub ratione imitabilis.
Res a reor, reris y res a ratitudine trazan la frontera
irreal entre entendimientos especulativo y practico
divinos: el esse essentiae es expresion intencional
de creacion, una intentio creandi suspendida en in-
telecto practico:

“Res enim quaecumaque sive existens sive non
existens, si habet esse in Deo secundum exempla-
rem rationem, non solum dicitur quod est res dicta a
reor reris, sed etiam quod sit natura et essentia ali-
qua. Et ideo dicitur res a ratitudine”.

En su esse essentiae de res a ratitudine, esta es
indiferente a actuales coyunturas en ectonoética sin-
gularidad y a la existencia universal en la inteligencia
pasiva por abstraccion de rasgos individuales (el ser
intelectivo de la res a ratitudine desvela al universa-
le post rem: el acto existencial concreto precede al
concepto universal)®°.

La discordancia res a reor, reris / res a ratitudine
es testimonio de criba gnoseoldgica quoad nos que
encubre una exaccion ontoldgica: el conocimiento
humano de la res a ratitudine es post rem sensibilem,
articulado en universales (abstractos in intellectu)
post singularia (esse in re / esse naturae). El ser intra-
mental de la res a ratitudine (forma abstracta a parti-
cularibus in intellectu) sigue en el entendimiento finito
al ser extra-intelectivo (estadio ontolégico de la res
antecedente al ghoseolégico), siendo asi que el via-
dor unicamente conoce res a ratitudine concurren-
tes en el régimen actual de contingencias (desvane-
cidas en el pasado o diseminadas en el presente). En
una polémica maniobra positivista presume en ellas
un metafisico esse essentiae por correspondencia
ejemplar que amplia el espectro de la ratitudo a la
crasa aptitud existencial de esencias ignotas cons-
telares de un mundus intelligibilis, mapa eterno de
esencias que sélo le es parcialmente accesible a tra-
vés de las aparentes en fenoménica emergencia. La
ratitudo pasa a ser indicio de expectativa existencial
(existencia de jure, no de facto), hipotético lazo onto-
I6gico que extrapola la ratitudo a la simple posibilidad
de acto extendiendo el dominio de la res a ratitudine
a cosas que puedan sernos desconocidas, noumena
(adoptada una clave kantiana iluminadora) objetivos
a una clase de intuicion vedada al cognoscente pro

2% Nota anterior. Cf. Vicente Llamas, “Crdnicas de la disiden-
cia. De la solemne ontologia intencional al univocismo sutil”,
Scripta Mediaevalia 14/1(2021): 47-70.

%0 Enrique de Gante, Summa, a. 43, q. 2, ed. Teske, 53: “Esse
vero rationis est esse eius in intellectu, quo abstrahitur a
particularibus, in quibus habet esse naturae. Et sic, in quan-
tum sic est forma abstracta a particularibus in intellectu,
una et eadem definitione convenit multis particularibus et
per hoc est universalis. Et forma illa sic abstracta est una
secundum rationem, existens in multis particularibus multi-
plicata et de multis, quia per praedicationem eisdem a qui-
bus est abstracta, est applicata”. También: Quodl!. Il, g. 1, ed.
Wielockx, 47-52.

Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

statu isto (la res a ratitudine englobaria a entia ratio-
nis ratiocinatae o Venunftwesen, limites de inferencia
dialéctica, relegados los fantasmas de razén -entia
rationis ratiocinantis o Gedankendinge-, si adolecie-
ran de defecto genético de fundamento in re, a la
condicion de res a reor, reris).

En lo que respecta al entendimiento divino suce-
de justo al contrario: la res a ratitudine se constituye
esencialmente en tanto pensada o participante de
ese intelecto por ejemplaridad. La inteligencia divi-
na opera ante rem sobre si misma considerando su
esencia sub ratione absoluta o sub ratione imitabili, y
al hacerlo, despunta una relacion de razén fundante
del esse essentiae resolutivo de la res a ratitudine. La
res en si obtiene minima entidad del cuerpo noético
de la razén ejemplar, mas alla de la mera discrimina-
cion de una inconcebible (inconceptualizable) nihili-
dad, sin embargo, la distincion del esse essentiae en
la res a ratitudine de la inespecifica aliquidad (aliqui-
tas), aun mas acusadamente la abscision de essen-
tia rei de la ratio exemplar (o que el intelecto humano
escruta como res a ratitudine, el divino lo sustenta
como res exemplata), exige una separacion de fa-
cetas especulativa y practica en el entendimiento
infinito: la ratitudo, delacion de inteleccion practica,
realza la ratio exemplar ante rem, insoslayable inten-
cion de creacion (intentio creandi), imbuida de esse
essentiae la idea en trance de ser efectivamente ex-
tra causam, transfiguracion de ratio exemplar en ratio
exemplata bajo la forma de res a ratitudine individua-
da (esse hoc aliquid). El esse essentiae es soporte
ontoldgico de la res a ratitudine actualizada (s6lo de
lo actual puede recabar noticia abstracta la desvali-
da inteligencia itinerante, extrayendo universalia post
res sensibiles) en la linea causal ejemplar, el valor ex-
tensional de la ratitudo a la aptitud existencial in re es
exigua presuncion metafisica.

En una distendida hermenéutica, la res a reor, re-
ris no parece genéticamente incapacitada para ser
extra intellectum, pero no esta reforzada con un esse
essentiae por ejemplaridad. Es indiferente al esse
(en sus modalidades esencial o existencial -in inte-
llectu / in re-) o al non-esse por defecto de firmitas
delegada en el ser de esencia. La res a reor reris es
extensivamente cuanto puede ser o no (in ipso inte-
llectu / in rerum natura); |la res a ratitudine seria una
version intensiva de la res a reor reris en tanto inten-
cionada por una ratitudo disolutiva de indiferencia al
ser de esencia, imponiendo el ser in intellectu (la res
a ratitudine existe necesariamente in intellectu -hu-
mano o sobrehumano-, no puede ser marginada de
todo entendimiento), retentiva de impasibilidad al ser
de existencia (no existe necesaria o esencialmente
in re vel extra intellectum, sobrenatural privilegio di-
vino). La solucion res a reor reris + esse essentiae =
res a ratitudine debe ser matizada o revocada: soélo
un subconjunto de cosas en potencial ser endonoé-
tico alcanza la estabilidad necesaria por ratificacion
ejemplar con un esse essentiae.

La existencia in intellectu incumbe a la esencia de
la res a ratitudine, no asi la existencia extra intellec-
tum: la res a ratitudine es indefectiblemente (por esse
essentiae) in intellectu, como Dios es infalible extra in-
tellectum por esencia, la existencia extra intellectum
pertenece privativamente a la esencia inefable, no a
la res a ratitudine. La res a ratitudine es essentialiter
esse aliquid in intellectu por intencionalidad ejemplar,



Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

si bien essentialiter existibilis (no existens) inre. La res
a reor reris no es esencialmente existente in intellec-
tu, pues ni siquiera esta “eidetizada”, revalidada con
un esse essentiae (lo que no tiene razon ejemplar en
Dios no es nihil absolutum, sino purum nihil in essentia
o in natura, y la res a reor es de suyo indiferente al ser
ejemplar o no), de manera que la res a ratitudine po-
dria considerarse una particular variedad de res a reor
reris que ha perdido su desafeccion al ser de esencia
0 a la existencia intramental por infusion natural de
aquel, que le procura necesario ser in intellectu, pero
conserva el desapego al ser in re que la hace sélo me-
tafisicamente posible en acto externo.

Un elocuente pasaje fomenta esta interpretacion:

“Hay que decir que la razéon de cualquier cosa
creada tomando ‘cosa’ [res] a reor/reris dicta, es
distinta a la del ser de la esencia, que le correspon-
de en razén de determinada naturaleza y esencia y
por el cual se la denomina res a ratitudo. En efecto,
toda criatura se dice res absolutamente en cuanto
de suyo dice algo naturalmente apto para suscitar
un concepto en el alma. Pero se declara esencia y
naturaleza en cuanto tiene en el ser divino una razén
ejemplar segun la cual es naturalmente apta para ser
producida en acto [extra suam causam], por lo que
le conviene el ser de esencia [...] lo que no tiene en
Dios dicha razén ejemplar es pura nada en naturale-
Zay en esencia, y no es cosa alguna que pertenezca
a alguna categoria, ni puede ser realizada efectiva-
mente [...] La otra intencion por la que cosa se dice
absolutamente, a reor/ reris, por el solo hecho de ser
por si misma capaz de dar lugar a un concepto en
el alma. Esta intencion no determina que haya una
cierta esencia que posea su ejemplar en Dios, sino
que es de suyo indiferente a eso y a su contrario. Por
tanto, es otra intencion relativa a eso mismo por la
que sea una determinada naturaleza y esencia, y le
conviene el ser de esencia. De manera que el ser de
esencia no le conviene por ser cosa absolutamen-
te, sino solo por ser una determinada naturaleza o
esencia [...] En efecto, por el hecho de que la cosa
tenga una razén ejemplar en Dios, es imposible que
no sea en si misma una naturaleza y esencia que par-
ticipa en el ser de esencia™'.

Reminiscente la dicotomia enriquiana en Opus
oxoniense |, d. 36, 4, asumida la res a reor, reris como
res - ens communissimum, expandido a todo obje-
to pensable, incluido commune figmentum. La res a
ratitudine seria, en contraste, res rata et distincta a
re ficta®?, antepuesta res cui competit esse a res cui
potest competere esse, por deteccién en la primera
de una relacion al ejemplar divino: Dios -ut exem-
plar- produce la res (rata) in esse essentiae, tesitura
ontoldgica que la predispone por aptitud al ser de
existencia infundido en libre motio contingens ad ex-
tra por Dios -ut efficiens-. Res a reor, reris instaura

s' Enrique de Gante, Summa, a. 21, g. 4, ed. Teske, 78-80.

%2 Duns Escoto, Ordinatio 1, d. 36, § 4, 273: “Hic dicunt quidam
quod ens communissime sumptum - vel res - dici potest a
reor-reris, et sic est communis figmentis et multis aliis. Alio
modo, procedendo ultra, res dicitur a ratitudine, ut est res
rata et distincta a re ficta; et ista est duplex: distinguitur enim
tamquam res cui potest competere esse, vel cui competit
esse, - et prius est ‘cui potest competere esse’; et ista res
ut est per relationem ad exemplar, sic est essentia, quia si-
cut Deus ut eficiens producit rem in esse exsistentiae, sic ut
exemplar in esse essentiae”.

entonces una ratio rei (entis) tan comun que ampara
a vanos conceptos sin correlato extra-intelectivo.

La transicion conceptual de res a reor a res a rati-
tudine, mediada por el ser de esencia, ser4, en el plan
ontogénico sutil, la promocion de la posibilidad I6gica
(posible ser in intellectu) a posibilidad metafisica de
ser (posible ser extra intellectum en las modalidades
esse secundum quid extra intellectum / esse simplici-
ter extra intellectum). La problematica del esse essen-
tiae cobra en este contexto su maxima tension, dado
que si la potencia objetiva, reveladora del estatuto
del futuro contingente ante actum creationis, depa-
rase alguna forma de esse simpliciter aliud a Deo, la
dogmatica verdad de una creatio ex nihilo se resenti-
ria, cuando no se arruinase por completo, minado su
cimiento: el ser inteligible asociado a la ejemplaridad
de la idea arquetipica no tendra entidad real distinta
de la esencia divina, pero en el esse cognitum del po-
sible no contempla Dios su esencia sub ratione mere
absoluta (como haria en un primer instante de natu-
raleza) sino sub ratione imitabili, y la relacion de razén
comparativamente yuxtapuesta a su esencia en tanto
imitable forja una entitas diminuta, un ser secundum
quid por discreta extension de intencionalidad a la
teosfera. El esse secundum quid de la idea no induce
mutacion (ad intra) en el seno divino.

Si la sola conjuncion de notas formales com-
patibles hace intrinsecamente o ex se possibile in
intellectu a ens fictum y ens ratum (ausencia de re-
pugnancia al ser intramental contra el imposible 16-
gico), la insita ratitudo por no aversion naturada al
ser extra intellectum torna al ens ratum possibile ex
se extra intellectum, lo sea en acto o no, pendiente
de eficiente volicion divina, esencialmente (ex se)
existible -essentialiter existibilis- (pero existente ab
alio, no esencialmente existente a se, prerrogativa
divina: ens essentialiter vel ex se existens por entitas
indeffectibilis), exponente per se, no de ser extra in-
tellectum, sino de posibilidad de ser extra intellectum
por entidad defectiva: “possibile secundum quod est
terminum (absoluto) vel obiectum omnipotentiae, est
illud cui non repugnat esse (extra animam) et quod
non potest ex se esse necessario”3.

Inteligibilidad es cualidad comun a ens fictum 'y
ens ratum que desafia al nihil absoluto (intelligibilitas
ex se: no repulsion a ser in intellectu), ratitudo - exis-
tibilidad o no repugnancia a ser extra intellectum es
intrinseca predisposicion restrictiva de ens ratum
(ratitudo ex se) contra el nihil privativo que supone
el figmentum, imposible externo por ineptitud para
unificacion esencial de piezas inteligibles agrupadas
pero incomposibles en unum ex se por asimilacion
ejemplar, una estructura fractal sin solucién ontol6-
gica de unidad.

3. Génesis de la res a ratitudine

La correlacion Dios - criatura (@ quo est aliquid -
quod est aliquid) es la base ejemplar de la ratitudo.
Toda sustancia que fundamente una relacion es
aliquid ad se antes de ser relativa; la criatura debe
tener cierta consistencia previa, fundante de la po-
sibilidad de una referencia a Dios®*, para que dicho

33 Duns Escoto, Ordinatio |, d. 43, § 7, 354.
3 Enrigue de Gante, Quodlibet IX, en Henrici de Gandavo Opera
omnia Xlll, ed. Ramon Macken (Leuven: De Wulf - Mansion



nexo llegue a establecerse debe darse una relacion
de razén de Dios a la criatura en forma de donacion
de ser que instaure el aliquid ad se per essentiam
sobre el que pueda descansar a quo la efectiva
habitudo inversa. La primacia de Dios como fuen-
te de ser induce a pensar en una pre-constitucion
intencional de la criatura in esse essentiae (razén
relacional de cognoscibilidad en el entendimiento
practico); la confirmacion como aliquid ad se hara
del creable res a ratitudine (eo quod habet rationem
exemplaris in Deo ... Dicitur autem essentia et natura
ex eo quod habet in divino esse rationem exempla-
ris, secundum quod nata est produci in actuali esse,
a quo convenit ei esse essentiae).

Variantes de relacion non fundatur in re, fruto de
actividad intelectiva®®:

- Ex sola consideratione et operatione intellec-
tus circa rem (relatio in utroque extremorum), razon
relacional bilateral modulada por el entendimiento
en aliquid con aptitud en si para fundamentarla, aun
cuando ex natura rei, de la simple aptitud, no se des-
prenda relacion real.

- Ex consideratione intellectus et operatione eius
circa rem (respectus circa unum extremorum in ordi-
ne ad alterum in quo est relatio secundum rem), cone-
xion mixta de relaciones real y de razon, esta ultima
anterior por naturalezay ratio causandi de la relacion
real fundada en el extremo opuesto. Aplicada a Dios:
ex consideratione divini intellectus circa divinam es-
sentiam ut est intellecta in ipso, sunt in ipsa rationes

Center - Leuven University Press, 1983b), 4-6: “Creatura ergo
nulla habet relationem ad Deum nisi sit aliquid ad se. Ad se
autem non est aliquid neque secundum essentiam neque
secundum existentiam, a se ipsa, sed ab altero tantum, a
quo est id quod est [...] Ad nihil ergo, neque ad Deum, dicitur
relative, nisi ab alio sit aliquid ad se, et hoc non nisi a Deo [...]
Ipsa [creatura] autem a Deo non est aliquid nisi ordine natura
quodam existente inter illum a quo est et illud quod est, utille
primum et istud sit secundum, [...]. Quare, cum relatio quae
est inter primum et secundum quae se habent sicut a quo est
aliquid et quod est aliquid, non est nisi quia primum quoquo
modo, scilicet secundum rationem saltem, refertur ad se-
cundum et non e converso, relatio igitur omnis inter Deum et
creaturam, quae consistit inter Deum et creaturam quia crea-
tura est a Deo id quod est, sive secundum essentiam sive
secundum existentiam, necessario inter ipsos potius quia
Deus refertur et ordinem habet ex ratione sui intellectus et
voluntatis ad creaturam ut a quo est, quam e converso quia
ipsa creatura refertur ad Deum, licet aliqua alia sit inter ipsos
quia creatura refertur ad ipsum et non e converso”.

%5 Larelacion in re fundata surge ex necessitate naturae de su
extremo a quo (ipsius super quam fundatur), absque omni
consideratione aut opere intellectus vel voluntate, sin orden
de naturaleza entre absolutos (caso de las relaciones en Dios,
puramente nocionales segun ordo originis interpersonal con
simultas essentialis), o con ordo naturae entre ellos (horizon-
te creatural). Enrique de Gante, Quodlibet IX, 16: “Idcirco im-
possibile est omnino quod Deus realem relationem habeat
ad creaturas quae sunt extra eum, sed si aliquem ordinem
habeat ad illas, ille erit rationis tantum, quia per intellectum
et voluntatem, ut dictum est iam, aut modo mensurae, utiam
dicetur. Et sic ordo naturalis qui debet esse inter relata ad
invicem quae sunt extra se, impedit quod Dei ad creaturas
nulla est relatio realis in Deo, etsi praecludantur alia, quae in
creaturis sunt rationes causativae ordinis. Ipse enim non po-
test esse extremum alicuius ordinis naturalis et realis inter
ipsum et creaturas, sed est extra omnem ordinem respectu
creaturae. Creaturae enim ex hoc dicuntur esse eiusdem or-
dinis, quod scilicet sunt extrema ordinis eiusdem naturales,
et similiter quod habent ordinem naturalem ad Deum ut ad
principium efficiens, formale aut finale, ut iam dicetur: ideo
ad ipsum necessario habent relationem realem”.

Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

ideales®®. Cual sea el cariz ontoldgico de las esencias
incoadas por Dios es asunto espinoso (¢distincion
real entre esencia divina y ser de esencia creatural o
distincion intencional por primado del esse cognitum
conductor de la esencia?). Nos decantaremos aqui,
contra la reprobacion escotista de la fuerte ontologi-
zacion de las ideas divinas, por una comprension de
la ratitudo latente en el esse essentiae como nuda in-
tencidn de creacion: el ser ideal de esencia seria tér-
mino de relacion de razon inicial que impulsa la pro-
longacion de relatividad in re fundata (ex necessitate
naturae ipsius super quam fundatur) sobre aliquid ad
se creatural preexistente en la esencia divina.

A la luz del canon aristotélico de modalidades
habitudinales, la relacion in proportionibus (de lo
excedente a lo excedido), secundum genus causae
formalis (quae est inter exemplar et exemplatum o
secundum rationes ideales), cursa para Dios y las
criaturas como imitacion: la sustancia finita participa
la forma deitatis secundum rationem cuiusdam imita-
tionis, la reciproca relatividad involucra a la criatura
en tanto aliquid ad se per essentiam y parte de Dios a
través de las razones ideales®. La relacion in actioni-
bus (de lo activo a lo pasivo), secundum genus causae
efficientis, compromete a la criatura en su existencia
efectiva (illam rationem imitationem participat quoad
esse existentiae secundum rationem productionis).
Al cabo, la relacion in commensurationibus (de lo
medido a la medida), secundum genus causae fina-
lis, es también biunivoca (relatio secundum rem in
mensurato, secundum rationem vero in mensura), si
bien incide en la criatura ut est determinata quantita-
te in gradu naturae, diferenciada de la que atiende a
su esencia (la medida sera aliquid in se perfectum et
completum). La relacion de Dios a la esencia creada
secundum rationem formae se presume ante la rela-
cion de la criatura a Dios secundum rationem finem,
a su vez, esas dos se presuponen a la relacion de
Dios a la criatura en orden a la existencia secundum
rationem efficientis®e.

La primera de las relaciones planteadas (imita-
bilidad) retrotrae al término del conocimiento divino
perfecto, puesto que la accioén volitiva eficiente re-
quiere precognicion (nihil volitum nisi praecognitum),
no cabe produccion efectiva sin presciencia (ratio
producendi supponit ratio cognoscend|). El acto de

%6 Enrique de Gante, Quodlibet IX, 6-8: “Ex consideratione
enim divini intellectus circa divinam essentiam ut est inte-
llecta ab ipso, sunt in ipsa rationes ideales [...] Quae sunt
relationes ex hoc in Deo secundum rationem ad ipsas es-
sentias creaturarum, quae ex hoc sunt aliquid secundum
essentiam, quod respondent rationibus idealibus existenti-
bus in Deo et ratione ipsius essentiae earum habent relatio-
nem realem ad Deum”.

37 Enrique de Gante, Quodlibet IX, 22: “Sic enim essentiae crea-
turarum habent similitudinem ad Deum. Et est inter Deum et
creaturam relatio secundum genus causae formalis quae
est inter exemplar et exemplatum, et est secundum rationes
ideales, a quibus formaliter, licet non effective, sunt creatura-
rum essentiae id quod sunt ad se aliquid per essentiam”.

38 Enrique de Gante, Quodlibet IX, 24: “Et sunt isti duo modi
relationes fundatae in essentia creaturae ad Deum absque
ordine eius ad existentiam, ita quod relatio Dei ad essentiam
creaturae secundum primum modum et rationem formae,
praesupponitur relationi creaturae ad Deum secundum ter-
tium modum et rationem finis. Et isti duo praesupponuntur
relationi Dei ad creaturam in ordine ad earum existentiam ex-
tra divinum intellectum, quae est ex parte voluntatis et perti-
net ad secundum modum relationis et rationem efficientis”.



Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

voluntad favorable a futuras contingencias exige una
constelacion de ideas ejemplares, y pese al impacto
informante en el entendimiento del objeto primario
de inteleccidén (concurso causal con la potencia inte-
lectiva: obiectum primarium informans ad actum inte-
lligendi), la esencia divina sub ratione absoluta (ipsa
essentia, quae per se intelligitur a Deo et nihil aliud
ab ipso), el objeto secundario, la esencia divina sub
ratione imitabilis, no opera informando (potentiam in-
tellectivam informando actu intelligendi sua actione),
sino terminando (ipsum actum intelligendi terminan-
do sua cognitione).

No debe conjeturarse en Dios objeto noético
alguno extrafio a su propia esencia, mas esta vez,
no ut est simpliciter essentia, objeto primario infor-
mante por el que la divinidad se conoce a si misma
(secundum quam rationem suam essentiam se so-
lum cognoscit et non alia), sino en secundaria obje-
tividad terminante por la que Dios conoce lo que la
criatura sea en él. La presciencia (no premonicion)
de posibles contingencias ut sunt in sua essentia
idem quod ipsa no colma el conocimiento perfecto
de lo distinto a Dios ut aliud (quoniam ut sic sunt in
€o, sunt unum simplex cum eo omnibus modis), sera
la inteleccion del creable en el ser que tenga en si
mismo la que lo haga, un ser diverso de la esencia
divina aun sin garantia de noticia externa (Qquamvis
non habeat esse extra eius notitiam). El estatus ab-
soluto de la esencia canaliza la relacion creaturae
ad Deum para un critico Escoto reticente a la rela-
cion de razon Dei ad creaturam.

Por su esencia, secundum se et absolute, Dios se
conoce solamente a si mismo. Por la esencia como
forma exemplaris relative ad essentias rerum extra,
Dios se erige en causa formal. La razén qua cognos-
cit alia a se es la idea divina o formalis ratio imitabilis
ab aliis, dicha razon es respectus (ratio sive respec-
tus) in divina essentia, relatividad no asentada en la
esencia ex se ut simpliciter essentia, sino ex consi-
deratione intellectus circa eam (- respectus rationis).
Fundamentada, no en la esencia qua cognita, objeto
primero y secundum actum, sino in virtute et quasi
potentia essentiae como imitable, la semejanza es
razon relacional Dei ad creaturam: Dios conoce lo
que él no es, no ut obiecta cognita, sino ut rationes
quasdam intelligendi ipsa obiecta ut secundario cog-
nita; el conocimiento inicial de lo creable no es aun
como objeto, sino bajo relacion a la esencia.

La necesidad de la relacion de razén como imi-
table vence la asfixiante oclusion de la esencia sub
ratione absoluta, motivo objetivo primario de cono-
cimiento que delataria a un Dios yermo, absorto en
si segun la solucién: fj vonaoig vogewg ... 6 Bedg de
Metaphysica N\, 7 (1072b 26-30), solicita de expe-
diente suplementario de akivntov kivolv para esca-
par de la estéril clausura de una esencia plena cuya
redimension bajo razén de imitabilidad abra a Dios
al conocimiento de lo otro de si (alia a se vere sine
quo non esset in eo perfecta notitia), si no fuese co-
nocida sino ratione essentiae et absolute, absque
omni ratione respectus et imitabilis ad extra, aboca-
ria a una divinidad autista, infecunda, cerrada sobre
si*®, Decisiva la relacion de razén en la transicién de

% Enrique de Gante, Quodlibet 1X, 28-30: “Sic autem sua es-
sentia, qua cognoscit se, cognoscit et alia a se, non dico,

la hegemonica objetividad de la esencia divina en su
condicion absoluta al secundario relieve como ger-
men de ratitudo.

El respectus rationis Dei ad creaturam detonan-
te del conocimiento divino de lo otro de si, ante-
cedente en la secuencia de naturaleza a la depen-
dencia real creaturae ad Deum consecuente a la
mocion volitiva ad extra y fundamentada en el ser
actual del finito, se despliega a través de las ideas
divinas, razones relacionales de semejanza expe-
ditivas para cierta entidad ad quem en las criatu-
ras, la de esencias ejempladas en su especificidad
por referencia a ideas imitables (la diversidad de
ejemplares atiende a la pluralidad especifica crea-
tural, sin limitacion del conocimiento divino a una
razon universal unica de similitud).

El conocimiento que Dios tenga de si secundum
rationem formae exemplaris implanta un respectus
merced al cual lo creable irrumpe en esse aliquid
per essentiam ipsa exemplata in suo esse cognito;
lo creable deviene ens diminutum?°: el esse cogni-
tum en el entendimiento divino no rebosa densidad
ontoldgica, disminuida en comparacion con el esse
simpliciter extra causam. La criatura adquiere un
ens diminutum en tanto esse cognitum, constituida
en objeto de conocimiento divino no unificado con
la esencia secundum se (exemplata por relatividad
a la ratio exemplar y fortalecida como esencia que
encausa a razon formal). También lo conocido por el
entendimiento humano atesora, en cuanto tal, enti-
dad menor que el radical ser extra-intelectivo®, sin

sua essentia ut est simpliciter essentia, secundum quam
rationem sua essentia se solum cognoscit et non alia, nisi
ut sunt in ipso id quod ipse, sed ut ipsa essentia est ratio et
habet rationem respectus quo respicit alia a se, non ut quae
sunt per existentiam aliquid extra in se ipsis, sed ut quae
sunt per essentiam aliquid in divina cognitione, videlicet in
eo quod divina essentia est ratio et forma exemplaris illo-
rum, et ut forma et causa et principium formale exemplato-
rum [...] llla autem ratio in divina essentia, secundum quam
sua essentia est ratio qua cognoscit alia a se, nihil aliud
est quam imitabilitas qua ab aliis imitetur, quam vocamus
ideam. Quae est talis ratio sive respectus in divina essentia,
non ex se ut essentia est secundum se et absolute, nisi in
virtute et quasi potentia, sed ut est iam cognita et obiectum
primum divini intellectus secundum actum. Et per hoc se-
cundum actum habet ratio illa esse in essentia ex conside-
ratione intellectus circa eam, in comprehendendo eam sub
ratione imitabilis [...] Et hoc maxime quia huiusmodi rationes
in Deo non sunt nisi respectus quidam, quibus ipse ut forma
exemplaris relative se habet ad essentias rerum extra, sicut
ad quaedam exemplata relative se habentia ad Deum, in eo
quod id quod sunt aliquid per essentiam; exemplata quae-
dam sunt. Cognoscens enim distincte unum relativorum,
necesario simul cognoscit et aliud”.

40 La hipotesis solemne habria extendido insélitamente el ens
diminutum al conocimiento divino. Cf. Richard Cross, “Henry
of Ghent on the Reality of Non-Existing Possibles Revisited”,
Archiv fiir Geschichte der Philosophie 92/2 (2010): 115-132;
Odile Gilon, Indifférence de I'essence et métaphysique chez
Jean Duns Scot (Bruxelles: Editions Ousia, 2012), 103ss.

4 El propio archidiacono de Tournai testimonia la caracteri-
zacion aristotélica del ens deminutum (Metaphysica VI, 2-3,
1026a 33 - 1927b 16): “ens deminutum, quod continet omne
ens constitutum ab intellectu in esse cognitum, quod non
habet aliud esse praeter istud nec potest habere”, en con-
traposicion al ens verum et perfectum, subdivisible en ens
per accidens sive accidentaliter y ens per se sive essentia-
liter (“quidquid ad se est aliquid natum existere in esse vero
et perfecto extra intellectum, licet habeat prius esse in solo
intellecto”). Cf. Armand Maurer. “Ens diminutum: A Note on its
Origin and Meaning”, Medieval Studies 12/1 (1950): 216-222.



10

embargo, en el caso de la cognicion divina, el ens
diminutum esboza un esse aliquid per essentiam*?.

Para el gandavense, el ens diminutum en el in-
telecto divino, a diferencia del ente disminuido que
pueda ser el esse cognitum en el entendimiento
humano, posee vocacion de existencia, cataloga-
ble como ens deminutum en tanto objeto conocido,
pero, en cierta manera, verum esse por aliquid ad se
natum existere. Las ideas divinas son, en definitiva,
razones relacionales de imitabilidad (relacion in pro-
portionibus secundum genus causae formalis) Dei
ad creaturam preformativas de la dependencia real
creaturae ad Deum, fraguadas en el acto de conside-
racion divina de una esencia asimilable. La compara-
cion por Dios de su esencia ad aliud otorga acta de
res a ratitudine a la criatura, esta es producida como
ens deminutum en la mente divina al objetualizarse,
no como causa informante, sino como término (ad
quem) de cognicion. La correlacion esta gestada:
creatura est a Deo id quod est, secundum essentiam
et secundum existentiam / Deus refertur ex ratione
sui intellectus et voluntatis ad creaturam ut a quo est.

En la metafisica sutil, en cambio, el esse es-
sentiae es esse extra intellectum soélo rastreable (a
posteriori quoad nos) en lo efectivamente existente
como respectus vestigialis a Dios ejemplar (trabada
en la realidad secundum quid de la esencia finita,
subyacente a la simpliciter existencial, una relacion
real con Dios ejemplar), sin investidura del esse cog-
nitum en el entendimiento, divino o humano, de neto
valor ontico en si mismo, rigurosa forma noética abo-
nada a la realidad del cognoscente.

Ni intelecto divino, ni humano dispensan
esse essentiae o existentiae, producen in esse
intelligibili,** con una diferencia, en el caso divino

42 Enrique de Gante, Quodlibet IX, 30-31: “Et est talis hac Dei
cognitio in cognoscendo se secundum rationem formae
exemplaris, a quo secundum rationem causae formalis ha-
bent esse aliquid per essentiam ipsa exemplata in esse suo
cognito. Et hoc quemadmodum intellectus noster entia facta
ab ipso constituit in ese cognito. Quae sicut sunt diminuta
entia respectu aliorum existentium, quorum intellectus nos-
ter non est causa, neque quod habent esse simpliciter, quia
quod sic habent esse, non habent nisi a Deo, neque quod
habent esse cognitum, quia quod sunt in esse cognito inte-
llectus nostri, huius ipsa potius sunt causa quam ipse inte-
llectus noster, quia non sunt in cognitione intellectus nostri ut
obiecta cognita et operata ab intellectu, sed ut obiecta agen-
tia intellectum et facientia ut intellectus noster sit intellectus
secundum actum, per quod se ipsa faciunt esse in esse cog-
nito intellectus, quod non facerent nisi ex se secundum ac-
tum essent entia vera, respectu quorum intellectus quodam
modo est ens in potentia, — sic enim ista eadem entia res-
pectu entis quod Deus est, sunt diminuta entia, non tamen
sic diminuta sicut sunt entia operata ab intellectu nostro, quia
illa nullo modo nata sunt habere aliquod esse verum extra
intellectum praeter esse cognitum quod habent in intellectu.
Ista autem non sunt sic diminuta respectu entis quod Deus
est, et existentia in esse cognito, quin in illo esse sint aliquid
ad se per essentiam, quod natum est, Deo efficiente, etiam
existere extra divinum intellectum praeter esse cognitum, in
esse existentiae quod est esse verum et perfectum”.

43 Duns Escoto, Ordinatio 1, d. 36, § 4, 282-283: “Omnia etiam
motiva quae adducuntur de intellectu divino, videntur posse
adduci de intellectu nostro: Quia si aliquid non sit, potest a
nobis intelligi (et hoc sive essentia eius sive exsistentia eius),
et tamen non propter intellectionem nostram ponitur quod
illud habeat verum esse essentiae vel exsistentiae; nec est
differentia aliqua -ut videtur -inter intellectum divinum et
nostrum, quoad hoc, nisi quod intellectus divinus producitilla
intelligibilia in esse intelligibili, noster non producit primo”.

Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

se trata de un esse intelligibile ante rem creatam
(ante rem a ratitudine actualizada, en clave solem-
ne), mientras que el humano cosecha un ser inte-
ligible post rem creatam (la especie inteligible es
vehiculo cognitivo de la universalidad post rem
hacia la que el entendimiento agente encauza a
la esencia en cometido transferente entre los or-
denes sensible e intelectivo). La tesitura ante rem
del ser inteligible resultante del conocimiento divi-
no de su propia esencia bajo plurales razones de
semejanza cristaliza en un eterno crisol de ejem-
plares garantes de la rectitudo rei que sella la ra-
titudo essendi ligada al esse essentiae de la res
rata, tal rectitudo supone para la esencia una com-
pacta entidad que, sin ir mas alla del ser inteligible
antes del acto de creacion efectiva por el cual el
esse essentiae yazga en singularidades existentes
como auténtico nexo ontoldgico de ejemplaridad
(la esencia actual, ut essentia, seria extremo real-
secundum quid ad quem de causalidad ejemplar),
tendra mayor consistencia que el simple ser inteli-
gible post rem a ratitudine residual de abstraccion
quiditativa en el intelecto humano, apenas postor
de rectitudo cognitionis, no de rectitudo rei.

Recupera Escoto en dos paragrafos de la dis-
tincion 36 (Ordinatio ) la tesis de Enrique de Gante,
exponiéndola en peculiar exégesis: Dios, primum ra-
tum ex se, con énfasis en la custodia divina de esa
excelencia: quia tunc esset Deus**. La criatura seria
ens ratum formaliter per aliquid, no ex se, sino per
respectum ad primum ratum ex se (ut exemplar, no
ut efficiens), aunque la ratitudo no pueda contraerse
a respectus, interpretacion repetida en otros textos.
Tal apreciacion permitiria superponer, a modo de pa-
siones disyuntivas del ente univoco, ratitudo ex se y
ratitudo per participationem (relacion eterna a Dios-
ejemplar) a esse possibile (extra intellectum) a se y
ab alio: la aseitas del posible, equivalente a ratitudo
a se (futura causa - ratio sui moderna) fundiria en él
ser de esenciay ser de existencia, estipulando esen-
cial existencia, en tanto la abalieitas del ens ratum in
quantum participat primum ratum ex se ut exemplar
traduciria esencial existibilidad, no necesaria exis-
tencia por esencia. La ratificacion redunda en la pro-
vision de esse essentiae, censurada por Escoto la
realitas secundum quid alia a Deo en Dios que ame-
nazase su simplicidad.

Un segundo pasaje se desvia del anterior*®: ratitu-
do rei (# respectus vestigialis), no prescribe drastica

44 Duns Escoto, Ordinatio |, d. 36, § 3, 271: “Quod sic: Homo non
est ex se ens ratum (quia tunc esset Deus), ergo per aliquid
est ratum formaliter; non nisi per respectum ad ipsum pri-
mum ratum ex se: non autem per respectum ad illud ut ad
efficiens, quia cum definito sit entis rati et efficiens ‘in quan-
tum efficiens’ producat exsistensin actu, si homo haberet
esse ratum ab eficiente in quantum efficiens, definido non
esset eius nisi ut exsistens, et ita definido terminaret quaes-
tionem ‘an est’, quod est inconveniens; ergo est ens ratum
in quantum participat primum ut exemplar; hoc autem est in
quantum habet relationem aeternam ad Deum ut scientem
et exemplantem”

45 Duns Escoto, Ordinatio |, d. 36, § 48, 290-291: “[D]ico quod
‘ens ratum’ aut appellatur illud quod habet ex se firmum et
verum esse, sive essentiae sive exsistentiae (quia unum non
est sine altero, qualitercumque distinguantur), aut ‘ens ratum’
dicitur illud quod primo distinguitur a figmentis, cui scilicet
non repugnat esse verum essentiae vel exsistentiae. Si se-
cundo modo intelligatur ens ratum, dico quod homo est ex
se ens ratum, quia formaliter ex se nhon repugnat sibi esse: si-



Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

exencion de contradiccion, condicion comun a ens
rationis y ens reale, fianza de entidad in intellectu de-
negada al nihil (inaceptable dentro o fuera del enten-
dimiento por auto-cancelacion formal), sino verifica-
cion de lo pensable - no conculcado en sus términos
internos por potencialidad al esse extra intellectum.
Difraccion del ens ratum: quod habet ex se firmum et
verum esse (essentiae / existentiae) y ser distinto del
figmentum cui non repugnat esse verum essentiae
vel existentiae, en este segundo sentido, la criatu-
ra sera ens ratum formaliter ex se por no repulsa ad
esse propter rationem ipsius. Dios no seria ahora ex
se ens ratum, sino ex se ipsum esse, peligrosa ma-
niobra de aproximacion al tomismo que expulsa a
la divinidad del ens ratum, disolviendo la univocidad
(identificable ens ratum con ens univocum por co-
munisima dimension esencial en la exégesis prece-
dente -ex se / per respectum ad ratum ex se serian
diferencias ultimas del univoco ens ratum-, frente a
ens fictum, despojado aqui ens de valor esencial o
ens-non-ratum), para sumirla en el purus esse. Los
entes inteligibles, no el prominente ex se ipsum esse
(para el que ser de esenciay ser de existencia no son
intenciones que puedan concitar distincion modal, la
existencia le pertenece por esencia, una totalis en-
titas unitive includens omnia essentialia -la esencia
divina, piélago de perfecciones propter immensita-
tem continentiae unitive-, continencia invalida para
notionalia no sustraidos a relaciéon de origen), han de
ser ratificados como esencialmente existibles para
diferenciarse de figmenta. Dios no es ex se ens ra-
tum, lo es el ente finito por no repeler formaliter ex ra-
tione eius el esse. En el ens ratum asi comprendido,
esenciay existencia se relacionan “como la quididad
y su modo”*8; esse essentiae difiere de la existencia
en modus concipiendi*’, distincién modal, no formal
ex natura rei como pretendieran algunos escotistas*®
(en la criatura, el ser conviene realiter con la esencia,
no surge de ella, mientras que “el obrar emana de la
potencia”, no realiter idéntico a esta*®. La potencia
objetiva cifrada en la esencia es modus intrinsecus
entis, la potencia activa a la que concierne obrar es
conditio entis absolute).

La indiscernibilidad real (no puramente nominal,
sino intencional) de esencia y existencia se pliega
a término omni-comprehensivo que subsuma a los
transcendentales. El orden intencional demanda
algun tipo de entidad minima independiente de la

cut enim cuicumque aliquid repugnat, repugnat ei formaliter
ex ratione eius, ita cui non repugnat formaliter, non repugnat
propter rationem ipsius; et si homini de se repugnaret esse,
per nullum respectum advenientem posset ei non repugna-
re. Et si ex hoc inferas ‘homo est ex se ens ratum hoc modo,
ergo est Deus’, consequentia non valet, quia Deus non tan-
tum est cui non repugnat esse, sed est ex se ipsum esse”.

4 Duns Escoto, Quaestiones Quodlibetales, g. |, n. 4, additio,
ed. Vives XXV, 96 (q. I, a. 1, n. 10, ed. Alluntis, 10). La objecion:
“In omni creatura essentia eo modo distinguitur ab exsisten-
tia videtur esse prior illa, sicut potentiale et susceptivum est
prius actu suscepto; ergo videtur similiter in Deo. Sed, se-
cundum dicta Augustini et Damasceniiam adducta, essentia
accipitur pro exsistentia actuali [...] existentia est prima en-
titas et non essentia ut essentia” queda sin respuesta, asu-
mida la distincion modal propugnada en Ordinatio |, d. 2, nn.
25ss, ed. Vaticana ll, 137ss.

47 Duns Escoto, Ordinatio lll, d. 6, g.1, n. 7, ed. Vives XIV, 311b.

48 Cf. John P. Reilly, Cajetan’s Notion of Existence (The Hague:
Martinus Nijhoff, 1971), 56.

49 Duns Escoto, Ordinatio ll, d. 16, n. 10, ed. Vives XIlI, 28a.

n

efectiva materializacion, entidad vislumbrada en el
tercer instante secuencial de naturaleza en el que,
tras la produccion del contingente in esse intelligibi-
li'y el conocimiento divino de las criaturas median-
te essentia sua (dependencia de obiectum cognos-
cibile ab intelligere divino in esse cognito, pues per
illud intelligere constituitur in esse cognito), la regia
inteligencia pueda comparar (forte) su esencia ad
illud obiectum intelligibile extra secundum relationem
rationis®. Al admirar su esencia, no tanto sub ratio-
ne absoluta cuanto sub ratione imitabili, contempla
el creador (voUg no discursivo, vénaoig no dianoica,
caracter hipotético de la diavoia) la esencia posible
de la criatura como algo (esse aliquid) en proyeccion
extra se o virtualmente diverso, y la entidad de las
esencias in esse cognito, bajo la relacion de razon
imperada en el tercer instante, las convierte en res
en si mismas (no nihil) por potencialmente recepto-
ras de ser efectivo, suspendidas en laintemporalidad
ejemplar o eternamente presentes al entendimiento
especulativo divino qua motivos mediatos, no nece-
sarios, de cognicion.

Escoto advierte una doble relacion en el acto de
conocimiento®":

50 Duns Escoto, Reportata Parisiensia | A, d. 36, g. 2, ed. Vives
XXIll, 63. Tras la inteleccion de su propia esencia sub sua
absoluta ratione (“Deus in primo instanti intelligit essentiam
suam sub ratione mere absoluta”), en un segundo signum
naturae, “producit lapidem in esse intelligibili et intelligit lapi-
dem ... quia lapis tunc in esse intelligibili refertur ad scientiam
divinam sicut mensuratum ad mensuram, ut sic nihil aliud sit
ipsum intelligere lapidem quam ‘lapidem in esse intelligibili
esse productum’ habere relationem ad scientiam divinam ut
absolutum quid est”, una relacién “in lapide intellecto ad in-
tellectionem divinam” (la intellectio creaturam la constituye in
esse cognito, no refiere la criatura a Dios, ni la relacion aporta
nada in re, es decir: “intelligit Deus lapidem sine omni depen-
dentia lapidem ad ipsum” -Reportatio | A, d. 36, q. 2, 64-). El
tercer instante de naturaleza corresponde a la comparacion
por el entendimiento divino de su esencia a cualquier inteli-
gible segun una relacion ideal (“in tertio instanti naturae, in-
tellectus divinus potest comparare essentiam suam ad illud
intelligibile extra secundum relationem rationis, licet non ne-
cessariam ad intellectionem creaturae, quia sequitur huismo-
di intellectionem”, esto es, “intellectus divinus comparat es-
sentiam suam ad lapidem in esse intelligibili, ex qua causatur
relatio quaedam idealis -Lectura |, 35, 22-. Pasaje alternativo:
“in tertio instanti, forte, intellectus divinus potest comparare
suam intellectionem ad quodcumque intelligibile ad quod nos
possumus comparare, et tunc comparando se ad lapidem in-
tellectum, potest causare in se relationem rationis” -Ordina-
tio |, d. 35, 32-), terminando asi la esencia divina -sub ratione
mere absoluta- la relacion “creaturae habentis esse extra et
denominatur quadam relatione ad ipsam et dicitur dominus
creaturae”. Al fin, “in quarto instanti potest quasi reflecti super
istam relationem causatam in tertio instanti, et tunc illa relatio
rationis erit cognita” (Ordinatio I, d. 35, 32).

5" Duns Escoto, Quaestiones Quodlibetales, g. XIll, a. 2, nn. 35-
36, ed. Alluntis, 459: “In speciali autem videtur duplex relatio
actualis in isto actu [intuicion] ad obiectum. Una, potest dici
relatio mensurati vel verius mensurabilis ad mensuram. Alia,
potest dici relatio unientis formaliter in ratione medii ad ter-
minum ad quem unit, et ista relatio medii unientis specialiori
nomine potest dici relatio attingentiae alterius ut termini vel
tendentiae in alterum ut in terminum. Ista autem distinctio
duarum relationum, scilicet, mensurabilis ad mensuram et
attingentiae ad terminum, satis videtur esse manifesta, quia
utraque ab altera separari potest; sicut in essentis, superior
habet rationem mensurae respectu inferioris, nec tamen
semper inferior habet respectu superioris relationem attin-
gentiae, de qua loquimur; actus etiam voluntatis vel intellec-
tus totaliter causantis obiectum videtur habere relationem
tendentiae respectu eius ut termini intellectionis vel volitio-
nis, sive ista relatio sit realis sive tantum rationis, non tamen



- Relatio mensurati vel verius mensurabilis ad
mensuram

- Relatio medii unientis (relatio attingentiae alte-
rius ut termini vel tendentiae in alterum ut in termini)

El acto de entendimiento que causa totalmente
al objeto tendra relatio tendentiae, real o de razon,
respecto al objeto ut terminus intellectionis, mas no
relatio mensurae confidente del ser de esencia que
aduce el gandavense. La condicion de mensurable
apareja certificacion intelectiva de cantidad deter-
minada por otro, de suerte que ser medido importa
respectus rationis ad intellectum (cui fit certitudo),
cual seria la relacion scibilis ad scientiam, y respec-
tus realis ad mensuram (per quam fit certitudo), habi-
tudo dependentiae causati (in cognosci, no in esse)
ad causam in cognosci (no ipsius cognitionis ad cau-
sam coghnitionis, una dependentia obiecti ut cogniti
ad obiectum ut per quod cognoscitur) no simpliciter
realis por no exclusivamente basada en el acto in-
telectivo de comparacion, acomodada entre ex-
tremos non ut habentia esse reale, sino ut habentia
esse cognitum. Tampoco se afronta una relacion de
razon, como la de lo universal a lo singular o la de lo
contradictorio a su opuesto, sino una habitudo apti
nati mensurari ad aptam natam mensurare: si la ra-
tio mensurati dicta dependencia actual in cognosci,
la ratio mensurabilis instruye dependencia poten-
cial - aptitudinal in cognoscibilitate®?, y puesto que
“todo objeto se halla respecto a la cognoscibilidad
como se halla respecto a la entidad” (unumquodque
autem se habet ad cognoscibilitatem sicut se habet
ad entitatem), por medible se colegira la entidad que
sea razén fundamental de mensurabilidad de un ob-
jeto, una entidad causada o participada, con lo que
la relatividad de aliquid ut mensurabile ad mensuram
comportara dependencia por participacion entitativa
(dependens in entitate ad illud a quo participat enti-
tatem), simpliciter realis ex parte mensurabilis (ente
por participacion o imitacion), no ex parte mensurae,
no una correlacion simpliciter essentialis sobre la

talis intellectio vel volitio habet respectu talis obiecti relatio-
nem nesurabilis, sed magis relationem mensurae”.

52 Duns Escoto, QQ. Quodlibetales, g. XIll, a. 2, nn. 37-38, 459-
460: “De prima relatione, scilicet, mensurabilis [...] quod illa
proprie pertinet ad tertium modum relativorum [Aristoteles,
Metaphysica V, 15, 1020b 26-32]. Ubi sciendum est quod
aliquid mensurari est intellectum de eius quantitate deter-
minata per aliud certificari, ita quod mensurari importat res-
pectum ad intellectum, cui fit certitudo, et ad mensuram,
per quam fit certitudo. Prima non est realis, sicut scibilis ad
scientiam. Secunda est causati, hon in esse, sed in cognosci,
ad causam in cognosci, et haec est relatio realis, quantum
est ex parte dependentiae causati ad causam; quae depen-
dentia est ratione extremorum et non tantum per actus inte-
llectus comparantis hoc ad illud. Tamen quia ista habitudo
dependentiae, non quidem ipsius cognitionis ad causam
coghnitionis, quae bene est realis, sed dependentiae obiec-
ti ut cogniti, ad obiectum ut per quod cognoscitur, est inter
extrema, non ut habentia esse reale sed tantum ut habentia
esse cognitum, ideo ista habitudo non est simpliciter realis.
Nec tamen est ita pure relatio rationis, sicut est illa quae est
universalis ad singulare [...] quia Aristoteles non dicit relatio-
nem tertio modo esse mensurati ad mensuram, sed esse
mensurabilis, hoc est, apti nati mensurari ad mensuram, hoc
est, aptam natam mensurare. Quod sic potest intelligi: sicut
enim ex dictis patet, mensurari actualiter est actualiter pen-
dere in cognosci, ita mensurabile dicit aptitudinalem vel po-
tentialem dependentiam in cognosci, vel dicit dependentiam
in cognoscibilitate”.

Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

realidad disminuida del esse cognitum®3. La intelec-
cion del existible conlleva relacion de razén de esse
intelligibilis ad scientiam divinam ut absolutum quid
est (segundo signum naturae), no aporta nada in re:
Dios produce el ser inteligible sin dependencia real
ut cogniti en él por incomparecencia de obiectum ut
per quod cognoscitur diverso del mismo esse divi-
num (génesis bicausal de acto cogitativo humano).
El conocimiento divino de la propia esencia supre-
ma bajo razon de imitabilidad sélo instancia relacion
ideati ad ideam, no esse essentiae sugerente de po-
sicion extra-intelectiva.

Las ideas divinas revisten cierto esse secundum
quid, no verdadero esse essentiae, auténtico sopor-
te de relacion real de mensurabilidad, unitivamente
contenidas en la esencia divina, como los atributos
coexisten unificados sin identidad formal (semejante
a la contencidn por el alma de las potencias -"quod
potentiae non sunt res alia, sed unitive contentae in
essentia animae”®). Cabe un orden entre omnino
imprincipiatum -ut essentiam- y quasi principiatum
univoce -ut intellectionem essentiae-, como lo hay
entre algo principiado equivoca pero necesariamen-
te (quasi principiatum aequivoce sed necessario -in-
telectionem lapidis-) y algo principiado equivoca y
contingentemente (quasi principiatum aequivoce et
contingenter -volitionem lapidis—)*°. La inteleccion
de la esencia sub ratione absoluta seria principia-
cion univoca por indistincion simpliciter de intelecto
y esencia, equivoca la inteleccion de la esencia en
su razon de imitabilidad (mocion univoca hacia la
esencia en cuanto objeto primero de inteleccion y
protensio a las ideas en tanto términos intelectivos

53 Duns Escoto, QQ. Quodlibetales, g. XIll, a. 2, nn. 38-39, 460-
461: “Unumquodque autem se habet ad cognoscibilitatem
sicut se habet ad entitatem; igitur per mensurabile intelli-
gitur illud substratum ratione cuius hoc est mensurabile; et
illud est entitas causata vel participata, ut sic, in tertio modo
relativorum, per hoc quod est aliquid dici ut mensurabile ad
mensuram, intelligitur dici tanquam dependens in entitate
ad illud a quo participat entitatem, ut sic sit relatio simplici-
ter realis ex parte mensurabilis in tertio hoc modo; quia illud
intelligitur ens per participationem vel imitationem respectu
alterius [...] Cum aliquid possit multipliciter participare per-
fectionem an alio, actus cognoscendi sic participative se
habet respectu obiecti sicut similitudo respectu cuius est.
Non dico similitudo per communicationem eiusdem for-
mae, sicut est albi ad album, sed similitudo per imitationem,
sicut est ideati ad ideam”.

54 Dual tipologia de continencia unitiva, préstamo pseudo-
dionisiano de raiz neoplaténica [De divinis nominibus V, en
Corpus Dionysiacum |, ed. B. R. Suchla, Patristische Texte
und Studien 33 (Berlin-New York, 1990), 184]: 1) Sicut inferius
continet superiora essentialia, et ibi contenta sunt de essentia
continentis sicut eadem est realitas (integracion esencial de
contenido en continente). 2) Quando subiectum unitive con-
tinet aliqua, quae sunt quasi passiones, sicut passiones entis
non sunt res alia ab ente, quia quandocumque determinatur
ipsa res, est ens vera et bona (resolucion de rasgos o face-
tas formales, a modo de atributos o propriae passiones en-
tis, real simpliciter convertibles con la entidad univoca (quod
non sint res aliae ab ente, vel quod ens no habet passiones
reales), pero formaliter discernibles de ella y entre si (“Nec
tamen magis sunt reales passiones de essentia, nec idem
quidditati, quam si essent res alia. Similiter non sunt poten-
tiae idem formaliter, vel quidditative, nec inter se, nec etiam
cum essentia animae, nec tamen sunt res aliae, sed idem
identitate. Ideo talia habent talem distinctionem secundum
rationes formales, qualem haberent realem distinctionem, si
essent res aliae realiter distinctae”) Cf. Duns Escoto, Repor-
tata Parisiensia ll A, d. 16, 9. un., 74-75.

5% Duns Escoto, Ordinatio |, d. 36, n. 40, Vat. VI, 287.



Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

-objetualidad secundaria que no salda relacion en
acto de esencia divina a hipotético esse essentiae
ad quem creatural-).

El nuevo enfoque de la ratitudo es aclarado por
invocacion de Agustin (Super Genesim ad litte-
ram V, 18, 36)°%, resonancia de cierto pasaje de las
Sentencias®”: la idea divina del futuro contingente
no pasa de ser una entidad inteligible in Dei scientia,
no in natura sua. Y la diferencia de ens ratum y ens
fictum se sostiene en la incapacidad del segundo
para constituir un unum per se de veraz textura y au-
tonomia ontoldgica (la desavenencia de fracciones
inteligibles que aborta el ser in intellectu para el im-
posible l6gico se torna repulsion formal entre partes
sustanciales comprometidas en la estructura esen-
cial abocada al desahucio ontoldgico, obstructiva de
potencial ser extra intellectum).

No repugna al hombre esse aliquid in aeternitate
al que Enrique atribuye intencional esse essentiae de
res a ratitudine que Escoto concentra en esse secun-
dum quid de ens ratum virtual en el entendimiento di-
vino. Si el ens ratum declara ex se la ratitudo que lo
habilita como posible extra-intelectivo en expectati-
va de eficiencia divina, también el defecto de ratitudo
ad esse (extra mentem) por implosiva conjuncion de
piezas formales sera ex se para el imposible mereo-
I6gico (partes I6gicamente ensambladas, incompo-
sibles esencialmente en los objetos intencionales
-ontologia con axiomaticas irreflexividad, antisime-
tria y transividad-). La potencia légica es condicion
necesaria, pero insuficiente, de ser extramental (no
es possibilitas in re, sino ante rem ratam), mientras
que la potencia objetiva fundada en el esse secun-
dum quidy en larelacion de ingredientes quiditativos
no marginables de la unidad estructural del totum ra-
tum (supeditada a la imitacion ejemplar en la meta-
fisica solemne) secunda la omnipotencia divina®8. La
potencia légica no tiene a priori correspondencia in
re, aunque pueda ser concebida en si misma con in-
dependencia de las causas involucradas en su con-
sumacion. La proposicion “mundus posse esse” no

5 Duns Escoto, Ordinatio |, d. 36, Vat. VI, 272: “Oppositum dicit
Magister in littera, cap. 1 huius distinctionis. Exponens auc-
toritatem Augustini V Super Genesim ad litteram (illam sci-
licet ‘erant in Dei scientia, non erant in sui natura’), dicit sic:
‘lllos’ (scilicet electos) habuit ab aeterno Deus apud se, non
in natura sua (id est ipsorum, qui nondum erant), sed in sua
praescientia, quia illos ita novit ac si essent”.

57 Pedro Lombardo, Sententiae in IV libris distinctae | (Grottafe-
rratae: Collegii Sancti Bonaventurae, 1971), 258.

58 Duns Escoto, Ordinatio |, d. 36, 291: “[...] homini in aeternitate
inest ‘non esse aliquid’ et chimaerae ‘non esse aliquid’; sed
homini non repugnat affirmatio quae est ‘esse aliquid’, sed
tantum inest negatio propter negationem causae non po-
nentis, - chimaerae autem repugnat, quia nulla causa posset
in ea causare ‘esse aliquid’. Et quare homini non repugnat
et chimaerae repugnat, est, quia hoc est hoc et illud illud, et
hoc quocumque intellectu concipiente, quia -sicut dictum
est- quidquid repugnat alicui formaliterex se, repugnat ei, et
quod non repugnat formaliter ex se, non repugnat [...] Nec
est hic fingendum quod homini non repugnat quia est ens in
potentia, et chimaerae repugnat quia non est ens in potentia,
-immo magis e converso, quia homini non repugnat, ideo est
possibile potentia logica, et chimaerae quia repugnat, ideo
est impossibile impossibilitate opposita; et illam possibili-
tatem consequitur possibilitas obiectiva, et hoc supposita
omnipotentia Dei quae si respicit omne possibile (dummodo
illud sit aliud a se), tamen illa possibilitas logica, absolute -ra-
tione sui- posset stare, licet perimpossibile nulla omnipoten-
tia eam respiceret”.

13

enuncia possibilitas aliqua in re (“antequam mundus
esset, mundus potest esse”), y aun cuando el inte-
llectus creatus no existiese, expresaria una posibili-
dad I6gica®®.

La res a reor, desde la nueva Optica, seria indife-
rente, no al esse essentiae detraido, sino al esse in
intellectu (no necesario, sbélo posible ente intra-inte-
lectivo, eventual pensable), e inviable esencia o res
a ratitudine [necesario cogitable con esse essen-
tiae irradiado por vinculo ejemplar, mas contingente
existible, no necesario existente, o indifferens de se
ut res a ratitudine (ut essentia) ad esse existentiae].
Indiferencia ad esse in intellectu o ad esse existentiae
marcarian las cadencias a reor, reris / a ratitudine. Res
a reor = potencial, pero inesencial cogitable - indiffe-
rens ad esse in intellectu o non-esse in intellectu / Res
a ratitudine = esencialmente cogitable, no esencial-
mente existente extra-intelectivamente, indifferens
ad esse extra intellectum, con inclinacion a él.

Esse essentiae y esse existentiae se unifican en
Dios, y aun la primaria division res a reor / res a ra-
titudine no tendria vigor para el possibile a se. Se
arguyo que la aseitas de la primera esencia asevera
ratitudo sui, pero la ratitudo no indica sino respectus
rationis a Dios ejemplar: la res a ratitudine consigna
al possibile ab alio, implicita en esa formula la fuente
de ratitudo, mas oportuna, entonces, la dualidad ex
se ipsum esse / ex se ens ratum (la divinidad trans-
ciende la ratitudo). Ratitudo denota apftitudo essendi
in re extra (frente al figmentum) por firmitas (esen-
cial o intencional) como idea exemplata in divino
intellectu, posibilidad de ser simpliciter a expensas
de un acto eficiente de voluntad (motio contingens
ad extra). La esencial existibilitas lastrada por la ra-
titudo no es respectus extrinsecus adveniens, sino
razon genética (ex se) fundamental de dependencia
in essendo ab alio (no formal: acto efectivo de de-
pendencia) prendida a la propia entidad in intellec-
tu del creable, no un motivo epigenético adventicio
(sobreviene el esse in re extra por libre volicién, la
ratitudo es intrinsecamente constitutiva del existi-
ble en cuanto tal: ex se ratum).

Quoad nos, la ratitudo no suple un extemporaneo
momento de realidad abscisa ante rem facticamen-
te actual. Las dos variantes de ser extra intellectum
son, de hecho, indisociables: post rem in actu reco-
nocemos en lo creado un ens ex se ratum por do-
tacion esencial (esse essentiae no desarraigado de
la singular realidad efectiva). En actuales contingen-
cias individuadas, el intelecto viador aprecia una rati-
tudo por simple conexion a Dios ejemplar (no a Dios
eficiente, segun la linea complementaria del esse
existentiae), referencia subyacente al ser simpliciter
extra animam que abre una perspectiva metafisica
de examen de la creacion, un angulo de enfoque del
ente existente abonado a la realitas diminuta o esse
secundum quid extra animam que reporta su esencia
conectada a la causalidad ejemplar. La deposicion
de ser de existencia abate a la esencia o la opaci-
fica, sin prevalencia extra-intelectiva en si misma
(Aristoteles juzgaba la forma causa intrinseca al hile-
morfo, la ratitudo sera intrinseca a la criatura).

5 Duns Escoto, Lectura in librum primum Sententiarum. A dis-
tinctione octava ad quadragesimam quintam, |, d. 39, qq. 1-5,
Opera omnia XVl (Civitas Vaticana: Typis Poliglottis Vaticanis,
1966), 494.



14

4. Fundamento partitivo in re a ratitudine
de lares a reor, reris y raiz causal de la
imposibilidad ex parte Dei

La calificacion a reor, reris es equipolente a opinor,
opinaris: res secundum opinionem tantum (ad mo-
dum quo ab intellectu concipitur). La disgregacion
conceptual del ente ficticio rendiria partes compa-
tibles entre siy esencialmente consistentes (lares a
reor, reris como agregado de res a ratitudine podria
explicar la subsuncién de esta modalidad de res en
la primera). Asi, la construccion formal de la res a
reor reris in ratione totius (hierorocervus, anfisbena,
harpia ...) obedece a una imaginativa composicion
de esencias actuales in rebus o in singularibus, hi-
brida entidad intramental no investida de la univer-
salidad post rem que asiste al esse in intellectu de
la res a ratitudine por presunta carencia de patron
ejemplar que coadyuve a su existencia in rerum na-
tura®®. La res a reor como contingencia de razén no
transluce rectitudo rei ostensiva de universalidad
ante rem in actu que pueda avalar la rectitudo cogni-
tionis connatural a la res a ratitudine verificada en su
inteligibilidad post actum essendi. Ni intelecciones
abstractivas, ni productos imaginativos pueden re-
basar el horizonte gnoseoldgico de la res ratificada.
Nociones universales recabadas por abstraccion
no adulterada de singularia actuales o fantasmago-
rias alumbradas por coherente amalgama de notas
inteligibles, extractos empiricos de entes ratifica-
dos in esse essentiae, por ende, son invariablemen-
te tramas post rem a ratitudine®'.

Huérfana de fundamento integral in re (la ratio to-
tius rei a reor dictae no responde a razéon ejemplar
alguna, como unum o en su integridad entitativa la
res a reor no asila al esse essentiae, sin embargo,
posee fundamento partitivo in re a ratitudine: la con-
textura de la res a reor, que no la excusa de esse in
intellectu, satisface una heterogénea conformacion
por coalescencia de res a ratitudine o aglomerado
de aspectos de ellas, las partes cooperantes en su
composicion si atienden a res ratificadas por un esse
essentiae (distributivo fundamento in re paralares a
reor, reris en su compleja arquitectura que la redime
de la estéril semblanza del ens rationis ratiocinantis
sin atisbos de ocasion sensible). Pese al déficit de

80 Enrique de Gante, Quodlibet VII, g. 1-2, 26: “Res primo modo
est res secundum opinionem tantum, et dicitur a reor, re-
ris, quod idem est quod opinor, opinaris quae tantum res
est secundum opinionem, quoad modum quo ab intellectu
concipitur, scilicet in ratione totius, ut est mons aureus, vel
hircocervus habens medietatem cervi, medietatem hirci. Est
tamen res secundum veritatem quoad partes eius quae sunt
mons et aurum et huismodi; aliter enim non posset totum
esse in intellectu et secundum opinionem, nisi partes essent
aliquid secundum veritatem, quia ab alio non potest moveri
intellectus. Quod sic est ens, secundum totum non est res
praedicamenti, sed solum secundum suas partes”.

8 Enriqgue de Gante, Quodlibet lll, g. 9, fol. 61vP: “Cum ergo
quaeritur utrum sit ponere aliquam essentiam se habere per
indifferentiam ad esse et non esse, distinguendum est de
non esse. Aut enim loquimur de non esse quod negat om-
nem rationem essendi, quale non esse est eius de quo non
habet esse intellectus vel scientia, quod non habet rationem
extrarem in Deo, nec natum est esse in rerum natura, nec est
res aut natura sive quidditas aliqua. Aut de non esse quod ne-
gat secundum unam rationem essendi, ponit tamen esse se-
cundum aliam, videlicet quod negat esse actualis existentiae
in singularibus extra, quale potest esse eius quod secundum
se est natura et quidditas aliqua”.

Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

esencia o la indiferencia en su integridad al esse in
intellectu por falta de correlato ejemplar, no meritoria
de naturaleza propia (purum nihil in natura: nec esse
in rerum natura, nec quidditas aliqua)®?, su patente
solvencia entitativa es estrictamente intrapsiquica,
frontal al purum nihil in esse intellectu, por fragmen-
taria fundamentacion in re.

Esquema intencional. La ratio rei a reor dictae no
puede concebirse sino sub ratione (entis) quiddita-
tivi®3. La presencia exemplata en el intelecto divino
de la res a ratitudine como idea o aliquid se conjuga
con la disposicion natural a la existencia (dotacion
de esse essentiae: a quo convenit esse essentiae,
nata est produci in actuali esse) a expensas de la
voluntad. La prefiguracion quiditativa (aliquid) en
el entendimiento especulativo deviene posicion
esencial en el intelecto practico por induccion de
esse essentiae que convertira al aliquid nominal en
intencional esse aliquid (ratio exemplata): aliquid
(res ut nomen) + esse essentiae (prima intentio) =
esse aliquid (res a ratitudine).

La inteligencia humana abstrae la esencia de
los individuos que la encarnan en acto, difuminada
la universalidad in re, porque al hacerlo reconoce a
través de la universalidad post rem una confirmacion
divina de la res en forma de esencia (ratitudo ante
rem sensibilem) en las singularidades portadoras,
evidenciando asi, no una limitacion ontolégica en
las esencias, sino una limitacion gnoseoldgica facul-
tativa del indigente intelecto humano. La quidditas
tantum no existe en aséptica desasistencia de todo
entendimiento: la existencia de una res esenciada
(a ratitudine) admite dos estados, in re o in intellec-
tu, depuesto el primero, ha de persistir el segundo
(Unico, en el caso de la res a reor, reris, sin revestir
universalidad post rem, ya que en ella la inteligencia
no halla ratificacion alguna a titulo de esencia por
participacion ejemplar en el entendimiento divino).
La ratitudo o firmitas que intencionaliza el aliquid no-
minal como aliquid in re tiene, en sintesis, inequivoco
impacto gnoseologico, concertando verdad episté-
mica (rectitudo cognitionis) y ontoldgica (rectitudo
rei), la ratitudo haria converger la inteleccion humana
en el motivo ejemplar divino®.

Ya se ha senalado: el ser de existencia es im-
pensable como intencion separada. La existencia
se dara in re singulari o in intellectu. Si los futuros

52 Enrigue de Gante, Summa, a. 21, q. 2, fol. 127rO, 78-80: “Dici-
tur enim omnis creatura res absolute ex hoc quod de se dicit
aliquid de quo saltem natus est formari conceptus aliqualis
in anima. Dicitur autem essentia et natura quaedam ex eo
quod habet in divino esse rationem exemplaris, secundum
quam nata est produci in actuali esse, a quo convenit ei esse
essentiae. Unde, ut dictum est supra, quod talem rationem
exemplarem in Deo non habet purum nihil est in natura et es-
sentia, nec est res alicuius praedicamenti nec possibile fieri
in effectu, quia Deus nihil potest facere in effectu cuius ratio-
nem exemplarem in se non habet ut sit in qualibet creatura”.

83 Enrigue de Gante, Summa, a. 34, g. 2, ed. De Wulf-Mansion
Centre, XXVII, 174-175: “etiam ratio rei a reor dictae non po-
test concipi ab intellectu - licet possit ab imaginatione - nisi
sub ratione entis quidditativi, et tamen rationem esse nihil
potest habere, nisi prius habendo rationem rei dictae a reor,
in qua fundatur ratio esse illius”.

54 Enrigue de Gante, Quodlibet IX, 175-176: “Quanto enim aliquid
in re plus habet ratitudinis sive firmitatis, tanto plus habet en-
titatis, quare et veritatis. Ut ex hoc veritas dicatur esse in uno-
quoque, quia habet in se participatum id formae et essentiae,
quod natum est habere secundum suam speciem”.



Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

contingentes reciben ser de esencia del entendi-
miento practico divino, de la voluntad adviene la exis-
tencia. Ser de esenciay ser de existencia se perfilan
intencionalmente en la doble linea causal, ejemplary
eficiente, y la dual relacion justificaria la existencia de
la esencia pre-actualizada (existencia en el entendi-
miento divino -esse in intellectu Dei-). Aun cuando la
esencia hubiera perdido la actualidad de que goza-
se en coyuntura espacio-temporal pasada (singular
esse in actu preterido), perdurara rememorada en
existencia intra-intelectiva humana, angélica o divi-
na. La imposibilidad de aniquilacion de la esencia es
postulado solemne, con la implicita carga de necesi-
dad que entrana, necesidad dirimida como inmuta-
ble determinacion en el orden de su ser (esse essen-
tiae) y en el de las operaciones propias. La esencia
es inmune al devenir en su posicion predeterminada,
no provisoria, dado que Dios no ha de deshacer el
orden que ha establecido eternamente; la intrusion
de una esencia novedosa en algun momento o locus
césmico sabotearia el orden universal vigente®®.

La esencia profesa una intrinseca certitudo en
autorreferencia ontolégica®® exhibida en su esse es-
sentiae por un contenido objetivo (quidditas propia)
que cobra entonces firmeza con indeleble propen-
sion a la existencia (in re singulari / in intellectu en
calidad de universale post rem: universalidad y sin-
gularidad, accidentales a la neutra equinitas tantum
para Avicena, lo siguen siendo a juicio del Doctor
Solemne). La res a ratitudine es estable en su esse
essentiae (ponderada la intentio avicénica, no como
significacion logica -quam possibile est praedicari
de multis, etsi nullum eorum habeat esse in effec-
tu-, tampoco quod praedicatur in actu de multis, sino
como aquello por lo que puedan acontecer la singu-
laridad y la universalidad, dimension neutral unitaria
en plurales sustancias®) e indiferente al esse exis-

8 Enrique de Gante, Quodlibet XI, g. 2, fol. 440rCD - 440vH.

66 Pasquale Porro, “Possibilita ed esse essentiae in Enrico di
Gand”, en Henry of Ghent. Proceedings of the International
Colloquium on the Occasion of the 700th Anniversary of his
Death (1293), ed. Willy Vanhamel (Leuven: Leuven University
Press, 1996), 212-217.

87 Avicena, Liber de Philosophia Prima sive Scientia Divina VV-X,
ed. S. van Riet (Leuven: Brill, 1980), 228: “Ergo universale ex
hoc quod est universale est quiddam, et ex hoc quod est
quiddam cui accidit universalitas est quidam aliud; ergo de
universali, ex hoc quod est universale constitutum, signifi-
catur unus pradictorum terminorum, quia, cum ipsum fue-
rit homo vel equus, erit hic intentio alia praeter intentionem
universalitatis, quae est humanitas vel equinitas. Definitio
enim equinitatis est praeter definitionem universalitatis nec
universalitas continetur in definitione equinitatis. Equinitas
etenim habet definitionem quae non eget universalitate, sed
est cui accidit universalitas”. Esencia y existencia difieren
esencialmente, para comprender esa diferencia, basada en
la distincion entre existencias especifica (al-wujad al-khass)
y asertiva (alwujad al-ithbati) que responde a los interrogan-
tes sobre 11 €011 y €i €oTi [el ser especifico dicta la realidad
interna de la mahiyya, la existencia afirmativa asevera que
la entidad es, no qué sea la entidad. Cf. Robert Wisnovsky,
Avicenna’s Metaphysics in Context (New York: Cornell Uni-
versity Press, 2003), 152-155], debe recurrirse a las primeras
nociones, cogniciones primarias que no son imagenes resi-
duales de actividad psiquica, sino intentiones impresas en
el alma, communia omnibus rebus remitentes precisamente
a la articulacion de esencia y existencia, no a la intenciona-
lidad logica-universal: res (shay’), lo que posee ser propio o
naturaleza (quod habet certitudinem), sujeto en cuanto tal
de predicados [Dios sera shay’un la ka-I-ashya’i, res distinta
a las demas. Para asharies y maturiditas, shay’ designa ser

15

tentiae, donacion extrinseca a ella (ser in re singulari
consecutivo a la esencia: la existencia no pertenece
esencialmente a la res a ratitudine, res no esencial-
mente existente en acto, sélo esencialmente exis-
tible, pensada la existencia ad modum accidentis,
aunque no lo sea, porque no inhiere en la esencia en
virtud de su potencia subjetiva, no consta como ser
de inherencia elucidado en el plano de coordinacion
predicamental, pues no hay una coordinatio existen-
tiarum diversa de la coordinatio essentiarum).

“Actus distinguit eo modo quod est actus”, pre-
cepto sutil con vigor en el orden solemne: “actus
accidentalis distinguit accidentaliter, sicut actus es-
sentialis distinguit essentialiter”. La individualidad
es ultima distinctio in coordinatione praedicamentali
0 secundum esse quiditativum (en tanto quale intrin-
secum essentiae, no quid additum a la esencia), en
consecuencia, ultimo acto pertinente per se a ese
régimen de coordinacion (ultimus actus formae o
ultima differentia para una natura communis -ultima
differentia essentiae-, como la passio disiuncta en-
tis es ultima differentia para esa univoca esencia),
mientras que la existencia seria ultimus actus pos-
terior tota coordinatione praedicamentali. El esse
existentiae no implanta proprias differentias alias a

extraintelectivo; los mutazilies manejan shay’ también para
el imposible extra intellectum]; ens (wujad), 1o ejercitante del
acto de ser o existente (mawjad), no univocamente referen-
ciable por su concrecion extramental, su objetiva correlacion
a actos mentales o su contraccion a contenido de los mis-
mos [mawjad es terminolégicamente equivalente al griego 10
6v; mawjadat a Ta 6vra; wujad a sivai; shay’ a (10¢) Ti. Al-Farabi
explica en Kitab al-hurdf que unicamente lo existente fuera
del alma (hérij al-nafs) puede ser denominado mawjad, incor-
porando el término mahiyya (quididad), a partir de ma huwa,
asimilacion de la férmula aristotélica 16 Ti Av €ival. Shay’ es
para al-Farabi mas extenso que mawjdd por alusivo a seres
extra- o intramentales]. Avicena asocia res a realidad inte-
rior (haqiqa) y mahiyya, entidad contemplada bajo el prisma
de la esencia, mientras que ens imputa a un ser afirmado
(muthbat) o realizado (muhassal), entidad sondeada en el
orden existencial. La “vehemencia o impetu de lo existente”
traduce su necesidad, pero la aptitud para advenir al ser no
empafia en modo alguno el caracter subsidiario de la exis-
tencia respecto a la esencia, aquella sélo confiere a ésta po-
sicion real: ente atiende a un esse affirmativum; un contenido
mental es certificado o asegurado como existencia in inte-
llectu (esse affirmativum) en tanto posea una quididad asen-
tida en el concepto; existencia y modos de ser de los entes
singulares consistirian en un “don de ser”, no en el resultado
de actos intencionales. La tension entre tassawur y tasdiq se
disipa por convergencia extensional de “existente” y “cosa”
(orden determinativo) y divergencia intensional: wujdd dara
cuenta de posibles determinaciones, mas también de poten-
ciales estados (orden de afirmacion), asentada la nocion de
shay’ en los debates teoldgicos sobre el soporte aristotélico
del i ¢omi o Ti Av €ival al tiempo que wujdd procura unidad a
los dos érdenes. Wujad es pieza angular de los 6rdenes men-
cionados en el trinomio metafisico mahiyya-wujad-shay’: la
conjuncion wujad-shay’ (wujad a modo de determinacion de
shay’) habilita la mahiyya, la conexién wujad-dardrf (afirmati-
va referencia a estados de lo existente) posibilita el maw;jad.
Cf. Avicena, Libro de los teoremas y avisos, en Clemente Fer-
nandez, Los fildsofos medievales (Madrid: BAC, 1979), 618:
«las causas de la existencia son distintas de las causas de
la quididad. Asi, la humanidad: esta tiene en si misma una
esencia, una quididad que no tiene por constitutivo el existir
en los individuos ni el existir en el espiritu; al contrario, esto
le es correlativo. Si la existencia fuese un constitutivo de la
humanidad, seria imposible representarse la idea de esta en
el espiritu desprovista de lo que seria una parte constitutiva
suya. Seria entonces absurdo que la existencia sobreviniese
en el espiritu a la comprehension de la humanidad, que se
dudase si esta existe o no concretamente».



16

differentiis esse essentiae: in quo est ultimus actus,
ultimate distinguit®e.

La ratio quiditativa que prodiga contenido objeti-
Vo a la res a ratitudine permite discernir unas esen-
cias de otras como afinadas intentiones. La distin-
cion intencional no es real-simpliciter o in re, augura
la distinctio formalis ex natura rei escotista, ya que la
intus tentio (tendere in re), por analogia a la sutil for-
malitas, condensa cada aspecto del contenido quidi-
tativo de la res a ratitudine. La dimension intencional
de la esencia se traduce, en el orden gnoseoldgico,
en un concepto auténomo (el esse simpliciter es-
sentiae inmanente a la res a ratitudine no la define,
lo hara el aliquid intencionado por dicho ser como
esse aliquid que el intelecto desvela al penetrar -in-
tus- en sus notas vertebrales)®®. El aliquid nominal de
la esencia (parco quid est) suscita una confusa prae-
cognitio en su defeccion del ser o no-ser in rerum
natura (indisposicion de la res a reor reris al ser de
esencia: ex sua intentione, la res a reor no determina
aliquod esse secundum quid, intencion vacua), la in-
cepcion de la certitudo que confirma esencialmente
tal aliquid (inclusion de esse essentiae deponente de
indiferencia) puliendo la res a ratitudine lo rescata de
la débil imaginalidad del figmentum™®.

A ratitudine dicta, cada cosa es formaliter quod
est por si misma o en razén de su propia naturaleza,
aun cuando esa esencia provenga de otro (el esse
essentiae pertenece a la res a ratitudine in proprio
en virtud de su eterna relacion a Dios ejemplar). Los
figmenta (ens secundum animam tantum), en cam-
bio, no son entia formaliter ex se, su constitucion no
responde a un ser esencial propio, son formaliter per

68 Duns Escoto, Ordinatio ll, d. 3, pars 1, g. 3, nn. 61-65: “quia
quod non est ex se distinctum nec determinatum, non po-
test esse primum distinguens vel determinans aliud; sed
esse exsistentiae, eo modo quo distinguitur ab esse es-
sentiae, non est ex se distinctum nec determinatum (non
enim esse exsistentiae habet proprias differentias alias a
differentiis esse essentiae, quia tunc oporteret ponere pro-
priam coordinationem exsistentiarum aliam a coordinatio-
ne essentiarum), sed praecise determinatur ex determina-
tione alterius; ergo non determinat aliquid aliud [...] Ita dico
quod ultima distinctio in coordinatione praedicamentali est
distinctio individualis, et illa est per ultimum actum, per se
pertinentem ad coordinationem praedicamentalem, - sed
ad hanc non per se pertinet exsistentia actualis; exsistentia
autem actualis est ultimus actus, sed posterior tota coor-
dinatione praedicamentali, - et ideo concedo quod distin-
guit ultimate, sed distinctione quae est extra totam per se
coordinationem praedicamentalem. Quae ‘distinctio’ quasi
quodammodo accidentalis est: licet non sit vere accidenta-
lis, sequitur tamen totam coordinationem secundum esse
quiditativum; eo ergo modo quo est actus, distinguit, - et in
quo est ultimus actus, ultimate distinguit”.

89 Enrique de Gante, Quodlibet V, g. 6, fol. 161rL: “Unde dicitur
intentio quasi intus tentio, eo quod mens conceptu suo in ali-
quid quod est in re aliqua determinate tendit et non in aliquid
aliud quod est aliquid eiusdem rei, ut sic super idem in re per
intellectum, cuius est dividere ea quae sunt idem in re, for-
mentur diversi conceptus, ut de diversis penes conceptum
mentis, eisdem autem in re”.

0 Enrique de Gante, Summa, a. 21, g. 2, fol. 138vO: “’Quid est’
enim praecognitio est nuda et simpliciter cognitio et intellec-
tus confusus eius quod significatur per nomen, nihil in signi-
ficato nominis determinando, neque quod sit eius quod est
ens in rerum natura neque quod sit non ens, sed solum quod
de se sit conceptus aliquis: et res non a ratitudine, sed a reor
reris dicta, quae ex sua intentione non determinat aliquod
esse essentiae, vel existentiae, neque non esse, sed se ha-
bet per indifferentiam ad id quod purum nihil est, ut Hircocer-
vus vel Tragelaphus, et quod est essentia et natura aliqua”.

Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

intellectum. La res a ratitudine, objetivamente posi-
ble extra intellectum, depende del entendimiento di-
Vino en su esse essentiae o ratitudo y de la voluntad
simpliciter ilimitada en su esse existentiae.

La imposibilidad de ser tiene raiz causal ex parte
creaturae. La regula Anselmi”' es intrumental para di-
lucidar un orden de atribucién (ordo attributionis) de
perfecciones divinas sobre la divergencia de carac-
ter, absoluto o no, de la dignitas: |la dignitas simpliciter
no repara en imperfeccion alguna (bondad, sabidu-
ria, eternidad, ...) y debe concederse sustantivamen-
te a Dios secundum se et primo, secundariamente a
los elusivos atributos no absolutos, apartados de la
regla mencionada, sea que se prediquen funcional-
mente (atributos relativos fundamentados aquo en la
finitud) o privativamente (no positivamente) a partir de
la criatura’™. Los atributos relacionales adveran una
relacion real en la criatura (secundum rem et esse) y
una relacién denominativa de razén en Dios (secun-
dum rationem rei et dici), sus extremos se sustentan
en las categorias aristotélicas toigiv - actio y maoyxeiv
- passio (en potencias activa y pasiva segun sus ac-
tos respectivos)”. La posibilidad estaria asociada a
la potencia activa como atributo relativo; la imposibi-
lidad, en tanto atributo negativo, se presta a la formu-
la de analisis de los atributos privativos.

La teoria modal avicénica conjuga possibilitas y
posse (poder), la primera depende de la esencia del
efecto, el segundo de larelacion de la cosaabalio o de
su potencia pasiva, la cual, en cuanto potencia, guarda
relacion consigo misma como sujeto antes que con la
potencia agente (posse), con lo que la possibilitas es-
sendi en la criatura no se supedita a la ascendencia
activa que tenga su causa (sit potens), descansa en su
misma esencia. La criatura no es en si misma posible
para la recepcion de la accion divina porque Dios ten-
ga poder eficiente sobre ella, se confronta una possi-
bilitas ex parte creaturae; posse causal dependiente

7  Anselmo de Canterbury, Monologion, c. 15, en S. Anselmi
Cantuariensis Archiepiscopi Opera omnia | (Stuttgart-Bad
Cannstatt: Friedrich Frommann, 1968), 28: “Equidem si quis
singula diligenter intueatur: quidquid est praeter relativa, aut
tale est, ut ipsum omnino melius sit quam non ipsum, aut tale
ut non ipsum in aliquo melius sit quam ipsum”. Cf. Enrique de
Gante, Summa 32,1 sol, 31.

2 Enrique de Gante, Quodlibet VI, 3, 4-6: “Dicendum ad hoc
quod in omnibus quae Deo attribuuntur, considerandum est
an id quod ei attribuitur significat secundum rationem sui no-
minis aliquid quod est dignitatis simpliciter, quod debet esse
tale quid quod in quolibet simpliciter melius est esse ipsum
quam non ipsum, secundum regulam Anselmi [...] Quod si
tale fuierit, qualia sunt illa quae significantur nominibus divi-
norum attributorum essentialium, ut sunt sapientia, bonitas
et huiusmodi, tunc simpliciter illud secundum se et primo
Deo attribuendum tamquam illi a quo ortum habet, et habet
esse ab illo in aliis secundum rationem rei, licet secundum
nominis impositionem primo conveniat creaturis, quia no-
mina eis quae videntur in creaturis, primo sunt imposita. Si
vero id quod attribuitur Deo secundum rationem sui nominis
significat aliquid quod non est dignitatis simpliciter, tale etsi
Deo attribuitur, hoc non est secundum se et primo, sed quia
aliquid attribuitur creaturae, et ex respectu eius ad Deum
illud Deo attribuitur. Sed tale quod non est dignitatis simplici-
ter, est tale aut quia, etsi sit dignitatis, non tamen simpliciter
et absolute melius est Deum esse ipsum quam non ipsum,
aut quia non est aliquid dignitatis, quia nihil positive dicit, sed
privative solum. Primo modo Deo attribuuntur omnia nomi-
na quae respectum dicunt in eo ad creaturas, quia creaturae
respectum dicunt ad ipsum secundum quod Deo attribuitur
esse Dominum, quia ex tempore habet servum”.

s Aristoteles, Metaphysica V, 5,1020b 29 y 1021a 15-18.



Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

de la possibilitas essendi que el efecto declare en 'y
por si, 0 sea, en su esencia. La conexion de la possibi-
litas a su actualidad anuda los principios activo y pasi-
vo transluciendo una relacion entre ambos enfocada
subjetiva (posse activum / passivum) y objetivamente
(ex posse passive / active respectu) ... ex possibilitatis
Dei active quam creaturae passive in comparatione ad
suum subiectum in quo est / in comparatione ad suum
obiectum ad quod est™:

- A posse Dei activo secundum se est (Dios mismo
como “sujeto” de la potencia activa -subjetivamente
considerado el posse activum es perfeccion absolu-
ta divina: posse active simpliciter) - posse passivum
in creatura secundum se (la criatura en tanto sujeto
de la potencia pasiva -posse sive possibile passive-).

- Ex posse passivo creaturae secundum se -
posse passivum creaturae respectu Dei (Dios como
“objeto” al cual se orienta la potencia pasiva -obje-
tivamente, el poder activo divino seria perfeccion
relativa a la capacidad receptiva de accion que la
criatura muestra en y por si, o sea, a su esencial
potencia pasiva: posse active secundum quid-) / ex
posse creaturae passive respectu Dei - posse active
Deus respectu creaturae (la criatura en cuanto objeto
al que se ordena la potencia activa divina)’®.

™ Enrique de Gante, Quodlibet VI, 3, 7: “ Sed est advertendum,
tam ex parte possibilitais Dei active quam creaturae passive,
quod utramque est dupliciter considerare: aut in compara-
tione ad suum subiectum in quo est, vel in comparatione ad
suum obiectum ad quod est, ut potentiam passivam creatu-
rae possumus considerare in comparatione ad substantiam
creaturae, vel in respectu ad Deum, qui aliquid potest active
super ipsam, et similiter potentiam activam Dei ad ipsum ut
ad subiectum, et ad creaturam ut ad obiectum. Et se habet
ipsa potentia creaturae in isto duplici respectu, quod idem
est secundum rem et subiectum, differens sola ratione, et
ratio comparationis suae ad subiectum est ratio comparatio-
nis suae ad obiectum. Et similiter est de potentia activa Dei
praeter hoc quod non dicitur Deus ad creaturam per suam
potentiam activam, nisi quia creatura dicitur ad ipsum per
suam potentiam passivam”.

s Enrique de Gante, Quodlibet VI, 3, 9: “Et sic, absolute loquen-
do, non est posse pasivum in creatura, nisi quia est posse
activum in Deo. Ut cum quattuor sunt respectus secundum
posse, duo secundum posse activum, unos quo posse Dei
comparatur ad Deum ut cuius est, alius quo comparatur ad
creaturam ut ad quam est, et duo secundum posse passi-
vum, unus quo comparatur ad creaturam ut cuius est, alius
secundum quem comparatur ad Deum ut ad quem est, in ip-
sis talis est ordo quoniam a posse Dei activo secundum se
est posse passivum in creatura secundum se, et ex posse
passivo creaturae secundum se concomitatur posse passi-
vum creaturae respectu Dei, ex posse creaturae passive res-
pectu Dei dicitur Deus posse active respectu creaturae. Ut
secundum hoc in creatura non est simpliciter posse passive
secundum se, nisi quia posse active est in Deo, non autem
quia posse aliquod active respondens illi posse passive in
una creatura sit in alia creatura. Ut dicatur aliquid passive per
se et simpliciter possibile creatura respectu potentiae crea-
toris, scilicet quia ipse habet potentiam activam ad illud ad
quod creatura habet potentiam passivam, non respectu po-
tentiae alicuius alterius creaturae, scilicet quia habet poten-
tiam activam ad illud ad quod alia creatura habet potentiam
activam, nisi per accidens [...] sic posse sive possibile pas-
sive per se et simpliciter non dicitur in creatura nisi respectu
ad illud quod est simpliciter posse potentia activa, quale est
in solo Deo, non autem respectu illius quod est posse active
secundum quid, cuiusmodi est posse active, cuiuslibet crea-
turae respectu posse active Dei. Potest enim passive simpli-
citer creatura quod potest et quia potest, agente illo qui est
potens simpliciter, non autem quod potest seu quia potest,
agente illo qui non potens simpliciter active, cuiusmodi est
omnis creatura: etenim potentia activa creaturae non est nisi
quaedam participatio potentiae activae creatoris”.

7

Quiasmo transitivo de caracteres subjetivo - ob-
jetivo para poderes activo y pasivo como intenciones
diversas, esenciales a sus respectivos sujetos (el
posse activum reside subjetivamente en la esencia
divina y el posse passivum en la esencia creable,
aun cuando objetivamente no sea éste constitutivo,
sino concomitante): los poderes pasivo y activo en
dimension objetiva son concomitantes a los poderes
activo y pasivo en dimension subijetiva.

La imposibilidad no ha de imponerse a Dios sino
como privativa atribucion real de positiva potencia
(privacion de posse activum). La predicacion secun-
daria y negativa del posse activum en intensién obje-
tiva de Dios, coordinado a un posse passivum de la
criatura en si (valor subjetivo del poder pasivo), sélo
verificaria una privacion de posibilidad objetiva en la
criatura (pasiva impotencia en si misma y respecto
a Dios: non posse active Deus respectu creaturae
&« non posse passivum in creatura secundum se)’.
Paralelismo del ordo attributionis de lo simpliciter
posible en predicacion primaria - subjetiva como
posse activum de Dios secundum se y ex hoc como
posse passivum de la criatura en si misma, mas -ex
quo- imputacion a Dios de lo imposible simpliciter in
respectu ad creaturas (nullo modo impossibile simpli-
citer primo attribuitur secundum se et ex se a Dios).

La imposibilidad a parte rei (posse passivum soli-
dario a un esse essentiae) preserva la perfeccion ab-
soluta del posse activum Dei”’. La res a ratitudine pre-
supone el posse activum, ya que la ratitudo en la res
creata no podria provenir de si misma’®, es razén de
abaliedad formalmente intrinseca, mas concertada a
la consistencia de una idea atribuida activamente al
sujeto divino merced a la cual la criatura se posicio-
naria como sujeto de posse pasivo tal que pueda ser
objetivamente apta al ejercicio de la potencia activa,
unicamente asi Dios se dirigira objective a la criatura
en virtud de su poder activo. La posibilidad objetiva
de ser sensu stricto (esse essentiae) para una res
esta subordinada a Dios como “sujeto” coghoscen-
te, sin perjuicio de propiedad ex se de la configura-
cion formal (res ex se rata: radicacion in re rata ex se,
no emancipada, de su forma, anamnesis de forma -
causa intrinseca). La imposibilidad de creacion de lo

76 Enrique de Gante, Quodlibet VI, 3, 11: “[...] ad propositum di-
cimus de impossibili quod dicitur privative et realiter: non im-
ponitur nisi a privatione eius quod est vere positivum -cuius-
modi est potentia activa aut passiva-, quod in creaturis habet
esse secundum se et per se et in respectu ad Deum, cui im-
possibile attribuitur ex respectu impossibilis in creatura ad
ipsum, et nullo modo secundum se et ex se. Et sic, modo
converso, sicut possibile simpliciter primo attribuitur Deo
active secundum se, et ex hoc attribuitur creaturae posse
passive secundum se primo et deinde in respectu ad Deum,
ex quo demum attribuitur Deo in respectu ad creaturam; sic
impossibile simpliciter primo attribuitur secundum se et ex
hoc in respectu ad Deum, ex quo demum attribuitur Deo in
respectu ad creaturas, nullo autem modo attribuitur ipsi se-
cundum se et ex se ipso”.

7 Enrique de Gante, Quodlibet VI, 3, 14: “Et hoc, quia illud est
tale quod non potest haberi, quia nec est res etiam a reor
reris dicta, et ex hoc contingit quod non habet ideam in Deo.
Licet enim res a ratitudine dicta ex hoc est res et natura vel
essentia aliqua, quod habet ideam in Deo, illud tamen quod
non est res a ratitudine dicta, et maxime nec a reor reris dic-
ta, non ex hoc non est res quod non habet ideam in Deo, sed
potius ex hoc non habet ideam in Deo quod secundum se
non est res”.

8 Enrique de Gante, Quodlibet VIII, 9, ad 1.



18

contradictorio en si (impossibile simpliciter = purum
nihil) no se debe a limitacion de posse activum divino
(omnipotencia), sino a la auto-invalidacion como ali-
quid (secundum se non est res) del imposible noético
por refractariedad a idea ejemplar (non habet ideam
in Deo), no severo desamparo de ella, en su aberran-
te fisionomia (colapso pre-morfolégico por mutua
repulsa de elementos constitutivos)”®.

En Quodilibet VI, 3 aborda el fildsofo neerlandés
treinta y siete cuestiones organizadas en tres sec-
ciones en torno al problema central “de Deo in com-
paratione ad creaturas”. Cuatro de ellas referidas al
esse naturae creatural bajo atractivos epigrafes: si
en Dios hay ideas practicas, si la deformidad de las
cosas cognoscibles acerca de las criaturas acusa
alguna disformidad en la scientia Dei, si es realizable
algo imposible (“utrum aliquis possit agere quod im-
possibile est fieri”, en caso negativo: ¢imposibilidad
ex parte Dei o ex parte rei?) o si un efecto contingente
puede ser causado modo immediato por la divinidad.

Sobre la premisa correlacional de simbidticos
activum / passivum (unum ponit alterum, non est uno
sine altero), un disuasivo pasaje de Quodlibet VIlI, 3
subvierte la propuesta de Quodlibet VI, 3, 18° en favor
de la imposibilidad ex parte Dei por dependencia de
potencia pasiva respecto del principio activo en la
consecucion del efecto:

“Activoy pasivo son [términos] relativos, uno pone
al otro y no se da sin él. Por tanto, si no hay potencia
pasiva en alguien para hacerlo, no habra ninguna po-
tencia activa respectiva que le haga hacer eso”®'.

La nociéon axiomatica de pasion como effectus
illatioque actionis que ofrece el Liber de sex princi-
piis®? la radica en el efecto padecido por suscepcion,
y puesto que “omnis enim actio passionis efectiva
est onmeque passionem inferens actio est”®® (co-
rrelatividad pasion - accion), la imposibilidad de un
efecto determinado tendria origen en la potencia
activa de la que depende (ex parte Dej), argumento
rebatido por el teélogo flamenco bajo alegacién de
divergencia de enunciados de conexiéon causal de
imposibilidad y posibilidad en el activo con imposibi-
lidad y posibilidad en el pasivo por desemejanza de
caracteres del predicado (posible - predicado positi-
vo / imposible - predicado privativo), procediendo la
afirmacion en el efecto de aquello que lo causa por si
mismo. El diferente orden de atribucion que prescri-
be la disparidad de caracter predicativo salva la im-
posibilidad simpliciter ex parte Dei. possibile replica
pasivamente en la criatura lo activamente posible en
Dios en calidad de donante de ser, mientras que im-
possibile se predicara pasivamente de la criatura en

% Enrigue de Gante, Quodlibet VII, 1-2, ad 2.

80 Enrique de Gante, Quodlibet VI, 3, 1: “Circa secundum argui-
tur quod impossibilitas circa fieri rerum debet dici originari ex
parte Dei, quia ex parte Dei est sicut ex parte activi, ex parte
rei sicut ex parte passivi. Quod autem est in passivo, est cau-
satum ab activo, quia secundum auctorem Sex principiorum:
‘passio est effectus illatioque actionis’ “.

8 Enrique de Gante, Quodlibet VIII, 3, 1: “Activum et passivum
sunt relativa quorum unum ponit alterum, nec est uno sine
altero. Si ergo non est alicuius potentia passiva ut fiat, nulla
est respectu illius potentia activa que illud esse faciat”.

82 | iber sex principiorum lll, 29, en Categoriarum supplementa.
Porphyrii Isagoge, Translatio Boethii, et Anonymi Fragmentum
vulgo vocatum “Liber sex principiorum”, ed. L. Minio-Paluello
y G. Dod (Brujas-Paris: Desclée De Brouwer, 1966).

8 Liber sex principiorum Il, 23.

Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

relacion a lo activamente imposible en Dios, ahora
no como donante de ser.

Possibile en términos de ser es lo simpliciter
possibile ex parte Dei, que no tiene el ser recibido,
pero possibile secundum quid ex parte creaturae
segun su potencia activa en tanto posible para Dios,
de quien recibe el esse y en cuya potencia participa,
con lo que lo imposible ex parte Dei sera, a todas
luces, imposible ex parte creaturae, no a la inversa,
pues lo imposible simpliciter en el activo no es cau-
sa de lo imposible secundum quid en el pasivo. La
imposibilidad simpliciter de produccion simultanea
de dos efectos incompatibles en estado vigente o
en el régimen actual de entidades es ex parte Dei,
no socava la potentia absoluta, soélo revela a una
potentia ordinata a las posibilidades dictadas por la
misma voluntad divina: Dios no contemplo la posi-
bilidad de que se diera conforme a las leyes natura-
les por él mismo instituidas®“.

Un encomiable avance en el tratamiento de la
possibilitas como potentia parte de la negativa géne-
sis del universo como eductio aliquid in potentia pas-
siva, dogmaticamente ex nihilo in quo nulla omnino
est potentia passiva, forzando a Enrique de Gante a
eludir la sospecha de violacion del precepto teolo-
gico en su disposicion de la esencia como relacion
eterna a Dios ejemplar, no realiter (sélo intentionali-
ter) distinta de la misma existencia, para no compro-
meter la efectividad de la creatio ex nihilo y la posibi-
lidad de destruccion césmica®®.

La doble adscripcion de la potencia, subjetiva u
objetiva, segun la ambivalente razén que el mismo
Escoto utilizara (sustrato a partir del cual otra cosa
pueda ser producida: la materia respecto a la forma
en elrégimen hilemorfico / término objetivo de la pro-
duccion: compuesto de materia y forma)®® promueve
una dual concepcion del impossibile fieri: obiective,
quod habet ab alio fieri en cuanto terminus genera-
tionis / subiective). La imposibilidad objetiva supone
anulacion de término de produccion, no por defecto
de potencia agente, sino por supresion de aliquitas

8 Enrique de Gante, Quodlibet VI, 3, 2: “Quod contradictoria
non possunt esse in eodem, contingit quia non habet se-
minalem rationem in se. lllam autem non habent, quia Deus
eam non dedit, quia, si dedisset, eam haberent, et possent
ex ipsa contradictoria esse simul. Quod ergo non possunt
esse simul, ratio est prima ex parte Dei”.

8 Egidio Romano, Theoremata de esse et essentia, ed. H. Ho-
cedez (Louvain: Museum Lessianum, 1930), 125-143. El arzo-
bispo de Bourges reprocha al maestro gantés la desatencion
de la creatio ex nihilo con la distincion intencional entre esse
essentiae y esse existentiae.

86  Latriple relatividad que Escoto advierte en la potencia pasiva
aclara la posicion objetiva de la esencia ante actum creatio-
nis. El principio potencial es relativo al compuesto resultante
de su conjuncion con el acto, bajo esta razon relacional es
principium ex quo (“aquello de lo que” se compone o puede
componerse la sustancia hilemorfica). Es respectivo como
principium in qua al acto o forma con la que entraria en com-
posicion (la potencia sera, segun esta relacion, “aquello en
lo que” el acto forme se materializa). Es la potencia pasiva, al
fin, referida al efector como “aquello sobre lo que” el agente
actua, no “aquello que hace” (quod agens agit), su producto
(tal seria el compuesto), ni “aquello por lo que” realiza la ac-
cion productiva (quo producitur), sino un principium in quam
con correlativa potencia activa. Cf. Duns Escoto, Quaestio-
nes subtilissimae super libros Metaphysicorum Aristotelis 1X,
g. 11, ed. Vives VI, 573 (expresa aplicacion a la materia: Ibid.,
q.12,577).



Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

en el efecto: imposibilidad simpliciter del purum nihil
para un agente simpliciter potens®”.

Cabe, sin embargo, la imposibilidad subijetiva,
dependiente del posse activum del agente, y es a la
sombra de este debate en el que la ratitudo se escla-
recera plenamente. Tal imposibilidad podria deberse
a la ausencia de sustrato potencialmente adecuado
a la virtud eficiente del agente (non est aliquod su-
biectum in potentia de qua possit aliquid fieri respec-
tu cuiuscumaque agentis), o potencialmente apto para
un agente determinado, pero invalido para otro (non
est aliquid subiectum in potentia uno modo respectu
unius agentis, est tamen in potentia alio modo et res-
pectu alterius agentis). La esencia en su constitucion
formal es imposible producto para el agente natural
(no es fruto de generacion y es incorruptible, sustra-
to inepto para la potencia activa natural), aun cuando
no quebrante el ordo rerum sensu stricto, deman-
dando intervencion sobrenatural en el marco de una
conexio rerum preestablecida. Seria suppositum (10
Urtokeigevov) a partir del cual un agente sobrenatural
puede producir un efecto sensible (transustancia-
cion eucaristica, resurreccion, ... est aliqua potentia
in subiecto reductibilis ad actum per agens superna-
turale, non autem per agens naturale). He aqui el caso
de la imposibilidad secundum quid referida a cierto
tipo de agente o infractora de un orden imperante®,

Aunque los precedentes a la caracterizacion en-
riquiana de la posibilidad secundum naturam sean
numerosos®?, el purum nihil adquiere valor intensivo

8 Enrique de Gante, Quodlibet VIlI, 3, 3: “Dicendum ad hoc quod
aliquid dicit impossibile fieri dupliciter. Uno modo obiective
tanquam illud quod habet ab alio fieri, secundum quod di-
citur posse generari id quod est terminus generationis. Hoc
modo, quod impossibile est fieri nullum agens potest facere,
et sic nihil dicitur impossibile fieri nisi purum nihil, quod non
est aliquid per essentiam, non solum per existentiam. Tale
impossibile fieri nec deus potest facere, non propter defec-
tum alicuius potentie, sed quia ad talem non ordinat aliqua
activa potentia”.

8  Enrique de Gante, Quodlibet VIIl, 3, 4-7: “Alio modo dicitur ali-
quid impossibile fieri subiective, et hoc dupliciter. Uno modo
quia non est aliquod subiectum in potentia de qua possit ali-
quid fieri respectu cuiuscumque agentis. Alio modo quia non
est aliquid subiectum in potentia uno modo respectu unius
agentis, est tamen in potentia alio modo et respectu alterius
agentis. Ponere impossibile primo modo simpliciter implicat
contradictionem et repugnat factioni secundum omnem cur-
sum et ordinem rerum. Repugnat etiam agenti simpliciter, ut
si determinari ad situm sive locum secundum substantiam
non sit nisi ratione quantitatis et aliquid quod ex sua natu-
ra et substantia nullo modo in se habet aliquid pertinens ad
quantitatem, ut punctum aut linea aut huiusmodi ponatur
secundum substantia determinari ad situm vel locum; vel
si distingui individualiter sive numeraliter aliquem duo sub
eadem specie non sit nisi ratione quantitatis aut materie, et
aliquid quod in se nullo modo habet quantitatem aut mate-
riam nec habere potest, ponatur modo dicto distingui aut
posse distingui ab alio sue speciei. Impossibile vero secundo
modo, etsi esset impossibile fieri respectu alicuius agentis
et secundum aliquem ordinem et cursum rerum, non tamen
‘impossibile est’ secundum omnem ‘agentem et ordinen’,
ut cum aliquid dicitur fieri ex nihilo quod solum possibile est
facere agentem supernaturaliter. Impossibile modo tertio est
ubi est aliqua potentia in subiecto reducibilis ad actum per
agens supernaturale, non autem per agens naturale, ut quod
naturaliter cecus fiat videns, aut quod mortuus resurgat”.

8 Summa Halensis preconiza “duobus modis dicendi” para el
possibile secundum naturam: “uno modo, cuius principium
est natura sive cuius principium est in natura; alio modo, quod
non est a potentia naturae, sed tamen est consuetum ut fiat
in natura a causa superiori, secundum quod dicitur ‘consue-
tudo est altera natura’ ut creatio et iustificatio huiusmodi”

19

con la disyuncion a reor / a ratitudine y la sancion
de la comprension extensiva de la nada es legitima
aportacion de la ontologia gandiana: nihil absolutum
es lo simpliciter imposible, mas la alineacion de res
a reor reris con nihil negativum acentua el protago-
nismo de la causalidad ejemplar en la suspension
de lo indistinto al ser intelectivo, mitigada nulifica-
cion que convoca a la potentia Dei ordinata por nexo
ratitudinal (nihil en oposicion, no a esse, sino ares a
ratitudine). Esa potestad volitiva se atendria al esse
essentiae, sumido en laxa negatividad lo indiferente
aél (areon).

La imposibilidad de lo no factible objetiva y subje-
tivamente por carente de constitucion formal o aliqui-
tas seria ex parte Dei et ex parte rei, una vulneracion
u ofensa del ordo rerum por quien lo dispuso tal®°. La
ejecucion de un imposible secundum quid altera par-
cialmente el curso natural, la ilacion causal habitual
en orden a un efecto preciso, sin distorsionar el ré-
gimen global por plausible existencia de subiectum
formalmente configurado: la transustanciacion no es
equiparable a la creacion de un contradictorio en si.

La omnipotencia se significa, al cabo, como
potenter non posse facere propter potentiae abun-
dantiam: “ipsum facere est voluntas facientis”

[Doctoris irrefragabilis Alexandri de Hales Summa Theologica
I. Liber primus, p. 1, inq. 1, tr. 4, g. 3, cap. 1 (Ad Claras Aquas,
Quaracchi: Ex Typographia Collegii S. Bonaventurae, 1924),
151]. Odo Rigaldus, Quaestio de existentia rerum in Deo Il, 6,
en De rerum ideis. Dio e le cose nel dibattito universitario del
tredicesimo secolo. I. Editio textuum Odonis Rigaldi et alio-
rum, ed. L. Sileo (Roma: Urbaniana University Press, 2011),
112: “Quod obicitur, quod essent tunc ideae impossibilium,
dicendum quod si tu appellas impossibile quoad Deum, dico
quod tale nullo modo potest habere ideam nec potest esse,
quia Deus non habet ideam nisi eorum quae sibi sunt possi-
bilia. Si loquaris de impossibili quoad naturam solum, de ta-
libus bene concedo quod sunt ideae in Deo: cognoscit enim
se posse facere talia, et constat quod cognoscit illud quod
scit se posse, -vel aliter sciret se posse quod non cognosce-
ret, quod absurdum est dicere”.

°  Enrique de Gante, Quodlibet VIII, 3, 8: “Isto autem secundo
et tertio modo impossibile fieri non dicitur impossibile fieri
simpliciter, sed solum impossibile primo modo. Non enim est
impossibile simpliciter nisi quod est impossibile simpliciter
potenti, non autem quod est impossibile alicui non simpli-
citer potenti [...] Et illud est solummodo impossibile primo
modo, ita quod nihil sit impossibile deum agere, quin illud sit
impossibile fieri; et econverso nihil est impossibile fieri quin
sit impossibile deum agere illud, et nihil potest deus agere
secundum quecungque cursum et ordinem rerum, quod se-
cundum se simpliciter impossibile est fieri”.

9 Enrigue de Gante, Quodlibet VIII, 3, 9-10: “Ita quod magnum
inconveniens est dicere deum posse aliquid agere secun-
dum quemcunque cursum et ordinem rerum, quod secun-
dum se simpliciter impossibile est fieri. Est etiam magnum
inconveniens dicere de tali impossibili, puta quod contradic-
toria sunt simul in

eodem quod non estimpossibile quia deus non potest facere hoc,
sed quia hoc non potest fieri, quasi restet non ex parte dei
quinin ipso sit potentia activa ad hoc faciendum, sed ex parte
facti, quia non est in ipso potentia ad hoc fieri. Immo nec in
eo est potentia ad hoc facere, sicut non est in eo potentia ad
peccare, quia illud esset omnem ordinem rerum confundere,
quod posse non esset potentiae sed impotentiae; nec est
propter impotentiam aut defectum potentia, sed propter
potentiae abundantiam, ut de talibus bene dicatur quod deus
potenter non possit ea facere. nec est propter impotentiam
aut defectum potentia, sed propter potentiae abundantiam,
ut de talibus bene dicatur quod deus potenter non possit
ea facere. Unde in eis que potest facere ipsum facere est
voluntas facientis, nec ab alio dependet ipsum fieri. Ita quod
non est verum dicere de impossibili simpliciter quod deus
non potest illud facere quod non potest fieri, sed potius non



20

(trasfondo: compenetracion de potencias activa y
pasiva segun la maxima averroista que enlaza po-
sibilidad ab alio a posibilidad per se: “illud quod est
possibile ab extrinseco est possibile per se”)°2. El
efecto del agente simpliciter ilimitado en su facul-
tad activa no puede depender de otro, sino exclu-
sivamente de su voluntad, falaz la imposibilidad del
nihil purum por impotencia divina: falso que Dios no
pueda hacer lo imposible por ser tal, lo imposible
es tal porque Dios no puede (no quiere) hacerlo (so-
lapados posse 'y velle divinum), es decir, por acto de
nolluntas desfavorable que no coarta la omnipoten-
cia, la revela. Y ese actus nollendi tiene como (in)
expresion ontolégica la orfandad de ratitudo.

Primacia modal de possibilitas, fundada a parte
rei, sobre potencia: la criatura ha de ser posible en si
misma por intrinseca constitucion formal para recibir
la accion efectiva del creador, mas la objetiva possi-
bilitas ex parte rei aflora del poder ratificador - ejem-
plar divino ab aeterno®. La potentia ordinata Dei se
cierne sobre el posible simpliciter, emergente en la
res a ratitudine. La distincion entre interna conforma-
cion y posibilidad objetiva es basal en la sintaxis del
esse essentiae, expectante de solucion hibrida mas
madura (Quodlibet VIII, 3) que combine posibilidades
ex parte rei sicut ex parte passivi/ ex parte Dej sicut ex
parte activi, con mayor énfasis en la segunda a través
de la ratitudo, rendimiento intelectivo divino antece-
dente a la processio ad extra, solucion que resalta-
ra la condicion ab alio de la creacion por extrinseco
vinculo con la divinidad, atenuado el hiatum naturae
entre efectuacion volitiva ad extra e intelectiva rati-
ficacion esencial ad intra. Doble relacion creaturae
ad Deum: ab aeterno in esse simpliciter essentiae en
tanto causa ejemplar / ex tempore in esse simpliciter
existentiae en cuanto causa eficiente y final.

A la sutil coloratio del argumento ontoldgico (Kant
dixit) del Proslogion®* se suma una profunda revision
de la regula Anselmi cuyo fruto sera la innovada pro-

potest fieri quia deus non potest facere, sicut et in affirmativa
non dicitur deum possibile aliquid facere, quia illud possibile
est fieri, sed econverso quia deus potest illud facere, ideo
possibile est fieri aut obiective aut subiective”.

92 Averroes, Commentum magnum super libro De caelo et mun-
do Aristotelis |, com. 124, en Averrois Cordubensis, ed. F. Car-
mody, R. Arnzen & G. Endress (Louvain: Peeters, 2003), 239:
“Et intendit Aristoteles [De caelo 1,12, 282a 23-25] ad decla-
randum hanc intentionem propter hoc possibile, quia notum
est per se quod illud quod est possibile ab extrinseco est
possibile ex se, sed econtrario latet scilicet quod illud quod
est possibile ex se est possibile ab extrinseco: estimatum
est enimo quod non est impossibile quod aliquid sit possibile
in se impossibile ab extrinseco”.

% Enrique de Gante, Quodlibet VI, 3, 6-11.

% “Quo nihil maius cogitari potest” ... Doble coloratio: 1) Matiza-
cion logica de la no-contradiccion del concepto “sumo pen-
sable” (quo maius cogitari nequit): “Per illud potest colorariilla
ratio Anselmi de summo bono cogitabili, Proslogion, et intelli-
genda est eius descriptio sic: Deus est quo cognito sine con-
tradictione maius cogitari non potest sine contradictione. Et
quod addendum sit ‘sine contradictione’ patet nam in cuius
cognitione vel cogitatione includitur contradictio, illud dicitur
non cogitabile, quia sunt tunc duo cogitabilia opposita nullo
modo faciendo unum cogitabile, quia neutrum determinat al-
terum” (Ordinatio 1, d. 2, g. 3, n. 137, ed. Alluntis, 435-436). 2)
Precision gnoseoldgica acerca del caracter intuitivo (no abs-
tractivo) de la noticia “maximo cogitable”. La demostracion
del ser real del “sumo inteligible sin contradiccion” se desa-
rrolla en el plano esencial (el entendimiento halla completo
reposo en él, debiendo corresponderle in proprio la razén de
primer excogitable, la ratio entis) y en el existencial (summo

Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

posicion metodologica de Reportatio Examinata (I A,
Prol. 1, 3-4) que brinda una pauta ordinal de atribu-
ciones bajo las que Dios pueda ser concebido por
gradacion de lejania a la objetividad primordial de la
esencia. La regula Scoti (propositio famosa) es crucial
para la explicaciéon de la intensiva continencia unitiva:

“Quaecumque habent aliquam distinctionem rea-
lem, si essent separata realiter, illam distinctionem
habent secundum rationem, ubi non sunt distincta
realiter [...] Quaecumque habent aliquem ordinem
inter se, ubi sunt distincta realiter, eundem ordinem
habent ubi sunt unitive contenta”®®.

Aquello que fuese real - quiditativamente reso-
luble o guardase un cierto orden esencial por reali-
ter separado, mantendra la misma distincion (con-
ceptual) donde no esté realmente diferenciado, por
ende, conservaria el mismo orden en continencia
unitiva (si ens y unum fuesen disociables, serian dis-
cernibles -distinctio quidditativa realis-, por lo que,
en continencia unitiva, cursaran disjuntos -distinctio
formalis et quidditativa secundum rationem-, de ahi
que la esencia, pelagus infinitum, omnia continens
quae sunt in eo per identitatem -continens omnem
perfectionem unitive). Suele afirmarse que la esencia
divina es continens por imitabilidad, caracter que no
revierte en fundamental posicion relativa de razén a
quo, ya que el autoconocimiento divino no envuelve
relacion, sino perfecta identitas realis de esencia e
intelecto: la relacion entre Dios y la criatura a titulo de
essentia exemplary ratio exemplata se inscribe en el
tercer modo de los relativos aristotélicos, fundada,
no tanto en la continencia unitiva preceptiva para
atributos entitativos y operativos, cuanto en una con-
tinencia virtual o extensiva por eminencia que apun-
ta a una esencia virtual, no formal, no realiter, antes
bien, virtualiter distincta (ser divino y criatura non sunt
distincta realiter sed eminenter), por consiguiente,
Nno a una intendencia ejemplar de la idea cual razén
eterna en el entendimiento infinito (Deus-continens
formaliter vel intentionaliter sub ratione imitabilis),
sino a una incepcion ratitudinal de la misma ex se o
segun su propia razén de ser (Deus-continens virtua-
liter sub ratione eminentis: prefiguracion virtual de la
creacion en su conjunto en la divinitas).

El esse secundum quid de la idea creatural en la
inteligencia divina es la virtualitas de una (prae)-es-
sentia sostenida en su ser intelectivo (“presencia”
virtual), una continentia protensiva que extiende el
omnimodo conocimiento a la creatura como objeto
secundario -esse obiective tantum secundario- (su-
perado el motivo objetivo primero que sea la esencia
en su razon absoluta, o el valor secundario de térmi-
no de inteleccidon que fuera en su razén de imitabi-
lidad para el gandavense -non movendo intellectum

cogitabile = possibile esse a se - esencial existencia por
aseitas in essendo, no abalieitas).

% Duns Escoto, Ordinatio ll, d. 6, g. un., ed. Vivées XXIIl, 43-44:
“Praeterea, accipio hanc propositionem positam in principio
primi Sententiarum: ‘Quaecumque habent aliguam distinc-
tionem realem, si essent separata realiter, illam distinctio-
nem habent secundum rationem, ubi non sunt distincta re-
aliter’. Sed ens et unum si essent separata, essent distincta
distinctione quidditativa reali; igitur et nunc habent illam for-
malem distinctionem, et quidditativam secundum rationem.
Vel forma sic rationem: ‘Quaecumque habent aliquem ordi-
nem inter se, ubi sunt distincta realiter, eundem ordinem ha-

bent ubi sunt unitive contenta’.



Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

nec primo terminando actum eius-, conjeturada aho-
rautinclusumin obiecto primo virtualiter terminante)®®
por pre-contencion unitiva de todo inteligible, y
como el estatuto de la forma a priori, libre de materia
pero abocada a un régimen endémico de hilemor-
fismo efectivo, es el de un acto virtual en la potencia
eficiente natural o sobrenatural, la idea simula la ac-
tualidad virtual de la esencia a priori en el entendi-
miento divino, no su acto formal de esencia o entitas
secundum quid extra intellectum.

La esencia creada en cuanto realitas secundum
quid transmitida a la actualitas simpliciter de la singu-
lar existencia efectuada es imitativa, desvelando en
factico habito contingente una dependencia real (in
esse essentiae) a Dios ejemplar; la esencia en tanto
conocida por Dios es objeto producido, esse obiec-
tive (omnia sunt in Deo secundum esse intelligibile
eorum obiective) o quid est inteligido: lapis ut cog-
nitus est tantum virtualiter (no formaliter) in essentia
divina®’, un producto objetivo de exclusiva actualidad
virtual en el seno divino. No se trata, en rigor, de una
continencia unitiva por la excelsa esencia de las ra-
tiones exemplatas, vigente ad intra la no-identidad
formal ex natura rei que media entre essentia (divini-
tas) y essentialia, sino de una inclusion protensiva en
la que el acto virtual, mas perfecto que el formal®8, se
insinua pre-ratitudinalmente, reclamando una fuerza
agente para su formalizacion (voluntad), dado que la
esencia solo es real, aun en su licito esse secundum
quid extra intellectum de naturaleza comun, en lo
existente individuado.

No en vano, a la primacia de comunidad (primi-
tas communitatis) del ens univocum en su comu-
nicabilidad ut quod de esencia generalisima (ens:
predicable formaliter o in quid de toda otra esencia,
de todo inteligible, a excepcion de passiones con-
vertibiles simplices por continencia unitiva -identi-
dad real-simpliciter con distincion formal ex natura
rei- y passiones disiunctae entis -diferencias ultimas
para el mismo quid ens-. Ens es ratio formalis univo-
ca, razon formal comun a lo finito y lo infinito, incluso
Dios es pensado sub ratione entis) la acompafa la
primacia de virtualidad (primitas virtualitatis) de ens
como esencia coextensiva al ser (esse essentiae)®®.

% Duns Escoto, Reportatio | A, d. 36, g. 2, 25: “omnia sunt in
Deo secundum esse intelligibile eorum obiective, non mo-
vendo intellectum nec primo terminando actum eius sed
tantum secundario ut inclusum in obiecto primo virtualiter
terminante”.

97 Duns Escoto, Ordinatio |, d. 36, n. 38, 286: “Item, quod tantum
est in aliquo virtualiter, numquam est formaliter tale nisi per
causationem actualem; lapis ‘ut cognitus’ est tantum virtua-
liter in essentia divina; ergo non fit actu cognitus sine causa-
tione, et tune ut prius”.

%  Duns Escoto, QQ. super Metaphysicorum IX, g. 14, ed. Vives
VII, 598: “Tomado precisivamente cada uno de los actos [...]
el virtual es mas perfecto que el actual. Pero cuando es limi-
tado, no es mas perfecto al punto de excluir toda potenciali-
dad del sujeto respecto al acto formal, porque dicho acto es
una perfeccién en cuanto se distingue del virtual, y asi, si el
sujeto poseyera solo el acto virtual estaria privado del grado
de perfeccion propio del acto formal”. El acto virtual en Dios
es infinito, de suerte que, si por imposible se diera en él un
acto formal (si per impossibile formalis inesset), no acrecen-
taria su perfeccion (la infinitud absorbe cualquier perfeccion
formal finita), cosa que no sucede en el caso de la sustancia
finita, para la que el acto formal inherente de accidentes ab-
solutos no es superfluo, tendria incidencia perfectiva.

% Duns Escoto, Ordinatio |, d. 3, pars 1, g. 3, §§ 125-151. Ex na-
tura potentiae, el motivo primario o fundamento de conoci-

21

Tal como la causa eficiente (causa essendi) contie-
ne virtualmente el efecto en su poder activo, ens,
abstracto primum scibile in quantum ens (la quiddi-
tas rei materialis podra ser el primum cognitum que
pregona Aquino, mas solo pro statu isto o ex statu
potentiae actual, condicion natural destituida en
que la mermada potencia cognitiva requiere de los
fantasmas provenientes de la experiencia sensible,
No ex natura potentiae), podria juzgarse causa cog-
noscendi de toda realidad, con lo que ens virtualiter
continens rem ut cognoscibile, sin menoscabo de
preeminencia virtual de individualidad (prius ontolo-
gico) como sesgo de incomunicabilidad ut quod para
la esencia segun el principio de inclusiéon en natura
communis del vasto espectro de intrinsecos modos
singulares de proyeccion existencial.

5. Rastro de la res rata en las ontologias de
Clauberg yWolff

Sobre explicita equivalencia de ser en cuanto ser y
ser qua intelligibile, Johann Clauberg se hara eco en
su Ontosophia (§7-8) de la dicotomia a reor / a ratus
en una audaz armonizacion de etimologias griega y
latina: Sache a sagen (res a péw) cifra al cogitabile seu
intelligibile (“ens est quicquid quovis modo est, cogi-
tari ac dici potest -Alles was nur gedacht und gesagt
werden kan-. Ita dico nihil, et cum dico, cogito, et cum
cogito est illud in intellecto meo”)'°°. El dominio del
esse obiectivum se extiende a los limites de discursi-
vidad y se agota en los contenidos de pensamiento,
abarcando incluso al non-ens (ens rationis) sive non
intelligibile en tanto pueda ser objeto de lenguaje o
inferencia sofistica (preludio del noumeno). El idea-
lismo esta larvado: la idea, genética expresion de lo
sustancial por fusion de objeto y sujeto, momento
culminante de sintesis onto-gnoseoldgica, Ding - res
y Denken - cogitare confluyen en origen'®',
Condicién necesaria de esse reale o esse posi-
tivum es la posibilidad de concepcion como exis-
tente: esse qua intelligibile se dializaria en aliquid (lo
que no repudia nuestro pensamiento por depurado
de disonancias -ambito de la existencia posible que
auspicia la glosa esse possit-) y nihil®?. Si ens, en
laxa acepcion de esse obiectivum, acota los limites

miento sera la ratio entis. De no establecer una distincion de
objetos adecuados al entendimiento humano pro statu isto
(quidditas rei sensibilis) y ex natura potentiae (ens) quedaria
en suspenso la objetualidad de la divinidad (frustrada tam-
bién la expectativa de inteleccidn del singular en su misma
individualidad en estado de naturaleza restituida a la poten-
cia cognitiva): Dios conviene en la comunisima razén esen-
cial de ente, irreductible a quididad material. Ens y quidditas
rei pueden considerarse objetos idoneos al intelecto ex statu
naturae (no ex natura potentiae, sin mas), el primero in statu
naturae institutae / restitutae (in patria animae), el segundo in
statu naturae destitutae (expatriacion psiquica -status viato-
ris o extra patriam animae-).

% Johann Clauberg, Metaphysica de ente, quae rectius ontoso-
phiall, § 6, en Opera omnia philosophica | (Hildesheim: Georg
Olms, 1968), 283.

o Cf. Jean-Francgois Courtine, Suarez et le systéme de la mé-
taphysique (Paris: PUF, 1990), 261: “Aio omne ens posse dici,
hoc est, nominari, voce viva vel scripta enuntiari. Hinc, Sache
- res - a sagen, dicere [...] Ipsum: res, si non a reor, est péw,
loquor [...] Praetera, omne ens potest cogitari seu intelligi,
ideoque cogitabile et intelligibile appellatur [...] Ding - res - et
denken - cogitare - eiusdem sont originis” (Ontosophia, §7).

02 Johann Clauberg, Metaphysica de ente |, § 18-21, Opera om-
nia |, 285.



22

de discurso, aliquid (esse reale) y la solidaria razon
de no-contradiccion que habilita como principio for-
mal de la ontosofia revierten en un criterio de vera-
cidad o falsedad. La brecha ontolégica entre esse
obiectivum (ser puramente excogitable) y esse reale
(posible existente) restaura el postulado cartesiano
del cogito como verdad intuitiva germinal y principio
no-formal del ser, ya que la division aliquid / nihil evi-
dencia una mens cogitans reflexionando sobre sus
propios contenidos de pensamiento'3,

El maestro de Westfalia propugna una division
cuatripartita de la res en Exercitationes XVIII que
emula la bonaventuriana (communiter, proprie, ma-
gis proprie)'4:

1.- Latissime pro omni cogitabili: toda figura noéti-
ca, verosimil o ficticia, posible o imposible. Esse ali-
quid in intellectu que acoge a las clasicas res areory
a ratitudine. Quod cogitari potest insta al intelligibile.

2.- Minus late pro omni eo quod est aliquid, non
nihil: antitesis ens reale / ens rationis en la que enca-
jaria la categoria res a ratus. Esse aliquid antitético a
nihil extra intellectum.

3.- Stricte res pro substantia'®®: esse aliquid ad
se extra intellectum. Subdivision del ens reale con
distincion propia (real) de substancia (esse per se,
la sustancia no requiere sujeto en que existir, tiene
realidad in se y per se) y modos sustanciales, o es-
trictamente conceptual de sustanciay atributos (dos
tipos de inherencias -formalis esse in alio-, adhesion
a Descartes: modi rerum, accidentes separables /
modi cogitandi, atributos esenciales e inseparables’®
-extension, duracion y unidad- mas el repertorio de
transcendentalia clasicos -absolutos: unum, verum,
bonum / disyuntivos: causa/causado, todo/parte, su-
jeto/adjunto, ...). La relacion entre sustancia, atributo
y modo se explica en términos de dependencia tran-
sitiva (modi rerum dependen de modi cogitandi,y es-
tos de las sustancias de inhesién). Los atributos no
son adyacencias, propiedades o estados inherentes

13 Johann Clauberg, Metaphysica de ente lll, § 25, nota p, Opera
omnia |, 286.

%4 Johann Clauberg, De cognitione Dei et nostri, quatenus na-
turali rationis lumine, secundum veram philosophiam, potest
comparari, exercitationes centum, XVIII (Duisburg: A. Wijn-
gaarden, 1656), 665: “Res primo sumitur latissime pro omni
cogitabili, nam quidquid sub cogitationem nostram cadit,
sive verum sive fictum, sive possible sive impossibile, sive
actuale sit, interdum rei nomine appellatur. Nec dubitatur,
quin accidens hoc significatu latissimo res dici queat. - Se-
cundo res accipitur minus late pro omni eo quod est aliquid,
non nihil, et sic reale ens opponitur enti rationis, nempe
ubi Authores sub illa (reali) modalem quoque distinctionem
complectuntur, quoniam aliquid est, non nihil, not ens ratio-
nis, non figmentum. - Tertio stricte sumitur res pro substan-
tia, atque ita res opponitur modo, distinctio realis opponi-
tur modali proprie dictae [...] - Quarto strictius adhuc reale
opponitur intentionali, quo sensu etiam res et signa rerum
distinguuntur, nec interim negatur intentionale ens esse ali-
quid, prout signa etiam non sunt nihil. Hanc vocis illius ac-
ceptionem si respiciamus, dicere possumus, dari nonnulla
accidentia, quae non sint realia, sed intentionalia, dari alia
plurima, quae realia sunt”.

105 Acepcion que en §4 solapa a la res: “Entis initio statim distin-
guendae tres significationes. Nam vel denotat quod cogitari
potest (distinctionis causa nonnullis vocatur Intelligibile) et
huic non potest opponi quicquam; vel notat id, quod revera
Aliquid est, nemine etiam cogitante, cui opponitur Nihil; vel
significat Rem, quae per se existit, ut Substantia, cui solent
ooponi Accidentia”.

6 Johann Clauberg, Metaphysica de ente IV, § 42-44, Opera
omnia |, 290.

Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

a las sustancias de las cuales los modos (inmedia-
tos o mediatos) sean instancias particulares'”’, sino
aspectos universales bajo los que cabe pensar una
sustancia simple, dependientes de ella en la medida
en que lo simple en si pueda concebirse de diferen-
te manera (modi cogitandi: modos dispares en que
una sustancia sea o pueda ser inquirida). La identifi-
cacion de atributos primarios exige una aprehension
del ens reale relativa a caracteres “maximamente
opuestos” y positivamente inteligibles (captacion en
un concepto positivo)'°8.

La doctrina de Clauberg sobre la esencia expe-
rimenta un giro notorio entre la edicion de 1647 de
la Ontosophia (Elementa philosophiae) y las dos pos-
teriores (Ontosophia nova de 1660 y Metaphysica de
ente quae rectius ontosophia, 1664). Aunque no varie
en ellas la definicion (“totum illud, per quod res & est,
& est id quod est”)'°°, en la edicién original se asocia
la esencia al attributum reale primum constitutivo de
la sustancia como res, mientras que en las ulterio-
res la esencia se consagra, cual modus cogitandi,
en radix et fundamentum de excogitabilidad sustan-
cial, de lo que seay no sea posible en ese sustrato'°,
presupuesta en la actualidad de cualquier sustan-
cia como rigida estructura conceptual que propicia
su fiel representacion. La quidditas responde a la
nocién de una cosa y no admite graduacion en ella,
indivisa e inmutable pertenece necesariamente a la
sustancia™.

Rechazado el hilemorfismo justificativo de com-
pletitud, ésta congregaria a los atributos primarios:
la concepcion de una sustancia bajo un atributo pri-
mario equivaldra a su concepcion bajo la capacidad
de existir en si'y por simediante el poder ejecutivo de
la divinidad, sin demanda de unificacién con ninguna
otra subsistencia. Enfasis en la vision cartesiana de
sustancia como sujeto completo, simple, indepen-
diente de toda otra, no asi de Dios, por distincion de
materia prima (res extensa simpliciter y universal-
mente considerada, totalidad extensiva del universo)
y secunda, razon de extension parcial y de quantitas
en determinada disposicion, con accesorio interro-
gante sobre la res extensa en cuanto tal o el cuerpo
particular (sustancia corpdrea en general) como su-
jeto ultimo de predicacion.

4.- Strictius res pro reale opponitur intentionale:
res frente a signa rerum (sean signos sensibles -sig-
na materialia / instrumentalia-, sean signa formali,
imagenes mentales representativas). Reaparece
en esta cuarta categoria una division urdida en
Exercitationes XVI entre esse fundamentale y esse
intentionale™. La res puede ser abordada

07 Johann Clauberg, Metaphysica de ente IV, § 46, Opera omnia
I, 290.

%8 Johann Clauberg, Metaphysica de ente IV, § 48, Opera omnia
I, 291.

%9 Johann Clauberg, Metaphysica de ente V, § 60, Opera omnia
I, 293; Elementa philosophiae seu ontosophia 1l (Groningen:
Johann Nicolai, 1647), 47.

10 Johann Clauberg, Metaphysica de ente V, § 56, Opera omnia
|, 292.

" Johann Clauberg, Metaphysica de ente V, § 61-62, Opera om-
nial, 293-295.

"2 Johann Clauberg, De cognitione Dei et nostri XVI, 621:
“Mens quando rem eandem considerat, ut extra notionem
in seipsa, et ut est in notione representata, videt hoc aliquid
esse fundamentale, notionem autem suam aliquid umbrati-
le et intentionale. Unde res etiam seu ens absolutum rectis-



Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

- Extra notionem in seipsa (esse aliquid
fundamentale)

- In notione representata (esse aliquid umbratile et
intentionale)

El ser intencional no es mas que una sombra del
fundamental que lo estatuye en ens absolutum, algo
sélido y real (aliquid solide et proprie sicut reale = fun-
damentale); no mas que una semblanza (similitude)
que hace a las cosas cognoscibles bajo la commu-
nis notio rei. Algunos accidentes no pueden tomarse
por entidades fundamentales, apenas intencionales.
Premonitorio el poema de Exul umbra™: “venimos
de la noche, de la sombra desterrada”, arrastrando
estigmas en la caida, ecos de “un nombre pretérito”
arrancado de la mente divina, ¢remanencias de “lo
real intacto en lo real devastado”?"*

La distincion res a reor, reris / res a ratitudine, via
Suarez y la escolastica tardia, esta latente en forma
no explicita en la moderna identificacion de la en-
tidad con la esencia posible'™, muy acusada en la
Ontologia de Christian Wolff: “ente” no encausa so-
lamente a lo existente in praesentia, evoca también
a seres del pasado y conmina al futuro, convocando
incluso a seres imaginarios, aquellos a los que no re-
pugna la existencia'®.

Lo ente no es tal por su existencia, sino por ingé-
nita aptitud a ella, la Philosophia prima wolffiana es
la ciencia de lo ratificado ontolégicamente en tanto
posible por razén suficiente, excluido el factum exis-
tencial, y esa ratitudo se asentaria en las verdades
apriorizadas que avalan su caracter de ciencia del
ente en general, en cuanto que es ente, fundamenta-
das en los axiomas onto-gnoseoldgicos de no con-
tradiccion y razon suficiente.

El principio de no contradiccién valida la nocion
de posible légico por interna cohesion formal (res a
reor, reris)''’; el de razon suficiente, en virtud del cual
se constata que algo es (expandido, por tanto, a los
ambitos potencial y actual de ser)"™, invita al posible

sime dividitur, quod sit vel fundamentale, quod specialiter
et kat’ exohkén [kar’ e€oxnv] reale dici solet, quod primo et
propriissime est et producit aliquid, etc., vel intentionale,
quod non est nec facit aliquid solide et proprie sicut reale
(fundamentale) et est tamem quasi umbra et similitude eius,
quae nos illud facit cognoscere, unde communiter notio rei
vel idea appellatur”.

"3 Juan J. Domenchina, La sombra desterrada, 1948-1950 (Ma-
laga: El Guadalhorce, 1969).

"4 René Char, “Rémanence”, en Fureur et Mystére (Paris: Galli-
mard, 1948).

"5 Francisco Suarez, Disputationes Metaphysicae Il, 4, 9 (Ma-
drid: Tecnos, 2011): “Ente tomado como nombre significa lo
que tiene una esencia real prescindiendo de la existencia
actual, no excluyendo a esta ni negandola, sino soélo abstra-
yendo precisivamente”.

"6 Christian Wolff, Philosophia prima sive Ontologia, methodo
scientifica pertractata, qua omni cognitionis humanae princi-
pia continetur, Gesammelte Werke (Hildesheim: Georg OIms,
1962), § 134.

" Christian Wolff, Ontologia, § 27: “Pues [...] ¢quién ignora que
mientras que nosotros vemos que, a cierto ente, ya absoluta-
mente, ya bajo cierta condicion, le conviene algun predicado,
no encontramos que esté en nuestro poder juzgar que aquél
no le conviene a ese mismo, ya absolutamente, ya bajo cierta
condicion? Por eso es evidente que nosotros experimenta-
mos que no tenemos el poder de juzgar que lo mismo esy no
es simultaneamente”.

"8 Christian Wolff, Verniinfftige gedancken von Gott, der welt und
der seele des menschen, auch allen dingen lberhaupt (Hilde-
sheim: Georg Olms, 1997), § 30: “Donde hay alguna cosa de
la que se puede entender porqué es, esa cosa tiene una ra-

23

real-metafisico en doble inspeccion, como princi-
pium essendi (rei a ratitudine), por contener en si la
posibilidad de otro, y en calidad de principium fiendi
(rei ratae), por inclusivo de su razén de actualidad™®.
El principium essendi se transpone intra rem, es-
taria dentro de la esencia de la cosa como razén su-
ficiente de ser (apresado en el esse essentiae que
refrenda la res a ratitudine), y puesto que la ratio
fiendi es razon suficiente de actualidad de una con-
tingencia, ésta residiria en un ente distinto en oca-
sion causal?® (abolicidn de ejemplaridad externa:
la ratio essendi se torna ratio a se, pues la ratitudo
es solo razon suficiente de constitucion ontolégica
pertinente propiamente al ens). Rationes essendi y
fiendi son deudoras de vérités de raison y vérités de
fait leibnizianas, sin mas que auxiliar al principio de
no contradiccion fundante de las primeras con el de
razon suficiente, soporte de las segundas, en su am-
bivalencia: intrinseca razon suficiente de posibilidad
del ens por congénita aptitudo ad existendum (ratio
essendi: suficiencia a se del ente por ratitudo esen-
cial) y extrinseca razon suficiente de actualidad (ratio
fiendi: suficiencia ab alio del ente contingente cuya
existencia non est de intellectu essentiae), salvando,
claro esta, el caracter a posteriori de las verdades
facticas, ya que para el preceptor de matematicas de
Halle los dos principios genéticos cursarian a priori.
Imposible sera, entonces, lo recusable por inter-
na incongruencia (quicquid contradictionem involvit,
valor axiomatico a priori: nada referible al “niumero de
los imposibles” sin la evidencia analitica de tal prin-
cipio), huérfano de nocion representativa, anoemati-
co (ni siquiera res a reor), pura nada. Por el contrario,
posible es aquello que incardina invariablemente un
concepto, si bien la entidad confiesa en si razon su-
ficiente (no necesaria) de ser por conato existencial
(“la nocidn de ente en general no encierra la existen-
cia, sino la no repugnancia para existir o, lo que es lo
mismo, la posibilidad de existir”)"?'. Imposible es ni-
hilum, privado de representacion, nulla notijo; posible
es “aliquid ... id cui aliqua notio respondet, possibile
est”?2, Y es a la luz de la posibilidad de concepcion

zon suficiente”; Ontologia, § 75: “[...] la naturaleza de nuestra
mente es tal que ella es llevada mediante un impetu natural
a la razon suficiente de aquello que es y el principio de razén
suficiente no se descubre contrario a la experiencia de tal
modo que no pueda ser abstraido a partir de cualquier caso
singular, consecuentemente su verdad se da a conocer me-
diante la sola atencidn”. La “enmienda” de Kant en su Nova
dilucidatio a esta definicion es sobradamente conocida: “ra-
z6n es aquello por lo que puede entenderse la razén por la
cual algo puede ser mas bien que no ser” [Immanuel Kant,
Gesammelte Schriften, Preussische Akademie der Wissens-
chaften (Berlin-Leipzig: Georg Reimer, 1900), 393].

"9 Christian Wolff, Ontologia, § 874.

20 Christian Wolff, Ontologia, § 881: “Causa es el principio del
cual depende la existencia o la actualidad de un ente di-
verso del mismo ya en cuanto existe ya en cuanto existe
de tal modo. Causado, en cambio, se llama a lo principiado
cuya existencia o actualidad depende de otro ente diverso
de él mismo ya en cuanto él mismo existe ya en cuanto
existe de tal modo”.

21 Christian Wolff, Ontologia, § 134-136: “Ens dicitur, quod exis-
tere potest, consequenter cui existentia non repugant. Quo-
niam illud existere potest, quod possibile est [...] est ens”.

22 Christian Wolff, Ontologia, § 101-103: “Impossibile est nihilum.
enimvero eam experimur mentis nostrae naturam, ut, dum ea
judicat aliquid esse, simul judicare nequeat, idem non esse
[...] Impossibile igitur sibi repraesentare nequit, consequen-
ter nulla ejus datur notio.- e contrario Possibile semper est



24

que se gesta la realitas: res seria quicquid est o esse
posse concipitur, id quod est aliquid, de ahi la con-
vergencia escolastica que Wolff subraya entre rea-
litas y quidditas, con esmerada delimitacion de ens
(si existentia respicis) y res (si quidditatem, sive quod
sit aliquid)'?®. La reduccioén de ens a res - aliquid es
una consecuencia de la reconduccion de esse (acto
intensivo de ser) a esse ut actus o existencia agudi-
zada en el tomismo renacentista.

En efecto, la ratio entis refuerza la nocion de posible
con una aptitud existencial por ratitudo o firmitas en un
ser de esencia (“posible” y “ente” no serian sinbnimos:
la posibilidad -ldgica- de ser se apoya en el principio de
no contradiccion, la entidad -posibilidad ontolégica- en
el de razon suficiente, subrepticia en la primeralares a
reor reris, convertible la ratio entis con la ratio rei a rati-
tudine). Solo la identificacion de posibilidades logica y
real, no contradiccion formal y aptitudo ad existendum,
permitiria una demostracion a priori de la constitucion
del ente, mas esa identificacion refunde los dos princi-
pios genéticos directivos de la filosofia.

El extravio de la prescripcion solemne acaece
con la transduccidén de aspectos formales del ens en
essentialia que transformaria el axioma de no con-
tradiccion en principio ontolégico: las notas carac-
teristicas de la esencia no deben repelerse entre si,
de lo contrario, la aptitud a la existencia se disiparia
con la subsiguiente nulidad noémica. Los esenciales
conformantes de un ente han de ser determinantes,
no determinados, no pueden derivar de indicado-
res anteriores'?*; se trata de razones necesarias y
suficientes de firmitas eidética de las que dimanan
propiedades que les son indisociables (inseparables
del ente) y estan determinadas por ellas, los atribu-
tos (attributa)®®. Reservado el attributum proprium a
la esencia en su integridad, el attributum commune,
desprendido de algunos essentialia, puede ser com-
partido con otras esencias.

La ratitudo que afianza la aptitud existencial del
ens seria, en suma, una coleccion de essentialia y
atributos subsidiados, cuanto repela a los essentia-
lia genémicos de un ente quedaria excluido de él,
pero cabe la posibilidad de que algo no sea incom-
patible con los esenciales ni esté determinado por
ellos: los accidentes, en nomenclatura escolastica,
devienen modos en la ontologia wolffiana, aunque la
posibilidad del ente (y la subsecuente aptitud exis-
tencial) esta estrictamente subordinada a los essen-
tialia'?®, razones suficientes de presencia necesaria

aliquid, eidemque Semper notio respondet.- Similiter, Id, cui
aliqua respondet notio, possibile est”.

123 Christian Wolff, Ontologia, § 243: “Quicquid est vel esse pos-
se concipitur, dicitur Res, quatenus est aliquid; ut adeo Res
definiri possit per id quod est aliquid. Unde apud Scholas-
ticos et realitas et quidditas sinonyma sunt. eg. arbor et ens
dicitur et res; ens scilicet si existentiam respicis; res vero si
quidditatem, sive quod sit aliquid”.

24 Christian Wolff, Ontologia, § 143: “Aquellas cosas que no re-
pugnan entre si en el ente y, sin embargo, no se determinan
reciprocamente por si mismas se denominan esenciales
(essentialia) y constituyen la esencia del ente”.

25 Wolff distingue dos tipos de atributos: “Aquellas cosas que
son determinadas por los esenciales se llaman atributos. De
esta manera, si algo es determinado por todos los esencia-
les tomados simultaneamente lo llamamos atributo propio; si
en cambio es determinado por alguno de ellos, lo designa-
mos atributo comun” (Ontologia, § 146).

26 Christian Wolff, Ontologia, § 153: “Por la esencia el ente es
posible. Pues, dado que aquellas cosas que estan conteni-

Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

de atributos, propios o comunes, y de incidencia
contingente de modos en un ser definido: la esencia,
primicia en la concepcion de un ente, matriz intima
y radical de configuracion, sera depositaria de razén
suficiente de atributos e inherencias en acto o po-
tencia en él. He aqui la transfiguracion de la ratitu-
do solemne en moderna inspiracion y bajo impronta
monadoldgica leibniziana'’.

En el contexto metafisico que nos ocupa, la exis-
tencia es verdad per se nota, absurdalaimposibilidad
de algo actual, concluyente de posibilidad la existen-
cia, no a la inversa, por extrinseca fundamentacion
de razon suficiente de actualidad de un ente (ratio
fiendi ab alio), a diferencia de la razon de ser esencial
auto-referida para el ens por intrinseca existibilidad
(ratitudo): ratio sufficiens equivoca, la razén suficiente
de existencia (ratio fiendi - ratio rei in acto) no estriba
en la posibilidad o aspiracion existencial y la noticiaa
priori del ens (ratio essendi vel ratio entis - ratio rei a
ratitudine) no rinde razén suficiente de existencia'®:
la res a ratitudine es por si misma en virtud de una
esencia o un esse essentiae que la apresta al ser,
mas no existe por si misma. Invoca el dogmatico de
Breslau un topico escolastico reformado: la existen-
cia no pertenece a la esencia del ente contingente
-existentia non est de ratione essentiae-, antes bien,
es el complemento de Ila posibilidad (complementum
possibilitatis)'°.

La resena wolfiana del ser como complementum
possibilitatis no es sino una variacion de la tesis de
la distinctio modalis escotista: la existencia comple-
menta modalmente a la esencia, grado o predicado
real de ésta resolutivo del ente intramundano. Mas

das en el ente ni repugnan mutuamente entre si ni, sin em-
bargo, son determinadas por otras que inhieren simultanea-
mente, constituyen la esencia del ente; es evidente que en
virtud de la esencia no inhieren en el ente mas que aquellas
cosas que pueden inherir juntamente en el mismo, conse-
cuentemente, el ente no encierra ninguna contradiccion por
esencia. De este modo, dado que nada se concibe en el ente
antes que la esencia, el ente es posible por esencia. Por eso
es evidente que la esencia del ente libera su posibilidad in-
trinseca”.

27 Teoria de las fuerzas vivas (nocion de fuerza ligada a sustan-
cia como principio intrinseco de dinamismo, infundido por la
divinidad y anterior a la extension), exigencia por razén su-
ficiente de un principium essendi de cada ente, innatismo
gnoseoldgico y preformacion seminal de los cuerpos con
distribucion funcional en el desarrollo organico justifican la
concepcidon monadica de la sustancia: unidad capaz de ac-
cion per se, no inerte; articulacion de la realidad en centros
de fuerza, nucleos auténomos de actividad, atomos metafi-
sicos e inmateriales -"atomos de la naturaleza”-, portadores
en si mismos de vis viva, tendentes por si al fin perfectivo
propio. Omnia ubique u omnia in omnibus; cada moénada,
aleph, aun la mas humilde, microcésmico reflejo del macro-
cosmos transtemporal, relato completo del universo, colaes-
cencia de monadas regida por identitas indiscernibilium.

28 Christian Wolff, Ontologia, § 173: “Supodn pues, que mas alla
de la posibilidad no se requiriese nada para que el ente exis-
ta. Existira, por tanto, porque es posible, es decir, la posibi-
lidad sera la razén suficiente para existir: lo cual, dado que
es absurdo, es evidente que, mas alla de la posibilidad se
requiere algo otro para que el ente exista”.

29 Christian Wolff, Ontologia, § 174: “Hinc existentiam definio
per complementum possibilitatis”. Por transitividad, la ratio
fiendi, razon suficiente de actualidad, complementaria la ra-
tio entis como razén suficiente de posibilidad por intrinse-
ca aptitud existencial. Vid. Vernlinfftige Gedancken von den
Kréfften des menschlichen Verstandes und ihrem richtigen
Gebrauche in Erkéntnis der Wahrheit, Gesammelte Werke
(Hildesheim: Georg Olms, 1965).



Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

adelante, Kant hara del enunciado existencial un jui-
cio sintético subjetivo al concluir que la existencia no
afiade determinacion alguna al contenido objetivo de
un concepto (existentia nihil addit rei seu essentiae
actuali), unicamente lo “pone” en relacion con el acto
concreto de percepcion mediante el cual el cognos-
cente constata el objeto como efectivamente exis-
tente (extrinseca vinculacion del “existit” por el cogi-
tans a “otra cosa”)"®°. La evaluacién de la existencia
como posicion (positio, Setzung) del contenido real,
correlativa a la especifica diferenciacion de existen-
ciayrealidad, tiene raiz suareciana: la distinctio realis
deja a la existencia (Wirklichkeit) fuera de la realitas,
omitida en la constitucion quiditativa (Sachheit) de lo
creado™'. La existencia tomada en si no es algo di-
verso (salvo conceptualmente) en la cosa actual de
su esencia. La res a ratitudine se impone como pa-
radigma de realitas en paraddjica comunion con la
propuesta tomasiana de una existencia extra o prae-
ter esencial (impugnacion de la diferencia modal que
contrajese la existencia a modus o gradus essentiae)
por defensa de la distinctio realis (o la distinctio ratio-
nis, en otras voces): la esencia en cuanto tal prome-
te un esse completum'™?, enteramente determinada
en su esfera de posibilidad entitativa, la existencia
adveniens extra, extrinseca a esa matriz quiditativa
como sintética adicion (posicion de dicho contenido
-an sich selbst- “fuera de la mente”):

“Si me represento en mi interior que Dios pronun-
cia sobre un mundo posible su omnipotente ‘Que
sea!’ (Werde), con ello Dios no le confiere al conjun-
to total representado en su entendimiento ninguna
nueva determinacion, no anade un nuevo predicado,

0 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, en Kant’s ges-
ammelte Schriften, Koniglich PreuBBischen Akademie der
Wissenschaften, Band IV (Berlin: Georg Reimer, 1903), A 219
/ B 266. La existencia no se incluye en el espectro de deter-
minaciones definitorias de un objeto, a modo de predicado
real del mismo (KrV, A 218ss / B 266ss), es la simultanea
posicion del conjunto global de predicados reales en una
cosa en cuanto actual (KrV, A 598-599 / B 626-627: “Ser no
es, evidentemente, un predicado real, esto es, un concepto
de algo que pueda afadirsele al concepto de una cosa. Es
puramente la posicion en si misma (an sich selbst) de una
cosa o de ciertas determinaciones ... [A]l concepto, el cual
expresa meramente la posibilidad, no puede agregarsele
nada por el hecho que yo piense su objeto como absolu-
tamente dado (mediante la expresion: ‘él es’). Y asi lo efec-
tivamente real no contiene mas que lo meramente posible.
Cien taleros efectivamente reales no contienen ni un infimo
mas que cien posibles”). Kant, Gesammelte Schriften Il, 73
(Berlin: De Gruyter, 1990ss), 20-23: “La existencia es la po-
sicion absoluta de una cosay se diferencia por ello de todo
predicado, el cual es en cuanto tal puesto siempre en forma
relativa a otra cosa”. Vid. también: KrV, A 597 / B 625: “die-
ses oder jenes Ding...existiert”.

81 Martin Heidegger, Gesamtausgabe, 24 (Frankfurt a. Main:
Klostermann, 1975ss), 136-138: “La existencia no afade
nada ... Existentia nihil addit rei seu essentiae actuali.... nada
al qué real existente (zum wirklichen Was)". Incide el profe-
sor de Marburgo en el paralelismo de la tesis kantiana de la
existencia como “posicion de la cosa en ella mismay en la
naturaleza” con la idea suareciana de la no implicacion de
existencia por la realitas: la misma Realitdt en el concepto
de algo actual que en el concepto de eso mismo como posi-
ble. Cf. H. Seigfried, “Kant's Thesis about Being Anticipated
by Suarez?”, en Proceedings of the Third International Kant
Congress, ed. L. Beck, 510-520 (Dordrecht: Springer, 1972).

82 Tomas de Aquino, In Il Sententiarum, d. 12, g. 1, a. 4, co; De
potentia, q.7,a.1, arg. 9; De spiritualibus creaturis, a. 2, arg. 3.
Dicta el Angélico en De veritate, q. 21, a. 1, co. 7: “Toda posi-
cion absoluta significa algo que existe en la realidad”.

25

sino que pone esa serie de cosas, en la que todo es-
taba, de lo contrario, puesto soélo en forma relativa
(beziehungsweise) al conjunto total, de un modo ab-
soluto o sin més con todos los predicados™3.

Contra Kant, sera Hegel quien recoja el testigo
de la distinctio rationis suareciana. El conocimiento
de la existencia no es aceptado como acto intuitivo
de contacto de la mente, dominio general de posi-
bilidad (ratificacion), con el régimen actual de con-
tingencias. Para Suarez, esencia posible o mental y
esencia real se relacionan entre si como no-ente y
ente (la esencia posible es omnino nihil, simpliciter
nihil; el acto cognitivo no requiere que el rédito men-
tal sea en si mismo -qua contenido determinado-
una entidad positiva)'®*, indistincion de ser y deter-
minatividad (actualitas expandida a esse essentiae
y esse existentiae: la existencia actual no es sino el
ser de la propia esencia actual, la cual declara intrin-
sece su esse essentiae). Hegel: el ser se determina
hacia el interior de si mismo en el singular existen-
te'®°, Asistimos a una incardinacion causal (Suarez) o
inferencial (Hegel) del contenido preciso que existe.
La inferencia desenmascararia la apariencia sintéti-
ca del acto judicativo existencial por sucesion posi-
cional de todo activo noético (sujeto logico inicial en
posterior transposicion extramental).

6. Conclusion

La moderna obsesion por combatir la creatio ex ni-
hilo pasa por la expropiacion de la res a ratitudine
(asumida la transcendentalidad por el sujeto y di-
fusiva la universalidad ante rem sensibilem en en-
dogena proliferaciéon nouménica, se alzara el yo en
nucleo sémico de constitucion de la Realitét) en una
apuesta de efectiva existencia segun una actualitas
detonante de la retrotractiva espiral de la Washeit,
incipiente caracter de realitas o determinacion de la
esencia como /o possibile™®. Allende la demarcacion
del ambito vital como esfera de propiedad eidética
de un (prehabido) yo transeunte apremia una rein-
vencion de términos (actualitas derivada de agere,
Wirklichkeit de wirken) en remision retrospectiva al
actuar de un sujeto cogitante, el actum resultante de
su actividad.

La distincion a reor, reris / a ratitudine, en con-
clusion, prospera como diacronico precedente de

8 Immanuel Kant, Gesammelte Schriften Il, 74 (Berlin: De Gru-
yter, 1990ss), 13-18.

8% Francisco Suarez, Disputationes Metaphysicae XXXI, 2,1; 2, 7.

85 Georg Wilhelm F. Hegel, Gesammelte Werke XX (Hamburg:
Felix Meiner, 1968ss), 121. En la gnoseologia afin a la tesis
ontoldgica de la distinctio rationis que propugna el idealista
de Stuttgart, el contenido de un concepto no debe ser for-
malmente hipostasiado, ni en su propia forma de concepto
(liberado de presencia en el juicio), ni en la forma del juicio
(aislado de inferencias en las que el juicio aparezca). El jui-
cio seria la verdad del concepto, y la inferencia, a su vez, la
verdad del juicio (Gesammelte Werke Xl|, 97-98). El estado
de abstraccion y consiguiente subjetivacion del contenido
representativo del objeto no perteneceria al contenido mis-
mo, seria una forma que el entendimiento confiere al conte-
nido activamente aislado por él (Gesammelte Werke XXI, 75:
“es ist eine ihm vom subjektiven Verstande angetane und
geliehene Form”).

86 Martin Heidegger, Gesamtausgabe, 24, 124: “[E]l problema
de la diferenciacion entre esenciay existencia in ente creato
depende de si, en general, la interpretacion del ser en el sen-
tido de la existencia se orienta a la actualizacion, creacion y
produccion”.



26

antindmicas ecuaciones ontologicas que la moder-
nidad explotara (objectivum = reale = subjectum irre-
lativum / subjectivum = ideale = subjectum relativum)
para confrontar lex subjectiva (lex quaedam menti
insita) o conditiones subjecti propriae (coordinatio
idealis) y forma objective sive substantiarum coordi-
natio. La disquisicion acerca de objectum intellectus
(existens in se) y objectum sensuum (phaenomena
seu causata testantur de praesentia obiecti) discurre
hacia el positivo valor del noumeno a la luz de un in-
tuitus originarius'™’.

Heredera de la divisidon posible (Méglich) / impo-
sible (Unméglich), la filosofia transcendental debe
gestionar el mas elevado concepto, el de objeto en
general (Gegenstand (lberhaupt), “tomado proble-
maticamente y sin decidir si es algo o nada”®. La
fision conceptual de la nada (nihil privativum / nihil
negativum / ens imaginarium / entia rationis ratioci-
nantis - ratiocinatae)’®® oculta la idea escolastica de
ente, ajustada a una estrategia tedrica que afronta el
supremo Objekt liberhaupt, no como res (Ding), fic-
tum (Unding) o precipitado de erosion por cambios
de fase en la diada antindmica (posible / imposible)
que reclamase una instancia indivisa precursora,
sino como non-nihil o nihil privativum, entitas o ali-
quitas minima, medio de aprehension cognoscitiva.
Aliquid (non nihil = aliquid) susceptible de repre-
sentacion (repraesentabile - Etwas - Méglich) en su
maxima indeterminacion (determinado mas alla de
una esencia seria existente, indeterminado sera
mero posible, tenue non-ens privativum)'“°, frontal al
impossibile ontoldgico (contradictionem involvens) e
irrepraesentabile gnoseoldgico (incognoscible).

El triunfo del possibile allana la senda dinamicis-
ta avicénica que hollaran Enrique de Gante y Duns
Escoto. El moderno edificio de la ontologia post-sua-
reciana se sostiene sobre la embrional posicion del
posse esse en pugnha con la nada.

87 Immanuel Kant, KrV, A 249: “Wenn ich aber Dinge annehme,
dies bloss Gegenstande des Verstandes sind, und gleichwo-
hl, als solche, einer Anschauung obgleich nicht der sinnlichen
(als coram intuitu intellectuali) gegeben werden kdnnen; so
wiirden dergleichen Dinge Noumena (Intelligibilia) heissen”.
Noumeno y fendmeno se alinean con intuiciones creativa y
receptiva, primaria y derivativa, y las particulas de contraste
(ent- / gegen-) que Heidegger se esfuerza en desvelar (Ent-
stand: ser--intuicion-original / Gegen-stand: ser-opuesto
por intuicion derivativa). Cf. Martin Heidegger, Kant and the
Problem of Metaphysics (Bloomington - Indianapolis: Indiana
University Press, 1990), 82ss.

38 Immanuel Kant, KrV, B 346: “Der hochste Begriff, von dem
man eine transscendentalphilosophie anzufangen pflegt, ist
gemeiniglich die eintheilung in das Mdgliche und Unmaogli-
che. Da aber alle Eintheilung einen eingetheilten Begriff
voraussetzt, so mufB noch ein hoherer angegeben werden,
und dieser ist der Begriff von einem Gegenstande liberhaupt
(problematisch genommen und unausgemacht, ob er etwas
oder Nichts sei). Weil die Kategorien die einzigen Begriffe
sind, die sich auf Gegenstande liberhaupt beziehen, so wird
die Unterscheidung eines Gegenstandes, ob er Etwas oder
Nichts sei, nach der ordnung und Anweisung der Kategorien
fortgehen”.

39 Vicente Llamas, “Matriz escolastica de la concepcion kantia-
na del ente de razén”, Revista Chilena de Estudios Medieva-
les 26 (2024): 116-165.

40 Alexander G. Baumgarten, Metaphysica, § 54 (Hildesheim:
Georg Olms, 1982): “Possibile praeter essentiam, §. 53, aut
est determinatum, qua omnes affectiones etiam in ipso com-
possibiles, aut minus [...] lllud est actuale, hoc non ens (nihil)
privativum (mere possibile) vocatur”.

Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

7. Referencias

71. Fuentes

Aegidius Romanus. Theoremata de esse et essentia,
editado por H. Hocedez. Lovaina: Museum Les-
sianum, 1930.

Alberto Magno. Quaestio de quiditate et esse. En
Opera Omnia XXV/2. Quaestiones, editado por
Albert Fries, Wilhelm Kiibel & Henryk Anzulewicz.
Minster: Aschendorff, 1993.

Anselmo de Canterbury. Epistula de Incarnatione Ver-
bi. En S. Anselmi Cantuariensis Archepiscopi Ope-
ra omnia |l, editado por F. S. Schmitt. Edimburgi:
Apud Thomam Nelson, 1946.

Anselmo de Canterbury. Monologion. En S. Anselmi
Cantuariensis Archiepiscopi Opera omnia |. Stutt-
gart-Bad Cannstatt: Friedrich Frommann, 1968.

Aristoteles. Metaphysica, editada por V. Garcia Ye-
bra. Madrid: Gredos, 2018.

Averroes. Commentaria in libros Metaphysicorum
Aristotelis. Venecia: Herederos de Lucas Antonio
Junta, 1562.

Averroes. Commentum magnum super libro De cae-
lo et mundo Aristotelis. En Averrois Cordubensis,
editado por F. Carmody, R. Arnzen & G. Endress..
Lovaina: Peeters, 2003.

Avicenna Latinus. Liber de philosophia prima sive
scientia divina, editado por S. van Riet. Louvain-
Leiden: Peeters-Brill, 1983.

Avicenna Latinus. Liber primus naturalium de causis
et principiis naturalium, editado por S. van Riet.
Louvain-Leiden: Peeters-Brill, 1992.

Baumgarten, Alexander G. Metaphysica. Hildesheim:
Georg Olms, 1982.

Buenaventura de Bagnoregio. In quatuor libros Sen-
tentiarum, Il. Ad Claras Aquas: Ex Typographia
Collegii S. Bonaventurae, 1885.

Clauberg, Johannes. Elementa philosophiae seu on-
tosophia. Groningen: Johann Nicolai, 1647.

Clauberg, Johannes. De cognitione Dei et nostri, qua-
tenus naturali rationis lumine, secundum veram
philosophiam, potest comparari, exercitationes
centum. Duisburg: A. Wijngaarden, 1656.

Clauberg, Johannes. Metaphysica de ente, quae rec-
tius ontosophia. En Opera omnia philosophica |.
Hildesheim: Georg Olms, 1968.

Duns Escoto. Reportata parisiensia. Liber Secun-
dus. Dist. XII-XLIV. Liber Tertius. Dist. I-XXXV. Liber
Quartus. Dist. I-VI. En loannis Duns Scoti Opera
omnia XXIll. Parisiis: Apud Ludovicum Vives, 1894.

Duns Escoto. Ordinatio. Prologus. En Opera omnia
|, edicion de C. Bali¢, M. Bodewig, S. Buseli¢, P.
Capkun-Deli¢, I. Juri¢, I. Montalverne, S. Nanni,
B. Pergamo, F. Prezioso, I. Reinhold & O. Schéfer.
Civitas Vaticana: Typis Poliglottis Vaticanis, 1950.

Duns Escoto. Ordinatio. Liber Primus. En Opera om-
nia llI-VI, ediciones de C. Bali¢, M. Bodewig, S.
Buseli¢, P. Capkun-Deli¢, B. Hechich, 1. Jurié, B.
KoroSak, L. Modri¢, I. Montalverne, S. Nanni, B.
Pergamo, F. Prezioso, I. Reinhold, & O. Schafer.
Civitas Vaticana: Typis Poliglottis Vaticanis,
1954-1963.

Duns Escoto. Lecturain librum primum Sententiarum.
En Opera omnia XVI (edicion de C. Bali¢, M. Bo-
dewig, S. Buseli¢, P. Capkun-Deli¢, B. Hechich, I.
Juri¢, B. Korosak, L. Modri¢, S. Nanni, |. Reinhold &



Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

0. Schéfer) - XVII (edicion de C. Bali¢, C. Barbari¢,
S. Buseli¢, P. Capkun-Deli¢, B. Hechich, 1. Jurié, B.
Korosak, L. Modri¢, S. Nanni, S. Ruiz de Loizaga,
C. Saco Alarcon & O. Schéafer). Civitas Vaticana:
Typis Poliglottis Vaticanis, 1960-1966.

Duns Escoto. Cuestiones Cuodlibetales, edicion de F.
Alluntis. Madrid: BAC, 1968.

Duns Escoto. Ordinatio Il. En Opera omnia VIl (edicion
de C. Bali¢, C. Barbari¢, S. Buseli¢, B. Hechich, L.
Modrié, S. Nanni, R. Rosini, S. Ruiz de Loizaga &
C. Saco Alarcoén) - VIII (ediciéon de B. Hechich, B.
Huculak, I. Percan & S. Ruiz de Loizaga). Civitas
Vaticana: Typis Poliglottis Vaticanis, 1973-2001.

Duns Escoto. Quaestiones super libros Metaphysico-
rum Aristotelis, Libri VI-IX. En Opera Philosophica
IV, edicion de G. Etzkorn, R. Andrews, G. Gal, R.
Green, F. Kelly, G. Marcil, T. Noone & R. Wood. New
York: The Franciscan Institute Publications, 1997.

Duns Escoto. Ordinatio Ill. En Opera omnia IX-X, edi-
ciones de B. Hechich, B. Huculak, I. Percan & S.
Ruiz de Loizaga. Civitas Vaticana: Typis Poliglottis
Vaticanis, 2006-2007.

Duns Escoto. Reportatio Parisiensis |A. En John Duns
Scotus. The Examined Report of the Paris Lecture:
Reportatio I-A, Latin Text and English Translation.
Volume Il, edicion de A. Wolter & O. Bychkov. New
York: Franciscan Institute Publications, 2008.

Enrique de Gante. Quodlibeta Magistri Henrici
Goethals a Gandauo doctoris Solemnis Socii Bor-
bonici et archidiaconi Tornacensis cum duplici
tabella. Parisiis: lodocus Badius Ascensius, 1518
(Louvain: Bibliothéque S. J., 1961).

Enrique de Gante. Summae Quaestionum Ordinaria-
rum Theologi recepto preconio Solennis Henrici a
Gandauo cum duplici repertorio. Parisiis: lodocus
Badius Ascensius, 1529 (reedicion de E. M. Bu-
ytaert. New York: The Franciscan Institute, 1953).

Bibliotheca Manuscripta Henrici de Gandavo. I. Intro-
duction. Catalogue A-P. Il. Catalogue Q-Z. Réper-
toire. En Henrici de Gandavo Opera omnia I-1l, edi-
tado por R. Macken. Lovaina: Leuven University
Press, 1979 (ed. De Wulf-Mansion Centre).

Enrique de Gante. Summa (Quaestiones ordinariae),
art. 1-5. En Opera omnia XXI, editado por G. Wil-
son. Lovaina: Leuven University Press, 2005; art.
31-34, Opera omnia XXVII, ed. R. Macken. LUP,
1991; art. 35-40, Opera omnia XXVIII, ed. G. Wil-
son. LUP, 2004; art. 41-46, Opera omnia XXIX, ed.
L. Hodl. LUP, 1998; art. 47-52, Opera omnia XXX,
ed. M. L. Fihrer. LUP, 2008; art. 53-55, Opera om-
nia XXXI, ed. G. Wilson & G. K. Etzkorn. LUP, 2014.

Enrique de Gante. Quodlibet I. En Opera omniaV, edi-
tado por R. Macken. Lovaina: Leuven University
Press - Leiden: Brill, 1979a.

Enrique de Gante. Quodlibet IV. En Opera omnia VI,
editado por G. Wilson & G. Etzkorn. Lovaina: Leu-
ven University Press, 1979b.

Enrique de Gante. Quodlibet X. En Opera omnia XIV,
editado por R. Macken. Lovaina: Leuven Universi-
ty Press - Leiden: Brill, 1981.

Enrique de Gante. Quodlibet IX. En Opera omnia XIll,
editado por R. Macken. Lovaina: Leuven Universi-
ty Press - Leiden: Brill, 1983.

Enrique de Gante. Quodlibet Xill. En Opera omnia
XVIII, editado por J. Decorte. Lovaina: Leuven Uni-
versity Press, 1985.

Enrique de Gante. Quodlibet VI. En Opera omnia X,

27

editado por G. A. Wilson. Lovaina: Leuven Univer-
sity Press, 1987.

Enrique de Gante. Quodlibet XlI, quaestiones 1-30. En
Opera omnia XVI, editado por J. Decorte. Lovaina:
Leuven University Press, 1987.

Enrique de Gante. Quodilibet VII. En Opera omnia Xl,
editado por G. A. Wilson. Lovaina: Leuven Univer-
sity Press, 1991.

Enrique de Gante. Quodlibet XV. En Opera omnia XX,
editado por G. Etzkorn & G. Wilson. Lovaina: Leu-
ven University Press, 2007.

Guillermo de Ockham. Scriptum in Librum Primum
Sententiarum. En Opera Theologica ll, editado por
S. Brown & G. Gal. New York: St. Bonaventure Uni-
versity, 1970.

Hegel, Georg Wilhelm F. Gesammelte Werke. Ham-
burg: Felix Meiner, 1968-.

Kant, Immanuel. Gesammelte Schriften, Preussische
Akademie der Wissenschaften. Berlin-Leipzing:
Georg Reimer, 1900-.

Liber sex principiorum. En Categoriarum supplemen-
ta. Porphyrii Isagoge, Translatio Boethii, et Anony-
mi Fragmentum vulgo vocatum “Liber sex princi-
piorum”, editado por L. Minio-Paluello & G. Dod.
Brujas-Paris: Desclée De Brouwer (Aristoteles la-
tinus 1.6-7), 1966.

Mas, Diego. Metaphysica Disputatio de ente et eius pro-
prietatibus. Valentiae: Apud viduam P. Huete, 1587,

Odo Rigaldus. Quaestio de existentia rerum in Deo.
En De rerum ideis. Dio e le cose nel dibattito uni-
versitario del tredicesimo secolo. I. Editio textuum
Odonis Rigaldi et aliorum, editado por L. Sileo.
Roma: Urbaniana University Press, 2011.

Pedro Aureolo. Scriptum super primum Sententia-
rum, editado por E. M. Buytaert. New York: St. Bo-
naventure University, 1952.

Pedro de Fonseca. Commentarium in libros Metaphy-
sicorum Aristotelis. Hildesheim: Georg Olms, 1964.

Pedro Lombardo. Sententiae in IV libris distinctae |.
Grottaferratae: Collegii Sancti Bonaventurae, 1971.

Roger Bacon. Questiones altere supra libros prime
philosophie Aristotelis (Metaphysica I-1V). En Opera
hactenus inedita Rogeri Baconi Xl, editada por R.
Steele & F. Delorme. Oxford: Clarendon Press, 1932.

Suarez, Francisco. Disputationes Metaphysicae. En
Opera omnia XV-XVI, editada por M. André & C.
Berton. Paris: Ludovicus Vives, 1866.

Tomas de Aquino. Opera omnia, iussu impensaque
Leonis Xlll P. M. edita. Romae: Ex Typographia Po-
lyglotta S. C. de Propaganda Fide, 1884-.

Tomas de Aquino. Scriptum super Libros Sententiarum
Il, editado por P. Mandonnet. Paris: Lethellieux, 1929.

Wolff, Christian. Philosophia prima sive Ontologia,
methodo scientifica pertractata, qua omni cogni-
tionis humanae principia continetur, Gesammelte
Werke. Hildesheim: Georg Olms, 1962.

Wolff, Christian. Vernliinfftige gedancken von Gott, der
welt und der seele des menschen, auch allen din-
gen liberhaupt. Hildesheim: Georg Olms, 1997.

7.2. Referencias bibliograficas

Courtine, Jean-Francois. “Realitas”. En Historisches
Woérterbuch der Philosophie. Unter Mitwirkung von
mehr als 700 Fachgelehrten. Wissenschafttliche Bu-
chgesellschafat, vol. 8, editado por Joachim Ritter
and Karlfried Griinder, 177-188. Basel: Schwabe, 1971.



28

Courtine, Jean-Francgois. Suarez et le systéme de la
métaphysique. Paris: PUF, 1990.

Goichon, Amélie Marie. La distinction de I'essence et
de I'existence d’aprés Ibn Sina. Paris: Desclée de
Brouwer, 1937.

Heidegger, Martin. Gesamtausgabe. Frankfurt am
Main: Klostermann, 1975-.

Heidegger, Martin. Kant and the Problem of Metaphy-
sics. Bloomington: Indiana University Press, 1990.

Jolivet, Jean. “Eléments pour une étude des rapports
entre la grammaire et 'ontologie au Moyen Age”.
En Sprache und Erkenntnis im Mittelalter. Akten
des VI Internationalen Kongresses flir mittelalter-
liche Philosophie del Société Internationale pou
I’Etude de la Philosophie Médiévale. 29 August - 3
September 1977 in Bonn, vol. 1, editado por Jan P.
Beckmann et al., 135-164. Berlin, 1981.

Llamas, Vicente. “Matriz escolastica de la concep-
cion kantiana del ente de razon: ens imaginarium,
nada y noumeno”. Revista Chilena de Estudios
Medievales 26 (2024): 116-165.

Llamas, Vicente. “Ontologia negativa. Ecos de la mis-
tica eckhartiana del esse absolute en la egofania
idealista”. De Medio Aevo 13/1(2024): 153-175.

Marrone, Francesco. “Res e Realitas. Enrico di Gand e
il vocabolario della cosa”. Quaestio 18 (2018): 99-122

Paiva, Gustavo B. ““Res a reor reris’ e ‘res a ratitudine’
na metafisica de Henrique de Gand”. Filosofia Me-

Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

dieval, Colecdo XVI Encontro ANPOF (2015): 392-417.
Pickave, Martin. Heinrich von Gent lber Metaphysik
als erste Wissenschaft. Studien zu einem Me-
taphysikentwurf aus dem letzten Viertel des 13.
Jahrhunderts. Leiden - Boston: Brill, 2007.

Porro, Pasquale. “Res a reor, reris / Res a ratitudine.
Autour d’'Henri de Gand”. En Mots Médiévaux
offerts & Ruedi Imbach, editado por Ifiigo Atucha
et al., 617-628. Porto: FIDEM, 2011.

Macken, Raymond. “Les diverses aplicattions de la
distinction intentionelle chez Henri de Gand”. En
Sprache und Erkenntnis im Mittlealter, editado por
Jan P. Beckmann et al., 769-776. Berlin, 1981.

Reilly, John P. Cajetan’s Notion of Existence. The Ha-
gue: Martinus Nijhoff, 1971.

Seigfried, Hans. “Kant‘s Thesis about Being Antici-
pated by Suarez?”. En Proceedings of the Third
International Kant Congress, editado por Lewis W.
Beck, 510-520. Dordrecht: Springer, 1972.

Serra, Manuel A. ‘¢Es necesario un acto de ser. La
raiz del tomismo en cuestion”. Carthaginensia
40/78 (2024). 505-524.

Tescke, Roland J. “Distinctions in the Metaphysics of
Henry of Ghent”. Traditio 61 (2006): 227-245.

Yon, Albert. Ratio et les mots de la famille de reor.
Contribution a l'étude historique du vocabulaire
latin. Paris: Champion, 1933.



	Marcador 1
	Marcador 2

