
1De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

Distinción res a reor - res a ratus en la 
ecléctica metafísica dinamicista. Influjo 

en las ontologías de Clauberg y Wolff 

https://dx.doi.org/10.5209/dmae.105265	

Resumen: Análisis de la distinción res a reor / res a ratitudine en la metafísica de Enrique de Gante con dos 
propuestas: fundamentación partitiva a ratitudine de las res a reor y principio de continencia protensiva de 
ideas en el intelecto divino en el estricto marco teórico de crítica escotista al postulado de ser de esencia 
en la res exemplata. Finalmente, el ensayo aborda el influjo de la primordial distinción, antecedente a la 
dicotomía ser de esencia / ser de existencia, en la moderna ontología, centrado en los idearios de Johannes 
Clauberg y Christian Wolff.
Palabras clave: Ente, ser de esencia, ser de existencia, posibilidad, razón ejemplar.

EN Distinction res a reor - res a ratus in Dinamicist 
Metaphysics. Traces on Ontologies of Clauberg and Wolff

Abstract: Inquiry into the distinction res a reor / res a ratitudine in Henry of Ghent’s metaphysics, with two 
proposals: partitive foundation a ratitudine of res a reor and principle of protensive continence of ideas in 
the divine intellect, within the theoretical framework of Scotist criticism concerning the claim to endow the 
res exemplata with being of essence. Finally, the essay traces the influence of this primordial distinction, 
antecedent to the dichotomy being of essence / being of existence, in modern Ontology, focusing on the 
conception of entity in the treatises of Johannes Clauberg and Christian Wolff.
Keywords: Entity, Being of Essence, Being of Existence, Possibility, Exemplar forms.

Sumario: 1. Introducción: ens y res en la tradición escolástica. 2. Dicotomía basal en la metafísica pre-
dinamicista. 3. Génesis de la res a ratitudine. 4. Fundamento partitivo in re a ratitudine de la res a reor, reris y 
raíz causal de la imposibilidad ex parte Dei. 5. Rastro de la res rata en las ontologías de Clauberg y Wolff. 6. 
Conclusión. 7. Referencias. 7.1. Fuentes. 7.2. Referencias bibliográficas

Cómo citar: Llamas Roig, V. (2026). Distinción res a reor - res a ratus en la ecléctica metafísica dinamicista. 
Influjo en las ontologías de Clauberg y Wolff. De Medio Aevo 15(1), 1-28. DOI: https://dx.doi.org/10.5209/
dmae.105265

De Medio Aevo
ISSN-e 2255-5889

M I S C E L Á N E A

Vicente Llamas Roig
Pontificia Universidad Antonianum (Murcia)    

1. �Introducción: ens y res en la tradición 
escolástica

La profética sentencia de Agustín (“Proprie autem 
nunc res appelavi, quae non sunt ad significandum 
aliquid adhibentur”)1 traza la directriz futura … Los se-
res aprehensibles gravitan en el hiato entre res-signa 

1	 Cf. Jean-François Courtine, “Realitas”, en Historisches Wör-
terbuch der Philosophie. Unter Mitwirkung von mehr als 700 
Fachgelehrten. Wissenschafttliche Buchgesellschafat, vol. 8, 
ed. Joachim Ritter and Karlfried Gründer (Basel: Schwabe, 
1971), 177–188.

y res-verba, la transitiva semántica de signos natura-
les o convencionales sume a la res en una ambigüe-
dad que la escolástica irá despejando, sin decantar-
se manifiestamente por la posición extramental (res 
autem ipsa, quia iam verbum non est, neque in mente 
conceptio / res sunt, ut aliarum etiam signa sint rerum 
…), latente en ella el signum sacrum (sacramentum).

Para la Schola palatina, Escoto Eriúgena en parti-
cular, el uso del vocablo res en clave de natura, ordo 
et proprietas se extiende a la totalidad de la creación 
material (universitas rerum), aunque puede abarcar 
genéricamente cualquier esse aliquid (“solemus enim 

https://dx.doi.org/10.5209/dmae.94960
https://dx.doi.org/10.5209/dmae.102269
https://dx.doi.org/10.5209/dmae.102269
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:vllamasroig%40gmail.com?subject=
https://orcid.org/0000-0003-4830-3003


2 Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

usu dicere rem, quidquid aliquo modo dicimus esse 
aliquid”)2. La distinción anselmiana de enuntiatio y 
res enuntiata revela la abusiva tendencia al empleo 
de res apelativa a existencias (la negación de esse 
suscitaría una apofática enunciativa de la res). En su 
Dialectica, Abelardo describe el contenido objetivo 
del acto noético como quasi-res, pero en Logica in-
gredientibus se produce un giro formalista, redirigida 
ahora la res a la significación universal de términos 
proposicionales, insinuándose la posibilidad del va-
cío de res subiectiva para la res propositionis3.

Avicena abrirá la senda a un secular debate con 
su res est de quo potest aliquid vere enuntiari: potest 
res habere esse in intellectu, et non in exterioribus, 
y el aspecto definitorio del esse proprium, más allá 
de una efectiva concreción por extraposición causal, 
será la quidditas (mâhiyya), célebre equinitas tantum 
depositaria de certitudo qua est quod est (haqîqa)4. 
Ex hoc esse animal tantum debe admitirse cierta 
consistencia para la esencia, pilar de la distinción 
entre esse essentiae (esse essentiale, habituale vel 
quidditativum) y esse existentiae (esse actuale). El fi-
lósofo persa marcará el destino de la controvertida 
certitudo propria que resarce a la quidditas en pul-
so con la existencia (al-wujûd) como simple aserción 
actual de esa esencia (intentio esse affirmativi)5. Ens 
es quod habet verum esse: humanitas es ens, mas 
no ipsum esse, ni el esse consta en su definición, ad-
viene a la esencia (advenit essentiae eius: existencia 
quasi-accidental para la esencia)6.

En la metafísica aquiniana, ens sumitur ab esse 
y res a essentia, alusivo el primero in recto al actus 
essendi (de ente reali), extrañamente predicable 
también para un sector del tomismo de ente ratio-
nis, mientras que res se aplicaría restrictivamente 
a entes portadores de esencia o quididad. Ratio rei 
concuerda con ratio entis sólo en sentido nominal 
(ens nominaliter sumptum)7. Res est de transcenden-

2	 Anselmo de Aosta, Epistula de Incarnatione Verbi, en S. Ansel-
mi Cantuariensis Archepiscopi Opera omnia II, ed. Franciscus 
S. Schmitt (Edimburgi: Apud Thomam Nelson, 1946), 125-6.

3	 Jean Jolivet, “Eléments pour une étude des rapports entre 
la grammaire et lʼontologie au Moyen Age”, en Sprache und 
Erkenntnis im Mittelalter. Akten des VI Internationalen Kon-
gresses für mittelalterliche Philosophie del Société Interna-
tionale pou l’Etude de la Philosophie Médiévale. 29 August - 3 
September 1977 in Bonn, vol. 1 (Berlin, 1981), 135-164.

4	 Avicenna Latinus, Liber de philosophia prima sive scientia di-
vina I-IV, ed. Simone van Riet (Louvain-Leiden: Peeters-Brill, 
1983), 22829-36: “Definitio enim equinitatis est praeter defini-
tionem universalitatis nec universalitas continetur in defini-
tione equinitatis. Equinitas et enim habet definitionem quae 
eget universalitate, sed est cui accidit universalitas. Unde 
ipsa equinitas non est aliud nisi equinitas tantum; ipsa enim 
in se nec est multa nec unum, nec est existens in his sensibi-
libus nec in anima, nec est aliquid horum potentia vel effectu, 
ita ut hoc contineatur intra essentiam equinitatis, sed ex hoc 
quod est equinitas tantum”.

5	 Amélie Marie Goichon, La distinction de l’essence et de 
l’existence d’après Ibn Sina (Paris: Desclée de Brouwer, 
1937), 31-35.

6	 Avicenna Latinus, Liber primus naturalium de causis et prin-
cipiis naturalium I, 4, ed. Simone van Riet (Louvain-Leiden: 
Peeters-Brill, 1992), 4418-4542.

7	 Base argumentativa de la ulterior exploración suareciana 
de acepciones participial y nocional del ens: ens designa id 
quod est o quod habet actum essendi seu existendi, ut idem 
sit ens, quod existens. Derivado del verbo sum, absolute dic-
tum estque participium eius intercedería por el actus essendi 
seu existendi exercito … Dicit ergo ens de formali esse seu 
existentiam, quae est extra rerum quidditatem, tesis atribui-

tibus8, en cumplida cobertura ontológica, lo que po-
see esse ratum et firmum, en gnoseológica, lo cog-
noscible por actual.

La recurrencia quiditativa de la res no obsta su 
segmentación. Dictamen bonaventuriano: res com-
muniter se predica de seres posibles y actuales (res 
a reor, reris se dirá a parte animae, comprendiendo 
cuanto cae in cognitione, exterior o interior). Proprie 
dicitur, res a ratus señala a lo dotado de relativa esta-
bilidad a parte naturae, esse illud quod non tantummo-
do esti in cognitione, sino in rerum natura, convertible 
res a ratus con ens (in se -subsistente- o in alio -inhe-
rente-) por declarar firmeza ex parte entitatis. Magis 
proprie, res ratum destaca al ens per se et fixum, es 
decir, informa de substantiis per se entibus, excluidos 
de esa acepción accidentes o entidades adventicias9.

Para Enrique de Gante, res cubre la doble deter-
minación del posible, opuesto a purum nihil (laxa po-
sibilidad de lo que no encierra en sí contradicción) 
o auto-consistente al margen del intelecto creado, 
provisto de ser de esencia por habitudo ad exem-
plar (posibilidad real): esse quidditativum, asociado 
a ratitudo, foco de convergencia de ens y res (ser 
quiditativo y esse firmum conmutables). La res a ra-
titudine es, no obstante, intención distinta del esse 
essentiae, aun cuando lo presuponga en su condi-
ción de esse aliquid. El ser de esencia es sólo prís-
tino nexo intencional con una razón ejemplar divina. 
Reor, reris equivale, para el ecléctico belga, a opi-
nor, opinaris: a reor, reris dicta, la res se constituye 
por opinión, frágil composición racional de una cria-
tura de pensamiento que presagia los entia rationis 
ratiocinantis suarecianos o las Gedankendinge kan-
tianas. La res a ratitudine es res sobre una pasiva 
y necesaria (no indiferente) base noemática, com-
partida con la res a reor, reris, a la que se añade la 
ratitudo, profesión de ser de esencia que torna a la 
res intencionado esse aliquid.

Subsidente bajo noción sutil de ens commu-
nissimum la clasificación aristotélica de sentidos 
del ser (τὸ ὂν δὲ λέγεται πολλαχῶς), confluentes en 
un principio único (ὂν ἧ ὄν), genuino objeto de la 

da a Domingo de Soto, refutada por Suárez ante evicción de 
habitudo ad esse en la ratio entis, que puede emboscar po-
tencia. Reemplazado esse por habitudo ad esse resulta más 
apreciable el contraste entre res univoca in quid y ens non 
univocum in quid. Apunta el jesuita granadino: “res dicitur a 
quidditate, quatenus est aliquid firmum et ratum, id est non 
fictum, qua ratione dicitur quidditas realis; ens vero in prae-
dicata significatione dicit id, quod habet essentiam realem; 
eamdem ergo omnino rem seu rationem realem important”. 
Disputationes Metaphysicae II, 4, 2, en Opera omnia, ed. Mi-
chel André & Charles Berton, vols 25–26 (Paris: Ludovicus 
Vivès, 1866).

8	 Tomás de Aquino, Summa Theologiae I, q. 39, a. 3, ad 3: “Di-
cendum quod hoc nomen res est de transcendentibus. Unde, 
secundum quod pertinet ad relationem, pluraliter praedica-
tur in divinis, secundum vero quod pertinet ad substantiam, 
singulariter praedicatur. Unde Augustinus dicit ibidem quod 
eadem trinitas quaedam summa res est”; In I Sententiarum, 
d. 2, q. 1, a. 5, ad 2: “Dicendum, quod res est de transcenden-
tibus, et ideo se habet communiter ad absoluta et ad relata; 
et ideo est res essentialis, secundum quam personae non 
differunt, et est res relativa sive personalis, secundum quam 
personae distinguuntur”.

9	 Bonaventura, Opera omnia I, d. 25, dub. III, 446b: “Res dicitur 
a reor, reris, quod dicit actum a parte animae; et alio modo 
res venit ad hoc est ratus, quod dicit stabilitatem a parte na-
turae; et sic res dicit stabilitatem sive ratitudinem ex parte 
entitatis”; Opera omnia II, d. 37, dub. I, 837a.



3Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

metafísica10. Las acepciones comunísima, común y 
estricta de la res-ens ampararían a res a reor, reris 
y res rata en antítesis al purum nihil, ni siquiera con-
cebible por encerrar en sí contradicción abortiva 
de ser in intellectu o extra intellectum. Intenciones 
lógicas y relaciones de razón, tanto como entia ex-
tra animam, serían entes en sentido comunísimo, 
absueltos de íntima incongruencia formal, si bien 
únicamente podrán estimarse entidades, según el 
estrecho valor de res a ratitudine, aquellas poten-
cialmente aptas al ser extrapsíquico.

La reductio entis escotista a unívoca esencia (co-
mún a existente y existible, beneficiario de quiddi-
tas real en tanto res rata) tiene profundo influjo en 
Suárez. La máxima boeciana (De Hebdomanibus: 
“quod diversum est esse et id quod est”) servirá al 
transgresor franciscano para vincular id quod est a 
ratitudo bajo la insólita fórmula aliquitas11, no aliquid 
en oposición a nihil, contracción de aliqua quidditas 
(quo mediante aliquid actu existit), velada expresión 
aptitudinal o actual de existencia (quo ens actu existit 
vel aptum est existere)12. Aliquitas es la misma ratio 
entis (excluyente de res a reor, reris, si hubiera en ella 
algún impedimento genético al ser extra-intelectivo), 
y ratitudo, razón formal constitutiva (quidditas cons-
tituens) de aliquid in vero esse (actuali / aptitudinali), 
inquisición de ens ratum quod actu praeter opus inte-
llectus o quod aptum est natura existire13.

Pedro Aureolo no desiste de la bipolaridad de la 
res: pro re essentiali / pro realitate actuali, advirtien-
do en el ente existente una doble realitas (esencial 
- lapiditas / accidental - actualitas)14. Guillermo de 
Ockham contrae el significado de res al nítido obje-
tivo externo al entendimiento (res secundum esse o 
res posita), aquel por el que supone personalmente 
el signum rei o prima intentio seu passio animae en la 
proposición mental: toda positiva posición extrainte-
lectiva es singular (“omnis res positiva extra animam 
eo ipsa est singularis”)15.

10	 Aristóteles, Metafísica IV, 2, 1003b 6-10, ed. Valentín G. Yebra 
(Madrid: Gredos, 2018): ὄντος oὐσία (πρώτη oὐσία: esencia 
por excelencia -oὐσία κατʼ ἐξοχήν- que sólo podrá arrogar-
se estatus hipokeiménico en tanto sea por sí misma -ser de 
subsistencia-, universal - καθόλου en su dimensión lógica), 
afecciones de ousía (δευτέρα oὐσία: atributos inherentes) y pri-
vaciones, corrupciones o causas generativas de sustancia.

11	 Duns Escoto, Ordinatio I, d. 3, q. 5, 505: “Dicitur secundum 
Boetium de Hebdomadibus, quod diversum est esse et id 
quod est, quia illud, quo aliquid est, dicitur ratitudo eius. quo 
autem ipsum est, quod est, vel aliquid, dicitur aliquitas eius”.

12	 Duns Escoto, Ordinatio I, d. 3, q. 5: “Quo autem ipsum est 
quod est, id est, illud quo mediante aliquid actu existit, dicitur 
aliquitas eius, quae aliquitas est ipsa aptitudinalis vel actualis 
existentia, quo ens actu existit vel aptum est existere”.

13	 Duns Escoto, Ordinatio I, d. 3, q. 5: “Quidditas rei et ratitudo 
eius [est] illud quo formaliter entitas creata est quiditas pos-
sibilis […] ens ratum dicitur illud, vel quod actu existit praeter 
opus intellectus, vel quod aptum est natura existere […] Nota 
quod ratitudo nihil aliud est nisi quidditas constituens aliquid 
in vero esse, vel actuali, vel aptitudinali. exemplum: homo ut 
est aptus existere, dicitur verum ens ratum, quia sibi non re-
pugnat existere”.

14	 Pedro Aureolo, Scriptum super primum Sententiarum, d. 1, q. 
21, n. 60, ed. Eligius M. Buytaert (New York: St. Bonaventure 
University, 1952): “Res sumitur dupliciter, uno modo pro re es-
sentiali – et sic non est verum quod esse lapidis sit sua realitas 
– vel pro realitate actuali, et sic est verum; unde in lapide ac-
tualiter existente sunt duae realitates, una quidam essentialis, 
puta lapiditas, et alia accidentalis, puta actualitas”.

15	 Guillermo de Ockham, Scriptum in Librum Primum Sententia-
rum, d. 2, q. 7, nn. 78-86, en Opera Theologica II, ed. S. Brown 

Por su parte, Suárez, contra la tesis “res magis 
essentiale praedicatur”, aboga por esta como formal 
expresión de quididad (de formali rei quidditatem, et 
ratam essentiam entis): res sería predicable in quid 
por designar una fehaciente y sólida quididad en 
sentido absoluto, no ordenada al esse (extrínseco 
a la esencia). En términos equivalentes: res quiddi-
tative praedicatur, plasma una quidditas vera et rata 
absolute, sin ordo ad esse, en tanto ens non prae-
dicatur quidditative, no denota quididad sub ratione 
quidditatis (ratione absoluta), sino quidditas sub ratio-
ne essendi o inclusiva de habitudo ad esse16. La uni-
vocidad del transcendental ens communissimum se 
ha cedido a la res communissima en una solución de 
compromiso entre analogía tomista (ens analogum, 
constituido secundum assimilationem: la criatura 
-ens subsistens- se asimilaría por el actus essendi al 
esse subsistens; esse concebido como actus assi-
milandi ad Deum) y univocidad escotista (ens unívo-
co, modalizado secundum disiunctionem o afectado 
por passiones disiunctae equiparables funcional-
mente como diferencias últimas del ens commune a 
la singularidad, modus intrinsecus - differentia ultima 
de una natura communis).

Ens ab esse, res a quidditate reali, dicta Suárez, 
distinción ex diversa impositione vocis, con binario 
valor de aliquid: oposición a la nada (aliquid sinónimo 
de ens, postor de alia quidditas, comunión con la ali-
quitas escotista) y principio de multiplicidad según el 
significado tradicional de aliud quid. Res y aliquid no 
serían verdaderas propiedades transcendentales del 
ente para el Eximio17 (descartados antes por Diego 

and G. Gál (New York: St. Bonaventure University, 1970): 
“quod nulla res extra animam, nec per se nec per aliquid 
additum, reale vel rationis, nec qualiter cumque consideretur 
vel intelligatur, est universalis […] quod definitiones non sunt 
substantiae rerum, sed quod significant substantias rerum, 
quia dicit ‘illa sunt substantiae rerum quae significant defini-
tiones’, ita quod definitiones sunt signa, et substantiae rerum 
sunt signata, et signum non est signatum […] quod definitio-
nes non significant universalia, et ita cum significent subs-
tantias rerum singularium, significabunt aliqua singularia, 
quia dicit quod ‘definitiones componuntur ex universalibus’; 
igitur ipsa universalia non sunt significata per definitiones 
sed sunt signa et partes definitionis significantes ipsa par-
ticularia, quia inter particulare et universale nihil est medium 
[…] quod universalia vere praedicantur de particularibus; non 
tamen sunt in particularibus, quia in particulari individuo non 
sunt nisi materia et forma particularis. Et si dicatur quod non 
est aliqua substantia prima nisi materia et forma particularis; 
est tamen in individuo substantia secunda quae nec est ma-
teria nec forma particularis”.

16	 Francisco Suárez, DM II, 4, 2: “Dicit ens semper esse par-
ticipium verbi sum sicut existens, verbi existo, et de formali 
significare esse, de materiali vero, quod habet esse postea 
vero declarat, ens non solum significare quod actu est, sicut 
existens, sed quod est actu vel potentia, quia de homine non 
existente vere dicitur esse ens, sicut esse animal vel subs-
tantiam, et nihilominus concludit ens non dici quidditative 
de rebus, praesertim creatis, quia dicit habitudinem ad esse, 
quod est extra essentiam creaturae.[…] et in hoc consistit di-
fferentia inter ens et res, quod res quidditative praedicatur, 
quia significat quidditatem veram et ratam absolute, et sine 
ordine ad esse; ens autem non praedicatur quidditative, quia 
non significat absolute quidditatem, sed sub ratione essendi, 
seu quatenus potest habere esse”.

17	 Francisco Suárez, DM III, 2, 10: “Quare sex transcendentia 
numerentur.— Ad rationem ergo dubitandi in principio po-
sitam respondetur non ideo sex transcendentia numerari, 
quia omnia significent distinctas passiones entis, sed aliqua 
distingui hac ratione, aliqua vero solum ex diversa etymolo-
gia vel impositione vocis. et ita distinguuntur res et ens, quia 



4 Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

Mas18, quien previene de la idéntica relación del ente 
y sus propiedades con el alma y sus facultades, nihil 
novum sub sole: Escoto esgrime para unos y otros 
una continencia unitiva), desdeñadas también otras 
que parecen serlo como duración (durare, no diverso 
de la existencia actual), presencia local (esse alicubi, 
predicamento especial: modalidad de algunos en-
tes) o pasiones complejas (passiones disiunctivae)19. 
Ens refiere una essentia realis bajo dos plausibles 
estados: essentia possibilis por innata aptitudo ad 
existendum / essentia actualis, la línea esencialista 
rompe con la tiranía del actus essendi y la homeos-
tasis onto-eidética del ente análogo. Contrapuesto a 
nada, ens, vector de quidditas que lo signifique como 
res, exponente objetivo de pensamiento (aliquid con 
indeclinable contenido quiditativo acreedor de sufi-
ciencia gnoseológica). Pedro de Fonseca insiste en 
la sinonimia de ente, res y aliquid20.

Pues bien, la noción de res, preliminar en la so-
lemne reflexión metafísica21, es apodíctica para la 
heterólisis del esse simpliciter (essentiae / existen-
tiae), ontolisis inflexiva en la doble vertiente de cau-
salidad divina, ejemplar y eficiente.

2. �Dicotomía basal en la metafísica pre-
dinamicista

La res admite dos variantes primarias: res a reor, re-
ris y res a ratitudine, división primordial envolvente 
de la distinción esse essentiae / esse existentiae, 
incardinada a la res a ratitudine. Precedente próxi-
mo a ella el examen bonaventuriano de la etimo-
logía de res que sondea la relación entre el verbo 
deponente reor, reris y su participio de pasado (ra-
tus / infinitivo presente pasivo: reri), dilucidada a 
reor, reris la res en su acepción más universal (res 
communiter dicitur), extendida a cuanto cae in co-
gitatione, reservando la res a ratus, convertible con 
el transcendental ens, al designio in rerum natura, 
confesión de ser extraintelectivo (sustancial o ac-
cidental), aunque un sentido más restringido de la 
res rata, en la forma adjetivada res ratae, la confíe 
al ens in se, no al lábil ens in alio, aplicándola (magis 
proprie) al ens per se fixum (lo que posee entidad 

hoc ab esse, illud a quidditate reali sumptum est. et simili-
ter aliquid et unum ex prima impositione distinguuntur, quod 
unum ex negatione divisionis in se, aliquid vero ex negatione 
identitatis cum alio dicta sunt; in re vero eamdem passionem 
significant, quia illa duo ad perfectam unitatem requiruntur”.

18	 Diego Mas, Metaphysica Disputatio de ente et eius proprieta-
tibus I, 2 (Valentiae: Apud viduam P. Huete, 1587).

19	 Francisco Suárez, DM III, 2, 3: “Passiones entis tres tantum 
[…] et ideo breviter dicendum est, si proprie loquamur et 
non fingamus distinctiones minime necessarias, tres tan-
tum esse proprias passiones entis, scilicet, unum, verum 
et bonum”.

20	 Pedro de Fonseca, Commentarium in libros Metaphysicorum 
Aristotelis I (Hildesheim: Georg Olms, 1964), 765: “Cum igitur 
constet ex quinque transcendentibus, quae enti velut pas-
siones simplices a recentioribus adduntur, prima duo nihil 
ab ente distingui: restat, ut de solis tribus extremis, id est de 
uno, vero, bono, his tribus quaestionibus, agendum sit”.

21	 Enrique de Gante, Quodlibet III, q. 9, fol. 61rO, en Quodlibe-
ta Magistri Henrici Goethals a Gandavo, Doctoris Solemnis, 
Socii Sorbonici et Archidiaconi Tornacensis, cum duplici tabe-
lla (Parisiis, ab Iodoco Badio Ascensio, 1518. Reimpr. Leuven: 
Bibliothèque S.J., 1961). Cf. Martin Pickavé, Heinrich von Gent 
über Metaphysik als erste Wissenschaft. Studien zu einem 
Metaphysikentwurf aus dem letzten Viertel des 13. Jahrhun-
derts (Leiden – Boston: Brill, 2007), 183-244.

estable)22. El gandavense reconduce la división a 
un novedoso contexto dinamicista, asumidas dos 
premisas avicénicas: indiferencia de la esencia a la 
existencia y subrogación de nociones primeras a la 
res communissima23.

La perífrasis (a reor, reris) connota derivación en 
razón de la partícula “a” de enlace a la res: “cosa en 
cuanto pensada, supuesta, imaginada”. El sintagma 
res a ratitudine sugiere educción del término res del 
sustantivo ratitudo, con remisión indirecta al verbo 
reor (el semantema a ratitudo esconde en su raíz al 
participio perfecto de dicho verbo, sustantivación del 
participio ratus indicativa de ratificación ontológica: 
ratum facere aliquid) por incorporación de un matiz 
de firmeza o estabilidad24. La condición de ratio ha-
bría desviado a ratum de la abrupta retención de ser 
in mente a través de expresiones habituales como 
rationem reddere o rationem habere, y así, res a reor, 
reris escudaría la simple posibilidad de ser intramen-
tal, aquello cuya naturaleza no permite extraposición 
intelectiva, sin correlato ideal en el entendimiento di-
vino por intrínseca indiferencia al esse o al non-esse, 
en tanto res a ratitudine subtendería natum esse tan-
tum in conceptu intellectus con posibilidad de ser in 
re extra intellectum25. Res dicitur a reor, reris incurre 

22	 Bonaventura, In IV Sententiarum, II, d. 37, dub. I (Firenze: PP. 
Collegii S. Bonaventurae ad Claras Aquas, 1885), 885-836a: 
“Dicendum quod res accipitur communiter et proprie et ma-
gis proprie – Res, secundum quod communiter dicitur, dici-
tur a reor, reris, et sic comprehendit omne illud, quod cadit 
in cognitione, sive res exterius, sive in sola opinione. – Pro-
prie vero dicitur res a ratus, rata, ratum, secundum quod ra-
tum dicitur esse illud quod non tantummodo est in cognitio-
ne, immo est in rerum natura, sive sit ens in se, sive in alio; 
et hoc modo res convertitur cum ente. – Tertio modo dicitur 
res magis proprie, secundum quod dicitur a ratus, rata, ratum, 
prout ratum dicitur illud quod est ens per se et fixum; et sic 
res dicitur solum de creaturis et substantiis per se entibus”. 
Otros antecedentes: Alberto Magno, Quaestio de quiditate et 
esse, en Opera Omnia XXV/2. Quaestiones, ed. Albert Fries, 
Wilhelm Kübel & Henryk Anzulewicz (Münster: Aschendorff, 
1993), 271ss. Tomás de Aquino, In II Sent., d. 37, q. 1, a. 1, en 
Scriptum super Libros Sententiarum, II, ed. Pierre Mandon-
net (Paris: Lethellieux, 1929), 938-945 (acreedora la res rata 
de un ser ratificado, firme en su naturaleza, en la medida en 
que posee una esencia, en tanto la res a reor, reris sería ‘cosa’ 
en cuanto cognoscible por su quididad, con existencia pura-
mente intramental, circunscritas privaciones y negaciones a 
este sentido de la res). Roger Bacon, Questiones altere su-
pra libros prime philosophie Aristotelis (Metaphysica I-IV), ed. 
Robert Steele & Férdinand Delorme, Opera hactenus inedita 
Rogeri Baconi XI (Oxford: Clarendon Press, 1932), 46 (Bacon 
no deriva ratitudo de ratus/-a/-um, vocablo vinculado etimo-
lógicamente al deponente reor, sino de radix, en esa línea de 
análisis, los principios no serían anteriores a la cosa, entendi-
da a reor reris, ya que, en última instancia, es la res, al menos 
la que subsiste per se y no tiene esse ab alio, fundamento de 
los principios. Bacon distingue las cosas actuales de hecho, 
transmutables, y el ser de esencia abstraíble de la existencia). 
Cf. Pasquale Porro, “Res a reor, reris / Res a ratitudine. Autour 
d’Henri de Gand”, en Mots Médiévaux offerts à Ruedi Imbach, 
ed. I. Atucha et al. (Porto: FIDEM, 2011), 617-619.

23	 Francesco Marrone, “Res e Realitas. Enrico di Gand e il voca-
bolario della cosa”, Quaestio 18 (2018): 99-122 (94).

24	 Albert Yon, Ratio et les mots de la famille de reor. Contribu-
tion a l`étude historique du vocabulaire latin (Paris: Champion, 
1933), 36ss.

25	 Enrique de Gante, Quodl. VII, q. 1-2, en Henrici de Gandavo 
Opera omnia XI, editado por Gordon Wilson (Leuven: Leuven 
University Press, 1991a), 26-27: “Sciendum quod omniumm 
communissimum, omnia continens in quodam ambitu ana-
logo, est res sive aliquid, sic consideratum ut nihil sit ei op-
positum nisi purum nihil, quod nec est nec natum est esse, 
neque in re extra intellectum, neque etiam in conceptu ali-



5Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

en actus a parte animae, mientras ratus desenlaza en 
firmitas a parte naturae … “sic res est ratus, quod dicit 
stabilitatem sive ratitudinem ex parte entitatis”26.

Res a ratitudine grava una res nominal (res ut no-
men) consolidada en su dotación de esse simpliciter 
essentiae por correspondencia a una razón ejemplar 
divina, ratitudo delatora de posibilidad de realización 
efectiva. En la cadena de intenciones, res a ratitudine 
anuncia el estatuto ontológico de un esse aliquid que 
por individuación devendrá hoc esse aliquid. La con-
vergencia supra-predicamental res sive aliquid (res-
aliquid communissime acceptum non habet rationem 
praedicamenti), en oposición al purum nihil (quod nec 
est nec natum est esse, neque in re extra intellectum, 
neque in conceptu alicuius intellectus), subviene a las 
especificaciones analógicas de la res (a reor, reris / 
ratificata), índices discriminantes de entes ficticios o 
quiméricos y esencias ratificadas, ya que únicamen-
te éstas reflejan ideas en el intelecto divino. La frac-
tura óntica (esse essentiae / esse existentiae) es, por 
consiguiente, ulterior a la escisión de la res (a reor 
reris / a ratitudine), subducentes las dos modalida-
des de esse bajo la res a ratitudine: la res a reor, reris 
no detenta esse in re extra27.

- Res a reor, reris: algo que que puede ser pen-
sado sin interna disonancia en sus notas inteligibles 
(id quod natum est esse tantum in conceptu inte-
llectus sive in ipso intellectu). Esta res sería inepta 
al esse essentiae por ausencia de ratio exemplar 
in primo agente o indiferente a él (más bien parece 
esto último por su no incompatibilidad genética con 
el esse, aun exenta de participación en Dios como 
forma asimilativa).

cuius intellectus, quia nihil est natum movere intellectum nisi 
habens rationem alicuius realitatis. Res autem, sive aliquid 
sic communissime acceptum, non habet rationem praedica-
menti, - sic enim esset tantum unum praedicamentum conti-
nens Creatorem et creaturam -, sed distinguitur distinctione 
analogica in id quod est aut natum est esse tantum in con-
ceptu intellectus sive in ipso intellectu, et in id quod cum hoc 
aut est aut natum est esse in re extra”.

26	 Bonaventura, Opera omnia I, d. 25, dub. III (Quaracchi: Ad Cla-
ras Aquas, 1882), 446 b.

27	 Las divergencias interpretativas son patentes. Jean Paulus in-
cluye a la res a ratitudine en la res a reor reris (esta englobaría 
entidades subsistentes marginadas del entendimiento y en-
tes confinados in intellectu): “Cum enim ‘res’ ut dicitur a ‘reor, 
reris’ nomen est indifferens ad ens et non ens, ex hoc quod 
conceptum hoc nomine quod est res, habet rationem exem-
plaris in primo agente, ad quam nata est per eius effectivam 
potentiam produci in esse actuali, attibuitur ei esse essentiae, 
a quo res ipsa concepta dicitur esse ens aut essentia aliqua. 
Quod enim in primo rationem exemplarem non habet purum 
non ens est. Haec autem res quae est ens sive natura et es-
sentia aliqua ex eo quod ei attribuitur esse propter rationem 
exemplarem quam habet in primo, adhuc est indifferens ad 
ens et non ens in existentia actuali, cui ex hoc quod facta est 
a Deo, et eius effectus, attribuitur esse actualis existentiae a 
quo res ipsa dictur esse existens in actu” [Enrique de Gante, 
Summa, a. 21, q. 1, fol. 124vK]. Bajo esta clave hermenéutica 
quedaría eclipsada la resolución primordial de la res y el esse 
essentiae ratificaría a la res a reor reris, que perderá su indife-
rencia como res nominal al ens o el non-ens, tornándose res 
a ratitudine por atribución de ratio exemplar in primo agente. 
Gustavo B. Paiva rechaza la posibilidad del ser extraintelectivo 
de la res a reor reris (Gustavo B. Paiva, “’Res a reor reris’ e ‘res 
a ratitudine’ na metafisica de Henrique de Gand”, en Filosofia 
Medieval, Coleção XVI Encontro ANPOF (2015b): 392-417). La 
indiferencia de la res a ratitudine en tanto dotada de ser de 
esencia ya no sería la de la res a reor reris al ens o el non-ens, 
sino displicencia al ens o non-ens in existentia actuali.

- Res a ratitudine: aquello que comparece en el 
intelecto divino o acredita ratificada presencia en 
él con potencial o actual dehiscencia existencial (id 
quod aut est aut natum est esse in re extra). Provista 
de esse essentiae, la indiferencia se cierne ahora 
sobre la concreción que aguarda al esse simplici-
ter existentiae o el individuado esse existens in actu, 
tanto como pueda hacerlo sobre la posición intra-
mental del universal lógico post rem. El ser de exis-
tencia extra intellectum no es concomitante a esta 
variedad de res, pendiente de un acto de libre do-
nación efectiva (sólo en caso de subsistencia óntica, 
esse essentiae y existentiae se unifican).

La ambigüedad en la caracterización de la res a 
reor, reris contrasta con la diáfana noción de res a ra-
titudine. A diferencia de la restringida versión de res 
a reor ofrecida en Quodlibet VII (esse tantum in inte-
llectu), Quodlibet V la presenta como concepto co-
munísimo aglutinante de esencias quiméricas o res 
imaginaria sin expansión in re e id quod est esse ali-
quid per essentiam (res a ratitudine: quod est natum 
existere extra intellectum in rerum existentia28. Purum 
non-ens (no reducido a ininteligible nihil absolutum), 
noemáticamente solvente, sin verdadera consisten-
cia esencial por repugnancia al ser in re extra en or-
fandad de soporte ejemplar, y res vera (quae est natura 
et essentia alicuius), respaldada por fidedigna razón 
ejemplar y susceptible de existencia, serían res a reor, 
reris. Extensivamente, la res a reor reris inscribiría 
como subconjunto a la res a ratitudine, desmarcada 
intensivamente de la anterior en virtud de un canon 
ejemplar: la res a reor subsume (“continet sub se”) 
-en la propuesta de Quodlibet V- a imaginaria que, ni 
son entia per essentiam, ni aptos naturalmente para 
existir, y a res quae est essentia alicuius rei increatae 
vel creatae habentis ideam in mente divina et natae 
existere extra (essentia alicuius rei ex respectu ad ra-
tionem exemplaris in Deo). La cláusula de coherencia 
estructural en las piezas formales aboca a la res a 
reor (congruidad orgánica que torna inconciliables in 
re a reor formalidades antinómicas sin atentar contra 
la lógica modal conjuntiva de estados antagónicos 
por transigencia en sentidos diviso y compuesto de 
las proposiciones -contingencia sincrónica-); sólo el 
efectivo pensamiento divino depara ratitudo por certi-
ficación esencial.

¿Significa esto que Dios no piensa quimeras, no 
alberga en su entendimiento a entes ficticios, pálidos 

28	 Enrique de Gante, Quodlibet V, q. 2, fol. 154rD: “Sciendum 
quod primus conceptus communissimus et communis ad 
conceptum vanum quo concipitur saltem modo privatorio id 
cui nihil natum est respondere in re, ut est conceptus ficti-
cius chimaerae vel hircocervi, et ad conceptum verum quo 
concipitur modo positivo id quod est aliquid per essentiam 
et natum existere extra intellectum in rerum existentia, ut est 
conceptus divinae essentiae et creaturae: primus inquam 
conceptus communissimus et communis ad illum concep-
tum et ad istum, est conceptus quo concipitur res a reor reris 
dicta, quae continet sub se rem imaginariam quae est purum 
non ens, quia neque ens per essentiam neque natum esse 
per existentiam. […] Et continet sub se rem veram quae est 
natura et essentia alicuius vel rei increatae vel creatae ha-
bentis ideam in mente divina et natae existere extra, in qua 
non consideratur ratio eius quod est esse aliquid per essen-
tiam nisi ex respectu quodam ad rationem exemplaris in Deo 
[…] Res enim quaecumque, sive existens sive non existens, 
si habet esse in Deo secundum exemplarem rationem, non 
solum dicitur quod est res dicta a reor reris, sed etiam quod 
sit natura et essentia aliqua. Et ideo dicitur res a ratitudine”.



6 Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

productos de imaginación humana que harían de la 
dimensión extensiva de la res a reor reris una posi-
ción noética quoad nos? El acto de pensamiento di-
vino dispensa el ser de esencia, algo que no suce-
de en el caso de la nóesis humana, mas no le son 
ajenas en su omnisciencia las res imaginarias de la 
febril fantasía de su predilecta criatura, caprichosos 
fantasmas de razón sin externa vocación existencial, 
aunque tales res a reor reris no sean frutos de la in-
telección de su propia esencia sub ratione imitabilis. 
Res a reor, reris y res a ratitudine trazan la frontera 
irreal entre entendimientos especulativo y práctico 
divinos: el esse essentiae es expresión intencional 
de creación, una intentio creandi suspendida en in-
telecto práctico:

“Res enim quaecumque sive existens sive non 
existens, si habet esse in Deo secundum exempla-
rem rationem, non solum dicitur quod est res dicta a 
reor reris, sed etiam quod sit natura et essentia ali-
qua. Et ideo dicitur res a ratitudine”29.

En su esse essentiae de res a ratitudine, esta es 
indiferente a actuales coyunturas en ectonoética sin-
gularidad y a la existencia universal en la inteligencia 
pasiva por abstracción de rasgos individuales (el ser 
intelectivo de la res a ratitudine desvela al universa-
le post rem: el acto existencial concreto precede al 
concepto universal)30.

La discordancia res a reor, reris / res a ratitudine 
es testimonio de criba gnoseológica quoad nos que 
encubre una exacción ontológica: el conocimiento 
humano de la res a ratitudine es post rem sensibilem, 
articulado en universales (abstractos in intellectu) 
post singularia (esse in re / esse naturae). El ser intra-
mental de la res a ratitudine (forma abstracta a parti-
cularibus in intellectu) sigue en el entendimiento finito 
al ser extra-intelectivo (estadio ontológico de la res 
antecedente al gnoseológico), siendo así que el via-
dor únicamente conoce res a ratitudine concurren-
tes en el régimen actual de contingencias (desvane-
cidas en el pasado o diseminadas en el presente). En 
una polémica maniobra positivista presume en ellas 
un metafísico esse essentiae por correspondencia 
ejemplar que amplía el espectro de la ratitudo a la 
crasa aptitud existencial de esencias ignotas cons-
telares de un mundus intelligibilis, mapa eterno de 
esencias que sólo le es parcialmente accesible a tra-
vés de las aparentes en fenoménica emergencia. La 
ratitudo pasa a ser indicio de expectativa existencial 
(existencia de iure, no de facto), hipotético lazo onto-
lógico que extrapola la ratitudo a la simple posibilidad 
de acto extendiendo el dominio de la res a ratitudine 
a cosas que puedan sernos desconocidas, noúmena 
(adoptada una clave kantiana iluminadora) objetivos 
a una clase de intuición vedada al cognoscente pro 

29	 Nota anterior. Cf. Vicente Llamas, “Crónicas de la disiden-
cia. De la solemne ontología intencional al univocismo sutil”, 
Scripta Mediaevalia 14/1 (2021): 47-70.

30	 Enrique de Gante, Summa, a. 43, q. 2, ed. Teske, 53: “Esse 
vero rationis est esse eius in intellectu, quo abstrahitur a 
particularibus, in quibus habet esse naturae. Et sic, in quan-
tum sic est forma abstracta a particularibus in intellectu, 
una et eadem definitione convenit multis particularibus et 
per hoc est universalis. Et forma illa sic abstracta est una 
secundum rationem, existens in multis particularibus multi-
plicata et de multis, quia per praedicationem eisdem a qui-
bus est abstracta, est applicata”. También: Quodl. II, q. 1, ed. 
Wielockx, 47-52.

statu isto (la res a ratitudine englobaría a entia ratio-
nis ratiocinatae o Venunftwesen, límites de inferencia 
dialéctica, relegados los fantasmas de razón -entia 
rationis ratiocinantis o Gedankendinge-, si adolecie-
ran de defecto genético de fundamento in re, a la 
condición de res a reor, reris).

En lo que respecta al entendimiento divino suce-
de justo al contrario: la res a ratitudine se constituye 
esencialmente en tanto pensada o participante de 
ese intelecto por ejemplaridad. La inteligencia divi-
na opera ante rem sobre sí misma considerando su 
esencia sub ratione absoluta o sub ratione imitabili, y 
al hacerlo, despunta una relación de razón fundante 
del esse essentiae resolutivo de la res a ratitudine. La 
res en sí obtiene mínima entidad del cuerpo noético 
de la razón ejemplar, más allá de la mera discrimina-
ción de una inconcebible (inconceptualizable) nihili-
dad, sin embargo, la distinción del esse essentiae en 
la res a ratitudine de la inespecífica aliquidad (aliqui-
tas), aún más acusadamente la abscisión de essen-
tia rei de la ratio exemplar (lo que el intelecto humano 
escruta como res a ratitudine, el divino lo sustenta 
como res exemplata), exige una separación de fa-
cetas especulativa y práctica en el entendimiento 
infinito: la ratitudo, delación de intelección práctica, 
realza la ratio exemplar ante rem, insoslayable inten-
ción de creación (intentio creandi), imbuida de esse 
essentiae la idea en trance de ser efectivamente ex-
tra causam, transfiguración de ratio exemplar en ratio 
exemplata bajo la forma de res a ratitudine individua-
da (esse hoc aliquid). El esse essentiae es soporte 
ontológico de la res a ratitudine actualizada (sólo de 
lo actual puede recabar noticia abstracta la desvali-
da inteligencia itinerante, extrayendo universalia post 
res sensibiles) en la línea causal ejemplar, el valor ex-
tensional de la ratitudo a la aptitud existencial in re es 
exigua presunción metafísica.

En una distendida hermenéutica, la res a reor, re-
ris no parece genéticamente incapacitada para ser 
extra intellectum, pero no está reforzada con un esse 
essentiae por ejemplaridad. Es indiferente al esse 
(en sus modalidades esencial o existencial -in inte-
llectu / in re-) o al non-esse por defecto de firmitas 
delegada en el ser de esencia. La res a reor reris es 
extensivamente cuanto puede ser o no (in ipso inte-
llectu / in rerum natura); la res a ratitudine sería una 
versión intensiva de la res a reor reris en tanto inten-
cionada por una ratitudo disolutiva de indiferencia al 
ser de esencia, imponiendo el ser in intellectu (la res 
a ratitudine existe necesariamente in intellectu -hu-
mano o sobrehumano-, no puede ser marginada de 
todo entendimiento), retentiva de impasibilidad al ser 
de existencia (no existe necesaria o esencialmente 
in re vel extra intellectum, sobrenatural privilegio di-
vino). La solución res a reor reris + esse essentiae = 
res a ratitudine debe ser matizada o revocada: sólo 
un subconjunto de cosas en potencial ser endonoé-
tico alcanza la estabilidad necesaria por ratificación 
ejemplar con un esse essentiae.

La existencia in intellectu incumbe a la esencia de 
la res a ratitudine, no así la existencia extra intellec-
tum: la res a ratitudine es indefectiblemente (por esse 
essentiae) in intellectu, como Dios es infalible extra in-
tellectum por esencia, la existencia extra intellectum 
pertenece privativamente a la esencia inefable, no a 
la res a ratitudine. La res a ratitudine es essentialiter 
esse aliquid in intellectu por intencionalidad ejemplar, 



7Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

si bien essentialiter existibilis (no existens) in re. La res 
a reor reris no es esencialmente existente in intellec-
tu, pues ni siquiera está “eidetizada”, revalidada con 
un esse essentiae (lo que no tiene razón ejemplar en 
Dios no es nihil absolutum, sino purum nihil in essentia 
o in natura, y la res a reor es de suyo indiferente al ser 
ejemplar o no), de manera que la res a ratitudine po-
dría considerarse una particular variedad de res a reor 
reris que ha perdido su desafección al ser de esencia 
o a la existencia intramental por infusión natural de 
aquel, que le procura necesario ser in intellectu, pero 
conserva el desapego al ser in re que la hace sólo me-
tafísicamente posible en acto externo.

Un elocuente pasaje fomenta esta interpretación:
“Hay que decir que la razón de cualquier cosa 

creada tomando ‘cosa’ [res] a reor/reris dicta, es 
distinta a la del ser de la esencia, que le correspon-
de en razón de determinada naturaleza y esencia y 
por el cual se la denomina res a ratitudo. En efecto, 
toda criatura se dice res absolutamente en cuanto 
de suyo dice algo naturalmente apto para suscitar 
un concepto en el alma. Pero se declara esencia y 
naturaleza en cuanto tiene en el ser divino una razón 
ejemplar según la cual es naturalmente apta para ser 
producida en acto [extra suam causam], por lo que 
le conviene el ser de esencia […] lo que no tiene en 
Dios dicha razón ejemplar es pura nada en naturale-
za y en esencia, y no es cosa alguna que pertenezca 
a alguna categoría, ni puede ser realizada efectiva-
mente […] La otra intención por la que cosa se dice 
absolutamente, a reor / reris, por el solo hecho de ser 
por sí misma capaz de dar lugar a un concepto en 
el alma. Esta intención no determina que haya una 
cierta esencia que posea su ejemplar en Dios, sino 
que es de suyo indiferente a eso y a su contrario. Por 
tanto, es otra intención relativa a eso mismo por la 
que sea una determinada naturaleza y esencia, y le 
conviene el ser de esencia. De manera que el ser de 
esencia no le conviene por ser cosa absolutamen-
te, sino solo por ser una determinada naturaleza o 
esencia […] En efecto, por el hecho de que la cosa 
tenga una razón ejemplar en Dios, es imposible que 
no sea en sí misma una naturaleza y esencia que par-
ticipa en el ser de esencia”31.

Reminiscente la dicotomía enriquiana en Opus 
oxoniense I, d. 36, 4, asumida la res a reor, reris como 
res - ens communissimum, expandido a todo obje-
to pensable, incluido commune figmentum. La res a 
ratitudine sería, en contraste, res rata et distincta a 
re ficta32, antepuesta res cui competit esse a res cui 
potest competere esse, por detección en la primera 
de una relación al ejemplar divino: Dios -ut exem-
plar- produce la res (rata) in esse essentiae, tesitura 
ontológica que la predispone por aptitud al ser de 
existencia infundido en libre motio contingens ad ex-
tra por Dios -ut efficiens-. Res a reor, reris instaura 

31	 Enrique de Gante, Summa, a. 21, q. 4, ed. Teske, 78-80.
32	 Duns Escoto, Ordinatio I, d. 36, § 4, 273: “Hic dicunt quidam 

quod ens communissime sumptum – vel res – dici potest a 
reor-reris, et sic est communis figmentis et multis aliis. Alio 
modo, procedendo ultra, res dicitur a ratitudine, ut est res 
rata et distincta a re ficta; et ista est duplex: distinguitur enim 
tamquam res cui potest competere esse, vel cui competit 
esse, – et prius est ‘cui potest competere esse’; et ista res 
ut est per relationem ad exemplar, sic est essentia, quia si-
cut Deus ut eficiens producit rem in esse exsistentiae, sic ut 
exemplar in esse essentiae”.

entonces una ratio rei (entis) tan común que ampara 
a vanos conceptos sin correlato extra-intelectivo.

La transición conceptual de res a reor a res a rati-
tudine, mediada por el ser de esencia, será, en el plan 
ontogénico sutil, la promoción de la posibilidad lógica 
(posible ser in intellectu) a posibilidad metafísica de 
ser (posible ser extra intellectum en las modalidades 
esse secundum quid extra intellectum / esse simplici-
ter extra intellectum). La problemática del esse essen-
tiae cobra en este contexto su máxima tensión, dado 
que si la potencia objetiva, reveladora del estatuto 
del futuro contingente ante actum creationis, depa-
rase alguna forma de esse simpliciter aliud a Deo, la 
dogmática verdad de una creatio ex nihilo se resenti-
ría, cuando no se arruinase por completo, minado su 
cimiento: el ser inteligible asociado a la ejemplaridad 
de la idea arquetípica no tendrá entidad real distinta 
de la esencia divina, pero en el esse cognitum del po-
sible no contempla Dios su esencia sub ratione mere 
absoluta (como haría en un primer instante de natu-
raleza) sino sub ratione imitabili, y la relación de razón 
comparativamente yuxtapuesta a su esencia en tanto 
imitable forja una entitas diminuta, un ser secundum 
quid por discreta extensión de intencionalidad a la 
teosfera. El esse secundum quid de la idea no induce 
mutación (ad intra) en el seno divino.

Si la sola conjunción de notas formales com-
patibles hace intrínsecamente o ex se possibile in 
intellectu a ens fictum y ens ratum (ausencia de re-
pugnancia al ser intramental contra el imposible ló-
gico), la ínsita ratitudo por no aversión naturada al 
ser extra intellectum torna al ens ratum possibile ex 
se extra intellectum, lo sea en acto o no, pendiente 
de eficiente volición divina, esencialmente (ex se) 
existible -essentialiter existibilis- (pero existente ab 
alio, no esencialmente existente a se, prerrogativa 
divina: ens essentialiter vel ex se existens por entitas 
indeffectibilis), exponente per se, no de ser extra in-
tellectum, sino de posibilidad de ser extra intellectum 
por entidad defectiva: “possibile secundum quod est 
terminum (absoluto) vel obiectum omnipotentiae, est 
illud cui non repugnat esse (extra animam) et quod 
non potest ex se esse necessario”33.

Inteligibilidad es cualidad común a ens fictum y 
ens ratum que desafía al nihil absoluto (intelligibilitas 
ex se: no repulsión a ser in intellectu), ratitudo - exis-
tibilidad o no repugnancia a ser extra intellectum es 
intrínseca predisposición restrictiva de ens ratum 
(ratitudo ex se) contra el nihil privativo que supone 
el figmentum, imposible externo por ineptitud para 
unificación esencial de piezas inteligibles agrupadas 
pero incomposibles en unum ex se por asimilación 
ejemplar, una estructura fractal sin solución ontoló-
gica de unidad.

3. Génesis de la res a ratitudine
La correlación Dios - criatura (a quo est aliquid - 
quod est aliquid) es la base ejemplar de la ratitudo. 
Toda sustancia que fundamente una relación es 
aliquid ad se antes de ser relativa; la criatura debe 
tener cierta consistencia previa, fundante de la po-
sibilidad de una referencia a Dios34, para que dicho 

33	 Duns Escoto, Ordinatio I, d. 43, § 7, 354.
34	 Enrique de Gante, Quodlibet IX, en Henrici de Gandavo Opera 

omnia XIII, ed. Ramon Macken (Leuven: De Wulf - Mansion 



8 Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

nexo llegue a establecerse debe darse una relación 
de razón de Dios a la criatura en forma de donación 
de ser que instaure el aliquid ad se per essentiam 
sobre el que pueda descansar a quo la efectiva 
habitudo inversa. La primacía de Dios como fuen-
te de ser induce a pensar en una pre-constitución 
intencional de la criatura in esse essentiae (razón 
relacional de cognoscibilidad en el entendimiento 
práctico); la confirmación como aliquid ad se hará 
del creable res a ratitudine (eo quod habet rationem 
exemplaris in Deo … Dicitur autem essentia et natura 
ex eo quod habet in divino esse rationem exempla-
ris, secundum quod nata est produci in actuali esse, 
a quo convenit ei esse essentiae).

Variantes de relación non fundatur in re, fruto de 
actividad intelectiva35:

- Ex sola consideratione et operatione intellec-
tus circa rem (relatio in utroque extremorum), razón 
relacional bilateral modulada por el entendimiento 
en aliquid con aptitud en sí para fundamentarla, aun 
cuando ex natura rei, de la simple aptitud, no se des-
prenda relación real.

- Ex consideratione intellectus et operatione eius 
circa rem (respectus circa unum extremorum in ordi-
ne ad alterum in quo est relatio secundum rem), cone-
xión mixta de relaciones real y de razón, esta última 
anterior por naturaleza y ratio causandi de la relación 
real fundada en el extremo opuesto. Aplicada a Dios: 
ex consideratione divini intellectus circa divinam es-
sentiam ut est intellecta in ipso, sunt in ipsa rationes 

Center - Leuven University Press, 1983b), 4-6: “Creatura ergo 
nulla habet relationem ad Deum nisi sit aliquid ad se. Ad se 
autem non est aliquid neque secundum essentiam neque 
secundum existentiam, a se ipsa, sed ab altero tantum, a 
quo est id quod est […] Ad nihil ergo, neque ad Deum, dicitur 
relative, nisi ab alio sit aliquid ad se, et hoc non nisi a Deo […] 
Ipsa [creatura] autem a Deo non est aliquid nisi ordine natura 
quodam existente inter illum a quo est et illud quod est, ut ille 
primum et istud sit secundum, […]. Quare, cum relatio quae 
est inter primum et secundum quae se habent sicut a quo est 
aliquid et quod est aliquid, non est nisi quia primum quoquo 
modo, scilicet secundum rationem saltem, refertur ad se-
cundum et non e converso, relatio igitur omnis inter Deum et 
creaturam, quae consistit inter Deum et creaturam quia crea-
tura est a Deo id quod est, sive secundum essentiam sive 
secundum existentiam, necessario inter ipsos potius quia 
Deus refertur et ordinem habet ex ratione sui intellectus et 
voluntatis ad creaturam ut a quo est, quam e converso quia 
ipsa creatura refertur ad Deum, licet aliqua alia sit inter ipsos 
quia creatura refertur ad ipsum et non e converso”.

35	 La relación in re fundata surge ex necessitate naturae de su 
extremo a quo (ipsius super quam fundatur), absque omni 
consideratione aut opere intellectus vel voluntate, sin orden 
de naturaleza entre absolutos (caso de las relaciones en Dios, 
puramente nocionales según ordo originis interpersonal con 
simultas essentialis), o con ordo naturae entre ellos (horizon-
te creatural). Enrique de Gante, Quodlibet IX, 16: “Idcirco im-
possibile est omnino quod Deus realem relationem habeat 
ad creaturas quae sunt extra eum, sed si aliquem ordinem 
habeat ad illas, ille erit rationis tantum, quia per intellectum 
et voluntatem, ut dictum est iam, aut modo mensurae, ut iam 
dicetur. Et sic ordo naturalis qui debet esse inter relata ad 
invicem quae sunt extra se, impedit quod Dei ad creaturas 
nulla est relatio realis in Deo, etsi praecludantur alia, quae in 
creaturis sunt rationes causativae ordinis. Ipse enim non po-
test esse extremum alicuius ordinis naturalis et realis inter 
ipsum et creaturas, sed est extra omnem ordinem respectu 
creaturae. Creaturae enim ex hoc dicuntur esse eiusdem or-
dinis, quod scilicet sunt extrema ordinis eiusdem naturales, 
et similiter quod habent ordinem naturalem ad Deum ut ad 
principium efficiens, formale aut finale, ut iam dicetur: ideo 
ad ipsum necessario habent relationem realem”.

ideales36. Cuál sea el cariz ontológico de las esencias 
incoadas por Dios es asunto espinoso (¿distinción 
real entre esencia divina y ser de esencia creatural o 
distinción intencional por primado del esse cognitum 
conductor de la esencia?). Nos decantaremos aquí, 
contra la reprobación escotista de la fuerte ontologi-
zación de las ideas divinas, por una comprensión de 
la ratitudo latente en el esse essentiae como nuda in-
tención de creación: el ser ideal de esencia sería tér-
mino de relación de razón inicial que impulsa la pro-
longación de relatividad in re fundata (ex necessitate 
naturae ipsius super quam fundatur) sobre aliquid ad 
se creatural preexistente en la esencia divina.

A la luz del canon aristotélico de modalidades 
habitudinales, la relación in proportionibus (de lo 
excedente a lo excedido), secundum genus causae 
formalis (quae est inter exemplar et exemplatum o 
secundum rationes ideales), cursa para Dios y las 
criaturas como imitación: la sustancia finita participa 
la forma deitatis secundum rationem cuiusdam imita-
tionis, la recíproca relatividad involucra a la criatura 
en tanto aliquid ad se per essentiam y parte de Dios a 
través de las razones ideales37. La relación in actioni-
bus (de lo activo a lo pasivo), secundum genus causae 
efficientis, compromete a la criatura en su existencia 
efectiva (illam rationem imitationem participat quoad 
esse existentiae secundum rationem productionis). 
Al cabo, la relación in commensurationibus (de lo 
medido a la medida), secundum genus causae fina-
lis, es también biunívoca (relatio secundum rem in 
mensurato, secundum rationem vero in mensura), si 
bien incide en la criatura ut est determinata quantita-
te in gradu naturae, diferenciada de la que atiende a 
su esencia (la medida será aliquid in se perfectum et 
completum). La relación de Dios a la esencia creada 
secundum rationem formae se presume ante la rela-
ción de la criatura a Dios secundum rationem finem, 
a su vez, esas dos se presuponen a la relación de 
Dios a la criatura en orden a la existencia secundum 
rationem efficientis38.

La primera de las relaciones planteadas (imita-
bilidad) retrotrae al término del conocimiento divino 
perfecto, puesto que la acción volitiva eficiente re-
quiere precognición (nihil volitum nisi praecognitum), 
no cabe producción efectiva sin presciencia (ratio 
producendi supponit ratio cognoscendi). El acto de 

36	 Enrique de Gante, Quodlibet IX, 6-8: “Ex consideratione 
enim divini intellectus circa divinam essentiam ut est inte-
llecta ab ipso, sunt in ipsa rationes ideales […] Quae sunt 
relationes ex hoc in Deo secundum rationem ad ipsas es-
sentias creaturarum, quae ex hoc sunt aliquid secundum 
essentiam, quod respondent rationibus idealibus existenti-
bus in Deo et ratione ipsius essentiae earum habent relatio-
nem realem ad Deum”.

37	 Enrique de Gante, Quodlibet IX, 22: “Sic enim essentiae crea-
turarum habent similitudinem ad Deum. Et est inter Deum et 
creaturam relatio secundum genus causae formalis quae 
est inter exemplar et exemplatum, et est secundum rationes 
ideales, a quibus formaliter, licet non effective, sunt creatura-
rum essentiae id quod sunt ad se aliquid per essentiam”.

38	 Enrique de Gante, Quodlibet IX, 24: “Et sunt isti duo modi 
relationes fundatae in essentia creaturae ad Deum absque 
ordine eius ad existentiam, ita quod relatio Dei ad essentiam 
creaturae secundum primum modum et rationem formae, 
praesupponitur relationi creaturae ad Deum secundum ter-
tium modum et rationem finis. Et isti duo praesupponuntur 
relationi Dei ad creaturam in ordine ad earum existentiam ex-
tra divinum intellectum, quae est ex parte voluntatis et perti-
net ad secundum modum relationis et rationem efficientis”.



9Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

voluntad favorable a futuras contingencias exige una 
constelación de ideas ejemplares, y pese al impacto 
informante en el entendimiento del objeto primario 
de intelección (concurso causal con la potencia inte-
lectiva: obiectum primarium informans ad actum inte-
lligendi), la esencia divina sub ratione absoluta (ipsa 
essentia, quae per se intelligitur a Deo et nihil aliud 
ab ipso), el objeto secundario, la esencia divina sub 
ratione imitabilis, no opera informando (potentiam in-
tellectivam informando actu intelligendi sua actione), 
sino terminando (ipsum actum intelligendi terminan-
do sua cognitione).

No debe conjeturarse en Dios objeto noético 
alguno extraño a su propia esencia, mas esta vez, 
no ut est simpliciter essentia, objeto primario infor-
mante por el que la divinidad se conoce a sí misma 
(secundum quam rationem suam essentiam se so-
lum cognoscit et non alia), sino en secundaria obje-
tividad terminante por la que Dios conoce lo que la 
criatura sea en él. La presciencia (no premonición) 
de posibles contingencias ut sunt in sua essentia 
idem quod ipsa no colma el conocimiento perfecto 
de lo distinto a Dios ut aliud (quoniam ut sic sunt in 
eo, sunt unum simplex cum eo omnibus modis), será 
la intelección del creable en el ser que tenga en sí 
mismo la que lo haga, un ser diverso de la esencia 
divina aun sin garantía de noticia externa (quamvis 
non habeat esse extra eius notitiam). El estatus ab-
soluto de la esencia canaliza la relación creaturae 
ad Deum para un crítico Escoto reticente a la rela-
ción de razón Dei ad creaturam.

Por su esencia, secundum se et absolute, Dios se 
conoce solamente a sí mismo. Por la esencia como 
forma exemplaris relative ad essentias rerum extra, 
Dios se erige en causa formal. La razón qua cognos-
cit alia a se es la idea divina o formalis ratio imitabilis 
ab aliis, dicha razón es respectus (ratio sive respec-
tus) in divina essentia, relatividad no asentada en la 
esencia ex se ut simpliciter essentia, sino ex consi-
deratione intellectus circa eam (→ respectus rationis). 
Fundamentada, no en la esencia qua cognita, objeto 
primero y secundum actum, sino in virtute et quasi 
potentia essentiae como imitable, la semejanza es 
razón relacional Dei ad creaturam: Dios conoce lo 
que él no es, no ut obiecta cognita, sino ut rationes 
quasdam intelligendi ipsa obiecta ut secundario cog-
nita; el conocimiento inicial de lo creable no es aún 
como objeto, sino bajo relación a la esencia.

La necesidad de la relación de razón como imi-
table vence la asfixiante oclusión de la esencia sub 
ratione absoluta, motivo objetivo primario de cono-
cimiento que delataría a un Dios yermo, absorto en 
sí según la solución: ἡ νόησις νοήσεως … ὁ θεός de 
Metaphysica Λ, 7 (1072b 26-30), solícita de expe-
diente suplementario de ἀκινητὸν κινοῦν para esca-
par de la estéril clausura de una esencia plena cuya 
redimensión bajo razón de imitabilidad abra a Dios 
al conocimiento de lo otro de sí (alia a se vere sine 
quo non esset in eo perfecta notitia), si no fuese co-
nocida sino ratione essentiae et absolute, absque 
omni ratione respectus et imitabilis ad extra, aboca-
ría a una divinidad autista, infecunda, cerrada sobre 
sí39. Decisiva la relación de razón en la transición de 

39	 Enrique de Gante, Quodlibet IX, 28-30: “Sic autem sua es-
sentia, qua cognoscit se, cognoscit et alia a se, non dico, 

la hegemónica objetividad de la esencia divina en su 
condición absoluta al secundario relieve como ger-
men de ratitudo.

El respectus rationis Dei ad creaturam detonan-
te del conocimiento divino de lo otro de sí, ante-
cedente en la secuencia de naturaleza a la depen-
dencia real creaturae ad Deum consecuente a la 
moción volitiva ad extra y fundamentada en el ser 
actual del finito, se despliega a través de las ideas 
divinas, razones relacionales de semejanza expe-
ditivas para cierta entidad ad quem en las criatu-
ras, la de esencias ejempladas en su especificidad 
por referencia a ideas imitables (la diversidad de 
ejemplares atiende a la pluralidad específica crea-
tural, sin limitación del conocimiento divino a una 
razón universal única de similitud).

El conocimiento que Dios tenga de sí secundum 
rationem formae exemplaris implanta un respectus 
merced al cual lo creable irrumpe en esse aliquid 
per essentiam ipsa exemplata in suo esse cognito; 
lo creable deviene ens diminutum40: el esse cogni-
tum en el entendimiento divino no rebosa densidad 
ontológica, disminuida en comparación con el esse 
simpliciter extra causam. La criatura adquiere un 
ens diminutum en tanto esse cognitum, constituida 
en objeto de conocimiento divino no unificado con 
la esencia secundum se (exemplata por relatividad 
a la ratio exemplar y fortalecida como esencia que 
encausa a razón formal). También lo conocido por el 
entendimiento humano atesora, en cuanto tal, enti-
dad menor que el radical ser extra-intelectivo41, sin 

sua essentia ut est simpliciter essentia, secundum quam 
rationem sua essentia se solum cognoscit et non alia, nisi 
ut sunt in ipso id quod ipse, sed ut ipsa essentia est ratio et 
habet rationem respectus quo respicit alia a se, non ut quae 
sunt per existentiam aliquid extra in se ipsis, sed ut quae 
sunt per essentiam aliquid in divina cognitione, videlicet in 
eo quod divina essentia est ratio et forma exemplaris illo-
rum, et ut forma et causa et principium formale exemplato-
rum […] Illa autem ratio in divina essentia, secundum quam 
sua essentia est ratio qua cognoscit alia a se, nihil aliud 
est quam imitabilitas qua ab aliis imitetur, quam vocamus 
ideam. Quae est talis ratio sive respectus in divina essentia, 
non ex se ut essentia est secundum se et absolute, nisi in 
virtute et quasi potentia, sed ut est iam cognita et obiectum 
primum divini intellectus secundum actum. Et per hoc se-
cundum actum habet ratio illa esse in essentia ex conside-
ratione intellectus circa eam, in comprehendendo eam sub 
ratione imitabilis […] Et hoc maxime quia huiusmodi rationes 
in Deo non sunt nisi respectus quídam, quibus ipse ut forma 
exemplaris relative se habet ad essentias rerum extra, sicut 
ad quaedam exemplata relative se habentia ad Deum, in eo 
quod id quod sunt aliquid per essentiam; exemplata quae-
dam sunt. Cognoscens enim distincte unum relativorum, 
necesario simul cognoscit et aliud”.

40	 La hipótesis solemne habría extendido insólitamente el ens 
diminutum al conocimiento divino. Cf. Richard Cross, “Henry 
of Ghent on the Reality of Non-Existing Possibles Revisited”, 
Archiv für Geschichte der Philosophie 92/2 (2010): 115-132; 
Odile Gilon, Indifférence de l’essence et métaphysique chez 
Jean Duns Scot (Bruxelles: Éditions Ousia, 2012), 103ss.

41	 El propio archidiácono de Tournai testimonia la caracteri-
zación aristotélica del ens deminutum (Metaphysica VI, 2-3, 
1026a 33 - 1927b 16): “ens deminutum, quod continet omne 
ens constitutum ab intellectu in esse cognitum, quod non 
habet aliud esse praeter istud nec potest habere”, en con-
traposición al ens verum et perfectum, subdivisible en ens 
per accidens sive accidentaliter y ens per se sive essentia-
liter (“quidquid ad se est aliquid natum existere in esse vero 
et perfecto extra intellectum, licet habeat prius esse in solo 
intellecto”). Cf. Armand Maurer. “Ens diminutum: A Note on its 
Origin and Meaning”, Medieval Studies 12/1 (1950): 216-222.



10 Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

embargo, en el caso de la cognición divina, el ens 
diminutum esboza un esse aliquid per essentiam42.

Para el gandavense, el ens diminutum en el in-
telecto divino, a diferencia del ente disminuido que 
pueda ser el esse cognitum en el entendimiento 
humano, posee vocación de existencia, cataloga-
ble como ens deminutum en tanto objeto conocido, 
pero, en cierta manera, verum esse por aliquid ad se 
natum existere. Las ideas divinas son, en definitiva, 
razones relacionales de imitabilidad (relación in pro-
portionibus secundum genus causae formalis) Dei 
ad creaturam preformativas de la dependencia real 
creaturae ad Deum, fraguadas en el acto de conside-
ración divina de una esencia asimilable. La compara-
ción por Dios de su esencia ad aliud otorga acta de 
res a ratitudine a la criatura, esta es producida como 
ens deminutum en la mente divina al objetualizarse, 
no como causa informante, sino como término (ad 
quem) de cognición. La correlación está gestada: 
creatura est a Deo id quod est, secundum essentiam 
et secundum existentiam / Deus refertur ex ratione 
sui intellectus et voluntatis ad creaturam ut a quo est.

En la metafísica sutil, en cambio, el esse es-
sentiae es esse extra intellectum sólo rastreable (a 
posteriori quoad nos) en lo efectivamente existente 
como respectus vestigialis a Dios ejemplar (trabada 
en la realidad secundum quid de la esencia finita, 
subyacente a la simpliciter existencial, una relación 
real con Dios ejemplar), sin investidura del esse cog-
nitum en el entendimiento, divino o humano, de neto 
valor óntico en sí mismo, rigurosa forma noética abo-
nada a la realidad del cognoscente.

Ni intelecto divino, ni humano dispensan 
esse essentiae o existentiae, producen in esse 
intelligibili,43 con una diferencia, en el caso divino 

42	 Enrique de Gante, Quodlibet IX, 30-31: “Et est talis hac Dei 
cognitio in cognoscendo se secundum rationem formae 
exemplaris, a quo secundum rationem causae formalis ha-
bent esse aliquid per essentiam ipsa exemplata in esse suo 
cognito. Et hoc quemadmodum intellectus noster entia facta 
ab ipso constituit in ese cognito. Quae sicut sunt diminuta 
entia respectu aliorum existentium, quorum intellectus nos-
ter non est causa, neque quod habent esse simpliciter, quia 
quod sic habent esse, non habent nisi a Deo, neque quod 
habent esse cognitum, quia quod sunt in esse cognito inte-
llectus nostri, huius ipsa potius sunt causa quam ipse inte-
llectus noster, quia non sunt in cognitione intellectus nostri ut 
obiecta cognita et operata ab intellectu, sed ut obiecta agen-
tia intellectum et facientia ut intellectus noster sit intellectus 
secundum actum, per quod se ipsa faciunt esse in esse cog-
nito intellectus, quod non facerent nisi ex se secundum ac-
tum essent entia vera, respectu quorum intellectus quodam 
modo est ens in potentia, ‒ sic enim ista eadem entia res-
pectu entis quod Deus est, sunt diminuta entia, non tamen 
sic diminuta sicut sunt entia operata ab intellectu nostro, quia 
illa nullo modo nata sunt habere aliquod esse verum extra 
intellectum praeter esse cognitum quod habent in intellectu. 
Ista autem non sunt sic diminuta respectu entis quod Deus 
est, et existentia in esse cognito, quin in illo esse sint aliquid 
ad se per essentiam, quod natum est, Deo efficiente, etiam 
existere extra divinum intellectum praeter esse cognitum, in 
esse existentiae quod est esse verum et perfectum”.

43	 Duns Escoto, Ordinatio I, d. 36, § 4, 282-283: “Omnia etiam 
motiva quae adducuntur de intellectu divino, videntur posse 
adduci de intellectu nostro: Quia si aliquid non sit, potest a 
nobis intelligi (et hoc sive essentia eius sive exsistentia eius), 
et tamen non propter intellectionem nostram ponitur quod 
illud habeat verum esse essentiae vel exsistentiae; nec est 
differentia aliqua –ut videtur –inter intellectum divinum et 
nostrum, quoad hoc, nisi quod intellectus divinus producit illa 
intelligibilia in esse intelligibili, noster non producit primo”.

se trata de un esse intelligibile ante rem creatam 
(ante rem a ratitudine actualizada, en clave solem-
ne), mientras que el humano cosecha un ser inte-
ligible post rem creatam (la especie inteligible es 
vehículo cognitivo de la universalidad post rem 
hacia la que el entendimiento agente encauza a 
la esencia en cometido transferente entre los ór-
denes sensible e intelectivo). La tesitura ante rem 
del ser inteligible resultante del conocimiento divi-
no de su propia esencia bajo plurales razones de 
semejanza cristaliza en un eterno crisol de ejem-
plares garantes de la rectitudo rei que sella la ra-
titudo essendi ligada al esse essentiae de la res 
rata, tal rectitudo supone para la esencia una com-
pacta entidad que, sin ir más allá del ser inteligible 
antes del acto de creación efectiva por el cual el 
esse essentiae yazga en singularidades existentes 
como auténtico nexo ontológico de ejemplaridad 
(la esencia actual, ut essentia, sería extremo real-
secundum quid ad quem de causalidad ejemplar), 
tendrá mayor consistencia que el simple ser inteli-
gible post rem a ratitudine residual de abstracción 
quiditativa en el intelecto humano, apenas postor 
de rectitudo cognitionis, no de rectitudo rei.

Recupera Escoto en dos parágrafos de la dis-
tinción 36 (Ordinatio I) la tesis de Enrique de Gante, 
exponiéndola en peculiar exégesis: Dios, primum ra-
tum ex se, con énfasis en la custodia divina de esa 
excelencia: quia tunc esset Deus44. La criatura sería 
ens ratum formaliter per aliquid, no ex se, sino per 
respectum ad primum ratum ex se (ut exemplar, no 
ut efficiens), aunque la ratitudo no pueda contraerse 
a respectus, interpretación repetida en otros textos. 
Tal apreciación permitiría superponer, a modo de pa-
siones disyuntivas del ente unívoco, ratitudo ex se y 
ratitudo per participationem (relación eterna a Dios-
ejemplar) a esse possibile (extra intellectum) a se y 
ab alio: la aseitas del posible, equivalente a ratitudo 
a se (futura causa - ratio sui moderna) fundiría en él 
ser de esencia y ser de existencia, estipulando esen-
cial existencia, en tanto la abalieitas del ens ratum in 
quantum participat primum ratum ex se ut exemplar 
traduciría esencial existibilidad, no necesaria exis-
tencia por esencia. La ratificación redunda en la pro-
visión de esse essentiae, censurada por Escoto la 
realitas secundum quid alia a Deo en Dios que ame-
nazase su simplicidad.

Un segundo pasaje se desvía del anterior45: ratitu-
do rei (≠ respectus vestigialis), no prescribe drástica 

44	 Duns Escoto, Ordinatio I, d. 36, § 3, 271: “Quod sic: Homo non 
est ex se ens ratum (quia tunc esset Deus), ergo per aliquid 
est ratum formaliter; non nisi per respectum ad ipsum pri-
mum ratum ex se: non autem per respectum ad illud ut ad 
efficiens, quia cum definito sit entis rati et efficiens ‘in quan-
tum efficiens’ producat exsistensin actu, si homo haberet 
esse ratum ab eficiente in quantum efficiens, definido non 
esset eius nisi ut exsistens, et ita definido terminaret quaes-
tionem ‘an est’, quod est inconveniens; ergo est ens ratum 
in quantum participat primum ut exemplar; hoc autem est in 
quantum habet relationem aeternam ad Deum ut scientem 
et exemplantem”

45	 Duns Escoto, Ordinatio I, d. 36, § 48, 290-291: “[D]ico quod 
‘ens ratum’ aut appellatur illud quod habet ex se firmum et 
verum esse, sive essentiae sive exsistentiae (quia unum non 
est sine altero, qualitercumque distinguantur), aut ‘ens ratum’ 
dicitur illud quod primo distinguitur a figmentis, cui scilicet 
non repugnat esse verum essentiae vel exsistentiae. Si se-
cundo modo intelligatur ens ratum, dico quod homo est ex 
se ens ratum, quia formaliter ex se non repugnat sibi esse: si-



11Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

exención de contradicción, condición común a ens 
rationis y ens reale, fianza de entidad in intellectu de-
negada al nihil (inaceptable dentro o fuera del enten-
dimiento por auto-cancelación formal), sino verifica-
ción de lo pensable - no conculcado en sus términos 
internos por potencialidad al esse extra intellectum. 
Difracción del ens ratum: quod habet ex se firmum et 
verum esse (essentiae / existentiae) y ser distinto del 
figmentum cui non repugnat esse verum essentiae 
vel existentiae, en este segundo sentido, la criatu-
ra será ens ratum formaliter ex se por no repulsa ad 
esse propter rationem ipsius. Dios no sería ahora ex 
se ens ratum, sino ex se ipsum esse, peligrosa ma-
niobra de aproximación al tomismo que expulsa a 
la divinidad del ens ratum, disolviendo la univocidad 
(identificable ens ratum con ens univocum por co-
munísima dimensión esencial en la exégesis prece-
dente -ex se / per respectum ad ratum ex se serían 
diferencias últimas del unívoco ens ratum-, frente a 
ens fictum, despojado aquí ens de valor esencial o 
ens-non-ratum), para sumirla en el purus esse. Los 
entes inteligibles, no el prominente ex se ipsum esse 
(para el que ser de esencia y ser de existencia no son 
intenciones que puedan concitar distinción modal, la 
existencia le pertenece por esencia, una totalis en-
titas unitive includens omnia essentialia -la esencia 
divina, piélago de perfecciones propter immensita-
tem continentiae unitive-, continencia inválida para 
notionalia no sustraídos a relación de origen), han de 
ser ratificados como esencialmente existibles para 
diferenciarse de figmenta. Dios no es ex se ens ra-
tum, lo es el ente finito por no repeler formaliter ex ra-
tione eius el esse. En el ens ratum así comprendido, 
esencia y existencia se relacionan “como la quididad 
y su modo”46; esse essentiae difiere de la existencia 
en modus concipiendi47, distinción modal, no formal 
ex natura rei como pretendieran algunos escotistas48 
(en la criatura, el ser conviene realiter con la esencia, 
no surge de ella, mientras que “el obrar emana de la 
potencia”, no realiter idéntico a esta49. La potencia 
objetiva cifrada en la esencia es modus intrinsecus 
entis, la potencia activa a la que concierne obrar es 
conditio entis absolute).

La indiscernibilidad real (no puramente nominal, 
sino intencional) de esencia y existencia se pliega 
a término omni-comprehensivo que subsuma a los 
transcendentales. El orden intencional demanda 
algún tipo de entidad mínima independiente de la 

cut enim cuicumque aliquid repugnat, repugnat ei formaliter 
ex ratione eius, ita cui non repugnat formaliter, non repugnat 
propter rationem ipsius; et si homini de se repugnaret esse, 
per nullum respectum advenientem posset ei non repugna-
re. Et si ex hoc inferas ‘homo est ex se ens ratum hoc modo, 
ergo est Deus’, consequentia non valet, quia Deus non tan-
tum est cui non repugnat esse, sed est ex se ipsum esse”.

46	 Duns Escoto, Quaestiones Quodlibetales, q. I, n. 4, additio, 
ed. Vivès XXV, 96 (q. I, a. 1, n. 10, ed. Alluntis, 10). La objeción: 
“In omni creatura essentia eo modo distinguitur ab exsisten-
tia videtur esse prior illa, sicut potentiale et susceptivum est 
prius actu suscepto; ergo videtur similiter in Deo. Sed, se-
cundum dicta Augustini et Damasceni iam adducta, essentia 
accipitur pro exsistentia actuali […] existentia est prima en-
titas et non essentia ut essentia” queda sin respuesta, asu-
mida la distinción modal propugnada en Ordinatio I, d. 2, nn. 
25ss, ed. Vaticana II, 137ss.

47	 Duns Escoto, Ordinatio III, d. 6, q. 1, n. 7, ed. Vivès XIV, 311b.
48	 Cf. John P. Reilly, Cajetan’s Notion of Existence (The Hague: 

Martinus Nijhoff, 1971), 56.
49	 Duns Escoto, Ordinatio II, d. 16, n. 10, ed. Vivès XIII, 28a.

efectiva materialización, entidad vislumbrada en el 
tercer instante secuencial de naturaleza en el que, 
tras la producción del contingente in esse intelligibi-
li y el conocimiento divino de las criaturas median-
te essentia sua (dependencia de obiectum cognos-
cibile ab intelligere divino in esse cognito, pues per 
illud intelligere constituitur in esse cognito), la regia 
inteligencia pueda comparar (forte) su esencia ad 
illud obiectum intelligibile extra secundum relationem 
rationis50. Al admirar su esencia, no tanto sub ratio-
ne absoluta cuanto sub ratione imitabili, contempla 
el creador (νοῦς no discursivo, νόησις no dianoica, 
carácter hipotético de la διάνοια) la esencia posible 
de la criatura como algo (esse aliquid) en proyección 
extra se o virtualmente diverso, y la entidad de las 
esencias in esse cognito, bajo la relación de razón 
imperada en el tercer instante, las convierte en res 
en sí mismas (no nihil) por potencialmente recepto-
ras de ser efectivo, suspendidas en la intemporalidad 
ejemplar o eternamente presentes al entendimiento 
especulativo divino qua motivos mediatos, no nece-
sarios, de cognición.

Escoto advierte una doble relación en el acto de 
conocimiento51:

50	 Duns Escoto, Reportata Parisiensia I A, d. 36, q. 2, ed. Vivès 
XXIII, 63. Tras la intelección de su propia esencia sub sua 
absoluta ratione (“Deus in primo instanti intelligit essentiam 
suam sub ratione mere absoluta”), en un segundo signum 
naturae, “producit lapidem in esse intelligibili et intelligit lapi-
dem … quia lapis tunc in esse intelligibili refertur ad scientiam 
divinam sicut mensuratum ad mensuram, ut sic nihil aliud sit 
ipsum intelligere lapidem quam ‘lapidem in esse intelligibili 
esse productum’ habere relationem ad scientiam divinam ut 
absolutum quid est”, una relación “in lapide intellecto ad in-
tellectionem divinam” (la intellectio creaturam la constituye in 
esse cognito, no refiere la criatura a Dios, ni la relación aporta 
nada in re, es decir: “intelligit Deus lapidem sine omni depen-
dentia lapidem ad ipsum” -Reportatio I A, d. 36, q. 2, 64-). El 
tercer instante de naturaleza corresponde a la comparación 
por el entendimiento divino de su esencia a cualquier inteli-
gible según una relación ideal (“in tertio instanti naturae, in-
tellectus divinus potest comparare essentiam suam ad illud 
intelligibile extra secundum relationem rationis, licet non ne-
cessariam ad intellectionem creaturae, quia sequitur huismo-
di intellectionem”, esto es, “intellectus divinus comparat es-
sentiam suam ad lapidem in esse intelligibili, ex qua causatur 
relatio quaedam idealis -Lectura I, 35, 22-. Pasaje alternativo: 
“in tertio instanti, forte, intellectus divinus potest comparare 
suam intellectionem ad quodcumque intelligibile ad quod nos 
possumus comparare, et tunc comparando se ad lapidem in-
tellectum, potest causare in se relationem rationis” -Ordina-
tio I, d. 35, 32-), terminando así la esencia divina -sub ratione 
mere absoluta- la relación “creaturae habentis esse extra et 
denominatur quadam relatione ad ipsam et dicitur dominus 
creaturae”. Al fin, “in quarto instanti potest quasi reflecti super 
istam relationem causatam in tertio instanti, et tunc illa relatio 
rationis erit cognita” (Ordinatio I, d. 35, 32).

51	 Duns Escoto, Quaestiones Quodlibetales, q. XIII, a. 2, nn. 35-
36, ed. Alluntis, 459: “In speciali autem videtur duplex relatio 
actualis in isto actu [intuición] ad obiectum. Una, potest dici 
relatio mensurati vel verius mensurabilis ad mensuram. Alia, 
potest dici relatio unientis formaliter in ratione medii ad ter-
minum ad quem unit, et ista relatio medii unientis specialiori 
nomine potest dici relatio attingentiae alterius ut termini vel 
tendentiae in alterum ut in terminum. Ista autem distinctio 
duarum relationum, scilicet, mensurabilis ad mensuram et 
attingentiae ad terminum, satis videtur esse manifesta, quia 
utraque ab altera separari potest; sicut in essentis, superior 
habet rationem mensurae respectu inferioris, nec tamen 
semper inferior habet respectu superioris relationem attin-
gentiae, de qua loquimur; actus etiam voluntatis vel intellec-
tus totaliter causantis obiectum videtur habere relationem 
tendentiae respectu eius ut termini intellectionis vel volitio-
nis, sive ista relatio sit realis sive tantum rationis, non tamen 



12 Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

- Relatio mensurati vel verius mensurabilis ad 
mensuram

- Relatio medii unientis (relatio attingentiae alte-
rius ut termini vel tendentiae in alterum ut in termini)

El acto de entendimiento que causa totalmente 
al objeto tendrá relatio tendentiae, real o de razón, 
respecto al objeto ut terminus intellectionis, mas no 
relatio mensurae confidente del ser de esencia que 
aduce el gandavense. La condición de mensurable 
apareja certificación intelectiva de cantidad deter-
minada por otro, de suerte que ser medido importa 
respectus rationis ad intellectum (cui fit certitudo), 
cual sería la relación scibilis ad scientiam, y respec-
tus realis ad mensuram (per quam fit certitudo), habi-
tudo dependentiae causati (in cognosci, no in esse) 
ad causam in cognosci (no ipsius cognitionis ad cau-
sam cognitionis, una dependentia obiecti ut cogniti 
ad obiectum ut per quod cognoscitur) no simpliciter 
realis por no exclusivamente basada en el acto in-
telectivo de comparación, acomodada entre ex-
tremos non ut habentia esse reale, sino ut habentia 
esse cognitum. Tampoco se afronta una relación de 
razón, como la de lo universal a lo singular o la de lo 
contradictorio a su opuesto, sino una habitudo apti 
nati mensurari ad aptam natam mensurare: si la ra-
tio mensurati dicta dependencia actual in cognosci, 
la ratio mensurabilis instruye dependencia poten-
cial - aptitudinal in cognoscibilitate52, y puesto que 
“todo objeto se halla respecto a la cognoscibilidad 
como se halla respecto a la entidad” (unumquodque 
autem se habet ad cognoscibilitatem sicut se habet 
ad entitatem), por medible se colegirá la entidad que 
sea razón fundamental de mensurabilidad de un ob-
jeto, una entidad causada o participada, con lo que 
la relatividad de aliquid ut mensurabile ad mensuram 
comportará dependencia por participación entitativa 
(dependens in entitate ad illud a quo participat enti-
tatem), simpliciter realis ex parte mensurabilis (ente 
por participación o imitación), no ex parte mensurae, 
no una correlación simpliciter essentialis sobre la 

talis intellectio vel volitio habet respectu talis obiecti relatio-
nem nesurabilis, sed magis relationem mensurae”.

52	 Duns Escoto, QQ. Quodlibetales, q. XIII, a. 2, nn. 37-38, 459-
460: “De prima relatione, scilicet, mensurabilis […] quod illa 
proprie pertinet ad tertium modum relativorum [Aristóteles, 
Metaphysica V, 15, 1020b 26-32]. Ubi sciendum est quod 
aliquid mensurari est intellectum de eius quantitate deter-
minata per aliud certificari, ita quod mensurari importat res-
pectum ad intellectum, cui fit certitudo, et ad mensuram, 
per quam fit certitudo. Prima non est realis, sicut scibilis ad 
scientiam. Secunda est causati, non in esse, sed in cognosci, 
ad causam in cognosci, et haec est relatio realis, quantum 
est ex parte dependentiae causati ad causam; quae depen-
dentia est ratione extremorum et non tantum per actus inte-
llectus comparantis hoc ad illud. Tamen quia ista habitudo 
dependentiae, non quidem ipsius cognitionis ad causam 
cognitionis, quae bene est realis, sed dependentiae obiec-
ti ut cogniti, ad obiectum ut per quod cognoscitur, est inter 
extrema, non ut habentia esse reale sed tantum ut habentia 
esse cognitum, ideo ista habitudo non est simpliciter realis. 
Nec tamen est ita pure relatio rationis, sicut est illa quae est 
universalis ad singulare […] quia Aristoteles non dicit relatio-
nem tertio modo esse mensurati ad mensuram, sed esse 
mensurabilis, hoc est, apti nati mensurari ad mensuram, hoc 
est, aptam natam mensurare. Quod sic potest intelligi: sicut 
enim ex dictis patet, mensurari actualiter est actualiter pen-
dere in cognosci, ita mensurabile dicit aptitudinalem vel po-
tentialem dependentiam in cognosci, vel dicit dependentiam 
in cognoscibilitate”.

realidad disminuida del esse cognitum53. La intelec-
ción del existible conlleva relación de razón de esse 
intelligibilis ad scientiam divinam ut absolutum quid 
est (segundo signum naturae), no aporta nada in re: 
Dios produce el ser inteligible sin dependencia real 
ut cogniti en él por incomparecencia de obiectum ut 
per quod cognoscitur diverso del mismo esse divi-
num (génesis bicausal de acto cogitativo humano). 
El conocimiento divino de la propia esencia supre-
ma bajo razón de imitabilidad sólo instancia relación 
ideati ad ideam, no esse essentiae sugerente de po-
sición extra-intelectiva.

Las ideas divinas revisten cierto esse secundum 
quid, no verdadero esse essentiae, auténtico sopor-
te de relación real de mensurabilidad, unitivamente 
contenidas en la esencia divina, como los atributos 
coexisten unificados sin identidad formal (semejante 
a la contención por el alma de las potencias -”quod 
potentiae non sunt res alia, sed unitive contentae in 
essentia animae”54). Cabe un orden entre omnino 
imprincipiatum -ut essentiam- y quasi principiatum 
univoce -ut intellectionem essentiae-, como lo hay 
entre algo principiado equívoca pero necesariamen-
te (quasi principiatum aequivoce sed necessario –in-
telectionem lapidis–) y algo principiado equívoca y 
contingentemente (quasi principiatum aequivoce et 
contingenter –volitionem lapidis—)55. La intelección 
de la esencia sub ratione absoluta sería principia-
ción unívoca por indistinción simpliciter de intelecto 
y esencia, equívoca la intelección de la esencia en 
su razón de imitabilidad (moción unívoca hacia la 
esencia en cuanto objeto primero de intelección y 
protensio a las ideas en tanto términos intelectivos 

53	 Duns Escoto, QQ. Quodlibetales, q. XIII, a. 2, nn. 38-39, 460-
461: “Unumquodque autem se habet ad cognoscibilitatem 
sicut se habet ad entitatem; igitur per mensurabile intelli-
gitur illud substratum ratione cuius hoc est mensurabile; et 
illud est entitas causata vel participata, ut sic, in tertio modo 
relativorum, per hoc quod est aliquid dici ut mensurabile ad 
mensuram, intelligitur dici tanquam dependens in entitate 
ad illud a quo participat entitatem, ut sic sit relatio simplici-
ter realis ex parte mensurabilis in tertio hoc modo; quia illud 
intelligitur ens per participationem vel imitationem respectu 
alterius […] Cum aliquid possit multipliciter participare per-
fectionem an alio, actus cognoscendi sic participative se 
habet respectu obiecti sicut similitudo respectu cuius est. 
Non dico similitudo per communicationem eiusdem for-
mae, sicut est albi ad album, sed similitudo per imitationem, 
sicut est ideati ad ideam”.

54	 Dual tipología de continencia unitiva, préstamo pseudo-
dionisiano de raíz neoplatónica [De divinis nominibus V, en 
Corpus Dionysiacum I, ed. B. R. Suchla, Patristische Texte 
und Studien 33 (Berlin-New York, 1990), 184]: 1) Sicut inferius 
continet superiora essentialia, et ibi contenta sunt de essentia 
continentis sicut eadem est realitas (integración esencial de 
contenido en continente). 2) Quando subiectum unitive con-
tinet aliqua, quae sunt quasi passiones, sicut passiones entis 
non sunt res alia ab ente, quia quandocumque determinatur 
ipsa res, est ens vera et bona (resolución de rasgos o face-
tas formales, a modo de atributos o propriae passiones en-
tis, real simpliciter convertibles con la entidad unívoca (quod 
non sint res aliae ab ente, vel quod ens no habet passiones 
reales), pero formaliter discernibles de ella y entre sí (“Nec 
tamen magis sunt reales passiones de essentia, nec idem 
quidditati, quam si essent res alia. Similiter non sunt poten-
tiae idem formaliter, vel quidditative, nec inter se, nec etiam 
cum essentia animae, nec tamen sunt res aliae, sed idem 
identitate. Ideo talia habent talem distinctionem secundum 
rationes formales, qualem haberent realem distinctionem, si 
essent res aliae realiter distinctae”) Cf. Duns Escoto, Repor-
tata Parisiensia II A, d. 16, q. un., 74-75.

55	 Duns Escoto, Ordinatio I, d. 36, n. 40, Vat. VI, 287.



13Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

-objetualidad secundaria que no salda relación en 
acto de esencia divina a hipotético esse essentiae 
ad quem creatural-).

El nuevo enfoque de la ratitudo es aclarado por 
invocación de Agustín (Super Genesim ad litte-
ram V, 18, 36)56, resonancia de cierto pasaje de las 
Sentencias57: la idea divina del futuro contingente 
no pasa de ser una entidad inteligible in Dei scientia, 
no in natura sua. Y la diferencia de ens ratum y ens 
fictum se sostiene en la incapacidad del segundo 
para constituir un unum per se de veraz textura y au-
tonomía ontológica (la desavenencia de fracciones 
inteligibles que aborta el ser in intellectu para el im-
posible lógico se torna repulsión formal entre partes 
sustanciales comprometidas en la estructura esen-
cial abocada al desahucio ontológico, obstructiva de 
potencial ser extra intellectum).

No repugna al hombre esse aliquid in aeternitate 
al que Enrique atribuye intencional esse essentiae de 
res a ratitudine que Escoto concentra en esse secun-
dum quid de ens ratum virtual en el entendimiento di-
vino. Si el ens ratum declara ex se la ratitudo que lo 
habilita como posible extra-intelectivo en expectati-
va de eficiencia divina, también el defecto de ratitudo 
ad esse (extra mentem) por implosiva conjunción de 
piezas formales será ex se para el imposible mereo-
lógico (partes lógicamente ensambladas, incompo-
sibles esencialmente en los objetos intencionales 
-ontología con axiomáticas irreflexividad, antisime-
tría y transividad-). La potencia lógica es condición 
necesaria, pero insuficiente, de ser extramental (no 
es possibilitas in re, sino ante rem ratam), mientras 
que la potencia objetiva fundada en el esse secun-
dum quid y en la relación de ingredientes quiditativos 
no marginables de la unidad estructural del totum ra-
tum (supeditada a la imitación ejemplar en la meta-
física solemne) secunda la omnipotencia divina58. La 
potencia lógica no tiene a priori correspondencia in 
re, aunque pueda ser concebida en sí misma con in-
dependencia de las causas involucradas en su con-
sumación. La proposición “mundus posse esse” no 

56	 Duns Escoto, Ordinatio I, d. 36, Vat. VI, 272: “Oppositum dicit 
Magister in littera, cap. 1 huius distinctionis. Exponens auc-
toritatem Augustini V Super Genesim ad litteram (illam sci-
licet ‘erant in Dei scientia, non erant in sui natura’), dicit sic: 
‘Illos’ (scilicet electos) habuit ab aeterno Deus apud se, non 
in natura sua (id est ipsorum, qui nondum erant), sed in sua 
praescientia, quia illos ita novit ac si essent”.

57	 Pedro Lombardo, Sententiae in IV libris distinctae I (Grottafe-
rratae: Collegii Sancti Bonaventurae, 1971), 258.

58	 Duns Escoto, Ordinatio I, d. 36, 291: “[…] homini in aeternitate 
inest ‘non esse aliquid’ et chimaerae ‘non esse aliquid’; sed 
homini non repugnat affirmatio quae est ‘esse aliquid’, sed 
tantum inest negatio propter negationem causae non po-
nentis, - chimaerae autem repugnat, quia nulla causa posset 
in ea causare ‘esse aliquid’. Et quare homini non repugnat 
et chimaerae repugnat, est, quia hoc est hoc et illud illud, et 
hoc quocumque intellectu concipiente, quia –sicut dictum 
est– quidquid repugnat alicui formaliterex se, repugnat ei, et 
quod non repugnat formaliter ex se, non repugnat […] Nec 
est hic fingendum quod homini non repugnat quia est ens in 
potentia, et chimaerae repugnat quia non est ens in potentia, 
-immo magis e converso, quia homini non repugnat, ideo est 
possibile potentia logica, et chimaerae quia repugnat, ideo 
est impossibile impossibilitate opposita; et illam possibili-
tatem consequitur possibilitas obiectiva, et hoc supposita 
omnipotentia Dei quae si respicit omne possibile (dummodo 
illud sit aliud a se), tamen illa possibilitas logica, absolute -ra-
tione sui- posset stare, licet per impossibile nulla omnipoten-
tia eam respiceret”.

enuncia possibilitas aliqua in re (“antequam mundus 
esset, mundus potest esse”), y aun cuando el inte-
llectus creatus no existiese, expresaría una posibili-
dad lógica59.

La res a reor, desde la nueva óptica, sería indife-
rente, no al esse essentiae detraído, sino al esse in 
intellectu (no necesario, sólo posible ente intra-inte-
lectivo, eventual pensable), e inviable esencia o res 
a ratitudine [necesario cogitable con esse essen-
tiae irradiado por vínculo ejemplar, mas contingente 
existible, no necesario existente, o indifferens de se 
ut res a ratitudine (ut essentia) ad esse existentiae]. 
Indiferencia ad esse in intellectu o ad esse existentiae 
marcarían las cadencias a reor, reris / a ratitudine. Res 
a reor = potencial, pero inesencial cogitable - indiffe-
rens ad esse in intellectu o non-esse in intellectu / Res 
a ratitudine = esencialmente cogitable, no esencial-
mente existente extra-intelectivamente, indifferens 
ad esse extra intellectum, con inclinación a él.

Esse essentiae y esse existentiae se unifican en 
Dios, y aun la primaria división res a reor / res a ra-
titudine no tendría vigor para el possibile a se. Se 
argüyó que la aseitas de la primera esencia asevera 
ratitudo sui, pero la ratitudo no indica sino respectus 
rationis a Dios ejemplar: la res a ratitudine consigna 
al possibile ab alio, implícita en esa fórmula la fuente 
de ratitudo, más oportuna, entonces, la dualidad ex 
se ipsum esse / ex se ens ratum (la divinidad trans-
ciende la ratitudo). Ratitudo denota aptitudo essendi 
in re extra (frente al figmentum) por firmitas (esen-
cial o intencional) como idea exemplata in divino 
intellectu, posibilidad de ser simpliciter a expensas 
de un acto eficiente de voluntad (motio contingens 
ad extra). La esencial existibilitas lastrada por la ra-
titudo no es respectus extrinsecus adveniens, sino 
razón genética (ex se) fundamental de dependencia 
in essendo ab alio (no formal: acto efectivo de de-
pendencia) prendida a la propia entidad in intellec-
tu del creable, no un motivo epigenético adventicio 
(sobreviene el esse in re extra por libre volición, la 
ratitudo es intrínsecamente constitutiva del existi-
ble en cuanto tal: ex se ratum).

Quoad nos, la ratitudo no suple un extemporáneo 
momento de realidad abscisa ante rem fácticamen-
te actual. Las dos variantes de ser extra intellectum 
son, de hecho, indisociables: post rem in actu reco-
nocemos en lo creado un ens ex se ratum por do-
tación esencial (esse essentiae no desarraigado de 
la singular realidad efectiva). En actuales contingen-
cias individuadas, el intelecto viador aprecia una rati-
tudo por simple conexión a Dios ejemplar (no a Dios 
eficiente, según la línea complementaria del esse 
existentiae), referencia subyacente al ser simpliciter 
extra animam que abre una perspectiva metafísica 
de examen de la creación, un ángulo de enfoque del 
ente existente abonado a la realitas diminuta o esse 
secundum quid extra animam que reporta su esencia 
conectada a la causalidad ejemplar. La deposición 
de ser de existencia abate a la esencia o la opaci-
fica, sin prevalencia extra-intelectiva en sí misma 
(Aristóteles juzgaba la forma causa intrínseca al hile-
morfo, la ratitudo será intrínseca a la criatura).

59	 Duns Escoto, Lectura in librum primum Sententiarum. A dis-
tinctione octava ad quadragesimam quintam, I, d. 39, qq. 1-5, 
Opera omnia XVII (Civitas Vaticana: Typis Poliglottis Vaticanis, 
1966), 494.



14 Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

4. �Fundamento partitivo in re a ratitudine 
de la res a reor, reris y raíz causal de la 
imposibilidad ex parte Dei

La calificación a reor, reris es equipolente a opinor, 
opinaris: res secundum opinionem tantum (ad mo-
dum quo ab intellectu concipitur). La disgregación 
conceptual del ente ficticio rendiría partes compa-
tibles entre sí y esencialmente consistentes (la res a 
reor, reris como agregado de res a ratitudine podría 
explicar la subsunción de esta modalidad de res en 
la primera). Así, la construcción formal de la res a 
reor reris in ratione totius (hierorocervus, anfisbena, 
harpía …) obedece a una imaginativa composición 
de esencias actuales in rebus o in singularibus, hí-
brida entidad intramental no investida de la univer-
salidad post rem que asiste al esse in intellectu de 
la res a ratitudine por presunta carencia de patrón 
ejemplar que coadyuve a su existencia in rerum na-
tura60. La res a reor como contingencia de razón no 
transluce rectitudo rei ostensiva de universalidad 
ante rem in actu que pueda avalar la rectitudo cogni-
tionis connatural a la res a ratitudine verificada en su 
inteligibilidad post actum essendi. Ni intelecciones 
abstractivas, ni productos imaginativos pueden re-
basar el horizonte gnoseológico de la res ratificada. 
Nociones universales recabadas por abstracción 
no adulterada de singularia actuales o fantasmago-
rías alumbradas por coherente amalgama de notas 
inteligibles, extractos empíricos de entes ratifica-
dos in esse essentiae, por ende, son invariablemen-
te tramas post rem a ratitudine61.

Huérfana de fundamento integral in re (la ratio to-
tius rei a reor dictae no responde a razón ejemplar 
alguna, como unum o en su integridad entitativa la 
res a reor no asila al esse essentiae, sin embargo, 
posee fundamento partitivo in re a ratitudine: la con-
textura de la res a reor, que no la excusa de esse in 
intellectu, satisface una heterogénea conformación 
por coalescencia de res a ratitudine o aglomerado 
de aspectos de ellas, las partes cooperantes en su 
composición sí atienden a res ratificadas por un esse 
essentiae (distributivo fundamento in re para la res a 
reor, reris en su compleja arquitectura que la redime 
de la estéril semblanza del ens rationis ratiocinantis 
sin atisbos de ocasión sensible). Pese al déficit de 

60	 Enrique de Gante, Quodlibet VII, q. 1-2, 26: “Res primo modo 
est res secundum opinionem tantum, et dicitur a reor, re-
ris, quod idem est quod opinor, opinaris quae tantum res 
est secundum opinionem, quoad modum quo ab intellectu 
concipitur, scilicet in ratione totius, ut est mons aureus, vel 
hircocervus habens medietatem cervi, medietatem hirci. Est 
tamen res secundum veritatem quoad partes eius quae sunt 
mons et aurum et huismodi; aliter enim non posset totum 
esse in intellectu et secundum opinionem, nisi partes essent 
aliquid secundum veritatem, quia ab alio non potest moveri 
intellectus. Quod sic est ens, secundum totum non est res 
praedicamenti, sed solum secundum suas partes”.

61	 Enrique de Gante, Quodlibet III, q. 9, fol. 61vP: “Cum ergo 
quaeritur utrum sit ponere aliquam essentiam se habere per 
indifferentiam ad esse et non esse, distinguendum est de 
non esse. Aut enim loquimur de non esse quod negat om-
nem rationem essendi, quale non esse est eius de quo non 
habet esse intellectus vel scientia, quod non habet rationem 
extra rem in Deo, nec natum est esse in rerum natura, nec est 
res aut natura sive quidditas aliqua. Aut de non esse quod ne-
gat secundum unam rationem essendi, ponit tamen esse se-
cundum aliam, videlicet quod negat esse actualis existentiae 
in singularibus extra, quale potest esse eius quod secundum 
se est natura et quidditas aliqua”.

esencia o la indiferencia en su integridad al esse in 
intellectu por falta de correlato ejemplar, no meritoria 
de naturaleza propia (purum nihil in natura: nec esse 
in rerum natura, nec quidditas aliqua)62, su patente 
solvencia entitativa es estrictamente intrapsíquica, 
frontal al purum nihil in esse intellectu, por fragmen-
taria fundamentación in re.

Esquema intencional. La ratio rei a reor dictae no 
puede concebirse sino sub ratione (entis) quiddita-
tivi63. La presencia exemplata en el intelecto divino 
de la res a ratitudine como idea o aliquid se conjuga 
con la disposición natural a la existencia (dotación 
de esse essentiae: a quo convenit esse essentiae, 
nata est produci in actuali esse) a expensas de la 
voluntad. La prefiguración quiditativa (aliquid) en 
el entendimiento especulativo deviene posición 
esencial en el intelecto práctico por inducción de 
esse essentiae que convertirá al aliquid nominal en 
intencional esse aliquid (ratio exemplata): aliquid 
(res ut nomen) + esse essentiae (prima intentio) = 
esse aliquid (res a ratitudine).

La inteligencia humana abstrae la esencia de 
los individuos que la encarnan en acto, difuminada 
la universalidad in re, porque al hacerlo reconoce a 
través de la universalidad post rem una confirmación 
divina de la res en forma de esencia (ratitudo ante 
rem sensibilem) en las singularidades portadoras, 
evidenciando así, no una limitación ontológica en 
las esencias, sino una limitación gnoseológica facul-
tativa del indigente intelecto humano. La quidditas 
tantum no existe en aséptica desasistencia de todo 
entendimiento: la existencia de una res esenciada 
(a ratitudine) admite dos estados, in re o in intellec-
tu, depuesto el primero, ha de persistir el segundo 
(único, en el caso de la res a reor, reris, sin revestir 
universalidad post rem, ya que en ella la inteligencia 
no halla ratificación alguna a título de esencia por 
participación ejemplar en el entendimiento divino). 
La ratitudo o firmitas que intencionaliza el aliquid no-
minal como aliquid in re tiene, en síntesis, inequívoco 
impacto gnoseológico, concertando verdad episté-
mica (rectitudo cognitionis) y ontológica (rectitudo 
rei), la ratitudo haría converger la intelección humana 
en el motivo ejemplar divino64.

Ya se ha señalado: el ser de existencia es im-
pensable como intención separada. La existencia 
se dará in re singulari o in intellectu. Si los futuros 

62	 Enrique de Gante, Summa, a. 21, q. 2, fol. 127rO, 78-80: “Dici-
tur enim omnis creatura res absolute ex hoc quod de se dicit 
aliquid de quo saltem natus est formari conceptus aliqualis 
in anima. Dicitur autem essentia et natura quaedam ex eo 
quod habet in divino esse rationem exemplaris, secundum 
quam nata est produci in actuali esse, a quo convenit ei esse 
essentiae. Unde, ut dictum est supra, quod talem rationem 
exemplarem in Deo non habet purum nihil est in natura et es-
sentia, nec est res alicuius praedicamenti nec possibile fieri 
in effectu, quia Deus nihil potest facere in effectu cuius ratio-
nem exemplarem in se non habet ut sit in qualibet creatura”.

63	 Enrique de Gante, Summa, a. 34, q. 2, ed. De Wulf-Mansion 
Centre, XXVII, 174-175: “etiam ratio rei a reor dictae non po-
test concipi ab intellectu - licet possit ab imaginatione – nisi 
sub ratione entis quidditativi, et tamen rationem esse nihil 
potest habere, nisi prius habendo rationem rei dictae a reor, 
in qua fundatur ratio esse illius”.

64	 Enrique de Gante, Quodlibet IX, 175-176: “Quanto enim aliquid 
in re plus habet ratitudinis sive firmitatis, tanto plus habet en-
titatis, quare et veritatis. Ut ex hoc veritas dicatur esse in uno-
quoque, quia habet in se participatum id formae et essentiae, 
quod natum est habere secundum suam speciem”.



15Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

contingentes reciben ser de esencia del entendi-
miento práctico divino, de la voluntad adviene la exis-
tencia. Ser de esencia y ser de existencia se perfilan 
intencionalmente en la doble línea causal, ejemplar y 
eficiente, y la dual relación justificaría la existencia de 
la esencia pre-actualizada (existencia en el entendi-
miento divino -esse in intellectu Dei-). Aun cuando la 
esencia hubiera perdido la actualidad de que goza-
se en coyuntura espacio-temporal pasada (singular 
esse in actu preterido), perdurará rememorada en 
existencia intra-intelectiva humana, angélica o divi-
na. La imposibilidad de aniquilación de la esencia es 
postulado solemne, con la implícita carga de necesi-
dad que entraña, necesidad dirimida como inmuta-
ble determinación en el orden de su ser (esse essen-
tiae) y en el de las operaciones propias. La esencia 
es inmune al devenir en su posición predeterminada, 
no provisoria, dado que Dios no ha de deshacer el 
orden que ha establecido eternamente; la intrusión 
de una esencia novedosa en algún momento o locus 
cósmico sabotearía el orden universal vigente65.

La esencia profesa una intrínseca certitudo en 
autorreferencia ontológica66 exhibida en su esse es-
sentiae por un contenido objetivo (quidditas propia) 
que cobra entonces firmeza con indeleble propen-
sión a la existencia (in re singulari / in intellectu en 
calidad de universale post rem: universalidad y sin-
gularidad, accidentales a la neutra equinitas tantum 
para Avicena, lo siguen siendo a juicio del Doctor 
Solemne). La res a ratitudine es estable en su esse 
essentiae (ponderada la intentio avicénica, no como 
significación lógica -quam possibile est praedicari 
de multis, etsi nullum eorum habeat esse in effec-
tu-, tampoco quod praedicatur in actu de multis, sino 
como aquello por lo que puedan acontecer la singu-
laridad y la universalidad, dimensión neutral unitaria 
en plurales sustancias67) e indiferente al esse exis-

65	 Enrique de Gante, Quodlibet XI, q. 2, fol. 440rCD - 440vH.
66	 Pasquale Porro, “Possibilità ed esse essentiae in Enrico di 

Gand”, en Henry of Ghent. Proceedings of the International 
Colloquium on the Occasion of the 700th Anniversary of his 
Death (1293), ed. Willy Vanhamel (Leuven: Leuven University 
Press, 1996), 212-217.

67	 Avicena, Liber de Philosophia Prima sive Scientia Divina V-X, 
ed. S. van Riet (Leuven: Brill, 1980), 228: “Ergo universale ex 
hoc quod est universale est quiddam, et ex hoc quod est 
quiddam cui accidit universalitas est quidam aliud; ergo de 
universali, ex hoc quod est universale constitutum, signifi-
catur unus pradictorum terminorum, quia, cum ipsum fue-
rit homo vel equus, erit hic intentio alia praeter intentionem 
universalitatis, quae est humanitas vel equinitas. Definitio 
enim equinitatis est praeter definitionem universalitatis nec 
universalitas continetur in definitione equinitatis. Equinitas 
etenim habet definitionem quae non eget universalitate, sed 
est cui accidit universalitas”. Esencia y existencia difieren 
esencialmente, para comprender esa diferencia, basada en 
la distinción entre existencias específica (al-wujûd al-khâss) 
y asertiva (alwujûd al-îthbâtî) que responde a los interrogan-
tes sobre τι ἐστι y εἰ ἐστί [el ser específico dicta la realidad 
interna de la mâhiyya, la existencia afirmativa asevera que 
la entidad es, no qué sea la entidad. Cf. Robert Wisnovsky, 
Avicenna’s Metaphysics in Context (New York: Cornell Uni-
versity Press, 2003), 152-155], debe recurrirse a las primeras 
nociones, cogniciones primarias que no son imágenes resi-
duales de actividad psíquica, sino intentiones impresas en 
el alma, communia omnibus rebus remitentes precisamente 
a la articulación de esencia y existencia, no a la intenciona-
lidad lógica-universal: res (shay’), lo que posee ser propio o 
naturaleza (quod habet certitudinem), sujeto en cuanto tal 
de predicados [Dios será shay’un lâ ka-l-ashyâ’i, res distinta 
a las demás. Para asharíes y mâturîditas, shay’ designa ser 

tentiae, donación extrínseca a ella (ser in re singulari 
consecutivo a la esencia: la existencia no pertenece 
esencialmente a la res a ratitudine, res no esencial-
mente existente en acto, sólo esencialmente exis-
tible, pensada la existencia ad modum accidentis, 
aunque no lo sea, porque no inhiere en la esencia en 
virtud de su potencia subjetiva, no consta como ser 
de inherencia elucidado en el plano de coordinación 
predicamental, pues no hay una coordinatio existen-
tiarum diversa de la coordinatio essentiarum).

“Actus distinguit eo modo quod est actus”, pre-
cepto sutil con vigor en el orden solemne: “actus 
accidentalis distinguit accidentaliter, sicut actus es-
sentialis distinguit essentialiter”. La individualidad 
es ultima distinctio in coordinatione praedicamentali 
o secundum esse quiditativum (en tanto quale intrin-
secum essentiae, no quid additum a la esencia), en 
consecuencia, último acto pertinente per se a ese 
régimen de coordinación (ultimus actus formae o 
ultima differentia para una natura communis -ultima 
differentia essentiae-, como la passio disiuncta en-
tis es ultima differentia para esa unívoca esencia), 
mientras que la existencia sería ultimus actus pos-
terior tota coordinatione praedicamentali. El esse 
existentiae no implanta proprias differentias alias a 

extraintelectivo; los mutazilíes manejan shay’ también para 
el imposible extra intellectum]; ens (wujûd), lo ejercitante del 
acto de ser o existente (mawjûd), no unívocamente referen-
ciable por su concreción extramental, su objetiva correlación 
a actos mentales o su contracción a contenido de los mis-
mos [mawjûd es terminológicamente equivalente al griego τὸ 
ὄν; mawjûdât a τὰ ὄντα; wujûd a εἶναι; shay’ a (τόδε) τί. Al-Fârâbî 
explica en Kitâb al-hurûf que únicamente lo existente fuera 
del alma (hârij al-nâfs) puede ser denominado mawjûd, incor-
porando el término mâhiyya (quididad), a partir de mâ huwa, 
asimilación de la fórmula aristotélica τὸ τί ἦν εἶναι. Shay’ es 
para al-Fârâbî más extenso que mawjûd por alusivo a seres 
extra- o intramentales]. Avicena asocia res a realidad inte-
rior (haqîqa) y mâhiyya, entidad contemplada bajo el prisma 
de la esencia, mientras que ens imputa a un ser afirmado 
(muthbat) o realizado (muhassal), entidad sondeada en el 
orden existencial. La “vehemencia o ímpetu de lo existente” 
traduce su necesidad, pero la aptitud para advenir al ser no 
empaña en modo alguno el carácter subsidiario de la exis-
tencia respecto a la esencia, aquella sólo confiere a ésta po-
sición real: ente atiende a un esse affirmativum; un contenido 
mental es certificado o asegurado como existencia in inte-
llectu (esse affirmativum) en tanto posea una quididad asen-
tida en el concepto; existencia y modos de ser de los entes 
singulares consistirían en un “don de ser”, no en el resultado 
de actos intencionales. La tensión entre tassawur y tasdîq se 
disipa por convergencia extensional de “existente” y “cosa” 
(orden determinativo) y divergencia intensional: wujûd dará 
cuenta de posibles determinaciones, mas también de poten-
ciales estados (orden de afirmación), asentada la noción de 
shay’ en los debates teológicos sobre el soporte aristotélico 
del τί ἐστι o τί ἦν εἶναι al tiempo que wujûd procura unidad a 
los dos órdenes. Wujûd es pieza angular de los órdenes men-
cionados en el trinomio metafísico mâhiyya-wujûd-shay’: la 
conjunción wujûd-shay’ (wujûd a modo de determinación de 
shay’) habilita la mâhiyya, la conexión wujûd-darûrî (afirmati-
va referencia a estados de lo existente) posibilita el mawjûd. 
Cf. Avicena, Libro de los teoremas y avisos, en Clemente Fer-
nández, Los filósofos medievales (Madrid: BAC, 1979), 618: 
«las causas de la existencia son distintas de las causas de 
la quididad. Así, la humanidad: esta tiene en sí misma una 
esencia, una quididad que no tiene por constitutivo el existir 
en los individuos ni el existir en el espíritu; al contrario, esto 
le es correlativo. Si la existencia fuese un constitutivo de la 
humanidad, sería imposible representarse la idea de esta en 
el espíritu desprovista de lo que sería una parte constitutiva 
suya. Sería entonces absurdo que la existencia sobreviniese 
en el espíritu a la comprehensión de la humanidad, que se 
dudase si esta existe o no concretamente».



16 Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

differentiis esse essentiae: in quo est ultimus actus, 
ultimate distinguit68.

La ratio quiditativa que prodiga contenido objeti-
vo a la res a ratitudine permite discernir unas esen-
cias de otras como afinadas intentiones. La distin-
ción intencional no es real-simpliciter o in re, augura 
la distinctio formalis ex natura rei escotista, ya que la 
intus tentio (tendere in re), por analogía a la sutil for-
malitas, condensa cada aspecto del contenido quidi-
tativo de la res a ratitudine. La dimensión intencional 
de la esencia se traduce, en el orden gnoseológico, 
en un concepto autónomo (el esse simpliciter es-
sentiae inmanente a la res a ratitudine no la define, 
lo hará el aliquid intencionado por dicho ser como 
esse aliquid que el intelecto desvela al penetrar -in-
tus- en sus notas vertebrales)69. El aliquid nominal de 
la esencia (parco quid est) suscita una confusa prae-
cognitio en su defección del ser o no-ser in rerum 
natura (indisposición de la res a reor reris al ser de 
esencia: ex sua intentione, la res a reor no determina 
aliquod esse secundum quid, intención vacua), la in-
cepción de la certitudo que confirma esencialmente 
tal aliquid (inclusión de esse essentiae deponente de 
indiferencia) puliendo la res a ratitudine lo rescata de 
la débil imaginalidad del figmentum70.

A ratitudine dicta, cada cosa es formaliter quod 
est por sí misma o en razón de su propia naturaleza, 
aun cuando esa esencia provenga de otro (el esse 
essentiae pertenece a la res a ratitudine in proprio 
en virtud de su eterna relación a Dios ejemplar). Los 
figmenta (ens secundum animam tantum), en cam-
bio, no son entia formaliter ex se, su constitución no 
responde a un ser esencial propio, son formaliter per 

68	 Duns Escoto, Ordinatio II, d. 3, pars 1, q. 3, nn. 61-65: “quia 
quod non est ex se distinctum nec determinatum, non po-
test esse primum distinguens vel determinans aliud; sed 
esse exsistentiae, eo modo quo distinguitur ab esse es-
sentiae, non est ex se distinctum nec determinatum (non 
enim esse exsistentiae habet proprias differentias alias a 
differentiis esse essentiae, quia tunc oporteret ponere pro-
priam coordinationem exsistentiarum aliam a coordinatio-
ne essentiarum), sed praecise determinatur ex determina-
tione alterius; ergo non determinat aliquid aliud […] Ita dico 
quod ultima distinctio in coordinatione praedicamentali est 
distinctio individualis, et illa est per ultimum actum, per se 
pertinentem ad coordinationem praedicamentalem, - sed 
ad hanc non per se pertinet exsistentia actualis; exsistentia 
autem actualis est ultimus actus, sed posterior tota coor-
dinatione praedicamentali, - et ideo concedo quod distin-
guit ultimate, sed distinctione quae est extra totam per se 
coordinationem praedicamentalem. Quae ‘distinctio’ quasi 
quodammodo accidentalis est: licet non sit vere accidenta-
lis, sequitur tamen totam coordinationem secundum esse 
quiditativum; eo ergo modo quo est actus, distinguit, - et in 
quo est ultimus actus, ultimate distinguit”.

69	 Enrique de Gante, Quodlibet V, q. 6, fol. 161rL: “Unde dicitur 
intentio quasi intus tentio, eo quod mens conceptu suo in ali-
quid quod est in re aliqua determinate tendit et non in aliquid 
aliud quod est aliquid eiusdem rei, ut sic super idem in re per 
intellectum, cuius est dividere ea quae sunt idem in re, for-
mentur diversi conceptus, ut de diversis penes conceptum 
mentis, eisdem autem in re”.

70	 Enrique de Gante, Summa, a. 21, q. 2, fol. 138vO: “’Quid est’ 
enim praecognitio est nuda et simpliciter cognitio et intellec-
tus confusus eius quod significatur per nomen, nihil in signi-
ficato nominis determinando, neque quod sit eius quod est 
ens in rerum natura neque quod sit non ens, sed solum quod 
de se sit conceptus aliquis: et res non a ratitudine, sed a reor 
reris dicta, quae ex sua intentione non determinat aliquod 
esse essentiae, vel existentiae, neque non esse, sed se ha-
bet per indifferentiam ad id quod purum nihil est, ut Hircocer-
vus vel Tragelaphus, et quod est essentia et natura aliqua”.

intellectum. La res a ratitudine, objetivamente posi-
ble extra intellectum, depende del entendimiento di-
vino en su esse essentiae o ratitudo y de la voluntad 
simpliciter ilimitada en su esse existentiae.

La imposibilidad de ser tiene raíz causal ex parte 
creaturae. La regula Anselmi71 es intrumental para di-
lucidar un orden de atribución (ordo attributionis) de 
perfecciones divinas sobre la divergencia de carác-
ter, absoluto o no, de la dignitas: la dignitas simpliciter 
no repara en imperfección alguna (bondad, sabidu-
ría, eternidad, …) y debe concederse sustantivamen-
te a Dios secundum se et primo, secundariamente a 
los elusivos atributos no absolutos, apartados de la 
regla mencionada, sea que se prediquen funcional-
mente (atributos relativos fundamentados a quo en la 
finitud) o privativamente (no positivamente) a partir de 
la criatura72. Los atributos relacionales adveran una 
relación real en la criatura (secundum rem et esse) y 
una relación denominativa de razón en Dios (secun-
dum rationem rei et dici), sus extremos se sustentan 
en las categorías aristotélicas ποιεῖν - actio y πάσχειν 
- passio (en potencias activa y pasiva según sus ac-
tos respectivos)73. La posibilidad estaría asociada a 
la potencia activa como atributo relativo; la imposibi-
lidad, en tanto atributo negativo, se presta a la fórmu-
la de análisis de los atributos privativos.

La teoría modal avicénica conjuga possibilitas y 
posse (poder), la primera depende de la esencia del 
efecto, el segundo de la relación de la cosa ab alio o de 
su potencia pasiva, la cual, en cuanto potencia, guarda 
relación consigo misma como sujeto antes que con la 
potencia agente (posse), con lo que la possibilitas es-
sendi en la criatura no se supedita a la ascendencia 
activa que tenga su causa (sit potens), descansa en su 
misma esencia. La criatura no es en sí misma posible 
para la recepción de la acción divina porque Dios ten-
ga poder eficiente sobre ella, se confronta una possi-
bilitas ex parte creaturae; posse causal dependiente 

71	 Anselmo de Canterbury, Monologion, c. 15, en S. Anselmi 
Cantuariensis Archiepiscopi Opera omnia I (Stuttgart-Bad 
Cannstatt: Friedrich Frommann, 1968), 28: “Equidem si quis 
singula diligenter intueatur: quidquid est praeter relativa, aut 
tale est, ut ipsum omnino melius sit quam non ipsum, aut tale 
ut non ipsum in aliquo melius sit quam ipsum”. Cf. Enrique de 
Gante, Summa 32, 1 sol, 31.

72	 Enrique de Gante, Quodlibet VI, 3, 4-6: “Dicendum ad hoc 
quod in omnibus quae Deo attribuuntur, considerandum est 
an id quod ei attribuitur significat secundum rationem sui no-
minis aliquid quod est dignitatis simpliciter, quod debet esse 
tale quid quod in quolibet simpliciter melius est esse ipsum 
quam non ipsum, secundum regulam Anselmi […] Quod si 
tale fuierit, qualia sunt illa quae significantur nominibus divi-
norum attributorum essentialium, ut sunt sapientia, bonitas 
et huiusmodi, tunc simpliciter illud secundum se et primo 
Deo attribuendum tamquam illi a quo ortum habet, et habet 
esse ab illo in aliis secundum rationem rei, licet secundum 
nominis impositionem primo conveniat creaturis, quia no-
mina eis quae videntur in creaturis, primo sunt imposita. Si 
vero id quod attribuitur Deo secundum rationem sui nominis 
significat aliquid quod non est dignitatis simpliciter, tale etsi 
Deo attribuitur, hoc non est secundum se et primo, sed quia 
aliquid attribuitur creaturae, et ex respectu eius ad Deum 
illud Deo attribuitur. Sed tale quod non est dignitatis simplici-
ter, est tale aut quia, etsi sit dignitatis, non tamen simpliciter 
et absolute melius est Deum esse ipsum quam non ipsum, 
aut quia non est aliquid dignitatis, quia nihil positive dicit, sed 
privative solum. Primo modo Deo attribuuntur omnia nomi-
na quae respectum dicunt in eo ad creaturas, quia creaturae 
respectum dicunt ad ipsum secundum quod Deo attribuitur 
esse Dominum, quia ex tempore habet servum”.

73	 Aristóteles, Metaphysica V, 5, 1020b 29 y 1021a 15-18.



17Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

de la possibilitas essendi que el efecto declare en y 
por sí, o sea, en su esencia. La conexión de la possibi-
litas a su actualidad anuda los principios activo y pasi-
vo transluciendo una relación entre ambos enfocada 
subjetiva (posse activum / passivum) y objetivamente 
(ex posse passive / active respectu) … ex possibilitatis 
Dei active quam creaturae passive in comparatione ad 
suum subiectum in quo est / in comparatione ad suum 
obiectum ad quod est74:

- A posse Dei activo secundum se est (Dios mismo 
como “sujeto” de la potencia activa -subjetivamente 
considerado el posse activum es perfección absolu-
ta divina: posse active simpliciter) → posse passivum 
in creatura secundum se (la criatura en tanto sujeto 
de la potencia pasiva -posse sive possibile passive-).

- Ex posse passivo creaturae secundum se → 
posse passivum creaturae respectu Dei (Dios como 
“objeto” al cual se orienta la potencia pasiva -obje-
tivamente, el poder activo divino sería perfección 
relativa a la capacidad receptiva de acción que la 
criatura muestra en y por sí, o sea, a su esencial 
potencia pasiva: posse active secundum quid-) / ex 
posse creaturae passive respectu Dei → posse active 
Deus respectu creaturae (la criatura en cuanto objeto 
al que se ordena la potencia activa divina)75.

74	 Enrique de Gante, Quodlibet VI, 3, 7: “ Sed est advertendum, 
tam ex parte possibilitais Dei active quam creaturae passive, 
quod utramque est dupliciter considerare: aut in compara-
tione ad suum subiectum in quo est, vel in comparatione ad 
suum obiectum ad quod est, ut potentiam passivam creatu-
rae possumus considerare in comparatione ad substantiam 
creaturae, vel in respectu ad Deum, qui aliquid potest active 
super ipsam, et similiter potentiam activam Dei ad ipsum ut 
ad subiectum, et ad creaturam ut ad obiectum. Et se habet 
ipsa potentia creaturae in isto duplici respectu, quod idem 
est secundum rem et subiectum, differens sola ratione, et 
ratio comparationis suae ad subiectum est ratio comparatio-
nis suae ad obiectum. Et similiter est de potentia activa Dei 
praeter hoc quod non dicitur Deus ad creaturam per suam 
potentiam activam, nisi quia creatura dicitur ad ipsum per 
suam potentiam passivam”.

75	 Enrique de Gante, Quodlibet VI, 3, 9: “Et sic, absolute loquen-
do, non est posse pasivum in creatura, nisi quia est posse 
activum in Deo. Ut cum quattuor sunt respectus secundum 
posse, duo secundum posse activum, unos quo posse Dei 
comparatur ad Deum ut cuius est, alius quo comparatur ad 
creaturam ut ad quam est, et duo secundum posse passi-
vum, unus quo comparatur ad creaturam ut cuius est, alius 
secundum quem comparatur ad Deum ut ad quem est, in ip-
sis talis est ordo quoniam a posse Dei activo secundum se 
est posse passivum in creatura secundum se, et ex posse 
passivo creaturae secundum se concomitatur posse passi-
vum creaturae respectu Dei, ex posse creaturae passive res-
pectu Dei dicitur Deus posse active respectu creaturae. Ut 
secundum hoc in creatura non est simpliciter posse passive 
secundum se, nisi quia posse active est in Deo, non autem 
quia posse aliquod active respondens illi posse passive in 
una creatura sit in alia creatura. Ut dicatur aliquid passive per 
se et simpliciter possibile creatura respectu potentiae crea-
toris, scilicet quia ipse habet potentiam activam ad illud ad 
quod creatura habet potentiam passivam, non respectu po-
tentiae alicuius alterius creaturae, scilicet quia habet poten-
tiam activam ad illud ad quod alia creatura habet potentiam 
activam, nisi per accidens […] sic posse sive possibile pas-
sive per se et simpliciter non dicitur in creatura nisi respectu 
ad illud quod est simpliciter posse potentia activa, quale est 
in solo Deo, non autem respectu illius quod est posse active 
secundum quid, cuiusmodi est posse active, cuiuslibet crea-
turae respectu posse active Dei. Potest enim passive simpli-
citer creatura quod potest et quia potest, agente illo qui est 
potens simpliciter, non autem quod potest seu quia potest, 
agente illo qui non potens simpliciter active, cuiusmodi est 
omnis creatura: etenim potentia activa creaturae non est nisi 
quaedam participatio potentiae activae creatoris”.

Quiasmo transitivo de caracteres subjetivo - ob-
jetivo para poderes activo y pasivo como intenciones 
diversas, esenciales a sus respectivos sujetos (el 
posse activum reside subjetivamente en la esencia 
divina y el posse passivum en la esencia creable, 
aun cuando objetivamente no sea éste constitutivo, 
sino concomitante): los poderes pasivo y activo en 
dimensión objetiva son concomitantes a los poderes 
activo y pasivo en dimensión subjetiva.

La imposibilidad no ha de imponerse a Dios sino 
como privativa atribución real de positiva potencia 
(privación de posse activum). La predicación secun-
daria y negativa del posse activum en intensión obje-
tiva de Dios, coordinado a un posse passivum de la 
criatura en sí (valor subjetivo del poder pasivo), sólo 
verificaría una privación de posibilidad objetiva en la 
criatura (pasiva impotencia en sí misma y respecto 
a Dios: non posse active Deus respectu creaturae 
← non posse passivum in creatura secundum se)76. 
Paralelismo del ordo attributionis de lo simpliciter 
posible en predicación primaria - subjetiva como 
posse activum de Dios secundum se y ex hoc como 
posse passivum de la criatura en sí misma, más -ex 
quo- imputación a Dios de lo imposible simpliciter in 
respectu ad creaturas (nullo modo impossibile simpli-
citer primo attribuitur secundum se et ex se a Dios).

La imposibilidad a parte rei (posse passivum soli-
dario a un esse essentiae) preserva la perfección ab-
soluta del posse activum Dei77. La res a ratitudine pre-
supone el posse activum, ya que la ratitudo en la res 
creata no podría provenir de sí misma78, es razón de 
abaliedad formalmente intrínseca, mas concertada a 
la consistencia de una idea atribuida activamente al 
sujeto divino merced a la cual la criatura se posicio-
naría como sujeto de posse pasivo tal que pueda ser 
objetivamente apta al ejercicio de la potencia activa, 
únicamente así Dios se dirigirá objective a la criatura 
en virtud de su poder activo. La posibilidad objetiva 
de ser sensu stricto (esse essentiae) para una res 
está subordinada a Dios como “sujeto” cognoscen-
te, sin perjuicio de propiedad ex se de la configura-
ción formal (res ex se rata: radicación in re rata ex se, 
no emancipada, de su forma, anámnesis de forma - 
causa intrínseca). La imposibilidad de creación de lo 

76	 Enrique de Gante, Quodlibet VI, 3, 11: “[…] ad propositum di-
cimus de impossibili quod dicitur privative et realiter: non im-
ponitur nisi a privatione eius quod est vere positivum –cuius-
modi est potentia activa aut passiva–, quod in creaturis habet 
esse secundum se et per se et in respectu ad Deum, cui im-
possibile attribuitur ex respectu impossibilis in creatura ad 
ipsum, et nullo modo secundum se et ex se. Et sic, modo 
converso, sicut possibile simpliciter primo attribuitur Deo 
active secundum se, et ex hoc attribuitur creaturae posse 
passive secundum se primo et deinde in respectu ad Deum, 
ex quo demum attribuitur Deo in respectu ad creaturam; sic 
impossibile simpliciter primo attribuitur secundum se et ex 
hoc in respectu ad Deum, ex quo demum attribuitur Deo in 
respectu ad creaturas, nullo autem modo attribuitur ipsi se-
cundum se et ex se ipso”.

77	 Enrique de Gante, Quodlibet VI, 3, 14: “Et hoc, quia illud est 
tale quod non potest haberi, quia nec est res etiam a reor 
reris dicta, et ex hoc contingit quod non habet ideam in Deo. 
Licet enim res a ratitudine dicta ex hoc est res et natura vel 
essentia aliqua, quod habet ideam in Deo, illud tamen quod 
non est res a ratitudine dicta, et maxime nec a reor reris dic-
ta, non ex hoc non est res quod non habet ideam in Deo, sed 
potius ex hoc non habet ideam in Deo quod secundum se 
non est res”.

78	 Enrique de Gante, Quodlibet VIII, 9, ad 1.



18 Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

contradictorio en sí (impossibile simpliciter = purum 
nihil) no se debe a limitación de posse activum divino 
(omnipotencia), sino a la auto-invalidación como ali-
quid (secundum se non est res) del imposible noético 
por refractariedad a idea ejemplar (non habet ideam 
in Deo), no severo desamparo de ella, en su aberran-
te fisionomía (colapso pre-morfológico por mutua 
repulsa de elementos constitutivos)79.

En Quodlibet VIII, 3 aborda el filósofo neerlandés 
treinta y siete cuestiones organizadas en tres sec-
ciones en torno al problema central “de Deo in com-
paratione ad creaturas”. Cuatro de ellas referidas al 
esse naturae creatural bajo atractivos epígrafes: si 
en Dios hay ideas prácticas, si la deformidad de las 
cosas cognoscibles acerca de las criaturas acusa 
alguna disformidad en la scientia Dei, si es realizable 
algo imposible (“utrum aliquis possit agere quod im-
possibile est fieri”, en caso negativo: ¿imposibilidad 
ex parte Dei o ex parte rei?) o si un efecto contingente 
puede ser causado modo immediato por la divinidad.

Sobre la premisa correlacional de simbióticos 
activum / passivum (unum ponit alterum, non est uno 
sine altero), un disuasivo pasaje de Quodlibet VIII, 3 
subvierte la propuesta de Quodlibet VI, 3, 180 en favor 
de la imposibilidad ex parte Dei por dependencia de 
potencia pasiva respecto del principio activo en la 
consecución del efecto:

“Activo y pasivo son [términos] relativos, uno pone 
al otro y no se da sin él. Por tanto, si no hay potencia 
pasiva en alguien para hacerlo, no habrá ninguna po-
tencia activa respectiva que le haga hacer eso”81.

La noción axiomática de pasión como effectus 
illatioque actionis que ofrece el Liber de sex princi-
piis82 la radica en el efecto padecido por suscepción, 
y puesto que “omnis enim actio passionis efectiva 
est onmeque passionem inferens actio est”83 (co-
rrelatividad pasión - acción), la imposibilidad de un 
efecto determinado tendría origen en la potencia 
activa de la que depende (ex parte Dei), argumento 
rebatido por el teólogo flamenco bajo alegación de 
divergencia de enunciados de conexión causal de 
imposibilidad y posibilidad en el activo con imposibi-
lidad y posibilidad en el pasivo por desemejanza de 
caracteres del predicado (posible - predicado positi-
vo / imposible - predicado privativo), procediendo la 
afirmación en el efecto de aquello que lo causa por sí 
mismo. El diferente orden de atribución que prescri-
be la disparidad de carácter predicativo salva la im-
posibilidad simpliciter ex parte Dei: possibile replica 
pasivamente en la criatura lo activamente posible en 
Dios en calidad de donante de ser, mientras que im-
possibile se predicará pasivamente de la criatura en 

79	 Enrique de Gante, Quodlibet VII, 1-2, ad 2.
80	 Enrique de Gante, Quodlibet VI, 3, 1: “Circa secundum argui-

tur quod impossibilitas circa fieri rerum debet dici originari ex 
parte Dei, quia ex parte Dei est sicut ex parte activi, ex parte 
rei sicut ex parte passivi. Quod autem est in passivo, est cau-
satum ab activo, quia secundum auctorem Sex principiorum: 
‘passio est effectus illatioque actionis’ “.

81	 Enrique de Gante, Quodlibet VIII, 3, 1: “Activum et passivum 
sunt relativa quorum unum ponit alterum, nec est uno sine 
altero. Si ergo non est alicuius potentia passiva ut fiat, nulla 
est respectu illius potentia activa que illud esse faciat”.

82	 Liber sex principiorum III, 29, en Categoriarum supplementa. 
Porphyrii Isagoge, Translatio Boethii, et Anonymi Fragmentum 
vulgo vocatum “Liber sex principiorum”, ed. L. Minio-Paluello 
y G. Dod (Brujas-París: Desclée De Brouwer, 1966).

83	 Liber sex principiorum II, 23.

relación a lo activamente imposible en Dios, ahora 
no como donante de ser.

Possibile en términos de ser es lo simpliciter 
possibile ex parte Dei, que no tiene el ser recibido, 
pero possibile secundum quid ex parte creaturae 
según su potencia activa en tanto posible para Dios, 
de quien recibe el esse y en cuya potencia participa, 
con lo que lo imposible ex parte Dei será, a todas 
luces, imposible ex parte creaturae, no a la inversa, 
pues lo imposible simpliciter en el activo no es cau-
sa de lo imposible secundum quid en el pasivo. La 
imposibilidad simpliciter de producción simultánea 
de dos efectos incompatibles en estado vigente o 
en el régimen actual de entidades es ex parte Dei, 
no socava la potentia absoluta, sólo revela a una 
potentia ordinata a las posibilidades dictadas por la 
misma voluntad divina: Dios no contempló la posi-
bilidad de que se diera conforme a las leyes natura-
les por él mismo instituidas84.

Un encomiable avance en el tratamiento de la 
possibilitas como potentia parte de la negativa géne-
sis del universo como eductio aliquid in potentia pas-
siva, dogmáticamente ex nihilo in quo nulla omnino 
est potentia passiva, forzando a Enrique de Gante a 
eludir la sospecha de violación del precepto teoló-
gico en su disposición de la esencia como relación 
eterna a Dios ejemplar, no realiter (sólo intentionali-
ter) distinta de la misma existencia, para no compro-
meter la efectividad de la creatio ex nihilo y la posibi-
lidad de destrucción cósmica85.

La doble adscripción de la potencia, subjetiva u 
objetiva, según la ambivalente razón que el mismo 
Escoto utilizará (sustrato a partir del cual otra cosa 
pueda ser producida: la materia respecto a la forma 
en el régimen hilemórfico / término objetivo de la pro-
ducción: compuesto de materia y forma)86 promueve 
una dual concepción del impossibile fieri: obiective, 
quod habet ab alio fieri en cuanto terminus genera-
tionis / subiective). La imposibilidad objetiva supone 
anulación de término de producción, no por defecto 
de potencia agente, sino por supresión de aliquitas 

84	 Enrique de Gante, Quodlibet VI, 3, 2: “Quod contradictoria 
non possunt esse in eodem, contingit quia non habet se-
minalem rationem in se. Illam autem non habent, quia Deus 
eam non dedit, quia, si dedisset, eam haberent, et possent 
ex ipsa contradictoria esse simul. Quod ergo non possunt 
esse simul, ratio est prima ex parte Dei”.

85	 Egidio Romano, Theoremata de esse et essentia, ed. H. Ho-
cedez (Louvain: Museum Lessianum, 1930), 125-143. El arzo-
bispo de Bourges reprocha al maestro gantés la desatención 
de la creatio ex nihilo con la distinción intencional entre esse 
essentiae y esse existentiae.

86	 La triple relatividad que Escoto advierte en la potencia pasiva 
aclara la posición objetiva de la esencia ante actum creatio-
nis. El principio potencial es relativo al compuesto resultante 
de su conjunción con el acto, bajo esta razón relacional es 
principium ex quo (“aquello de lo que” se compone o puede 
componerse la sustancia hilemórfica). Es respectivo como 
principium in qua al acto o forma con la que entraría en com-
posición (la potencia será, según esta relación, “aquello en 
lo que” el acto forme se materializa). Es la potencia pasiva, al 
fin, referida al efector como “aquello sobre lo que” el agente 
actúa, no “aquello que hace” (quod agens agit), su producto 
(tal sería el compuesto), ni “aquello por lo que” realiza la ac-
ción productiva (quo producitur), sino un principium in quam 
con correlativa potencia activa. Cf. Duns Escoto, Quaestio-
nes subtilissimae super libros Metaphysicorum Aristotelis IX, 
q. 11, ed. Vivès VII, 573 (expresa aplicación a la materia: Ibid., 
q. 12, 577).



19Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

en el efecto: imposibilidad simpliciter del purum nihil 
para un agente simpliciter potens87.

Cabe, sin embargo, la imposibilidad subjetiva, 
dependiente del posse activum del agente, y es a la 
sombra de este debate en el que la ratitudo se escla-
recerá plenamente. Tal imposibilidad podría deberse 
a la ausencia de sustrato potencialmente adecuado 
a la virtud eficiente del agente (non est aliquod su-
biectum in potentia de qua possit aliquid fieri respec-
tu cuiuscumque agentis), o potencialmente apto para 
un agente determinado, pero inválido para otro (non 
est aliquid subiectum in potentia uno modo respectu 
unius agentis, est tamen in potentia alio modo et res-
pectu alterius agentis). La esencia en su constitución 
formal es imposible producto para el agente natural 
(no es fruto de generación y es incorruptible, sustra-
to inepto para la potencia activa natural), aun cuando 
no quebrante el ordo rerum sensu stricto, deman-
dando intervención sobrenatural en el marco de una 
conexio rerum preestablecida. Sería suppositum (τò 
ὑποκείμενον) a partir del cual un agente sobrenatural 
puede producir un efecto sensible (transustancia-
ción eucarística, resurrección, … est aliqua potentia 
in subiecto reductibilis ad actum per agens superna-
turale, non autem per agens naturale). He aquí el caso 
de la imposibilidad secundum quid referida a cierto 
tipo de agente o infractora de un orden imperante88.

Aunque los precedentes a la caracterización en-
riquiana de la posibilidad secundum naturam sean 
numerosos89, el purum nihil adquiere valor intensivo 

87	 Enrique de Gante, Quodlibet VIII, 3, 3: “Dicendum ad hoc quod 
aliquid dicit impossibile fieri dupliciter. Uno modo obiective 
tanquam illud quod habet ab alio fieri, secundum quod di-
citur posse generari id quod est terminus generationis. Hoc 
modo, quod impossibile est fieri nullum agens potest facere, 
et sic nihil dicitur impossibile fieri nisi purum nihil, quod non 
est aliquid per essentiam, non solum per existentiam. Tale 
impossibile fieri nec deus potest facere, non propter defec-
tum alicuius potentie, sed quia ad talem non ordinat aliqua 
activa potentia”.

88	 Enrique de Gante, Quodlibet VIII, 3, 4-7: “Alio modo dicitur ali-
quid impossibile fieri subiective, et hoc dupliciter. Uno modo 
quia non est aliquod subiectum in potentia de qua possit ali-
quid fieri respectu cuiuscumque agentis. Alio modo quia non 
est aliquid subiectum in potentia uno modo respectu unius 
agentis, est tamen in potentia alio modo et respectu alterius 
agentis. Ponere impossibile primo modo simpliciter implicat 
contradictionem et repugnat factioni secundum omnem cur-
sum et ordinem rerum. Repugnat etiam agenti simpliciter, ut 
si determinari ad situm sive locum secundum substantiam 
non sit nisi ratione quantitatis et aliquid quod ex sua natu-
ra et substantia nullo modo in se habet aliquid pertinens ad 
quantitatem, ut punctum aut linea aut huiusmodi ponatur 
secundum substantia determinari ad situm vel locum; vel 
si distingui individualiter sive numeraliter aliquem duo sub 
eadem specie non sit nisi ratione quantitatis aut materie, et 
aliquid quod in se nullo modo habet quantitatem aut mate-
riam nec habere potest, ponatur modo dicto distingui aut 
posse distingui ab alio sue speciei. Impossibile vero secundo 
modo, etsi esset impossibile fieri respectu alicuius agentis 
et secundum aliquem ordinem et cursum rerum, non tamen 
‘impossibile est’ secundum omnem ‘agentem et ordinem’, 
ut cum aliquid dicitur fieri ex nihilo quod solum possibile est 
facere agentem supernaturaliter. Impossibile modo tertio est 
ubi est aliqua potentia in subiecto reducibilis ad actum per 
agens supernaturale, non autem per agens naturale, ut quod 
naturaliter cecus fiat videns, aut quod mortuus resurgat”.

89	 Summa Halensis preconiza “duobus modis dicendi” para el 
possibile secundum naturam: “uno modo, cuius principium 
est natura sive cuius principium est in natura; alio modo, quod 
non est a potentia naturae, sed tamen est consuetum ut fiat 
in natura a causa superiori, secundum quod dicitur ‘consue-
tudo est altera natura’ ut creatio et iustificatio huiusmodi” 

con la disyunción a reor / a ratitudine y la sanción 
de la comprensión extensiva de la nada es legítima 
aportación de la ontología gandiana: nihil absolutum 
es lo simpliciter imposible, mas la alineación de res 
a reor reris con nihil negativum acentúa el protago-
nismo de la causalidad ejemplar en la suspensión 
de lo indistinto al ser intelectivo, mitigada nulifica-
ción que convoca a la potentia Dei ordinata por nexo 
ratitudinal (nihil en oposición, no a esse, sino a res a 
ratitudine). Esa potestad volitiva se atendría al esse 
essentiae, sumido en laxa negatividad lo indiferente 
a él (a reor).

La imposibilidad de lo no factible objetiva y subje-
tivamente por carente de constitución formal o aliqui-
tas sería ex parte Dei et ex parte rei, una vulneración 
u ofensa del ordo rerum por quien lo dispuso tal90. La 
ejecución de un imposible secundum quid altera par-
cialmente el curso natural, la ilación causal habitual 
en orden a un efecto preciso, sin distorsionar el ré-
gimen global por plausible existencia de subiectum 
formalmente configurado: la transustanciación no es 
equiparable a la creación de un contradictorio en sí.

La omnipotencia se significa, al cabo, como 
potenter non posse facere propter potentiae abun-
dantiam: “ipsum facere est voluntas facientis”91 

[Doctoris irrefragabilis Alexandri de Hales Summa Theologica 
I. Liber primus, p. 1, inq. 1, tr. 4, q. 3, cap. 1 (Ad Claras Aquas, 
Quaracchi: Ex Typographia Collegii S. Bonaventurae, 1924), 
151]. Odo Rigaldus, Quaestio de existentia rerum in Deo II, 6, 
en De rerum ideis. Dio e le cose nel dibattito universitario del 
tredicesimo secolo. I. Editio textuum Odonis Rigaldi et alio-
rum, ed. L. Sileo (Roma: Urbaniana University Press, 2011), 
112: “Quod obicitur, quod essent tunc ideae impossibilium, 
dicendum quod si tu appellas impossibile quoad Deum, dico 
quod tale nullo modo potest habere ideam nec potest esse, 
quia Deus non habet ideam nisi eorum quae sibi sunt possi-
bilia. Si loquaris de impossibili quoad naturam solum, de ta-
libus bene concedo quod sunt ideae in Deo: cognoscit enim 
se posse facere talia, et constat quod cognoscit illud quod 
scit se posse, –vel aliter sciret se posse quod non cognosce-
ret, quod absurdum est dicere”.

90	 Enrique de Gante, Quodlibet VIII, 3, 8: “Isto autem secundo 
et tertio modo impossibile fieri non dicitur impossibile fieri 
simpliciter, sed solum impossibile primo modo. Non enim est 
impossibile simpliciter nisi quod est impossibile simpliciter 
potenti, non autem quod est impossibile alicui non simpli-
citer potenti […] Et illud est solummodo impossibile primo 
modo, ita quod nihil sit impossibile deum agere, quin illud sit 
impossibile fieri; et econverso nihil est impossibile fieri quin 
sit impossibile deum agere illud, et nihil potest deus agere 
secundum quecunque cursum et ordinem rerum, quod se-
cundum se simpliciter impossibile est fieri”.

91	 Enrique de Gante, Quodlibet VIII, 3, 9-10: “Ita quod magnum 
inconveniens est dicere deum posse aliquid agere secun-
dum quemcunque cursum et ordinem rerum, quod secun-
dum se simpliciter impossibile est fieri. Est etiam magnum 
inconveniens dicere de tali impossibili, puta quod contradic-
toria sunt simul in

eodem quod non est impossibile quia deus non potest facere hoc, 
sed quia hoc non potest fieri, quasi restet non ex parte dei 
quin in ipso sit potentia activa ad hoc faciendum, sed ex parte 
facti, quia non est in ipso potentia ad hoc fieri. Immo nec in 
eo est potentia ad hoc facere, sicut non est in eo potentia ad 
peccare, quia illud esset omnem ordinem rerum confundere, 
quod posse non esset potentiae sed impotentiae; nec est 
propter impotentiam aut defectum potentia, sed propter 
potentiae abundantiam, ut de talibus bene dicatur quod deus 
potenter non possit ea facere. nec est propter impotentiam 
aut defectum potentia, sed propter potentiae abundantiam, 
ut de talibus bene dicatur quod deus potenter non possit 
ea facere. Unde in eis que potest facere ipsum facere est 
voluntas facientis, nec ab alio dependet ipsum fieri. Ita quod 
non est verum dicere de impossibili simpliciter quod deus 
non potest illud facere quod non potest fieri, sed potius non 



20 Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

(trasfondo: compenetración de potencias activa y 
pasiva según la máxima averroísta que enlaza po-
sibilidad ab alio a posibilidad per se: “illud quod est 
possibile ab extrinseco est possibile per se”)92. El 
efecto del agente simpliciter ilimitado en su facul-
tad activa no puede depender de otro, sino exclu-
sivamente de su voluntad, falaz la imposibilidad del 
nihil purum por impotencia divina: falso que Dios no 
pueda hacer lo imposible por ser tal, lo imposible 
es tal porque Dios no puede (no quiere) hacerlo (so-
lapados posse y velle divinum), es decir, por acto de 
nolluntas desfavorable que no coarta la omnipoten-
cia, la revela. Y ese actus nollendi tiene como (in)
expresión ontológica la orfandad de ratitudo.

Primacía modal de possibilitas, fundada a parte 
rei, sobre potencia: la criatura ha de ser posible en sí 
misma por intrínseca constitución formal para recibir 
la acción efectiva del creador, mas la objetiva possi-
bilitas ex parte rei aflora del poder ratificador - ejem-
plar divino ab aeterno93. La potentia ordinata Dei se 
cierne sobre el posible simpliciter, emergente en la 
res a ratitudine. La distinción entre interna conforma-
ción y posibilidad objetiva es basal en la sintaxis del 
esse essentiae, expectante de solución híbrida más 
madura (Quodlibet VIII, 3) que combine posibilidades 
ex parte rei sicut ex parte passivi / ex parte Dei sicut ex 
parte activi, con mayor énfasis en la segunda a través 
de la ratitudo, rendimiento intelectivo divino antece-
dente a la processio ad extra, solución que resalta-
rá la condición ab alio de la creación por extrínseco 
vínculo con la divinidad, atenuado el hiatum naturae 
entre efectuación volitiva ad extra e intelectiva rati-
ficación esencial ad intra. Doble relación creaturae 
ad Deum: ab aeterno in esse simpliciter essentiae en 
tanto causa ejemplar / ex tempore in esse simpliciter 
existentiae en cuanto causa eficiente y final.

A la sutil coloratio del argumento ontológico (Kant 
dixit) del Proslogion94 se suma una profunda revisión 
de la regula Anselmi cuyo fruto será la innovada pro-

potest fieri quia deus non potest facere, sicut et in affirmativa 
non dicitur deum possibile aliquid facere, quia illud possibile 
est fieri, sed econverso quia deus potest illud facere, ideo 
possibile est fieri aut obiective aut subiective”.

92	 Averroes, Commentum magnum super libro De caelo et mun-
do Aristotelis I, com. 124, en Averrois Cordubensis, ed. F. Car-
mody, R. Arnzen & G. Endress (Louvain: Peeters, 2003), 239: 
“Et intendit Aristoteles [De caelo I, 12, 282a 23-25] ad decla-
randum hanc intentionem propter hoc possibile, quia notum 
est per se quod illud quod est possibile ab extrinseco est 
possibile ex se, sed econtrario latet scilicet quod illud quod 
est possibile ex se est possibile ab extrinseco: estimatum 
est enimo quod non est impossibile quod aliquid sit possibile 
in se impossibile ab extrinseco”.

93	 Enrique de Gante, Quodlibet VI, 3, 6-11.
94	 “Quo nihil maius cogitari potest” … Doble coloratio: 1) Matiza-

ción lógica de la no-contradicción del concepto “sumo pen-
sable” (quo maius cogitari nequit): “Per illud potest colorari illa 
ratio Anselmi de summo bono cogitabili, Proslogion, et intelli-
genda est eius descriptio sic: Deus est quo cognito sine con-
tradictione maius cogitari non potest sine contradictione. Et 
quod addendum sit ‘sine contradictione’ patet nam in cuius 
cognitione vel cogitatione includitur contradictio, illud dicitur 
non cogitabile, quia sunt tunc duo cogitabilia opposita nullo 
modo faciendo unum cogitabile, quia neutrum determinat al-
terum” (Ordinatio I, d. 2, q. 3, n. 137, ed. Alluntis, 435-436). 2) 
Precisión gnoseológica acerca del carácter intuitivo (no abs-
tractivo) de la noticia “máximo cogitable”. La demostración 
del ser real del “sumo inteligible sin contradicción” se desa-
rrolla en el plano esencial (el entendimiento halla completo 
reposo en él, debiendo corresponderle in proprio la razón de 
primer excogitable, la ratio entis) y en el existencial (summo 

posición metodológica de Reportatio Examinata (I A, 
Prol. 1, 3-4) que brinda una pauta ordinal de atribu-
ciones bajo las que Dios pueda ser concebido por 
gradación de lejanía a la objetividad primordial de la 
esencia. La regula Scoti (propositio famosa) es crucial 
para la explicación de la intensiva continencia unitiva:

“Quaecumque habent aliquam distinctionem rea-
lem, si essent separata realiter, illam distinctionem 
habent secundum rationem, ubi non sunt distincta 
realiter […] Quaecumque habent aliquem ordinem 
inter se, ubi sunt distincta realiter, eundem ordinem 
habent ubi sunt unitive contenta”95.

Aquello que fuese real - quiditativamente reso-
luble o guardase un cierto orden esencial por reali-
ter separado, mantendrá la misma distinción (con-
ceptual) donde no esté realmente diferenciado, por 
ende, conservaría el mismo orden en continencia 
unitiva (si ens y unum fuesen disociables, serían dis-
cernibles -distinctio quidditativa realis-, por lo que, 
en continencia unitiva, cursarán disjuntos -distinctio 
formalis et quidditativa secundum rationem-, de ahí 
que la esencia, pelagus infinitum, omnia continens 
quae sunt in eo per identitatem -continens omnem 
perfectionem unitive). Suele afirmarse que la esencia 
divina es continens por imitabilidad, carácter que no 
revierte en fundamental posición relativa de razón a 
quo, ya que el autoconocimiento divino no envuelve 
relación, sino perfecta identitas realis de esencia e 
intelecto: la relación entre Dios y la criatura a título de 
essentia exemplar y ratio exemplata se inscribe en el 
tercer modo de los relativos aristotélicos, fundada, 
no tanto en la continencia unitiva preceptiva para 
atributos entitativos y operativos, cuanto en una con-
tinencia virtual o extensiva por eminencia que apun-
ta a una esencia virtual, no formal, no realiter, antes 
bien, virtualiter distincta (ser divino y criatura non sunt 
distincta realiter sed eminenter), por consiguiente, 
no a una intendencia ejemplar de la idea cual razón 
eterna en el entendimiento infinito (Deus-continens 
formaliter vel intentionaliter sub ratione imitabilis), 
sino a una incepción ratitudinal de la misma ex se o 
según su propia razón de ser (Deus-continens virtua-
liter sub ratione eminentis: prefiguración virtual de la 
creación en su conjunto en la divinitas).

El esse secundum quid de la idea creatural en la 
inteligencia divina es la virtualitas de una (prae)-es-
sentia sostenida en su ser intelectivo (“presencia” 
virtual), una continentia protensiva que extiende el 
omnímodo conocimiento a la creatura como objeto 
secundario -esse obiective tantum secundario- (su-
perado el motivo objetivo primero que sea la esencia 
en su razón absoluta, o el valor secundario de térmi-
no de intelección que fuera en su razón de imitabi-
lidad para el gandavense -non movendo intellectum 

cogitabile = possibile esse a se → esencial existencia por 
aseitas in essendo, no abalieitas).

95	 Duns Escoto, Ordinatio II, d. 6, q. un., ed. Vivès XXIII, 43-44: 
“Praeterea, accipio hanc propositionem positam in principio 
primi Sententiarum: ‘Quaecumque habent aliquam distinc-
tionem realem, si essent separata realiter, illam distinctio-
nem habent secundum rationem, ubi non sunt distincta re-
aliter’. Sed ens et unum si essent separata, essent distincta 
distinctione quidditativa reali; igitur et nunc habent illam for-
malem distinctionem, et quidditativam secundum rationem. 
Vel forma sic rationem: ‘Quaecumque habent aliquem ordi-
nem inter se, ubi sunt distincta realiter, eundem ordinem ha-
bent ubi sunt unitive contenta’”.



21Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

nec primo terminando actum eius-, conjeturada aho-
ra ut inclusum in obiecto primo virtualiter terminante)96 
por pre-contención unitiva de todo inteligible, y 
como el estatuto de la forma a priori, libre de materia 
pero abocada a un régimen endémico de hilemor-
fismo efectivo, es el de un acto virtual en la potencia 
eficiente natural o sobrenatural, la idea simula la ac-
tualidad virtual de la esencia a priori en el entendi-
miento divino, no su acto formal de esencia o entitas 
secundum quid extra intellectum.

La esencia creada en cuanto realitas secundum 
quid transmitida a la actualitas simpliciter de la singu-
lar existencia efectuada es imitativa, desvelando en 
fáctico hábito contingente una dependencia real (in 
esse essentiae) a Dios ejemplar; la esencia en tanto 
conocida por Dios es objeto producido, esse obiec-
tive (omnia sunt in Deo secundum esse intelligibile 
eorum obiective) o quid est inteligido: lapis ut cog-
nitus est tantum virtualiter (no formaliter) in essentia 
divina97, un producto objetivo de exclusiva actualidad 
virtual en el seno divino. No se trata, en rigor, de una 
continencia unitiva por la excelsa esencia de las ra-
tiones exemplatas, vigente ad intra la no-identidad 
formal ex natura rei que media entre essentia (divini-
tas) y essentialia, sino de una inclusión protensiva en 
la que el acto virtual, más perfecto que el formal98, se 
insinúa pre-ratitudinalmente, reclamando una fuerza 
agente para su formalización (voluntad), dado que la 
esencia sólo es real, aun en su lícito esse secundum 
quid extra intellectum de naturaleza común, en lo 
existente individuado.

No en vano, a la primacía de comunidad (primi-
tas communitatis) del ens univocum en su comu-
nicabilidad ut quod de esencia generalísima (ens: 
predicable formaliter o in quid de toda otra esencia, 
de todo inteligible, a excepción de passiones con-
vertibiles simplices por continencia unitiva -identi-
dad real-simpliciter con distinción formal ex natura 
rei- y passiones disiunctae entis -diferencias últimas 
para el mismo quid ens-. Ens es ratio formalis unívo-
ca, razón formal común a lo finito y lo infinito, incluso 
Dios es pensado sub ratione entis) la acompaña la 
primacía de virtualidad (primitas virtualitatis) de ens 
como esencia coextensiva al ser (esse essentiae)99. 

96	 Duns Escoto, Reportatio I A, d. 36, q. 2, 25: “omnia sunt in 
Deo secundum esse intelligibile eorum obiective, non mo-
vendo intellectum nec primo terminando actum eius sed 
tantum secundario ut inclusum in obiecto primo virtualiter 
terminante”.

97	 Duns Escoto, Ordinatio I, d. 36, n. 38, 286: “Item, quod tantum 
est in aliquo virtualiter, numquam est formaliter tale nisi per 
causationem actualem; lapis ‘ut cognitus’ est tantum virtua-
liter in essentia divina; ergo non fit actu cognitus sine causa-
tione, et tune ut prius”.

98	 Duns Escoto, QQ. super Metaphysicorum IX, q. 14, ed. Vivès 
VII, 598: “Tomado precisivamente cada uno de los actos […] 
el virtual es más perfecto que el actual. Pero cuando es limi-
tado, no es más perfecto al punto de excluir toda potenciali-
dad del sujeto respecto al acto formal, porque dicho acto es 
una perfección en cuanto se distingue del virtual, y así, si el 
sujeto poseyera sólo el acto virtual estaría privado del grado 
de perfección propio del acto formal”. El acto virtual en Dios 
es infinito, de suerte que, si por imposible se diera en él un 
acto formal (si per impossibile formalis inesset), no acrecen-
taría su perfección (la infinitud absorbe cualquier perfección 
formal finita), cosa que no sucede en el caso de la sustancia 
finita, para la que el acto formal inherente de accidentes ab-
solutos no es superfluo, tendría incidencia perfectiva.

99	 Duns Escoto, Ordinatio I, d. 3, pars 1, q. 3, §§ 125-151. Ex na-
tura potentiae, el motivo primario o fundamento de conoci-

Tal como la causa eficiente (causa essendi) contie-
ne virtualmente el efecto en su poder activo, ens, 
abstracto primum scibile in quantum ens (la quiddi-
tas rei materialis podrá ser el primum cognitum que 
pregona Aquino, mas sólo pro statu isto o ex statu 
potentiae actual, condición natural destituida en 
que la mermada potencia cognitiva requiere de los 
fantasmas provenientes de la experiencia sensible, 
no ex natura potentiae), podría juzgarse causa cog-
noscendi de toda realidad, con lo que ens virtualiter 
continens rem ut cognoscibile, sin menoscabo de 
preeminencia virtual de individualidad (prius ontoló-
gico) como sesgo de incomunicabilidad ut quod para 
la esencia según el principio de inclusión en natura 
communis del vasto espectro de intrínsecos modos 
singulares de proyección existencial.

5. �Rastro de la res rata en las ontologías de 
Clauberg yWolff

Sobre explícita equivalencia de ser en cuanto ser y 
ser qua intelligibile, Johann Clauberg se hará eco en 
su Ontosophia (§7-8) de la dicotomía a reor / a ratus 
en una audaz armonización de etimologías griega y 
latina: Sache a sagen (res a ῤέω) cifra al cogitabile seu 
intelligibile (“ens est quicquid quovis modo est, cogi-
tari ac dici potest -Alles was nur gedacht und gesagt 
werden kan-. Ita dico nihil, et cum dico, cogito, et cum 
cogito est illud in intellecto meo”)100. El dominio del 
esse obiectivum se extiende a los límites de discursi-
vidad y se agota en los contenidos de pensamiento, 
abarcando incluso al non-ens (ens rationis) sive non 
intelligibile en tanto pueda ser objeto de lenguaje o 
inferencia sofística (preludio del noúmeno). El idea-
lismo está larvado: la idea, genética expresión de lo 
sustancial por fusión de objeto y sujeto, momento 
culminante de síntesis onto-gnoseológica, Ding - res 
y Denken - cogitare confluyen en origen101.

Condición necesaria de esse reale o esse posi-
tivum es la posibilidad de concepción como exis-
tente: esse qua intelligibile se dializaría en aliquid (lo 
que no repudia nuestro pensamiento por depurado 
de disonancias -ámbito de la existencia posible que 
auspicia la glosa esse possit-) y nihil102. Si ens, en 
laxa acepción de esse obiectivum, acota los límites 

miento será la ratio entis. De no establecer una distinción de 
objetos adecuados al entendimiento humano pro statu isto 
(quidditas rei sensibilis) y ex natura potentiae (ens) quedaría 
en suspenso la objetualidad de la divinidad (frustrada tam-
bién la expectativa de intelección del singular en su misma 
individualidad en estado de naturaleza restituida a la poten-
cia cognitiva): Dios conviene en la comunísima razón esen-
cial de ente, irreductible a quididad material. Ens y quidditas 
rei pueden considerarse objetos idóneos al intelecto ex statu 
naturae (no ex natura potentiae, sin más), el primero in statu 
naturae institutae / restitutae (in patria animae), el segundo in 
statu naturae destitutae (expatriación psíquica -status viato-
ris o extra patriam animae-).

100	 Johann Clauberg, Metaphysica de ente, quae rectius ontoso-
phia II, § 6, en Opera omnia philosophica I (Hildesheim: Georg 
Olms, 1968), 283.

101	 Cf. Jean-François Courtine, Suárez et le système de la mé-
taphysique (Paris: PUF, 1990), 261: “Aio omne ens posse dici, 
hoc est, nominari, voce viva vel scripta enuntiari. Hinc, Sache 
– res – a sagen, dicere […] Ipsum: res, si non a reor, est ῤέω, 
loquor […] Praetera, omne ens potest cogitari seu intelligi, 
ideoque cogitabile et intelligibile appellatur […] Ding – res – et 
denken – cogitare – eiusdem sont originis” (Ontosophia, §7).

102	 Johann Clauberg, Metaphysica de ente III, § 18-21, Opera om-
nia I, 285.



22 Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

de discurso, aliquid (esse reale) y la solidaria razón 
de no-contradicción que habilita como principio for-
mal de la ontosofía revierten en un criterio de vera-
cidad o falsedad. La brecha ontológica entre esse 
obiectivum (ser puramente excogitable) y esse reale 
(posible existente) restaura el postulado cartesiano 
del cogito como verdad intuitiva germinal y principio 
no-formal del ser, ya que la división aliquid / nihil evi-
dencia una mens cogitans reflexionando sobre sus 
propios contenidos de pensamiento103.

El maestro de Westfalia propugna una división 
cuatripartita de la res en Exercitationes XVIII que 
emula la bonaventuriana (communiter, proprie, ma-
gis proprie)104:

1.- Latissime pro omni cogitabili: toda figura noéti-
ca, verosímil o ficticia, posible o imposible. Esse ali-
quid in intellectu que acoge a las clásicas res a reor y 
a ratitudine. Quod cogitari potest insta al intelligibile.

2.- Minus late pro omni eo quod est aliquid, non 
nihil: antítesis ens reale / ens rationis en la que enca-
jaría la categoría res a ratus. Esse aliquid antitético a 
nihil extra intellectum.

3.- Stricte res pro substantia105: esse aliquid ad 
se extra intellectum. Subdivisión del ens reale con 
distinción propia (real) de substancia (esse per se, 
la sustancia no requiere sujeto en que existir, tiene 
realidad in se y per se) y modos sustanciales, o es-
trictamente conceptual de sustancia y atributos (dos 
tipos de inherencias -formalis esse in alio-, adhesión 
a Descartes: modi rerum, accidentes separables / 
modi cogitandi, atributos esenciales e inseparables106 
-extensión, duración y unidad- más el repertorio de 
transcendentalia clásicos -absolutos: unum, verum, 
bonum / disyuntivos: causa/causado, todo/parte, su-
jeto/adjunto, …). La relación entre sustancia, atributo 
y modo se explica en términos de dependencia tran-
sitiva (modi rerum dependen de modi cogitandi, y es-
tos de las sustancias de inhesión). Los atributos no 
son adyacencias, propiedades o estados inherentes 

103	 Johann Clauberg, Metaphysica de ente III, § 25, nota p, Opera 
omnia I, 286.

104	 Johann Clauberg, De cognitione Dei et nostri, quatenus na-
turali rationis lumine, secundum veram philosophiam, potest 
comparari, exercitationes centum, XVIII (Duisburg: A. Wijn-
gaarden, 1656), 665: “Res primo sumitur latissime pro omni 
cogitabili, nam quidquid sub cogitationem nostram cadit, 
sive verum sive fictum, sive possible sive impossibile, sive 
actuale sit, interdum rei nomine appellatur. Nec dubitatur, 
quin accidens hoc significatu latissimo res dici queat. – Se-
cundo res accipitur minus late pro omni eo quod est aliquid, 
non nihil, et sic reale ens opponitur enti rationis, nempe 
ubi Authores sub illa (reali) modalem quoque distinctionem 
complectuntur, quoniam aliquid est, non nihil, not ens ratio-
nis, non figmentum. – Tertio stricte sumitur res pro substan-
tia, atque ita res opponitur modo, distinctio realis opponi-
tur modali proprie dictae […] – Quarto strictius adhuc reale 
opponitur intentionali, quo sensu etiam res et signa rerum 
distinguuntur, nec interim negatur intentionale ens esse ali-
quid, prout signa etiam non sunt nihil. Hanc vocis illius ac-
ceptionem si respiciamus, dicere possumus, dari nonnulla 
accidentia, quae non sint realia, sed intentionalia, dari alia 
plurima, quae realia sunt”.

105	 Acepción que en §4 solapa a la res: “Entis initio statim distin-
guendae tres significationes. Nam vel denotat quod cogitari 
potest (distinctionis causa nonnullis vocatur Intelligibile) et 
huic non potest opponi quicquam; vel notat id, quod revera 
Aliquid est, nemine etiam cogitante, cui opponitur Nihil; vel 
significat Rem, quae per se existit, ut Substantia, cui solent 
ooponi Accidentia”.

106	 Johann Clauberg, Metaphysica de ente IV, § 42-44, Opera 
omnia I, 290.

a las sustancias de las cuales los modos (inmedia-
tos o mediatos) sean instancias particulares107, sino 
aspectos universales bajo los que cabe pensar una 
sustancia simple, dependientes de ella en la medida 
en que lo simple en sí pueda concebirse de diferen-
te manera (modi cogitandi: modos dispares en que 
una sustancia sea o pueda ser inquirida). La identifi-
cación de atributos primarios exige una aprehensión 
del ens reale relativa a caracteres “máximamente 
opuestos” y positivamente inteligibles (captación en 
un concepto positivo)108.

La doctrina de Clauberg sobre la esencia expe-
rimenta un giro notorio entre la edición de 1647 de 
la Ontosophia (Elementa philosophiae) y las dos pos-
teriores (Ontosophia nova de 1660 y Metaphysica de 
ente quae rectius ontosophia, 1664). Aunque no varíe 
en ellas la definición (“totum illud, per quod res & est, 
& est id quod est”)109, en la edición original se asocia 
la esencia al attributum reale primum constitutivo de 
la sustancia como res, mientras que en las ulterio-
res la esencia se consagra, cual modus cogitandi, 
en radix et fundamentum de excogitabilidad sustan-
cial, de lo que sea y no sea posible en ese sustrato110, 
presupuesta en la actualidad de cualquier sustan-
cia como rígida estructura conceptual que propicia 
su fiel representación. La quidditas responde a la 
noción de una cosa y no admite graduación en ella, 
indivisa e inmutable pertenece necesariamente a la 
sustancia111.

Rechazado el hilemorfismo justificativo de com-
pletitud, ésta congregaría a los atributos primarios: 
la concepción de una sustancia bajo un atributo pri-
mario equivaldrá a su concepción bajo la capacidad 
de existir en sí y por sí mediante el poder ejecutivo de 
la divinidad, sin demanda de unificación con ninguna 
otra subsistencia. Énfasis en la visión cartesiana de 
sustancia como sujeto completo, simple, indepen-
diente de toda otra, no así de Dios, por distinción de 
materia prima (res extensa simpliciter y universal-
mente considerada, totalidad extensiva del universo) 
y secunda, razón de extensión parcial y de quantitas 
en determinada disposición, con accesorio interro-
gante sobre la res extensa en cuanto tal o el cuerpo 
particular (sustancia corpórea en general) como su-
jeto último de predicación.

4.- Strictius res pro reale opponitur intentionale: 
res frente a signa rerum (sean signos sensibles -sig-
na materialia / instrumentalia-, sean signa formali, 
imágenes mentales representativas). Reaparece 
en esta cuarta categoría una división urdida en 
Exercitationes XVI entre esse fundamentale y esse 
intentionale112. La res puede ser abordada

107	 Johann Clauberg, Metaphysica de ente IV, § 46, Opera omnia 
I, 290.

108	 Johann Clauberg, Metaphysica de ente IV, § 48, Opera omnia 
I, 291.

109	 Johann Clauberg, Metaphysica de ente V, § 60, Opera omnia 
I, 293; Elementa philosophiae seu ontosophia II (Groningen: 
Johann Nicolai, 1647), 47.

110	 Johann Clauberg, Metaphysica de ente V, § 56, Opera omnia 
I, 292.

111	 Johann Clauberg, Metaphysica de ente V, § 61-62, Opera om-
nia I, 293-295.

112	 Johann Clauberg, De cognitione Dei et nostri XVI, 621: 
“Mens quando rem eandem considerat, ut extra notionem 
in seipsa, et ut est in notione representata, videt hoc aliquid 
esse fundamentale, notionem autem suam aliquid umbrati-
le et intentionale. Unde res etiam seu ens absolutum rectis-



23Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

- Extra notionem in seipsa (esse aliquid 
fundamentale)

- In notione representata (esse aliquid umbratile et 
intentionale)

El ser intencional no es más que una sombra del 
fundamental que lo estatuye en ens absolutum, algo 
sólido y real (aliquid solide et proprie sicut reale = fun-
damentale); no más que una semblanza (similitude) 
que hace a las cosas cognoscibles bajo la commu-
nis notio rei. Algunos accidentes no pueden tomarse 
por entidades fundamentales, apenas intencionales. 
Premonitorio el poema de Exul umbra113: “venimos 
de la noche, de la sombra desterrada”, arrastrando 
estigmas en la caída, ecos de “un nombre pretérito” 
arrancado de la mente divina, ¿remanencias de “lo 
real intacto en lo real devastado”?114

La distinción res a reor, reris / res a ratitudine, vía 
Suárez y la escolástica tardía, está latente en forma 
no explícita en la moderna identificación de la en-
tidad con la esencia posible115, muy acusada en la 
Ontologia de Christian Wolff: “ente” no encausa so-
lamente a lo existente in praesentia, evoca también 
a seres del pasado y conmina al futuro, convocando 
incluso a seres imaginarios, aquellos a los que no re-
pugna la existencia116.

Lo ente no es tal por su existencia, sino por ingé-
nita aptitud a ella, la Philosophia prima wolffiana es 
la ciencia de lo ratificado ontológicamente en tanto 
posible por razón suficiente, excluido el factum exis-
tencial, y esa ratitudo se asentaría en las verdades 
apriorizadas que avalan su carácter de ciencia del 
ente en general, en cuanto que es ente, fundamenta-
das en los axiomas onto-gnoseológicos de no con-
tradicción y razón suficiente.

El principio de no contradicción valida la noción 
de posible lógico por interna cohesión formal (res a 
reor, reris)117; el de razón suficiente, en virtud del cual 
se constata que algo es (expandido, por tanto, a los 
ámbitos potencial y actual de ser)118, invita al posible 

sime dividitur, quod sit vel fundamentale, quod specialiter 
et kat’ exohkén [κατ’ εξοχήν] reale dici solet, quod primo et 
propriissime est et producit aliquid, etc., vel intentionale, 
quod non est nec facit aliquid solide et proprie sicut reale 
(fundamentale) et est tamem quasi umbra et similitude eius, 
quae nos illud facit cognoscere, unde communiter notio rei 
vel idea appellatur”.

113	 Juan J. Domenchina, La sombra desterrada, 1948-1950 (Má-
laga: El Guadalhorce, 1969).

114	 René Char, “Rémanence”, en Fureur et Mystère (Paris: Galli-
mard, 1948).

115	 Francisco Suárez, Disputationes Metaphysicae II, 4, 9 (Ma-
drid: Tecnos, 2011): “Ente tomado como nombre significa lo 
que tiene una esencia real prescindiendo de la existencia 
actual, no excluyendo a esta ni negándola, sino sólo abstra-
yendo precisivamente”.

116	 Christian Wolff, Philosophia prima sive Ontologia, methodo 
scientifica pertractata, qua omni cognitionis humanae princi-
pia continetur, Gesammelte Werke (Hildesheim: Georg Olms, 
1962), § 134.

117	 Christian Wolff, Ontologia, § 27: “Pues […] ¿quién ignora que 
mientras que nosotros vemos que, a cierto ente, ya absoluta-
mente, ya bajo cierta condición, le conviene algún predicado, 
no encontramos que esté en nuestro poder juzgar que aquél 
no le conviene a ese mismo, ya absolutamente, ya bajo cierta 
condición? Por eso es evidente que nosotros experimenta-
mos que no tenemos el poder de juzgar que lo mismo es y no 
es simultáneamente”.

118	 Christian Wolff, Vernünfftige gedancken von Gott, der welt und 
der seele des menschen, auch allen dingen überhaupt (Hilde-
sheim: Georg Olms, 1997), § 30: “Donde hay alguna cosa de 
la que se puede entender porqué es, esa cosa tiene una ra-

real-metafísico en doble inspección, como princi-
pium essendi (rei a ratitudine), por contener en sí la 
posibilidad de otro, y en calidad de principium fiendi 
(rei ratae), por inclusivo de su razón de actualidad119.

El principium essendi se transpone intra rem, es-
taría dentro de la esencia de la cosa como razón su-
ficiente de ser (apresado en el esse essentiae que 
refrenda la res a ratitudine), y puesto que la ratio 
fiendi es razón suficiente de actualidad de una con-
tingencia, ésta residiría en un ente distinto en oca-
sión causal120 (abolición de ejemplaridad externa: 
la ratio essendi se torna ratio a se, pues la ratitudo 
es sólo razón suficiente de constitución ontológica 
pertinente propiamente al ens). Rationes essendi y 
fiendi son deudoras de vérités de raison y vérités de 
fait leibnizianas, sin más que auxiliar al principio de 
no contradicción fundante de las primeras con el de 
razón suficiente, soporte de las segundas, en su am-
bivalencia: intrínseca razón suficiente de posibilidad 
del ens por congénita aptitudo ad existendum (ratio 
essendi: suficiencia a se del ente por ratitudo esen-
cial) y extrínseca razón suficiente de actualidad (ratio 
fiendi: suficiencia ab alio del ente contingente cuya 
existencia non est de intellectu essentiae), salvando, 
claro está, el carácter a posteriori de las verdades 
fácticas, ya que para el preceptor de matemáticas de 
Halle los dos principios genéticos cursarían a priori.

Imposible será, entonces, lo recusable por inter-
na incongruencia (quicquid contradictionem involvit, 
valor axiomático a priori: nada referible al “número de 
los imposibles” sin la evidencia analítica de tal prin-
cipio), huérfano de noción representativa, anoemáti-
co (ni siquiera res a reor), pura nada. Por el contrario, 
posible es aquello que incardina invariablemente un 
concepto, si bien la entidad confiesa en sí razón su-
ficiente (no necesaria) de ser por conato existencial 
(“la noción de ente en general no encierra la existen-
cia, sino la no repugnancia para existir o, lo que es lo 
mismo, la posibilidad de existir”)121. Imposible es ni-
hilum, privado de representación, nulla notio; posible 
es “aliquid … id cui aliqua notio respondet, possibile 
est”122. Y es a la luz de la posibilidad de concepción 

zón suficiente”; Ontologia, § 75: “[…] la naturaleza de nuestra 
mente es tal que ella es llevada mediante un ímpetu natural 
a la razón suficiente de aquello que es y el principio de razón 
suficiente no se descubre contrario a la experiencia de tal 
modo que no pueda ser abstraido a partir de cualquier caso 
singular, consecuentemente su verdad se da a conocer me-
diante la sola atención”. La “enmienda” de Kant en su Nova 
dilucidatio a esta definición es sobradamente conocida: “ra-
zón es aquello por lo que puede entenderse la razón por la 
cual algo puede ser más bien que no ser” [Immanuel Kant, 
Gesammelte Schriften, Preussische Akademie der Wissens-
chaften (Berlin-Leipzig: Georg Reimer, 1900), 393].

119	 Christian Wolff, Ontologia, § 874.
120	 Christian Wolff, Ontologia, § 881: “Causa es el principio del 

cual depende la existencia o la actualidad de un ente di-
verso del mismo ya en cuanto existe ya en cuanto existe 
de tal modo. Causado, en cambio, se llama a lo principiado 
cuya existencia o actualidad depende de otro ente diverso 
de él mismo ya en cuanto él mismo existe ya en cuanto 
existe de tal modo”.

121	 Christian Wolff, Ontologia, § 134-136: “Ens dicitur, quod exis-
tere potest, consequenter cui existentia non repugant. Quo-
niam illud existere potest, quod possibile est […] est ens”.

122	 Christian Wolff, Ontologia, § 101-103: “Impossibile est nihilum. 
enimvero eam experimur mentis nostrae naturam, ut, dum ea 
judicat aliquid esse, simul judicare nequeat, idem non esse 
[…] Impossibile igitur sibi repraesentare nequit, consequen-
ter nulla ejus datur notio.- e contrario Possibile semper est 



24 Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

que se gesta la realitas: res sería quicquid est o esse 
posse concipitur, id quod est aliquid, de ahí la con-
vergencia escolástica que Wolff subraya entre rea-
litas y quidditas, con esmerada delimitación de ens 
(si existentia respicis) y res (si quidditatem, sive quod 
sit aliquid)123. La reducción de ens a res - aliquid es 
una consecuencia de la reconducción de esse (acto 
intensivo de ser) a esse ut actus o existencia agudi-
zada en el tomismo renacentista.

En efecto, la ratio entis refuerza la noción de posible 
con una aptitud existencial por ratitudo o firmitas en un 
ser de esencia (“posible” y “ente” no serían sinónimos: 
la posibilidad -lógica- de ser se apoya en el principio de 
no contradicción, la entidad -posibilidad ontológica- en 
el de razón suficiente, subrepticia en la primera la res a 
reor reris, convertible la ratio entis con la ratio rei a rati-
tudine). Sólo la identificación de posibilidades lógica y 
real, no contradicción formal y aptitudo ad existendum, 
permitiría una demostración a priori de la constitución 
del ente, mas esa identificación refunde los dos princi-
pios genéticos directivos de la filosofía.

El extravío de la prescripción solemne acaece 
con la transducción de aspectos formales del ens en 
essentialia que transformaría el axioma de no con-
tradicción en principio ontológico: las notas carac-
terísticas de la esencia no deben repelerse entre sí, 
de lo contrario, la aptitud a la existencia se disiparía 
con la subsiguiente nulidad noémica. Los esenciales 
conformantes de un ente han de ser determinantes, 
no determinados, no pueden derivar de indicado-
res anteriores124; se trata de razones necesarias y 
suficientes de firmitas eidética de las que dimanan 
propiedades que les son indisociables (inseparables 
del ente) y están determinadas por ellas, los atribu-
tos (attributa)125. Reservado el attributum proprium a 
la esencia en su integridad, el attributum commune, 
desprendido de algunos essentialia, puede ser com-
partido con otras esencias.

La ratitudo que afianza la aptitud existencial del 
ens sería, en suma, una colección de essentialia y 
atributos subsidiados, cuanto repela a los essentia-
lia genómicos de un ente quedaría excluido de él, 
pero cabe la posibilidad de que algo no sea incom-
patible con los esenciales ni esté determinado por 
ellos: los accidentes, en nomenclatura escolástica, 
devienen modos en la ontología wolffiana, aunque la 
posibilidad del ente (y la subsecuente aptitud exis-
tencial) está estrictamente subordinada a los essen-
tialia126, razones suficientes de presencia necesaria 

aliquid, eidemque Semper notio respondet.- Similiter, Id, cui 
aliqua respondet notio, possibile est”.

123	 Christian Wolff, Ontologia, § 243: “Quicquid est vel esse pos-
se concipitur, dicitur Res, quatenus est aliquid; ut adeo Res 
definiri possit per id quod est aliquid. Unde apud Scholas-
ticos et realitas et quidditas sinonyma sunt. eg. arbor et ens 
dicitur et res; ens scilicet si existentiam respicis; res vero si 
quidditatem, sive quod sit aliquid”.

124	 Christian Wolff, Ontologia, § 143: “Aquellas cosas que no re-
pugnan entre sí en el ente y, sin embargo, no se determinan 
recíprocamente por sí mismas se denominan esenciales 
(essentialia) y constituyen la esencia del ente”.

125	 Wolff distingue dos tipos de atributos: “Aquellas cosas que 
son determinadas por los esenciales se llaman atributos. De 
esta manera, si algo es determinado por todos los esencia-
les tomados simultáneamente lo llamamos atributo propio; si 
en cambio es determinado por alguno de ellos, lo designa-
mos atributo común” (Ontologia, § 146).

126	 Christian Wolff, Ontologia, § 153: “Por la esencia el ente es 
posible. Pues, dado que aquellas cosas que están conteni-

de atributos, propios o comunes, y de incidencia 
contingente de modos en un ser definido: la esencia, 
primicia en la concepción de un ente, matriz íntima 
y radical de configuración, será depositaria de razón 
suficiente de atributos e inherencias en acto o po-
tencia en él. He aquí la transfiguración de la ratitu-
do solemne en moderna inspiración y bajo impronta 
monadológica leibniziana127.

En el contexto metafísico que nos ocupa, la exis-
tencia es verdad per se nota, absurda la imposibilidad 
de algo actual, concluyente de posibilidad la existen-
cia, no a la inversa, por extrínseca fundamentación 
de razón suficiente de actualidad de un ente (ratio 
fiendi ab alio), a diferencia de la razón de ser esencial 
auto-referida para el ens por intrínseca existibilidad 
(ratitudo): ratio sufficiens equívoca, la razón suficiente 
de existencia (ratio fiendi → ratio rei in acto) no estriba 
en la posibilidad o aspiración existencial y la noticia a 
priori del ens (ratio essendi vel ratio entis → ratio rei a 
ratitudine) no rinde razón suficiente de existencia128: 
la res a ratitudine es por sí misma en virtud de una 
esencia o un esse essentiae que la apresta al ser, 
mas no existe por sí misma. Invoca el dogmático de 
Breslau un tópico escolástico reformado: la existen-
cia no pertenece a la esencia del ente contingente 
-existentia non est de ratione essentiae-, antes bien, 
es el complemento de la posibilidad (complementum 
possibilitatis)129.

La reseña wolfiana del ser como complementum 
possibilitatis no es sino una variación de la tesis de 
la distinctio modalis escotista: la existencia comple-
menta modalmente a la esencia, grado o predicado 
real de ésta resolutivo del ente intramundano. Más 

das en el ente ni repugnan mutuamente entre sí ni, sin em-
bargo, son determinadas por otras que inhieren simultánea-
mente, constituyen la esencia del ente; es evidente que en 
virtud de la esencia no inhieren en el ente más que aquellas 
cosas que pueden inherir juntamente en el mismo, conse-
cuentemente, el ente no encierra ninguna contradicción por 
esencia. De este modo, dado que nada se concibe en el ente 
antes que la esencia, el ente es posible por esencia. Por eso 
es evidente que la esencia del ente libera su posibilidad in-
trínseca”.

127	 Teoría de las fuerzas vivas (noción de fuerza ligada a sustan-
cia como principio intrínseco de dinamismo, infundido por la 
divinidad y anterior a la extensión), exigencia por razón su-
ficiente de un principium essendi de cada ente, innatismo 
gnoseológico y preformación seminal de los cuerpos con 
distribución funcional en el desarrollo orgánico justifican la 
concepción monádica de la sustancia: unidad capaz de ac-
ción per se, no inerte; articulación de la realidad en centros 
de fuerza, núcleos autónomos de actividad, átomos metafí-
sicos e inmateriales -”átomos de la naturaleza”-, portadores 
en sí mismos de vis viva, tendentes por sí al fin perfectivo 
propio. Omnia ubique u omnia in omnibus; cada mónada, 
aleph, aun la más humilde, microcósmico reflejo del macro-
cosmos transtemporal, relato completo del universo, colaes-
cencia de mónadas regida por identitas indiscernibilium.

128	 Christian Wolff, Ontologia, § 173: “Supón pues, que más allá 
de la posibilidad no se requiriese nada para que el ente exis-
ta. Existirá, por tanto, porque es posible, es decir, la posibi-
lidad será la razón suficiente para existir: lo cual, dado que 
es absurdo, es evidente que, más allá de la posibilidad se 
requiere algo otro para que el ente exista”.

129	 Christian Wolff, Ontologia, § 174: “Hinc existentiam definio 
per complementum possibilitatis”. Por transitividad, la ratio 
fiendi, razón suficiente de actualidad, complementaría la ra-
tio entis como razón suficiente de posibilidad por intrínse-
ca aptitud existencial. Vid. Vernünfftige Gedancken von den 
Kräfften des menschlichen Verstandes und ihrem richtigen 
Gebrauche in Erkäntnis der Wahrheit, Gesammelte Werke 
(Hildesheim: Georg Olms, 1965).



25Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

adelante, Kant hará del enunciado existencial un jui-
cio sintético subjetivo al concluir que la existencia no 
añade determinación alguna al contenido objetivo de 
un concepto (existentia nihil addit rei seu essentiae 
actuali), únicamente lo “pone” en relación con el acto 
concreto de percepción mediante el cual el cognos-
cente constata el objeto como efectivamente exis-
tente (extrínseca vinculación del “existit” por el cogi-
tans a “otra cosa”)130. La evaluación de la existencia 
como posición (positio, Setzung) del contenido real, 
correlativa a la específica diferenciación de existen-
cia y realidad, tiene raíz suareciana: la distinctio realis 
deja a la existencia (Wirklichkeit) fuera de la realitas, 
omitida en la constitución quiditativa (Sachheit) de lo 
creado131. La existencia tomada en sí no es algo di-
verso (salvo conceptualmente) en la cosa actual de 
su esencia. La res a ratitudine se impone como pa-
radigma de realitas en paradójica comunión con la 
propuesta tomasiana de una existencia extra o prae-
ter esencial (impugnación de la diferencia modal que 
contrajese la existencia a modus o gradus essentiae) 
por defensa de la distinctio realis (o la distinctio ratio-
nis, en otras voces): la esencia en cuanto tal prome-
te un esse completum132, enteramente determinada 
en su esfera de posibilidad entitativa, la existencia 
adveniens extra, extrínseca a esa matriz quiditativa 
como sintética adición (posición de dicho contenido 
-an sich selbst- “fuera de la mente”):

“Si me represento en mi interior que Dios pronun-
cia sobre un mundo posible su omnipotente ‘Que 
sea!’ (Werde), con ello Dios no le confiere al conjun-
to total representado en su entendimiento ninguna 
nueva determinación, no añade un nuevo predicado, 

130	 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, en Kant’s ges-
ammelte Schriften, Königlich Preußischen Akademie der 
Wissenschaften, Band IV (Berlin: Georg Reimer, 1903), A 219 
/ B 266. La existencia no se incluye en el espectro de deter-
minaciones definitorias de un objeto, a modo de predicado 
real del mismo (KrV, A 218ss / B 266ss), es la simultánea 
posición del conjunto global de predicados reales en una 
cosa en cuanto actual (KrV, A 598-599 / B 626-627: “Ser no 
es, evidentemente, un predicado real, esto es, un concepto 
de algo que pueda añadírsele al concepto de una cosa. Es 
puramente la posición en sí misma (an sich selbst) de una 
cosa o de ciertas determinaciones … [A]l concepto, el cual 
expresa meramente la posibilidad, no puede agregársele 
nada por el hecho que yo piense su objeto como absolu-
tamente dado (mediante la expresión: ‘él es’). Y así lo efec-
tivamente real no contiene más que lo meramente posible. 
Cien táleros efectivamente reales no contienen ni un ínfimo 
más que cien posibles”). Kant, Gesammelte Schriften II, 73 
(Berlin: De Gruyter, 1990ss), 20-23: “La existencia es la po-
sición absoluta de una cosa y se diferencia por ello de todo 
predicado, el cual es en cuanto tal puesto siempre en forma 
relativa a otra cosa”. Vid. también: KrV, A 597 / B 625: “die-
ses oder jenes Ding…existiert”.

131	 Martin Heidegger, Gesamtausgabe, 24 (Frankfurt a. Main: 
Klostermann, 1975ss), 136-138: “La existencia no añade 
nada … Existentia nihil addit rei seu essentiae actuali…. nada 
al qué real existente (zum wirklichen Was)”. Incide el profe-
sor de Marburgo en el paralelismo de la tesis kantiana de la 
existencia como “posición de la cosa en ella misma y en la 
naturaleza” con la idea suareciana de la no implicación de 
existencia por la realitas: la misma Realität en el concepto 
de algo actual que en el concepto de eso mismo como posi-
ble. Cf. H. Seigfried, “Kant‘s Thesis about Being Anticipated 
by Suárez?”, en Proceedings of the Third International Kant 
Congress, ed. L. Beck, 510–520 (Dordrecht: Springer, 1972).

132	 Tomás de Aquino, In II Sententiarum, d. 12, q. 1, a. 4, co; De 
potentia, q. 7, a. 1, arg. 9; De spiritualibus creaturis, a. 2, arg. 3. 
Dicta el Angélico en De veritate, q. 21, a. 1, co. 7: “Toda posi-
ción absoluta significa algo que existe en la realidad”.

sino que pone esa serie de cosas, en la que todo es-
taba, de lo contrario, puesto sólo en forma relativa 
(beziehungsweise) al conjunto total, de un modo ab-
soluto o sin más con todos los predicados”133.

Contra Kant, será Hegel quien recoja el testigo 
de la distinctio rationis suareciana. El conocimiento 
de la existencia no es aceptado como acto intuitivo 
de contacto de la mente, dominio general de posi-
bilidad (ratificación), con el régimen actual de con-
tingencias. Para Suárez, esencia posible o mental y 
esencia real se relacionan entre sí como no-ente y 
ente (la esencia posible es omnino nihil, simpliciter 
nihil; el acto cognitivo no requiere que el rédito men-
tal sea en sí mismo -qua contenido determinado- 
una entidad positiva)134, indistinción de ser y deter-
minatividad (actualitas expandida a esse essentiae 
y esse existentiae: la existencia actual no es sino el 
ser de la propia esencia actual, la cual declara intrin-
sece su esse essentiae). Hegel: el ser se determina 
hacia el interior de sí mismo en el singular existen-
te135. Asistimos a una incardinación causal (Suárez) o 
inferencial (Hegel) del contenido preciso que existe. 
La inferencia desenmascararía la apariencia sintéti-
ca del acto judicativo existencial por sucesión posi-
cional de todo activo noético (sujeto lógico inicial en 
posterior transposición extramental).

6. Conclusión
La moderna obsesión por combatir la creatio ex ni-
hilo pasa por la expropiación de la res a ratitudine 
(asumida la transcendentalidad por el sujeto y di-
fusiva la universalidad ante rem sensibilem en en-
dógena proliferación nouménica, se alzará el yo en 
núcleo sémico de constitución de la Realität) en una 
apuesta de efectiva existencia según una actualitas 
detonante de la retrotractiva espiral de la Washeit, 
incipiente carácter de realitas o determinación de la 
esencia como lo possibile136. Allende la demarcación 
del ámbito vital como esfera de propiedad eidética 
de un (prehabido) yo transeúnte apremia una rein-
vención de términos (actualitas derivada de agere, 
Wirklichkeit de wirken) en remisión retrospectiva al 
actuar de un sujeto cogitante, el actum resultante de 
su actividad.

La distinción a reor, reris / a ratitudine, en con-
clusión, prospera como diacrónico precedente de 

133	 Immanuel Kant, Gesammelte Schriften II, 74 (Berlin: De Gru-
yter, 1990ss), 13-18.

134	 Francisco Suárez, Disputationes Metaphysicae XXXI, 2, 1; 2, 7.
135	 Georg Wilhelm F. Hegel, Gesammelte Werke XX (Hamburg: 

Felix Meiner, 1968ss), 121. En la gnoseología afín a la tesis 
ontológica de la distinctio rationis que propugna el idealista 
de Stuttgart, el contenido de un concepto no debe ser for-
malmente hipostasiado, ni en su propia forma de concepto 
(liberado de presencia en el juicio), ni en la forma del juicio 
(aislado de inferencias en las que el juicio aparezca). El jui-
cio sería la verdad del concepto, y la inferencia, a su vez, la 
verdad del juicio (Gesammelte Werke XII, 97-98). El estado 
de abstracción y consiguiente subjetivación del contenido 
representativo del objeto no pertenecería al contenido mis-
mo, sería una forma que el entendimiento confiere al conte-
nido activamente aislado por él (Gesammelte Werke XXI, 75: 
“es ist eine ihm vom subjektiven Verstande angetane und 
geliehene Form”).

136	 Martin Heidegger, Gesamtausgabe, 24, 124: “[E]l problema 
de la diferenciación entre esencia y existencia in ente creato 
depende de si, en general, la interpretación del ser en el sen-
tido de la existencia se orienta a la actualización, creación y 
producción”.



26 Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

antinómicas ecuaciones ontológicas que la moder-
nidad explotará (objectivum = reale = subjectum irre-
lativum / subjectivum = ideale = subjectum relativum) 
para confrontar lex subjectiva (lex quaedam menti 
insita) o conditiones subjecti propriae (coordinatio 
idealis) y forma objective sive substantiarum coordi-
natio. La disquisición acerca de objectum intellectus 
(existens in se) y objectum sensuum (phaenomena 
seu causata testantur de praesentia obiecti) discurre 
hacia el positivo valor del noúmeno a la luz de un in-
tuitus originarius137.

Heredera de la división posible (Möglich) / impo-
sible (Unmöglich), la filosofía transcendental debe 
gestionar el más elevado concepto, el de objeto en 
general (Gegenstand überhaupt), “tomado proble-
máticamente y sin decidir si es algo o nada”138. La 
fisión conceptual de la nada (nihil privativum / nihil 
negativum / ens imaginarium / entia rationis ratioci-
nantis - ratiocinatae)139 oculta la idea escolástica de 
ente, ajustada a una estrategia teórica que afronta el 
supremo Objekt überhaupt, no como res (Ding), fic-
tum (Unding) o precipitado de erosión por cambios 
de fase en la díada antinómica (posible / imposible) 
que reclamase una instancia indivisa precursora, 
sino como non-nihil o nihil privativum, entitas o ali-
quitas minima, medio de aprehensión cognoscitiva. 
Aliquid (non nihil = aliquid) susceptible de repre-
sentación (repraesentabile - Etwas - Möglich) en su 
máxima indeterminación (determinado más allá de 
una esencia sería existente, indeterminado será 
mero posible, tenue non-ens privativum)140, frontal al 
impossibile ontológico (contradictionem involvens) e 
irrepraesentabile gnoseológico (incognoscible).

El triunfo del possibile allana la senda dinamicis-
ta avicénica que hollaran Enrique de Gante y Duns 
Escoto. El moderno edificio de la ontología post-sua-
reciana se sostiene sobre la embrional posición del 
posse esse en pugna con la nada.

137	 Immanuel Kant, KrV, A 249: “Wenn ich aber Dinge annehme, 
dies bloss Gegenstände des Verstandes sind, und gleichwo-
hl, als solche, einer Anschauung obgleich nicht der sinnlichen 
(als coram intuitu intellectuali) gegeben werden können; so 
würden dergleichen Dinge Noumena (Intelligibilia) heissen”. 
Noúmeno y fenómeno se alinean con intuiciones creativa y 
receptiva, primaria y derivativa, y las partículas de contraste 
(ent- / gegen-) que Heidegger se esfuerza en desvelar (Ent-
stand: ser--intuición-original / Gegen-stand: ser-opuesto 
por intuición derivativa). Cf. Martin Heidegger, Kant and the 
Problem of Metaphysics (Bloomington - Indianapolis: Indiana 
University Press, 1990), 82ss.

138	 Immanuel Kant, KrV, B 346: “Der höchste Begriff, von dem 
man eine transscendentalphilosophie anzufangen pflegt, ist 
gemeiniglich die eintheilung in das Mögliche und Unmögli-
che. Da aber alle Eintheilung einen eingetheilten Begriff 
voraussetzt, so muß noch ein höherer angegeben werden, 
und dieser ist der Begriff von einem Gegenstande überhaupt 
(problematisch genommen und unausgemacht, ob er etwas 
oder Nichts sei). Weil die Kategorien die einzigen Begriffe 
sind, die sich auf Gegenstände überhaupt beziehen, so wird 
die Unterscheidung eines Gegenstandes, ob er Etwas oder 
Nichts sei, nach der ordnung und Anweisung der Kategorien 
fortgehen”.

139	 Vicente Llamas, “Matriz escolástica de la concepción kantia-
na del ente de razón”, Revista Chilena de Estudios Medieva-
les 26 (2024): 116-165.

140	 Alexander G. Baumgarten, Metaphysica, § 54 (Hildesheim: 
Georg Olms, 1982): “Possibile praeter essentiam, §. 53, aut 
est determinatum, qua omnes affectiones etiam in ipso com-
possibiles, aut minus […] Illud est actuale, hoc non ens (nihil) 
privativum (mere possibile) vocatur”.

7. Referencias

7.1. Fuentes
Aegidius Romanus. Theoremata de esse et essentia, 

editado por H. Hocedez. Lovaina: Museum Les-
sianum, 1930.

Alberto Magno. Quaestio de quiditate et esse. En 
Opera Omnia XXV/2. Quaestiones, editado por 
Albert Fries, Wilhelm Kübel & Henryk Anzulewicz. 
Münster: Aschendorff, 1993.

Anselmo de Canterbury. Epistula de Incarnatione Ver-
bi. En S. Anselmi Cantuariensis Archepiscopi Ope-
ra omnia II, editado por F. S. Schmitt. Edimburgi: 
Apud Thomam Nelson, 1946.

Anselmo de Canterbury. Monologion. En S. Anselmi 
Cantuariensis Archiepiscopi Opera omnia I. Stutt-
gart-Bad Cannstatt: Friedrich Frommann, 1968.

Aristóteles. Metaphysica, editada por V. García Ye-
bra. Madrid: Gredos, 2018.

Averroes. Commentaria in libros Metaphysicorum 
Aristotelis. Venecia: Herederos de Lucas Antonio 
Junta, 1562.

Averroes. Commentum magnum super libro De cae-
lo et mundo Aristotelis. En Averrois Cordubensis, 
editado por F. Carmody, R. Arnzen & G. Endress.. 
Lovaina: Peeters, 2003.

Avicenna Latinus. Liber de philosophia prima sive 
scientia divina, editado por S. van Riet. Louvain-
Leiden: Peeters-Brill, 1983.

Avicenna Latinus. Liber primus naturalium de causis 
et principiis naturalium, editado por S. van Riet. 
Louvain-Leiden: Peeters-Brill, 1992.

Baumgarten, Alexander G. Metaphysica. Hildesheim: 
Georg Olms, 1982.

Buenaventura de Bagnoregio. In quatuor libros Sen-
tentiarum, II. Ad Claras Aquas: Ex Typographia 
Collegii S. Bonaventurae, 1885.

Clauberg, Johannes. Elementa philosophiae seu on-
tosophia. Groningen: Johann Nicolai, 1647.

Clauberg, Johannes. De cognitione Dei et nostri, qua-
tenus naturali rationis lumine, secundum veram 
philosophiam, potest comparari, exercitationes 
centum. Duisburg: A. Wijngaarden, 1656.

Clauberg, Johannes. Metaphysica de ente, quae rec-
tius ontosophia. En Opera omnia philosophica I. 
Hildesheim: Georg Olms, 1968.

Duns Escoto. Reportata parisiensia. Liber Secun-
dus. Dist. XII-XLIV. Liber Tertius. Dist. I-XXXV. Liber 
Quartus. Dist. I-VI. En Ioannis Duns Scoti Opera 
omnia XXIII. Parisiis: Apud Ludovicum Vivès, 1894.

Duns Escoto. Ordinatio. Prologus. En Opera omnia 
I, edición de C. Balić, M. Bodewig, S. Bušelić, P. 
Čapkun-Delić, I. Jurić, I. Montalverne, S. Nanni, 
B. Pergamo, F. Prezioso, I. Reinhold & O. Schäfer. 
Civitas Vaticana: Typis Poliglottis Vaticanis, 1950.

Duns Escoto. Ordinatio. Liber Primus. En Opera om-
nia III-VI, ediciones de C. Balić, M. Bodewig, S. 
Bušelić, P. Čapkun-Delić, B. Hechich, I. Jurić, B. 
Korošak, L. Modrić, I. Montalverne, S. Nanni, B. 
Pergamo, F. Prezioso, I. Reinhold, & O. Schäfer. 
Civitas Vaticana: Typis Poliglottis Vaticanis, 
1954-1963.

Duns Escoto. Lectura in librum primum Sententiarum. 
En Opera omnia XVI (edición de C. Balić, M. Bo-
dewig, S. Bušelić, P. Čapkun-Delić, B. Hechich, I. 
Jurić, B. Korošak, L. Modrić, S. Nanni, I. Reinhold & 



27Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

O. Schäfer) - XVII (edición de C. Balić, C. Barbarić, 
S. Bušelić, P. Čapkun-Delić, B. Hechich, I. Jurić, B. 
Korošak, L. Modrić, S. Nanni, S. Ruiz de Loizaga, 
C. Saco Alarcón & O. Schäfer). Civitas Vaticana: 
Typis Poliglottis Vaticanis, 1960-1966.

Duns Escoto. Cuestiones Cuodlibetales, edición de F. 
Alluntis. Madrid: BAC, 1968.

Duns Escoto. Ordinatio II. En Opera omnia VII (edición 
de C. Balić, C. Barbarić, S. Bušelić, B. Hechich, L. 
Modrić, S. Nanni, R. Rosini, S. Ruiz de Loizaga & 
C. Saco Alarcón) - VIII (edición de B. Hechich, B. 
Huculak, I. Percan & S. Ruiz de Loizaga). Civitas 
Vaticana: Typis Poliglottis Vaticanis, 1973-2001.

Duns Escoto. Quaestiones super libros Metaphysico-
rum Aristotelis, Libri VI-IX. En Opera Philosophica 
IV, edición de G. Etzkorn, R. Andrews, G. Gál, R. 
Green, F. Kelly, G. Marcil, T. Noone & R. Wood. New 
York: The Franciscan Institute Publications, 1997.

Duns Escoto. Ordinatio III. En Opera omnia IX-X, edi-
ciones de B. Hechich, B. Huculak, I. Percan & S. 
Ruiz de Loizaga. Civitas Vaticana: Typis Poliglottis 
Vaticanis, 2006-2007.

Duns Escoto. Reportatio Parisiensis IA. En John Duns 
Scotus. The Examined Report of the Paris Lecture: 
Reportatio I–A, Latin Text and English Translation. 
Volume II, edición de A. Wolter & O. Bychkov. New 
York: Franciscan Institute Publications, 2008.

Enrique de Gante. Quodlibeta Magistri Henrici 
Goethals a Gandauo doctoris Solemnis Socii Bor-
bonici et archidiaconi Tornacensis cum duplici 
tabella. Parisiis: Iodocus Badius Ascensius, 1518 
(Louvain: Bibliothèque S. J., 1961).

Enrique de Gante. Summae Quaestionum Ordinaria-
rum Theologi recepto preconio Solennis Henrici a 
Gandauo cum duplici repertorio. Parisiis: Iodocus 
Badius Ascensius, 1529 (reedición de E. M. Bu-
ytaert. New York: The Franciscan Institute, 1953).

Bibliotheca Manuscripta Henrici de Gandavo. I. Intro-
duction. Catalogue A-P. II. Catalogue Q-Z. Réper-
toire. En Henrici de Gandavo Opera omnia I-II, edi-
tado por R. Macken. Lovaina: Leuven University 
Press, 1979 (ed. De Wulf-Mansion Centre).

Enrique de Gante. Summa (Quaestiones ordinariae), 
art. 1-5. En Opera omnia XXI, editado por G. Wil-
son. Lovaina: Leuven University Press, 2005; art. 
31-34, Opera omnia XXVII, ed. R. Macken. LUP, 
1991; art. 35-40, Opera omnia XXVIII, ed. G. Wil-
son. LUP, 2004; art. 41-46, Opera omnia XXIX, ed. 
L. Hödl. LUP, 1998; art. 47-52, Opera omnia XXX, 
ed. M. L. Führer. LUP, 2008; art. 53-55, Opera om-
nia XXXI, ed. G. Wilson & G. K. Etzkorn. LUP, 2014.

Enrique de Gante. Quodlibet I. En Opera omnia V, edi-
tado por R. Macken. Lovaina: Leuven University 
Press - Leiden: Brill, 1979a.

Enrique de Gante. Quodlibet IV. En Opera omnia VIII, 
editado por G. Wilson & G. Etzkorn. Lovaina: Leu-
ven University Press, 1979b.

Enrique de Gante. Quodlibet X. En Opera omnia XIV, 
editado por R. Macken. Lovaina: Leuven Universi-
ty Press - Leiden: Brill, 1981.

Enrique de Gante. Quodlibet IX. En Opera omnia XIII, 
editado por R. Macken. Lovaina: Leuven Universi-
ty Press - Leiden: Brill, 1983.

Enrique de Gante. Quodlibet XIII. En Opera omnia 
XVIII, editado por J. Decorte. Lovaina: Leuven Uni-
versity Press, 1985.

Enrique de Gante. Quodlibet VI. En Opera omnia X, 

editado por G. A. Wilson. Lovaina: Leuven Univer-
sity Press, 1987.

Enrique de Gante. Quodlibet XII, quaestiones 1-30. En 
Opera omnia XVI, editado por J. Decorte. Lovaina: 
Leuven University Press, 1987.

Enrique de Gante. Quodlibet VII. En Opera omnia XI, 
editado por G. A. Wilson. Lovaina: Leuven Univer-
sity Press, 1991.

Enrique de Gante. Quodlibet XV. En Opera omnia XX, 
editado por G. Etzkorn & G. Wilson. Lovaina: Leu-
ven University Press, 2007.

Guillermo de Ockham. Scriptum in Librum Primum 
Sententiarum. En Opera Theologica II, editado por 
S. Brown & G. Gál. New York: St. Bonaventure Uni-
versity, 1970.

Hegel, Georg Wilhelm F. Gesammelte Werke. Ham-
burg: Felix Meiner, 1968-.

Kant, Immanuel. Gesammelte Schriften, Preussische 
Akademie der Wissenschaften. Berlin-Leipzing: 
Georg Reimer, 1900-.

Liber sex principiorum. En Categoriarum supplemen-
ta. Porphyrii Isagoge, Translatio Boethii, et Anony-
mi Fragmentum vulgo vocatum “Liber sex princi-
piorum”, editado por L. Minio-Paluello & G. Dod. 
Brujas-París: Desclée De Brouwer (Aristoteles la-
tinus I.6-7), 1966.

Mas, Diego. Metaphysica Disputatio de ente et eius pro-
prietatibus. Valentiae: Apud viduam P. Huete, 1587.

Odo Rigaldus. Quaestio de existentia rerum in Deo. 
En De rerum ideis. Dio e le cose nel dibattito uni-
versitario del tredicesimo secolo. I. Editio textuum 
Odonis Rigaldi et aliorum, editado por L. Sileo. 
Roma: Urbaniana University Press, 2011.

Pedro Aureolo. Scriptum super primum Sententia-
rum, editado por E. M. Buytaert. New York: St. Bo-
naventure University, 1952.

Pedro de Fonseca. Commentarium in libros Metaphy-
sicorum Aristotelis. Hildesheim: Georg Olms, 1964.

Pedro Lombardo. Sententiae in IV libris distinctae I. 
Grottaferratae: Collegii Sancti Bonaventurae, 1971.

Roger Bacon. Questiones altere supra libros prime 
philosophie Aristotelis (Metaphysica I-IV). En Opera 
hactenus inedita Rogeri Baconi XI, editada por R. 
Steele & F. Delorme. Oxford: Clarendon Press, 1932.

Suárez, Francisco. Disputationes Metaphysicae. En 
Opera omnia XV-XVI, editada por M. André & C. 
Berton. Paris: Ludovicus Vivès, 1866.

Tomás de Aquino. Opera omnia, iussu impensaque 
Leonis XIII P. M. edita. Romae: Ex Typographia Po-
lyglotta S. C. de Propaganda Fide, 1884-.

Tomás de Aquino. Scriptum super Libros Sententiarum 
II, editado por P. Mandonnet. Paris: Lethellieux, 1929.

Wolff, Christian. Philosophia prima sive Ontologia, 
methodo scientifica pertractata, qua omni cogni-
tionis humanae principia continetur, Gesammelte 
Werke. Hildesheim: Georg Olms, 1962.

Wolff, Christian. Vernünfftige gedancken von Gott, der 
welt und der seele des menschen, auch allen din-
gen überhaupt. Hildesheim: Georg Olms, 1997.

7.2. Referencias bibliográficas
Courtine, Jean-François. “Realitas”. En Historisches 

Wörterbuch der Philosophie. Unter Mitwirkung von 
mehr als 700 Fachgelehrten. Wissenschafttliche Bu-
chgesellschafat, vol. 8, editado por Joachim Ritter 
and Karlfried Gründer, 177-188. Basel: Schwabe, 1971.



28 Llamas Roig, V. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-28

Courtine, Jean-François. Suárez et le système de la 
métaphysique. Paris: PUF, 1990.

Goichon, Amélie Marie. La distinction de l’essence et 
de l’existence d’après Ibn Sina. Paris: Desclée de 
Brouwer, 1937.

Heidegger, Martin. Gesamtausgabe. Frankfurt am 
Main: Klostermann, 1975-.

Heidegger, Martin. Kant and the Problem of Metaphy-
sics. Bloomington: Indiana University Press, 1990.

Jolivet, Jean. “Eléments pour une étude des rapports 
entre la grammaire et lʼontologie au Moyen Age”. 
En Sprache und Erkenntnis im Mittelalter. Akten 
des VI Internationalen Kongresses für mittelalter-
liche Philosophie del Société Internationale pou 
l’Etude de la Philosophie Médiévale. 29 August - 3 
September 1977 in Bonn, vol. 1, editado por Jan P. 
Beckmann et al., 135-164. Berlin, 1981.

Llamas, Vicente. “Matriz escolástica de la concep-
ción kantiana del ente de razón: ens imaginarium, 
nada y noúmeno”. Revista Chilena de Estudios 
Medievales 26 (2024): 116-165.

Llamas, Vicente. “Ontología negativa. Ecos de la mís-
tica eckhartiana del esse absolute en la egofanía 
idealista”. De Medio Aevo 13/1 (2024): 153-175.

Marrone, Francesco. “Res e Realitas. Enrico di Gand e 
il vocabolario della cosa”. Quaestio 18 (2018): 99-122

Paiva, Gustavo B. “‘Res a reor reris’ e ‘res a ratitudine’ 
na metafísica de Henrique de Gand”. Filosofia Me-

dieval, Coleção XVI Encontro ANPOF (2015): 392-417.
Pickavé, Martin. Heinrich von Gent über Metaphysik 

als erste Wissenschaft. Studien zu einem Me-
taphysikentwurf aus dem letzten Viertel des 13. 
Jahrhunderts. Leiden – Boston: Brill, 2007.

Porro, Pasquale. “Res a reor, reris / Res a ratitudine. 
Autour d’Henri de Gand”. En Mots Médiévaux 
offerts à Ruedi Imbach, editado por Íñigo Atucha 
et al., 617-628. Porto: FIDEM, 2011.

Macken, Raymond. “Les diverses aplicattions de la 
distinction intentionelle chez Henri de Gand”. En 
Sprache und Erkenntnis im Mittlealter, editado por 
Jan P. Beckmann et al., 769-776. Berlin, 1981.

Reilly, John P. Cajetan’s Notion of Existence. The Ha-
gue: Martinus Nijhoff, 1971.

Seigfried, Hans. “Kant‘s Thesis about Being Antici-
pated by Suárez?”. En Proceedings of the Third 
International Kant Congress, editado por Lewis W. 
Beck, 510–520. Dordrecht: Springer, 1972.

Serra, Manuel A. “¿Es necesario un acto de ser. La 
raíz del tomismo en cuestión”. Carthaginensia 
40/78 (2024): 505-524.

Tescke, Roland J. “Distinctions in the Metaphysics of 
Henry of Ghent”. Traditio 61 (2006): 227-245.

Yon, Albert. Ratio et les mots de la famille de reor. 
Contribution a l`étude historique du vocabulaire 
latin. Paris: Champion, 1933.


	Marcador 1
	Marcador 2

