EDICIONES
=] COMPLUTENSE

(GO

MONOGRAFICO

De Medio Aevo
ISSN-e 2255-5889

Hogares hispanojudios del siglo XV:
palabras, imagenes y sentimientos

Miguel Angel Espinosa Villegas
Profesor Titular del Departamento de Historia del Arte de la Universidad de Granada (Espafia) =< @

https://dx.doi.org/10.5209/dmae.105084 Recibido: 25 de septiembre de 2025 ¢ Aceptado: 19 de noviembre de 2025

Resumen: La casa y el hogar hispanojudios nunca se han entendido como realidades diferentes en una
Hispania medieval donde al parecer las fronteras culturales eran simples lineas mentales. Sin embargo,
existen diferencias mucho mas profundas que las epidermis arquitectonicas, derivadas de la vivencia del
espacio y las proyecciones religiosas sobre este. A menudo se trata de sentimientos depositados en los
objetos que solo podemos recuperar del analisis de textos e imagenes, de un modo interdisciplinar a caballo
entre la Historia, la Filologia y la Historia del Arte. Carecemos de testimonios directos, pero aun asi es posible
erradicar para siempre la idea de viviendas uniformes sin personalidad cultural.

Palabras clave: Hispanojudio; sefardi; casa; hogar; siglo XV; sentimiento.

ENHispanic-Jewish homes in the 15th century:
words, images and feelings

Abstract: The Hispanic-dewish house and home have never been understood as different realities in
a medieval Hispania where cultural boundaries were apparently mere mental lines. However, there are
differences much deeper than the architectural epidermis, derived from the experience of space and
religious projections on it. Often these are feelings deposited in the objects that we can only recover from
the analysis of texts and images, in an interdisciplinary way between history, philology and art history. We lack
direct testimonies, but it is still possible to eradicate forever the idea of uniform dwellings without cultural
personality.

Keywords: Spanish-Jewish; Sephardic; house; home; 15th century; feeling.

Sumario: 1. Introduccion. 2. Documentos y sentimientos: Tipos y significados. 3. La casa hispanojudia: ritual
de vida. 4. La conversion de la estructura habitable en hogar. Religion y sacralizacion de lo doméstico. 5.
La arquitectura y el espacio significante. 6. Léxico para una comprension del ambito doméstico. Palabras,
imagenes y sentimientos. 7. Conclusiones. 8. Referencias bibliograficas

Como citar: Espinosa Villegas, M. A. (2026). Hogares Hispanojudios del siglo XV: palabras, imagenes y
sentimientos. De Medio Aevo 15/1, 1-16. DOI: https://dx.doi.org/10.5209/dmae. 105084

1. Introduccion’

El hogar esta hecho, mas que de materialidades, de
sentimientos. Lo verdaderamente dificil es llegar al
alma escondida en los muros y los objetos, pues los
sentimientos solo pueden recuperarse si quien los
deposita en ellos, los expresa e identifica tacita y
coherentemente. Por esto se hace preciso acudir a
la documentacion donde dichos materiales quedan
registrados para inferir en los matices Iéxicos y gra-
maticales su presenciay significado. Muy a menudo,
las escasas ilustraciones hispanojudias de hagadot

y otros textos ofrecen la unica imagen posible al
margen de las descripciones textuales, por lo que
deben ser tenidas en cuenta como un documento
de apoyo mas.

El siglo XV pone fin a la presencia de esta comu-
nidad en Espafia y abre una etapa, la modernidad,
que altera los valores hispanojudios, ahora cristia-
nos, por la presion de la Inquisicion. Es importante
realizar una mirada a las expresiones de una po-
blacion expulsada que sigue, sin embargo, anclada
a su tradicion y considerando Sefarad su paraiso

' Estetexto se enmarca en el proyecto |+D+iLas cosas por sunombre: (Re)construir la casa con palabras e imagenes, siglos XVy XVI.
PID2022-136565NB-100. IP: Maria Elena Diez Jorge; co-Ip: Ana Aranda Bernal. Financiado por MCIU/AEI/ 1013039/501100011033

y por FEDER, UE.

De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-16


https://dx.doi.org/10.5209/dmae.105084
https://dx.doi.org/10.5209/dmae.105084
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:espinosa%40ugr.es?subject=
https://orcid.org/0000-0003-3597-6436

perdido. Las casas posteriores de estos sefardies
por todo el Mediterraneo, especialmente en el mun-
do otomano, pueden servirnos también de consulta
para aclarar aquellos términos, usos y sentir de los
espacios domésticos hispanojudios cuando surge
la duda, pues, en cierto modo, tienden a reproducir
las formas espaciales mas inmediatas y usuales del
siglo XV.

El siglo XV supone para la comunidad hispanoju-
dia un hostigamiento constante con la finalidad de
la conversion. La presion provoca que muchas fa-
milias cedan y, aunque es cierto que muy pronto se
incorporan a la vida politica y administrativa de los
diferentes reinos como cristianos, su pasado les
mantiene siempre en el punto de mira y crean una
doble prevencion en el resto de la poblacion: como
potenciales judaizantes y como recién llegados a la
cristiandad, pero con la energia del converso que
los lleva a copar puestos importantes y jerarquias
eclesiasticas. La convivencia en el mismo espacio
de conversos y no conversos conlleva situaciones
legalmente anémalas, como en el caso de las he-
rencias. Con frecuencia, las juderias donde los con-
versos comienzan a ser mayoria se disuelven y las
nuevas familias cristianas se diluyen entre el resto.
Si bien el abandono de estos guetos contribuye a la
homogeneidad, no es menos cierto que los proble-
mas derivados de la persistencia en la vieja fe afloran
pronto y ponen de relieve lo que hasta ahora fue una
verdad aceptada: unos y otros poseen tradiciones
diferentes, aunque su genética pudiera ser la misma.

2. Documentos y sentimientos: Tipos y
significados

Desde las primeras investigaciones historicas y fi-
loldgicas sobre nuestro judaismo medieval son mu-
chos los enfoques adoptados y los conocimientos
adquiridos que nos permiten tener hoy una con-
ciencia mas proxima a la realidad. Siempre falsea-
da y desdibujada por intereses de naturaleza muy
variada en cada momento, la realidad hispanojudia
se ha ido desvelando lentamente y atendiendo hasta
ahora a parcelas inconexas. Contabamos desde el
principio con una interesante y contundente docu-
mentacion, pero unas veces sirvio al interés por lo
juridico e inquisitorial, otras a lo meramente cultural
y cuando se acerco al mundo del arte y la arquitec-
tura o el urbanismo lo hizo tan solo a través de re-
pertorios de noticias sobre sinagogas y juderias. Las
obras de Francisco Cantera Burgos o, posteriormen-
te, de José Luis Lacave constataban la existencia
de comunidades judias y sinagogas esparcidas por
todo el pais, pero apenas nada se nos decia de las
viviendas y moradas de estos judios, que debiamos
imaginar apifiadas en torno a estos lugares de ora-
cion. El mapa ofrecido por Cantera Burgos se ha ido
completando con la apertura de nuevas excavacio-
nes y la aplicacion de nuevos métodos en el trata-
do y procesamiento de la documentacion existente,
como los sistemas de georreferenciacion espacial
que permitian el alzado de un nuevo mapa urbano y
la identificacidon de espacios y personajes adscritos
aellos.

Las escasas noticias anteriores a estos hitos
bibliograficos y metodolégicos no podian dar res-
puesta al ansia de conocimiento sobre pequefas

Espinosa Villegas, M. A. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-16

particularidades de la vida de esta comunidad:
¢ Como eran sus casas? ¢En qué podrian ser diferen-
tes? ¢;Con qué enseres contaban? ;Acaso también
estos eran diferentes de los utilizados por las familias
del entorno inmediato? Dar respuesta satisfactoria a
todos estos interrogantes se torna una tarea dificil.
Hemos de revisar e interpretar fuentes de diversa
naturaleza. Las ilustraciones de libros y cédices mi-
niados nos permiten comprender la mayor o menor
integracion de este grupo religioso en la sociedad
cristiana o0 musulmana. Muestran también la forma
de los objetos y nos permiten incluso intuir la forma
de uso de los espacios. Son, sin embargo, las fuen-
tes escritas las que ofrecen una informacion mas
certera, pues a través de nombres y apellidos no solo
se identifican hogares, sino que también se davida a
los utiles personales y otros objetos que forman par-
te del ornato del hogar. Contamos con documentos
escritos y graficos que nos revelan como es el hogar,
su intimidad y manera de ser vivido. No obstante, es
cierto que estas listas de inventario escritas superan
en numero las representaciones correspondientes
en los textos ilustrados.

Debemos contar ademas con la informacion que
nos ofrecen las noticias de nuestras comunidades
en el exilio durante el siglo siguiente. Los documen-
tos que registran el computo, valor y naturaleza de los
bienes materiales de una persona, especialmente de
aquellos que componen la dote de una novia, o aque-
llos que constatan la transmision de dicho patrimo-
nio en caso de divorcio o defuncion son los que mas
informacion proporcionan acerca de la materialidad
y consideracion sentimental del ajuar de la casa he-
brea. Las dotes y herencias eran una garantia de de-
fensa para los mas débiles dentro de esta sociedad
hispanojudia. Los inventarios de bienes de un difunto
e incluso los documentos de ultimas voluntades eran
requeridos a menudo para salvar desacuerdos entre
parientes o los propios albaceas. La existencia de un
documento de herencia era una garantia ante la ley
frente al abuso de personas sin escrupulos,? espe-
cialmente en el caso de mujeres solas.

La mujer, eternamente tutelada, se presenta
como persona desvalida frente a la historia y la co-
munidad en este momento. Probablemente por este
motivo, las ketubot o contratos nupciales establecen
su proteccion y estipulan lo que le corresponde en
los casos de divorcio o viudedad. Estos documentos
ofrecen datos importantes sobre las relaciones de
género en el siglo XV, pero también dan buena infor-
macioén acerca de las diferentes maneras en que se
organizaban las comunidades hispanojudias® (Fig. 1).
Sefiala Lacave* que las comunidades de Catalufia
parecen seguir la tradicion de los judios europeos

2 José Hinojosa Montalvo. “Los judios del reino de Valencia
durante el siglo XV” (Anales de la Universidad de Alicante.
Historia Medieval. N. 3,1984), 154.

8 Enlo sucesivo, se utilizara el término hispanojudio para hacer
referencia a todo lo relativo a las comunidades judias pre-
sentes en Sefarad antes de 1492 y hasta esa fecha. Se utili-
zard, sin embargo, preferentemente, el término sefardi para
hacer referencia a cuanto sea relativo a la vida y existencia
de estas comunidades de origen hispano, una vez dispersas
a causa de las expulsiones de finales del siglo XV de las tie-
rras de Sefarad.

4 José Luis Lacave, Medieval Ketubot from Sefarad (Jerusalén:
Hebrew University Magnes Press, 2002), 63.



Espinosa Villegas, M. A. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-16

del otro lado de los Pirineos, mientras que los cas-
tellanos y navarros atienden a las disposiciones de
al-Andalus hasta fechas tardias como el siglo XV. De
hecho, los sefardies, aun hoy, afirman con orgullo
que sus documentos nupciales contemplan las or-
denanzas castellanas de 1432. Hasta tal punto son
importantes estas leyes sobre el matrimonio que
incluso tras la expulsion, en 1494 y 1496 en Fez, se
procede a la redaccién de unas nuevas tacanot u or-
denanzas comunitarias, una vez que se advierte que,
en muchos de los matrimonios llegados en el exilio,
la mujer esta desprotegida por no contar con ketuba
alguna.®

Fig. 1. Ketubah de la Ketubot. Collection of the National
Library of Israel, procedente de Segura, Espana, 1480.
Foto: Wikimedia Commons

No hay duda de que los documentos legales
derivados de procesos sobre la propiedad son los
que mas informacion aportan acerca del patrimonio
material presente en el hogar, como decoracion o
como elementos de uso cotidiano. Como es légico,
prestan mayor atencion a cuanto se relaciona con la
vestimenta de la camay de la casa, pero también de
la indumentaria en general. La mujer judia tenia per-
mitido el uso de panos tefiidos y pieles blancas, pero
se les prohibia el uso de aquellas pieles de calidad
y de adornos y zapatos dorados, incluso a partir de
las ordenanzas de Valladolid de 1412 se impone un
limite mas restrictivo en cuestiones de vestimenta
femenina, obligando a la mujer a vestir con mantos
largos y tocas de calidad modestay a llevar la cabeza

5 Marina Girona Berenguer, “El legado familiar: Una aproxima-
cion a las tacanot hispanicas relativas al matrimonio y la de-
volucién patrimonial (siglos XIlI-XV),” Sefarad 81, n.° 2 (2021):
324-30, https://doi.org/10.3989/sefarad.021-011.a

cubierta con mantos doblados.® En relacion con la
vestimenta del hogar y las personas, son también
muy importantes algunos documentos procedentes
de Granada que presentan la publica almoneda de
los bienes muebles judios.”

Recoge Marina Girona en su tesis® la reclamacion
hecha por Urusol ante la confiscacion de su dote.®
Gracias a este documento podemos conocer que
las piezas mas importantes del hogar estaban rela-
cionadas con el lecho matrimonial: paramentos de
cama, sabanas, almadraques (colchones), mantas
y cabezales (almohadas de cama). En otras depen-
dencias de la casa se encontrarian los poyales y el
alhamar (pafos o tapices que servian para recubrir
bancos), los manteles, las sobremesas, las alfom-
bras y la alcatifa. Por ultimo, la ropa y el mantillo de
Contray formarian parte del guardarropa de Urusol.”

De igual modo, todos los documentos relativos
al comercio judio nos ofrecen una informacion inte-
resante sobre los objetos que pudieron configurar
parte del ajuar doméstico. Sus practicas artesana-
les se habian especializado en la fabrica de tejidos
y vestidos. La seda, la lana e incluso las pieles, aun-
que la mujer judia tuviese vetado el uso de pieles
de calidad,” constituian productos habituales en el
comercio judio. Pero también se dedicaban a la me-
talisteria y la orfebreria,”> de manera que era habitual
la exportacion de objetos de costurero como tijeras,
dedales, agujas..., y otros, que eran considerados ar-
ticulos de lujo, como arcones, badles, libros, armas,
vajillas y tazas, collares, anillos y otros adornos.

Las ilustraciones de las hagadot de Pascua nos
hablan de un mobiliario exiguo, aunque muy practi-
co y que generalmente cumple varias funciones di-
ferentes: almacenaje y descanso, sobre todo, pero
también son piezas que se utilizan en el desarrollo
de ciertas actividades artesanales. Esta exigencia
de funcionalidad determina que sean disefados
con formas muy simples que se complementan con
el adorno y el uso de telas para revestimiento que
den mayor apariencia al objeto. Las telas revestian
también estancias de la casa para aislarlas del frio,
pero sobre la mesa, convertidas en manteles para la
celebracion de la Pascua, eran un indicador del es-
tatus alcanzado por la familia. Las hagadot hispanas
con que contamos son anteriores al siglo XV, pero
podemos adivinar en sus ilustraciones como debie-
ron haber sido el mobiliario y los utiles de la casa ju-
dia del siglo anterior a la expulsiéon.”® Encontramos

6 Enrigue Cantera Montenegro, “La mujer judia en la Espafia
medieval,” Espacio, tiempo y forma. Serie lll, Historia medie-
val 2 (1989): 52, https://doi.org/10.5944 /etfiii.2.1989.3504.

7 Juan Martinez Ruiz, “Ropas y alhajas de judios granadinos
en el siglo XV,” Miscelénea de estudios arabes y hebraicos.
Seccién de hebreo 26-28 (1977-1979): 357-367.

8 Marina Girona Berenguer, Mujeres judias, devolucién de la
dote y transmisién de la herencia (Castilla, siglo XV) (tesis
doctoral) Universidad Complutense de Madrid, 2020), 265-
269.

° ARChV, RE, 8/111/1488, caj. 12, exp. 30, fol. 2v

0 Marina Girona Berenguer. Mujeres judias, devolucion de la
dote, 268-269.

" Enrique Cantera Montenegro. “La mujer judia”, 52.

2 José Hinojosa Montalvo. “Los judios del reino de Valencia”,
170-173.

B Miguel Angel Espinosa Villegas, “La memoria sefardi: el mo-
biliario liturgico y doméstico en las hagadot medievales de
origen hispano,” Res Mobilis. Revista Internacional de Inves-



diversos tipos de sillas, algunas marcan la autoridad
del usuario con un respaldo o incluso con un dosel.
Aparecen diferentes tipos de mesas, la mayor par-
te de las ocasiones son simples tablas sobre borri-
quetes que al cubrirse con manteles disimulan su
inconsistencia. También se representan estrados de
madera para la mujer y la autoridad académica, pues
los docentes impartian sus ensefanzas desde esta
posicion elevada. Junto a todo esto, encontramos
ademas lechos revestidos con ricas telas, almoha-
das y cojines dependiendo de la consideracion so-
cial del personaje. No solo aparece representado el
mobiliario, sino también el menaje, vajillas de cristal
y piezas especiales para la liturgia doméstica como
la copa de Elias.

Resulta interesante el colorido de las paginas
iluminadas de las hagadot. Frente a una idea de ho-
gar triste y sombrio, estas ilustraciones presentan la
idea contraria. Tanto los personajes como las casas
visten casi siempre colores brillantes. Las ilustracio-
nes y el colorido son, quizas, una forma de rebelion
frente a la imposicion de uniformidad y penalizacion
por parte de la autoridad ajena. Es cierto que la ce-
lebracion de la fiesta lo requiere, pues la alegria es
también una de las imposiciones de la religion judia
en la conmemoracion de determinados hitos. El ho-
gar traduce esas imposiciones.

3. La casa hispanojudia: ritual de vida

Cuando Jerénimo Miinzer visita Granada en octu-
bre de 1494, la juderia nazari estaba en proceso de
transformacién y adaptacion a los nuevos usos ur-
banos cristianos. Aun asi, podemos comprender en
sus noticias que para el viajero habia una clara dife-
rencia entre las viviendas granadinas y las cristianas.
Las casas musulmanas le parecian mas pequefas
y de planta mucho mas intrincada. Miinzer no solo
se sorprendia del tamano de las viviendas, sino de la
disponibilidad de conducciones de agua' para ga-
rantizar la limpieza de las estancias, creando de este
modo un claro contraste con el aspecto descuidado
de la calle. La forma de la casa, también en Granada,
debia variar mucho en funcion del propietario o de
la situacion. Los documentos manejan medidas mo-
destas.”® Las casas judias de Granada suelen ser
edificaciones de un par de plantas con un patio in-
terior, a menudo con fuente o pozo, que da acceso
a la parte alta y habitaciones simples de una longi-
tud y anchura no superior a las 4 varas (unos 3'35 m
aproximadamente).

El siglo XV fue una época de profundos altibajos
sociales y econdmicos para la comunidad judia, es-
pecialmente durante su segunda mitad, por lo que la
mayor parte de la informacion sobre estas propieda-
des procede de los procesos inquisitoriales del siglo
siguiente. Las conversiones forzosas no alteraron las
edificaciones; si acaso, si la distribucion y uso de las
estancias a causa de las nuevas costumbres, pero

tigacion en Mobiliario y Objetos Decorativos 10, n.° 13 (2020):
80-102.

“  Manuel Espinar Moreno, Jerénimo Miinzer. Viaje por Espafa
y Portugal. Reino de Granada (Granada: Método Ediciones,
2008), 41-43.

5 Maria del Carmen Villanueva Rico, Casas, mezquitas y tien-
das en los habices de las iglesias de Granada (Madrid: Institu-
to Hispano-Arabe de Cultura, 1966), 38.

Espinosa Villegas, M. A. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-16

los datos de estos legajos siguen siendo validos,
pues, asi como la familia conversa no abandonaba
su viejo hogar judio, si acaso persistia en la antigua
fe solo se hacia aconsejable un pequeno disimulo,
especialmente en lo que pudiera advertirse desde
la calle o fuese visible a ojos de vecinos y visitantes.
Los cambios en la arquitectura doméstica dependen
de la tradicién de la zona y de las circunstancias his-
toricas acaecidas. No obstante, los usos, emociones
y significados de cada espacio en un hogar converso
seran muy distintos a los del hogar judio. Los cam-
bios podrian parecer epidérmicos, pero atanen a la
identidad y por eso no podriamos calificarlos como
meras adaptaciones, pues actuan incluso sobre
la forma de pensamiento y de concebir la intimi-
dad. La parte externa visible envuelve un modo de
vida que los judaizantes protegeran de las miradas
indiscretas.

La transformacion de las casas de una juderia de-
pende de las vicisitudes vividas por sus moradores.
Las ciudades conquistadas por cristianos, donde
se imponen medidas de concentracion en barrios
especificos a lo largo de los siglos XIV y XV, sufren
una evolucion lenta en sus formas arquitectonicas.
Esto, sin embargo, no sucede del mismo modo en
una ciudad como Granada, donde la expulsion pone
a disposicion del ocupante amplios espacios de ca-
sas abandonadas con islas de conversos en su inte-
rior. Ademas, el hecho de que parte de este caserio
fuese utilizado como moneda de pago a los militares
que intervienen en la conquista del reino nazari pro-
picia la reutilizacion y reacondicionamiento mas que
la destruccion y ereccion de nueva planta. La reutili-
zacion y reconversion en casas nobles consiste en
la concentracion de algunas estancias de edificacio-
nes preexistentes, no siempre al mismo nivel, y con
un nucleo abierto que, a modo de patio, sirve para
dar acceso a las mismas.'

Se sigue manteniendo el caracter modesto al
exterior, sin estridencias ni excesivos alardes deco-
rativos o estructurales. Al mismo tiempo, la fachada
se amplia y permite adivinar parte de la distribucion
interior, ofreciendo un aspecto mas transparente en
comparacion con lo que fueron los hogares preexis-
tentes. En muchos casos, tras la expulsion, los con-
versos, que siguen ocupando sus casas y barrios,
como es l6gico, concentraran algunas de estas ca-
sas preexistentes de aquellos judios que se fuerony
las adaptaran a su nueva funcion de morada cristia-
na con cambios significativos solo si son al exterior.
Actuan, por ejemplo, sobre la fachada, a la que dotan
de escudos de armas, intentando esconder tras el
caracter nobiliario la ausencia de una sangre cris-
tiana antigua.” Fueron muchos los bienes judios por
liquidar y las deudas para cobrar frente a un tiempo
realmente escaso para poder hacerlo: las propieda-
des se malvendieron y eso posibilitd en ocasiones la
concentracion y reestructuracion.

6 Arturo Ruiz Taboada, “De lo invisible a lo visible. La arquitec-
tura doméstica judia en Toledo,” en La juderia de Toledo: un
tiempo y un espacio por rehabilitar, ed. Jean Passiniy Ricardo
Izquierdo Benitez (Cuenca: Universidad de Castilla-La Man-
cha, 2003), 118-20.

7 Efrén de la Pefia Barroso, “La casaYy el ajuar de la familia Co-
ronel a través de un inventario de bienes del siglo XVI,” Sefa-
rad 75, n.° 2 (2015), 320.



Espinosa Villegas, M. A. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-16

Los Reyes Catdlicos acaban por confiscarlo todo
y por adjudicarlo a su propio fisco,'® de modo que
estas posesiones, ahora reales, se convierten en
moneda de pago a los servicios prestados por no-
bles y militares a la Corona. Asi como las viviendas
se venden sin mayor problema, los bienes comuna-
les como las sinagogas, que plantean problemas de
adscripcion de propiedad, pasan a propiedad real,
de ahi que estos bienes hayan sufrido un destino
muy diferente al de la arquitectura doméstica. Si las
casas se caracterizan por su transformacion en el
uso posterior, las propiedades comunales, utilizadas
por la monarquia para pago y agasajo de ordenes re-
ligiosas y militares, a menudo cuentan con una his-
toria mas breve, acaban destruidas y desmontadas
como canteras de material de acarreo o formando
parte de conventos o edificios religiosos. Esto impli-
ca que el uso y transformacion del espacio domés-
tico sera continuado y mas habitual y, aunque final-
mente el destino sea muy similar, la casa judia que
habia encerrado un hogar proyecta y hace perdurar
espacios, usos y sentimientos, durante mas tiempo.

Guarda esta advertencia una estrecha relacion
con el barroquismo del que era tildada la sociedad
hispana moderna, al menos desde las paginas escri-
tas por la critica europea. Sin duda, las comunidades
sefardies ayudaron a difundir por Europa esta consi-
deracion que serviria de base incluso a algunos de
los movimientos artisticos posteriores de caracter
internacional. Las casas hispanojudias del siglo XV
mantienen las reticencias habituales a la intromision
de la mirada de viandantes y vecinos. (Fig. 2) No obs-
tante, debemos contar con la extraordinaria variedad
de tipos domésticos impuesta por nuestra geografia
y que, tras el decreto del 31 de marzo de 1492 y la
diseminacion por la Europa mediterraneay atlantica,
se conserva de algun modo en los nuevos asenta-
mientos y viviendas de los judios de origen hispa-
no, tal y como testimonian muchos de los cronistas
sefardies. Las fachadas estrechas con una puerta y
ventana obligan al estrechamiento y alargamiento de
la vivienda.

La casa judia es por tradicion religiosa no solo
una prolongacioén defensiva de la piel, una parte mas
del organismo humano, pues adelantandose a con-
sideraciones renacentistas como las de Alberti, que
implicaban una imitacion de las leyes y orden de la
naturaleza en su construccion,”® es considerada
ante todo un organismo vivo. Como tal queda suje-
to a idénticas obligaciones con Dios, pese a haber
salido de las manos y de la mente de su criatura mas
singular (Dt 6, 9), y sera incluso susceptible de pade-
cer enfermedades e impurezas como cualquier otra
parte del cuerpo humano. De hecho, todas estas son
tratadas en la Misna junto a cuantas pueden afectar
al ser humano, asi se puede apreciar, por ejemplo, en
el capitulo Xl del tratado Negaim (plagas) en el orden

8 Miguel Angel Ladero Quesada, “De nuevo sobre los judios
granadinos al tiempo de su expulsion,” En la Espafia medie-
val 30 (2007), 285.

9 Wladyslaw Tatarkiewicz, Historia de la Estética. lll. La estética
moderna 1400-1700 (Madrid: Akal, 1991), 106 y 118.
Lo edifitio & quasi come uno animale, si che nel finirlo e deter-
minarlo bisogna immitare la natura. (Leon Battista Alberti. De
re aedificatoria. X, 5, 336)

sexto dedicado a las Purezas (Toharot).2° Quizas por
el caracter extraordinario de esta lepra de la piedra,
es al sacerdote a quien compete su sanacion.”’ Este
hecho nos advierte de la consideracion de dicho
espacio como una dimension sagrada, pues, no en
balde, encierra entre sus muros la mayor parte de la
vida de sus habitantes y esta estara siempre regida
por todos y cada uno de los 613 mandatos que un ju-
dio debe observar desde que se levanta hasta que se
acuesta. Algunos de estos mandatos estan referidos
expresamente al espacio doméstico, como el que
obliga a la preparacion de este para la celebracion
de la Pascua eliminando cualquier resto de levadura
(Ex 12, 15) o el que advierte de su privacion durante
la fiesta de Sucot o de los Tabernaculos (Lv 23, 42).
Precisamente esta obligacion ha podido influir en la
forma especifica de la casa, propiciando el uso de
patios privados o compartidos, alli donde fuese po-
sible, o habitando espacios contiguos a la casa sin
techado durante esos dias.

L T
Fig. 2. Juderia de Girona. Foto: Creative Commons Attribution
2.0. Autor: Pimpilipausa

El hogar es un espacio sagrado. En la concepcion
hebrea, la casa no es tan solo un lugar de habitacion.
Llega a convertirse también en el escenario necesa-
rio y adecuado para vivir y expresar la propia espi-
ritualidad. Lo advierte la mezuza (ntitn) en la jamba
derecha de cada puerta, la de entrada y las interio-
res. (Fig. 3) Con ella se cumple el mandato hecho por
Dios,?? que a la vez convierte la casa en un recorda-
torio permanente del modo de vida que la persona
judia debe seguir. Como estructura arquitecténica

20 Carlos Del Valle, La Misna (Madrid: Editora Nacional, 1981),
1181y ss.

21 Carlos Del Valle, La Misna, 1182.

22 Dt6,9yDt1,20.



Espinosa Villegas, M. A. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-16

Fig. 3. Hueco para colocar la mezuza en la jamba de una casa hispanojudia.
Foto: Wikimedia Commons. Autor: Juan Emilio Prades Bel

o0 como hogar, fisica o espiritualmente, la casa judia
estara determinada por directrices religiosas que se
han mantenido como parte de la tradicion heredada
sin mas discusion que la de los matices que los di-
ferentes rabinos encuentran al respecto en la Misna
y el Talmud. Las muestras domésticas hispanojudias
que nos brindan las excavaciones y los documentos
nos hablan, sin embargo, de la poca importancia de
la forma, variable temporal y geograficamente, frente
alainmovilidad de cuanto se refiere al uso y la activi-
dad amparados por esas paredes. La casa judia vive
una aparente dualidad como ser animado y como
objeto, pero esta peculiaridad la convierte en un es-
pacio judio definido.?® No es solo el uso del espacio
para la celebracion ritual doméstica lo que confiere
el caracter de hogar y santidad, también lo hace el
conjunto de sensaciones auditivas, olfativas y visua-
les que emana de esos espacios. La celebracion del
sabado implica no solo el encendido de las velas a
su llegada, pues tan importante como el inicio es su
despedida con el encendido del incienso, en la cere-
monia de la habdala.

El hogar judio estd hecho de sonidos, olores y pie-
zas decorativas especificas, tanto como de recuer-
dos y apropiaciones del espacio por sus moradores:
la manera de comer recostados durante la Pascua,
de privarse del espacio techado durante la celebra-
cionde Sucot, de prolongar la sobremesa del sabado
en la calma de la intimidad... Son escenas de las que,
aunque existan precedentes en nuestras hagadot,
no contaremos con una imagen algo mas real hasta
la pintura judia centroeuropea del siglo XIX, cuando
autores como Moritz Daniel Oppenheim muestren

23 Ricardo lzquierdo Benito, “Espacio y sociedad en la Sefarad
medieval,” en Juderias y sinagogas de la Sefarad medie-
val, ed. Ana Maria Lépez Alvarez y Ricardo Izquierdo Benito
(Cuenca: Ediciones de la Universidad de Castilla-La Mancha,
2003), 38.

esta intimidad de los hogares asquenazies, guiados
por las ideas de una Haskala que convierte la puerta
de la casa en muro separador de lo interior judio y
lo exterior civil y mundano. Estas pinturas decorati-
vas hacian evidente el caracter judio de una morada
de manera analoga a como hoy una januquia o una
menora representan el hogar que vive respetando la
tradicion o su historia. De forma similar, las viviendas
sefardies otomanas, influenciadas por el entorno,
afiadiran a su decoracion ciertos amuletos como los
0jos y manos o los sivviti. Estos ultimos amuletos, en
madera o papel recortado y con un enorme colori-
do, tienen como funcion santificar la casa cuando
se franquea su puerta. Su origen y funciéon podrian
derivar del texto del Salmo 16: el versiculo 1 justifica-
ria su caracter propiciatorio, “Guardame, oh, Dios, en
ti estda mi refugio”, mientras que la primera palabra
del versiculo 8, “...pongo a Yahveh ante mi sin cesar”,
le daria nombre. Es un espacio donde se nace y se
muere y la vida que lo construye le imprime una pe-
culiar forma de ser. Un espacio que se inunda por la
alegria del nacimiento de un nifo varén y que puede
servir de escenario para su ceremonia de circunci-
siony para el adoctrinamiento materno sobre lo con-
cerniente a la celebracion doméstica y los pensa-
mientos judios mas basicos en sus primeros afnos de
vida, hasta que acuda a la escuela o el padre se haga
cargo de su formacion religiosa. Pero es también el
lugar donde se muere y se vive el luto de la primera
semana tras el fallecimiento. En ese tiempo la casa
permanece a oscuras, aunque resplandezca lallama
de una lampara en memoria del difunto y los espejos
sean cubiertos para que no devuelvan la imagen aja-
da de los deudos.

Es posible que la diferencia no se plasme en la es-
tructura arquitectonica de una forma clara, pero, desde
luego, silo hace en la interpretacion y uso que se hace
de ella. Algunos arquedlogos, como Ruiz Taboada, que
ha trabajado la arquitectura doméstica de los judios de



Espinosa Villegas, M. A. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-16

Toledo, advierten de la inexistencia de una arquitectura
especificamente judia®* frente a unas estructuras idén-
ticas y comunes a todas las religiones de la ciudad que
se adaptany reutilizan en funcién de la necesidad. Es la
diferencia entre arquitectura doméstica y arquitectura
del hogar. Desde este segundo punto de vista, si existe
una arquitectura judia claramente diferenciable, desde
la mezuza de la puerta a la idea de fusién de patios por
motivos religiosos durante la celebracion del sabado.
Al igual que sucede con las casas cristianas, existe en-
tre los judios una preferencia generalizada por plantas
domeésticas alargadas que presentan una fachada es-
trecha a la calle principal y, aunque cuenten con patio
distribuidor central, se prolongan hasta un patio trasero
que sirve de pequefia zona de cultivo o presenta una
estructura ajardinada.?®

Estancias como la cocina no pueden ser entendi-
das de modo analogo a como sirven a la casa cristia-
na o islamica, pues el cumplimiento de las leyes de
la kasherut no solo obliga a un estricto control sobre
la alimentacion, también crea obligaciones sobre el
uso de objetos y la distribucion de espacios. Del mis-
mo modo, alli donde era posible, los judios también
se dedicaban a las tareas agricolas, muy especial-
mente al cultivo de la vid, que les permitia obtener
un vino kosher para sus rituales domésticos. De al-
gun modo esto determinaba que fueran muchas las
casas que contasen con su propia bodega donde
almacenar este vino y graneros.?® La vid y el olivo
fueron, en cualquier caso, cultivos para el autoabas-
tecimiento familiar.

A través de los restos arqueoldgicos pretende-
mos analizar la medida en que este tipo de relacio-
nes con la religion y los modos de entender la rea-
lidad condicionan la diferencia. Por esto, se hace
necesaria también una revision permanente de le-
yes, pensamientos y tradiciones religiosas tan espe-
cificas. No desatenderemos la diferencia geografica
y recuperaremos las noticias y muestras que nos ha-
yan llegado para inferir variantes tipoldgicas segun
el medio fisico y cultural. La estructura de las casas
hispanojudias gallegas, sobre todo en lo material,
no puede ser coincidente con la de las extremefas
y mediterraneas. La variedad debe ser consignada
también dentro del mismo espacio urbano, pues las
casas de las familias pudientes nada tienen que ver,
salvo en lo que rija el uso religioso, con las habitacio-
nes de los mas desfavorecidos. La aparicion en las
excavaciones de muchos espacios urbanos de res-
tos de piezas destinadas al culto doméstico, como
las lamparas para Januca, parece ser la prueba mas
palpable de la judeidad de un hogar.

4. La conversion de la estructura habitable
en hogar. Religion y sacralizacion de lo
domeéstico

La sacralizacion de cualquier aspecto vital en el ju-
daismo parece hundir siempre sus raices en un

2 Arturo Ruiz Taboada. “De lo invisible a lo visible”, 101.

25 Francisco Reyes, “El espacio privado: una casa en la juderia
de Alcala de Henares,” en El legado material hispanojudio,
coord. Ana Maria Lépez Alvarez y Ricardo Izquierdo Benito
(Cuenca: Ediciones de la Universidad de Castilla-La Mancha,
1998), 207.

26 Marciano De Hervas, Judios y cristianos nuevos en la historia
de Trujillo (Badajoz: INDUGRAFIC, Artes Graficas, 2008), 77.

punto cultural indefinido a caballo entre lo mesopo-
tamico y lo egipcio. Rastrear y comparar los diferen-
tes cuerpos legales de otros pueblos con lo conte-
nido en los textos biblicos para buscar semejanzas
y raices puede ser un acto sin sentido. Al margen de
Levitico y Pentateuco, los textos ajenos no ofrecen
una sola consideracion tedrica de los conceptos que
para el mundo hebreo son esenciales,” como santi-
ficacion del espacio y relacion de la santidad con la
pureza. Pese a esto, lo cierto es que determinadas
consideraciones, como las que podemos encontrar
en la tradicion misnaica, no pueden entenderse sin
una referencia a usos ajenos.

La consideracién de la casa, no solo como es-
pacio edificado, sino esencialmente como morada
(ma’on - pyn), algo que trasciende lo material y lo
eleva al plano del sentimiento y los afectos, hunde
sus razones en lo semita mesopotamico. También lo
hace la idea de que absolutamente todos los obje-
tos y las personas que los manipulan, todos los ac-
tos humanos y los lugares donde estos se realizan
deben mantenerse puros,?® pues en su naturaleza y
esencia Dios esta siempre presente. El hogar es uno
de estos espacios donde los seres humanos actuan
y manipulan utensilios para llevar una vida en pre-
sencia de la divinidad. Naturalmente, esto conduce a
la santificacion y ritualizacién de acciones y objetos.
La casa se convierte desde su construccion en un
espacio sujeto a la santidad y la pureza, como es-
cenario y como posesion de sus moradores. En el
mundo hebreo, la casa es el escenario donde lo pro-
fano y lo sagrado funden sus limites y es esta fusion
la que convierte una simple envoltura arquitectdnica
en hogar.

El concepto de fusion de espacios domésticos
que aparece en el tratado misnaico de Erubim (fusio-
nes) liga la tradicion religiosa a una forma especifi-
ca de orden social. El uso de este recurso durante
la celebracion de la fiesta del sabado establece una
linea que auna a las familias judias como parte de la
misma comunidad, pero también las separa del en-
torno.?® En cierto modo, se trata de un concepto que
define el hogar judio como algo mental y afectivo,
mas alla de la propia unidad familiar. Se trasciende la
estructura social basada en la familia para extender-
la a la nocion de hogar como acervo cultural comun,
esto es, como un cumulo de tradiciones y sentimien-
tos nacidos en una época tribal patriarcal que nunca
desaparece del todo en la historia del pueblo he-
breo. El erub es, por tanto, una linea fronteriza entre
dos mundos y dos conceptos del ser humano, como
individuo y como ser social y familiar. Esta practica
no solo afianza la unién entre correligionarios, permi-
te ademas la conversion de la juderia en un espacio
judio y unico donde poder extender la permisividad
respecto a las limitaciones impuestas por la celebra-
cion del sabado que obligan al descanso absoluto y
la regeneracion de la vida para afrontar la semana

27 Michaél Guichard y Lionel Marti, “Purity in Ancient Mesopo-
tamia: The Paleo-Babylonian and Neo-Assyrian Periods,” en
Purity and the Forming of Religious Traditions in the Ancient
Mediterranean World and Ancient Judaism, ed. Christian Fre-
vel y Christophe Nihan (Leiden: Brill, 2013), 47.

28 Guichard y Marti. “Purity in Ancient Mesopotamia”, 48.

29 Charlotte Elisheva Fonrobert, “From Separatism to Urba-
nism: The Dead Sea Scrolls and the Origins of the Rabbinic
'Eruv,” Dead Sea Discoveries 11, n.° 1(2004), 45.



siguiente. Parece que, en aquellas ciudades con va-
rias zonas de asentamiento judio, algo que a la altura
del siglo XV ya no era tan habitual, pues las circuns-
tancias fueron obligando a la concentracion, la linea
del erub acababa por incluir también el espacio de
los otros asentados en el mismo entorno,*® aunque
seriamente se respetasen las caracteristicas de
esos vecinos diferentes.

El hogar, ya sea familiar o comunitario, es un ho-
gar conscientemente santificado durante el sabado.
Significa esto que el concepto de hogar trasciende
lo puramente fisico paraincardinarse en algo mental,
religiosoy, por tanto, sentimentalizado. Este punto se
encuentra al margen tanto del tiempo como de las
convenciones sociales. Para la fiesta, cada familia
debe preparar su parte y si alguien se olvida de dis-
poner todo lo necesario en su casa para proceder a
la fusion, su espacio quedara acotado, cerrado y sin
uso para el resto de la comunidad. Sin embargo, di-
cha persona si podra participar del espacio prepara-
do por todos los demas. El sentimiento de hogar se
basa en los lazos personales y no tanto en la consi-
deracidn de la ley sobre el espacio y los limites.®' Tal
vez por esto, sobre las leyes generales, acaban im-
poniéndose los deseos y condiciones de admision
de cada persona que pone su espacio a disposicion
de los demas: los limites y circunstancias de su ho-
gar los impone cada cual.®?

Una forma de hacer que la santidad del hogar ju-
dio persista, aun después de la conversion al cris-
tianismo, es la ocultacion de documentos y textos
hebreos en esa estructura fisica arquitectonica.® Se
trata de un acto que traduce la idea de que existe un
espiritu que trasciende la aparienciay se nutre de la
esencia: esconder un documento hebreo equivale a
enterrar el pasado, pero dejar vivo ese pasado es un
acto de conocimiento a todo lo inmaterial que per-
mite la construccion de otra realidad familiar menos
aparente. Como sefiala Ignaz Maybaum,3* el hogar
judio es un trasunto del tabernaculo, un lugar donde
Dios se manifiesta gracias a la actuacion diaria de
hombre y mujer empefados en la tarea de construir
unlugar al margen de la violencia exterior donde criar
a sus hijos en la ley de Dios. Esta mision cotidiana
que hace presente a Dios en todo aspecto posible
hace del espacio doméstico un espacio fisico sagra-
do al margen de la temporalidad que marcay define
el lugar que queda de puertas afuera. Ninguna cere-
monia domeéstica refleja este sentido como lo hace
la celebracion familiar del sabado.®®

No obstante, la comprension de la casa en su do-
ble faceta de receptaculo y morada determina una
tajante separacion entre lo que se considera estruc-
tura construida y todo aquel conjunto de enseres
que esta al servicio de las acciones vitales humanas.
Casi todo un tratado misnaico, el tercero del orden
de Daros (Nesiqin), se dedicoé a regular extensa y
pormenorizadamente la propiedad (doméstica) y las

%0 Fonrobert, Charlotte Elisheva. “From Separatism to Urba-
nism”, 69.

8 Carlos Del Valle, La Misna, 274.

32 Carlos Del Valle, La Misna, 267.

% Ruiz Taboada, Arturo. “De lo invisible a lo visible”, 118-120.

34 Ignaz Maybaum, The Jewish Home (Londres: James Clarke
and Co. Ltd., 1945), 21.

3% lgnaz Maybaum. The Jewish Home, 108.

Espinosa Villegas, M. A. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-16

relaciones del propietario con ella. Esto deberia bas-
tar para comprender laimportancia que se otorga en
la tradicion hebrea a la naturaleza de este objetoy su
significado en lavida del ser humano. Todo lo relacio-
nado con la casay su caracter de edificio y escenario
de vida esta regulado practicamente en funcion de
las necesidades del propietario. La ordenacion se
amplia también a cuanto comporta la relacion de un
individuo y sus vecinos. La casa no es algo aislado ni
su propietario tampoco. Absolutamente todo perte-
nece a la mirada divina y queda sujeto a su agrado.

Si consideramos la acepcion de casa como mo-
rada, comprenderemos que hay una serie de relacio-
nes implicitas entre los sujetos y objetos participan-
tes. En hebreo, la palabra que se utiliza para casa,
Beth - n, se utiliza ademas en estructuras como
ax N2 (beth ab - casa del padre) que indican la ads-
cripcion de un linaje patriarcal a un lugar concreto.
Por mas que los diferentes contratos matrimoniales
hebreos pretendan la proteccién y mejora de la es-
posa, lo cierto es que el vocabulario evidencia una
verdad: la supremacia de la relacion del varon con el
continente. El es el ba’al (7va - duefo, pero también
marido). El uso de las palabras no es baladi, pues
como duefio de la casa es duerio, en cierto modo,
de la esposa y como tal debe procurar para ella,
atenciones conyugales, pero también de alimento y
de vestido.®® Se ha discutido bastante sobre la pa-
labra que se utiliza en hebreo para el primer tipo de
atenciones,¥ incluso se la ha relacionado con la pa-
labra navn (me’‘onah - morada). La poligamia biblica
desaparece de las comunidades judias europeas a
lo largo de la Edad Media y, aunque en la peninsu-
la ibérica la monogamia no se impone hasta fechas
mas tardias,®® parece que la preocupacion de los
rabinos es siempre la de paliar la desigual relacion
de la mujer con el marido, favoreciéndola y prote-
giéndola dentro del matrimonio como demuestra la
redaccion de las Tacanot de Castilla por las que se
regira esta union desde 1432, incluso hasta la actua-
lidad como evidencian las ketubot otorgadas en las
comunidades sefardies.

La comprension de la particularidad del ambito
doméstico hispanojudio debe iniciarse en el enten-
dimiento del significado del concepto de familia en
el ambiente medieval y todo el orden de relaciones
legales, religiosas o sociales, que lo conforman. El
matrimonio judio es un acuerdo libre de uniéon du-
radera entre hombre y mujer, pese a la considera-
cion de la mujer como sujeto supeditado al marido,
desprovista por ley de su independencia desde el
nacimiento y, por tanto, como sujeto dependiente,
totalmente libre de responsabilidad alguna. Se trata
de un acuerdo que antepone las motivaciones eco-
nomicas y sociales a las razones de cualquier otra
indole, dentro de un esquema patriarcal en el que la
mujer estara tutelada toda su vida por el padre, her-
mano, marido o incluso el hijo, en caso de viudedad.
La inferioridad juridica de la mujer es manifiesta. El
hogar, como escenario de la vida conyugal, es ante

% Ex21,10.

3  Etan Levine, “Biblical Women’s Marital Rights,” Procee-
dings of the American Academy for Jewish Research 63
(1997): 87-135, https://doi.org/10.2307/3622599.https:/doi.
org/10.2307/3622599

%8 Enrique Cantera Montenegro. “La mujer judia”, 41.



Espinosa Villegas, M. A. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-16

todo el espacio construido que el marido aporta a su
familia, pero también configuran su esencia el con-
junto de enseres que facilita la vida diaria en el mis-
mo. Podemos decir que, realmente, si el marido es
responsable de aportar el espacio fisico de la casa,
la arquitectura, quien construye y aporta la nocion de
hogar es la mujer.®® Ya dice el viejo refran sefardi que
La mujer sabia fragua la casa, y la loca con sus manos
la derroca,*° cuando hace recaer sobre esta toda la
responsabilidad de la buena marcha de la familia.

Esta mision consiste en tareas de mantenimiento
del hogar (limpieza, cocina, tejido...) y labores edu-
cativas de los hijos, especialmente hasta los doce o
trece afnos en que pasan a ser considerados mayo-
res de edad para las cuestiones religiosas de la co-
munidad e incluso para la constitucion de un nuevo
hogar. La niha mujer siempre se considerara madura
antes que el nifo, aunque la llegada a este estatus no
dependa de un acto publico como la lectura de la ley
durante el bar-mitsva, cuando por vez primera actue
como hombre miembro de Israel ante la comunidad.
La mayoria de edad de la mujer se mide en estas fe-
chas de finales de la medievalidad por su madurez
fisicay su preparacion. De ella se espera que atienda
la colada y la cocina, pero también el vestido de los
miembros de la familia y, por supuesto, las obligacio-
nes maritales.

Las expectativas femeninas quedan, pues, redu-
cidas a un espacio de la casa muy concreto: cocina,
cuarto de la colada y alcoba. La alcoba podia contar
con ese estrado para mujeres en el que llevar a cabo
las tareas de labor textil e incluso la instruccion de
los nifos. Pero ademas se espera de ella que lleve a
cabo la parte correspondiente a la intimidad del ho-
gar durante la celebracion religiosa, como el encen-
dido de velas al inicio del sabado o el conocimiento
de la trascendencia simbdlica de cada alimento du-
rante la fiesta. Estos conocimientos necesarios de-
terminan que la parte correspondiente de su mundo
domeéstico o familiar no sea solo practico, material y
manual, sino que se llene de aspectos intelectuales
a los que dar expresion mediante la practica arte-
sanal y artistica. De la participacion femenina en la
esfera intelectual sabemos realmente poco, pero su
presencia se va a hacer muy evidente durante los si-
glos de la modernidad, por lo que intuimos que, pese
al desconocimiento, su papel siempre fue muy efec-
tivo desde siglos anteriores.

La mujer aporta en su dote buena parte de todos
los enseres precisos para el huevo hogar trayéndo-
los desde el hogar paterno. La dote (n'1m-nedunya)
aportada por la familia de la novia comportaba no
solo sus vestidos y atavios junto a un monto eco-
noémico estipulado, sino también los servicios de la
casa y de la cama.*' Ella era la propietaria legal de
este conjunto de bienes, aunque el marido pudiera
gestionarlo, y a ella le era restituido en caso de de-
funcién de aquel. Pero el hogar no se hace solo de
objetos, sino también de actitudes: la presencia de

39 Debra Kaplan, “Living Spaces, Communal Places: Early Mo-
dern Jewish Homes and Religious Devotions,” en Domestic
Devotions in the Early Modern World, ed. M. Faini y A. Mene-
ghin (Leiden: Brill, 2019), 320.

40 R. Foulché-Delbosc, “Proverbes judéo-espagnols,” Révue
Hispanique 2, n.° 6 (1895), 329.

4 Marina Girona Berenguer. Mujeres judias, 95.

la mujer y su dedicacion a las tareas domeésticas (or-
den, limpieza, alimentacion, vestido, cuidado de los
hijos, primeras ensefanzas e instruccion) es la que
transforma la simple estructura arquitecténica y la
convierte en morada.

El marco de las relaciones socioeconomicas
dentro del matrimonio judio se ha ido definiendo
desde la propia configuracion de este modo de vida
religioso. No obstante, en la casuistica legal judia del
siglo XV hispano, tal y como muestran algunos do-
cumentos de herencia, encontramos con frecuencia
una complicacion anadida a causa de la entrada en
escena de la figura del converso judio, ahora cristia-
no. Este tipo de relaciones legales se atiene, por otro
lado, a tradiciones diversas que responden a usos
diferentes propios de cada territorio. De esta mane-
ra, mientras los documentos nupciales de la Corona
de Aragon parecen amoldarse a la norma comun en
la juderia centroeuropea, las capitulaciones matri-
moniales de Navarra y Castilla siguen la estela de las
de los territorios islamizados.*?

Son algunos objetos determinados los que pare-
cen hacer familia y transformar la casa en hogar. Son
objetos que aportan santidad y con su presencia sa-
cralizan la existencia. (Fig. 4) Sila mezuza en la jamba
derecha de las puertas identifica el hogar judio, son
los libros como la hagada o el rollo de Esther los que
preparan la vida familiar y propician la celebracién
renovada en cada ciclo liturgico. Son las palmatorias
y los incensarios para el sabado los que transforman
el espacio doméstico en un paréntesis temporal que
renueva la existencia y transforma la casa en lugar
de descanso. Es la vajilla de Pascua, la queara don-
de se disponen los alimentos que participaran en el
séder junto a la copa de vino para las bendiciones
o los pafos que cubren los panes azimos, los que
dan sentido a la liturgia familiar en una fiesta que re-
presenta un puente entre el pasado y el futuro y liga
la familia a la comunidad. Estos objetos, en buena
medida aportados por la esposa en su dote, pasan
a ser patrimonio del hogar, de la familia. Lo menos
importante es quién haga uso de ellos, pues cifran
su valor en el hecho de permitir la renovacion de un
ciclo temporal eterno en el que participan por igual el
marido, la esposa o los hijos. Pero son objetos cuida-
dos y, si bien las vajillas de lujo en materiales nobles
no se haran comunes hasta el siglo XIX, las piezas
del siglo XV procedentes de Briviesca*® nos hablan
ya de una atencion en este sentido desde los ultimos
siglos del medievo.

En muchas comunidades sefardies otomanas,
el rollo de Esther para la celebracién de Purim, por
ejemplo, debia ser afiadido a la dote de la esposa**.
Como sucedera durante siglos en las comunidades
cristianas espanolas, las celebraciones del enlace
nupcial implicaban también una fiesta del ajuar en
que se mostraba publicamente la composicion de
esta dote. La lectura de los textos sagrados también

42 José Luis Lacave, Medieval Ketubot, 63.

43 Belén Castillo Iglesias, “Las piezas de una vajilla para la cele-
bracion de la Pascua,” en Memoria de Sefarad, coord. Maria
del Carmen Mufioz Parraga (Madrid: Sociedad Estatal parala
Accion Cultural Exterior, S.A., 2002), 181-192.

4 Heéléne Gutkowski, Erase una vez... Sefarad. Los sefardies del
Mediterraneo. Su historia - Su cultura. 1880-1950 - Testimo-
nios (Buenos Aires: Editorial Lumen, 1999), 198.



Espinosa Villegas, M. A. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-16

Fig. 4. Sinagoga del Transito, vajilla de la mesa judia.
Toledo. Espafa. Foto: Wikimedia Commons.
Autor: Benjamin Nufiez Gonzalez

formaba parte de los rituales de purificacion de la
casa. Los ensalmos y encantamientos para cada
ocasion como la enfermedad, la purificacion del ho-
gar o las curas propiciatorias eran esenciales en el
ritual de santificacion del hogar y sus miembros.

La casa hispanojudia vive el mismo ciclo religioso
de la sinagoga. Los hitos de este ciclo liturgico esta-
ran marcados por los sonidos de la celebracion, por
los olores de las comidas especiales y por el propio
aderezo de las estancias principales.*® El color es muy
importante en esta sacralizacion de la vida, tanto de
la casa como de sus habitantes. El blanco del vestido
marca la purificacion del Yom Kippur (Is 1,18), del mismo
modo que las flores y los adornos vegetales llenaran el
espacio en la fiesta de las semanas y de las cabanas.
La sensacion de inmensa fortuna por tener un techo
que te proteja se acrecienta durante los ocho dias de
esta fiesta de las cabanuelas (sucot), cuando privan-
dose de ese mismo techo se hagan todas las comidas
en la cabana construida de acuerdo con la tradicion,
donde también se dormira en recuerdo del éxodo en
el desierto. Las cabafias son la ocasion propicia para
inculcar en los nifos una de las leyes del hogar judio:
la hospitalidad. Durante esos dias de recibir a los hués-
pedes santos (uspitzim), desde Abraham a Moisés o
David, se aprende que la casa es lugar de acogiday de
proteccion (Gn 19) para el visitante. La casa se llenara
de luces en los ocho dias de la fiesta de las candelas
(fanuca) para recordar el milagro acaecido en el 165 a.C.
durante la purificacion del templo de Jerusalén, tras la
revuelta de los Macabeos frente al poder griego que
lo habia convertido en templo a Zeus. La casa huele a
frituras, porque el aceite es elemento esencial en esta
conmemoracion: buiiuelos, tortas de aceite...

Las januquiot, esto es, las lamparas de aceite con
sus ocho cazoletas o candelas, mas una, desde la que
se encenderan las demas se colocan en la ventana
0 en la puerta para indicar que la familia respeta la
tradicion. Los nifios juegan con sus trompos en esos
dias, como jugaran con sus carracas durante los dias

45 lonel Mihalovici, Fiestas y practicas judias en el Talmud y en la
Tradicion (Barcelona: Riopiedras, 2000).

de Purim en que conmemoren los sucesos acaecidos
en Persia con los judios bajo el reinado de Asueroy en
casa se tome el rollo de Ester para leerlo y contar todo
lo sucedido (Es 9, 29). Pero una de las celebraciones
principales de este ciclo liturgico doméstico se de-
dica a la Pascua, la conmemoracion de la salida de
Egipto hacia la Tierra Prometida. La casa y sus ense-
res recibiran una atencion especial, pues todo debe
ser purificado y preparado para una nueva vida sin co-
rrupcion: la casa se limpia, especialmente las cocinas
para eliminar la levadura, simbolo de la corrupciony el
pecado, se adecenta, se asea, se eliminan muebles 'y
trastos viejos... y se dispone la cena mas importante
del aio, para la cual nacen las hagadot ilustradas que
recogen el orden de la celebracion y narran los he-
chos histéricos del inicio del éxodo. (Fig. 5) Cada fiesta
aporta a la casa sus propios objetos y le imprime su
caracter a través de las costumbres culinarias o la de-
coracion. La liturgia doméstica convierte el continen-
te arquitectonico en una dimension sagrada donde el
tiempo judio y el espacio humano se identifican, se
actualizan y se proyectan hacia el futuro de un modo
ciclico, pues cada ano se renueva el compromiso de
Dios y su pueblo a través de estas ceremonias.

5. La arquitecturay el espacio significante

La casa judia es una estructura santificada por la es-
tricta observancia de la ley por parte de sus mora-
dores, pero la casa no tiene el mismo grado de san-
tidad que una sinagoga, ya que no es un espacio de
oracion comunal. La sinagoga establece claramente
un mapa de las obligaciones de hombre y mujer res-
pecto a la religion: asi como el hombre se ocupa de
los aspectos comunales, la mujer tiene a su cargo
todo lo concerniente a lo intimo y privado. Pero en
lo publico, en la sinagoga, se relega a la mujer a la
tribuna o la sala femenina anexa, no se le permite ac-
tuar al mismo nivel y en el mismo espacio. Sus tareas
religiosas pertenecen al ambito de lo doméstico,*®

46 Judith R. Baskin, “Some Parallels in the Education of Me-
dieval Jewish and Christian Women,” Jewish History 5, n.° 1
(1991), 42, https://doi.org/10.1007/BF01679792.



Espinosa Villegas, M. A. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-16

n

Fig. 5. Cena de Pascua. Hagada de Barcelona, segunda mitad del siglo XIV.
Foto: Wikimedia Commons. Seforim, Public domain

por eso la pregunta que surge inmediatamente es
si en el hogar, sagrado igualmente, esta separacion
de atribuciones se traducia de algun modo en una
separacion también espacial. De la documentacion
inquisitorial se podria inferir*’ la existencia en los
hogares de judaizantes de un espacio devocional
exclusivamente masculino, pero no sabemos si esto
era lo habitual en las casas hispanojudias del siglo
XV, como si parecian serlo los talleres de la planta
baja o las habitaciones a modo de despacho para
guardar documentos y cuentas.

A menudo debemos deducir de algunos docu-
mentos como los inventarios de bienes, no solo la
propia estructura del espacio doméstico, sino tam-
bién laimportancia y uso de las diferentes estancias.
En estos inventarios encontramos siempre una es-
pecial atencion a todo lo referido a los vestidos de
cama y los vestidos de la casa, como alfombras,
panos de pared y demas textiles para decoracion
de mesas. Las referencias a vajillas y menaje de co-
cina hablan siempre de la mayor importancia de la
familia. EI mobiliario, por el contrario, suele ser ba-
sico y escaso: camas, mesas Y sillas de diferentes
tipos. La variedad textil denota la posicion economi-
ca de la familia, pero evidencia que, junto al uso de
los materiales tradicionales en la zona, como la lana

47 Debra Kaplan. “Living Spaces, Communal Places”, 325-326.

castellana o la seda granadina, existe un mercado de
importacion de productos de lujo o semilujo llegados
desde diferentes partes de Europa. Son escasas las
referencias a objetos artisticos y decorativos caren-
tes de otra funcién aparte y el desconocimiento del
uso de muchos de ellos dentro de la vida domeéstica
y religiosa judia los hace pasar inadvertidos.
Contamos con un listado de objetos domésti-
cos extraido de los documentos de la publica almo-
neda de bienes muebles de judios que se resefan
en el Registro publico de escrituras de 1495 del
Ayuntamiento de Granada.*® Este elenco nos habla
de una realidad indiscutible: los ajuares domeésticos
judios no debian variar mucho de los de las otras dos
religiones, por lo que la diferencia geografica, que si
puede determinar variaciones en la arquitectura, no
resulta esencial en cuanto al tipo de objetos y su uso,
aunque si resulte determinante esta diferencia en
aquellas piezas especificas por sus rituales. El ajuar
era también un indicador de estatus social,*® pero la
arqueologia ofrece la idea de que su variacion en el
tiempo va pareja al gusto y que este tampoco es es-

48 Juan Martinez Ruiz. “Ropas y alhajas de judios granadinos”,
358.

49 Jaime Vicente Redén y Carmen Escriche Jaime, “Los judios
en Teruel,” en Memoria de Sefarad, coord. Maria del Carmen
Mufoz Parraga (Madrid: Sociedad Estatal para la Accion Cul-
tural Exterior, S.A., 2002), 142.



12

pecifico. Asi, las piezas halladas en las excavaciones
de la Plaza de la Juderia turolense manifiestan idén-
tica tendencia a la estandarizacion y una considera-
ble y practica reduccion en la variedad tipoldgica: es-
cudillas, con o sin orejetas, alcuzas, jarras biconicas
(terrazos y terracicos), jarras con pitorro, morteros a
imitacion de los metalicos, tazas, cazuelas o graso-
neras, orzas hechas a imitacién de la ceramica va-
lenciana de tonos azules y dorados.®°

La ropa de vestir la cama, por ejemplo, no es ni
especial ni diferente en el reino nazari. Si puede va-
riar, sin embargo, la ropa, pues los usos y los materia-
les se corresponden con tradiciones distintas, aun-
que el comercio ayudase a generalizar su presencia
en otras tierras peninsulares. No obstante, sehala
Juan Martinez Ruiz® que la lengua denota ciertas
particularidades, como el empleo de la palabra na-
mat, palabra de origen arameo probablemente e in-
corporada como arabismo, para referirse a lo que en
otras partes y documentos se refieren como colcha.
Segun este autor, esta palabra, que se queda en el
vocabulario judeoespaiiol empleado en el norte de
Africa, hace referencia a un tipo de colcha especial,
colchon, almohada o pano de fieltro utilizado por los
judios granadinos. Muchos vocablos que pasan di-
rectamente del arabe hispano, como zarzahan, una
seda delgada con listado de colores, hablan de esta
comunidad de usos y de tendencias, también en lo
estético.

En las casas de los conversos, se eliminan a me-
nudo esos objetos del culto doméstico de la vieja fe
que vemos representados en las paginas iluminadas
de las hagadot de la Corona de Aragon de siglos an-
teriores. En caso de no reutilizarlos con nuevas fun-
ciones por entenderse como peligrosos, especial-
mente tras la instalacion en 1478 de la Inquisicion en
tierras castellanas, se los sustituye por piezas cris-
tianas de aparente peso en el nuevo contexto espa-
cial, es decir, objetos cristianos de culto lo mas ricos
posible, hasta donde la familia pueda permitirlo, y
convenientemente colocados en las partes nobles
de la casa, alli donde tienen acceso las visitas.??

El papa Sixto IV firmd el 1 de noviembre de 1478
la bula Exigit sincerae devotionis a instancias de los
reyes de Castilla, Isabel y Fernando,®® tras compro-
bar que muchas de las conversiones de los judios
no eran sinceras y legitimaban una fe sincrética
considerada peligrosa. Sin embargo, pese a que los
primeros inquisidores sean nombrados ya en 1480,
la actuacion efectiva del Santo Tribunal no se inicia
hasta afos después. Por otro lado, su actuacion no
se produce con idéntica intensidad en todos los
territorios hispanos, pues su aplicacion en los terri-
torios de la Corona de Aragon, por ejemplo, resulté
mas complicada. La persistencia en la fe anterior y la
relativa tardanza de la entrada en vigor de las medi-
das inquisitoriales avalan la idea de que el hogar ju-
dio sufrid, en la mayor parte de casos, una muy lenta

50 Jaime Vicente Reddén y Carmen Escriche Jaime. “Los judios
en Teruel”, 143.

51 Juan Martinez Ruiz. “Ropas y alhajas de judios granadinos”,
361.

52 Efrén de la Pefia Barroso. “La casay el ajuar de la familia Co-
ronel”, 333.

58 Joseph Pérez, Crénica de la Inquisicién en Espafa (Barcelo-
na: Editorial Critica, 2002), 76.

Espinosa Villegas, M. A. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-16

transformacion con solo retoques epidérmicos en la
funcion y uso de los espacios y la sustitucion de los
objetos considerados delatores de la perseverancia
religiosa por otros inocuos y sin compromiso.

Los objetos que formaban parte del culto domés-
tico durante la celebracion de las fiestas eran cuida-
dos como los de la propia sinagoga. Si eran objetos
textiles, se destinaban los mejores pafios y bordados
y si eran material de orfebreria, recibian igualmente
los mejores acabados. Podemos, pues, concebir
sus formas siguiendo las descripciones que se dan
de aquellos en los documentos de embargo tras el
edicto de expulsion:®* tejidos de lana, terciopelo o
seda en tonos calidos (carmin, grana, morados cla-
ros), bordados con filigrana en hilos de oro y plata 'y
bandeados con forros de color carmesi o azul.

Poco podemos saber de las formas domésti-
cas adoptadas por la poblacion conversa llegada a
América, de sus usos y ajuares. La presencia de la
Inquisicion en aquellas tierras se oficializa en 1570
con el establecimiento del Tribunal de Lima. Los
judeoconversos tenian prohibido pasar a América
para no debilitar la campafa evangelizadora con su
fe nuevay titubeante. Sin embargo, algunos de estos
judeoconversos vencieron la prohibicion e incluso
el rey Fernando permite a ciertos grupos reducidos
pasar al nuevo continente previo pago de una tasa
conocida como composicion.®® Existian judios de
origen sefardi en las posesiones holandesas en el
actual Brasil, pero tampoco conocemos nada de sus
ajuares domésticos, aunque sitengamos noticias de
sus sinagogas y del modo en que se extendieron por
el Caribe hasta llegar a Nueva Amsterdam. De esta
manera la informacion que podriamos obtener de
las comunidades de origen judio fuera de Hispania
solo puede llegarnos a través de las noticias so-
bre la presencia sefardi en la Europa del Norte y el
Mediterraneo. Tras la expulsion de tierras ibéricas,
se produce un curioso fendmeno de reinvencion
de la identidad ibero-judia desde las comunidades
culturales mas importantes de la didspora.®® Desde
Amsterdam se procede a la reedicion de muchos de
los textos sagrados y sus comentarios que alcanza-
ran notoriedad en la peninsula.

En realidad, de esta fiebre por la recuperaciéon de
un pasado cultural hispanojudio, lo que debemos ex-
traer es la necesidad de volver a un arraigo fuera de
la patria proporcionado por el sentimiento y los es-
casos restos materiales, como estos textos que se
habian conseguido salvar. El arraigo sentimental a lo
hispano no esta solo en los libros de oraciones, se
fija sobre todo en la lengua y su uso, en la intencion
de mantenerla con vida, porque la lengua es la patria
y hace el hogar. Vemos, sin embargo, en la documen-
tacion producida por estas comunidades sefardies,

5 Miguel Angel Motis Dolader, “Estudio de los objetos littrgi-
cos de las sinagogas zaragozanas embargados por la Coro-
na en el aho 1492, Aragén en la Edad Media 6 (1984), 258.

55 David Cuevas Gongora, “Judeoconversos en Ameérica: estu-
dio de caso del malagueno Gonzalo Rodriguez Franco, uno
de los descubridores de las Islas Salomén,” Baetica. Estu-
dios de Historia Moderna y Contemporanea 41 (2021), 153,
https://doi.org/10.24310/BAETICA.2021vi4112160.

5 Ignacio Chuecas, “Desde el Manuscrito al Impreso en medio
de la Catastrofe: el caso de los oracionales judeoportugue-
ses (sidurim) durante los siglos XV-XVII,” Amoxtli 8, https:/
doi.org/10.38123/amox8.287.



Espinosa Villegas, M. A. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-16

que se producira un proceso de interferenciay de ni-
velacion lingliistica.®” Este fendmeno apunta al modo
en que se configura una memoria de la tradicion
sefardi comun e independiente del lugar de proce-
dencia: la conciencia de unidad del judaismo hispa-
noluso antecede a la configuracion de la diferencia
sefardi en el exilio. Esta construccion deriva en una
unificacion de conceptos y sentimientos, como en el
caso de la vision (ensofiacion) de la casa y el hogar
perdidoy la forma de recrearlo en el exilio. A menudo
la expulsion favorecera los matrimonios mixtos entre
comunidades de distinta procedencia y esto afecta
a la redaccion de los documentos, donde podemos
observar la vacilaciéon en los nombres de los objetos
entre espanol y portugués, por ejemplo. Comenta
Hermégenes Perdigueiro® cémo en el documento
que analiza aparece una referencia a la funda de al-
mohada con un nombre perdido en castellano, tra-
vesero o traveseiro, y en cuya decoracion interviene
una labor conocida como trancina, trancinha o tren-
za, diferente de lo que es un encaje o un bordado.

6. Léxico para una comprension del
ambito doméstico. Palabras, imagenes y
sentimientos

Conocemos realmente poco de la vida puertas
adentro en las casas hispanojudias. Aunque los do-
cumentos nos arrojen listas de objetos y podamos
concebir los espacios decorados, siempre nos fal-
tara la informacion relativa al sentimiento de sus
moradores, mas aun en un siglo XV convulso en
que la ocultacion se convierte en regla generaliza-
da para esta comunidad. El mundo intimo y secreto
de los afectos familiares solo puede ser inferido por
el modo en que se conservan las tradiciones fuera
de Sefarad y, por supuesto, confiando en que la for-
ma de transmision de estas a través de la literatura
oral y escrita haya resultado fidedigna. La literatura
nos habla de esta presencia de la figura masculina
patriarcal en nuestras comunidades, al menos hasta
que la educacion impartida por la Alliance Israélite
Universelle®® comience a fomentar la idea de que la
mujer es un sujeto activo y capaz en el manejo de su
propia vida.

El orden patriarcal se ha mantenido hasta hoy en
las comunidades sefardies y ni siquiera la interven-
cion del moderno Estado de Israel resulta del todo
determinante en la cuestion. La literatura sefardi
muestra unas costumbres estereotipadas y ancla-
das en el tiempo independientemente del espacio
de acogidatras la expulsion y nos remite a un mundo
de acuerdos nupciales llevados a cabo por los pa-
dres, a veces con la mediacion de casamenteros.
Es un mundo donde cada persona alcanza su defi-
nicion individual por relacion al lugar que ocupa en
el esquema familiar. Se es padre, madre, hijo, hija,

57 Hermdgenes Perdiguero Villarreal, “Inventarios de bienes
del siglo XVII en la comunidad hebrea de Livorno (ltalia): Ni-
velacion entre espanol y portugués,” Matices en Lenguas Ex-
tranjeras, https://dx.doi.org/10.2139/ssrn.3420071.

58 Hermogenes Perdiguero Villarreal. “Inventarios de bienes
del siglo XVII”

59 Rebecca Scherer, “Tradition versus Modernity: Women'’s
Rights in Marriage and Divorce in a Judeo-Spanish Novel,”
Shofar: An Interdisciplinary Journal of Jewish Studies 12, n.° 3
(1994), 9

13

hermano... La familia es la unidad social basica en
la comunidad sefardi, aunque el concepto en vigor
en el siglo XV no es el moderno en absoluto, como
tampoco lo es la realidad femenina. Esta literatura
nos presenta una mujer que, si bien no tiene potes-
tad ante el padre, si ejerce una influencia considera-
ble en el mundo del marido y los hijos.?° Esto queda
patente en los diferentes documentos hispanojudios
referidos a herencias tras la muerte del marido. En
muchos de ellos vemos a la mujer tomar las riendas
del negocio en su ausencia y hasta la mayoria de
edad del hijo o mas alla.

El hogar hispanojudio es un cosmos que no esta
sujeto a leyes tajantes y restrictivas. La intimidad de
cada familia es privacidad y en cada casa se cocina
de una manera distinta con idéntica receta e ingre-
dientes. Precisamente, la cocina se convierte en uno
de los indicios que permiten reconocer la formacion
propia de un hogar judio, aunque cara al exterior, fue-
ra converso. Recordemos el episodio® del Retrato
de la Locana andaluza de Francisco Delicado en que
las mujeres, Beatriz y Teresa, pretenden conocer la
confesion de Lozana a través de una prueba culinaria
consistente en saber como cocina los hormigos, si
con aceite al modo hebreo o con agua. Los conoci-
mientos de cocina tradicional son empleados en la
novela en varias ocasiones como sefa de identidad
hispanojudia: la alboronia y las mil formas de cocinar
la berenjena, las pautas para la adafina... Una cocina
plena de vegetales y aceite de oliva, donde el cerdo
y los sebos apenas tienen presencia. El hogar es un
espacio de libertad, aun mas en el siglo XV hispa-
nojudio, por eso resulta crucial asentar la diferencia
entre casa, como estructura fisica arquitecténica y
hogar, un espacio de refugio, de seguridad, donde
imperan los sentimientos de calidez, calma, sosiego.
El hogar es lo emocional y lo social sobre lo que se
asienta ese sistema de relaciones interpersonales.

Son los romances cantados, las konsejas con su
sabiduria de vida que narran las kontaderas en el ca-
lor del hogar, o las composiciones literarias, las que
permiten tomar el pulso al modo de vivir la casa y
convertirla en hogar. Los cuentos populares narra-
dos en la intimidad familiar enfatizan temas morales
y complementan la educacion ofreciendo principios
y modelos éticos con la ayuda de figuras histdricas,
como Salomon, que representan la sabiduria o la
rectitud moral.6? Estas narraciones permiten com-
prender el conjunto de esquemas e ideales que sos-
tienen la sociedad hispanojudia y sefardi, nutren la
familia y explican la sentimentalidad que convierte
la casa en hogar. La narracion permite al kontador
incorporar sus reflexiones y servir de conexion en-
tre la tradicion moral y el presente en cambio, po-
niendo palabras a lo que resulta dificil de explicar y
creando imagenes que permiten el reconocimiento
e identificacion individual. La lengua, el judezmo, se

60 Scherer, Rebecca. “Tradition versus Modernity”, 15.

5" Bruno M. Damiani, asesor, El retrato de la Lozana Andaluza:
A Portrait of Transgression (tesis de doctorado, The Catholic
University of America, 2014), 58-59, https:/jstor.org/stable/
community.38761009.

62 Michal Held, “’/Ande ‘Stan Todas Las Konsejas?’ / ‘Where Are
All the Tales?’: On the Immersion of Folktales in the Personal
Narrative of a Judeo-Spanish Storyteller of Jerusalem,” Jeru-
salem Studies in Jewish Folklore / *nin' 21727192 7w Nznn
,32(5002) 47.



14

transforma en una sena de identidad historica, étni-
ca incluso, que da sentido a la transmision de estas
imagenes contadas como si de una mision de futuro
se tratase. El judeoespaiiol lo mantiene vivo sobre
todo la mujer que lo transmite a los hijos junto al con-
junto de valores que crean la familia: el aporte feme-
nino a la transmision y a la creacion del concepto de
hogar es un tema que suscita un interés creciente.®®
No podemos desperdiciar la informacion sobre un
pasado real, no imaginado ni ficticio, aunque sea una
narracion, que hallamos en estos modos de mante-
ner viva la personalidad hispanojudia desde el exilio.

Lalenguarefleja, sinduda, la estructuradel mundo
que posee el hablante. El entendimiento nace del en-
torno que procura a la comunicacion esa estructura
comun. Cuando escuchamosy leemos los relatos de
memorias de las familias sefardies acerca de como
eralavida en la casa familiar, parece que abriésemos
una ventana al pasado inmediato que nos permitie-
se identificar con imagenes los nombres que estos
personajes dan a los objetos que utilizan. Llama la
atencion que con frecuencia incorporan al judezmo,
de amplia y viva base hispana, una serie de palabras
procedentes del turco o las lenguas eslavas del sur,
que pese a todo incorporamos a nuestro mapa de
la casa sin complicacion. Muchas de estas acciones
no han debido de variar desde aquellas lejanas fe-
chas de llegada desde el Mediterraneo occidental.

Si analizamos las diferentes muestras arquitecto-
nicas junto a esas palabras incorporadas que nom-
bran los diferentes espacios, encontraremos un vo-
cabulario construido a medio camino entre todas las
lenguas en contacto. Los kortizhos otomanos, que
en Espafa llamariamos corralas, agrupan familias
modestas, emparentadas o no, en torno a un patio
con huerta.’* Por regla general, cuentan con un unico
acceso desde la calle que conduce a un patio mas o
menos regular que permite la distribucion y acceso
de cada familia a su kamareta o habitacion. Estas ha-
bitaciones se fragmentaban a medida que crecia la
familia®® y en ocasiones se hacia crecer todo el edi-
ficio con una planta superior. Los pavimentos estan
decorados con shishikos, unos cantos rodados de
colores que trazan figuras en el suelo, como sigue
siendo habitual en muchas casas andaluzas y caste-
llanas. A las kamaretas se accedia desde un pasillo
corrido a modo de balcon que circundaba en cada
planta el espacio del patio interior. Este patio comu-
nal era un espacio multifuncional, como lo era igual-
mente cada unidad de habitacion, que servia como
cocina, bano y lavadero, pero también hacia las ve-
ces de sala de estar y reunidn, e incluso despensa,
cuando era transformado en jardin, corral y zona de
cultivo.

En ocasiones aparece un segundo patio chiko,
proximo al huerto, donde suele disponerse un pe-
queno retrete, la privada, ante el cual una jofaina
con un librik, un jarro panzudo con pico o tinazha de

63 Aviva Ben-Ur, “Ladino in Print: Toward a Comprehensive Bi-
bliography,” Jewish History 16, n.° 3 (2002), 316 http:/www.
jstor.org/stable/20101480.

64 Michael Molho, Usos y costumbres de los sefardies de Salo-
nica, trad. F. Pérez Castro (Madrid-Barcelona: Instituto Arias
Montano, 1950), 147-148.

85 Michael Molho. Usos y costumbres de los sefardies de Sal6-
nica, 147.

Espinosa Villegas, M. A. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-16

barro, similar al tipo de picher hallado en las exca-
vaciones de la juderia turolense,®® permitia el lava-
do de manos tras su uso.%” Son objetos nhombrados
muchas veces por la influencia del turco, pero que
formaban parte de los conjuntos de enseres de los
hogares hispanos medievales y modernos. Conviene
sefalar, no obstante, que existe una diferencia fun-
damental entre las casas otomanas de Anatoliay las
hispanas del otro lado del Mediterraneo: la polivalen-
cia funcional de los espacios. Es probable que en el
siglo XV fuese una caracteristica coincidente, pero a
lo largo de la Edad Moderna se convierte, sin duda,
en una diferencia tajante.

Esta polivalencia determina que comedores pue-
dan convertirse en dormitorios sin mas cuidado que
extender un mendel (del turco minder) confecciona-
do con trapos cosidos y que, doblado, puede servir
como almohada, colchoén o asiento en el suelo o so-
bre las sofas. Estos colchones doblados, conocidos
como rimas, se pueden colocar en torno al tandur o
brasero, para la reuniéon de las mujeres mientras tra-
bajan en bordados e hilados. Resulta facil imaginar la
misma escena sobre los entarimados de las alcobas
en las casas judias. La mujer sefardi o es hija o es
esposay madre en el encierro del hogar, con funcio-
nes limitadas a las tareas del hogar y la satisfaccion
y atencion del paterfamilias, pero cuando el hogar se
amplia a las dimensiones del kortizho, las tareas se
comparten y el edificio entero se convierte en tarea
comunal, especialmente en su limpieza y purifica-
cion para las fiestas del sabado o la pascua. Incluso
en estas estancias familiares de las corralas, a pe-
sar del tamafio reducido, se presenta una division
de espacios por género que, aunque influenciada tal
vez por los usos otomanos,®® debe tener sin duda su
referente en lo que fue la arquitectura domeéstica his-
panojudia del siglo XV. Algunas de estas estancias
otomanas de mobiliario reducido y polivalente y de-
coradas con alfombras, cojines y tapices, recuerdan
alas algorfas y alcobas hispanas, en las que la mujer
hacia la vida hacia el interior de la casa, lejos de la
calle y su ruido.

El Iéxico que configura el judezmo de los sefar-
dies procede con frecuencia del entorno al que se
adaptan las comunidades expulsadas, sin embargo,
en ocasiones los estudios filolégicos demuestran
que la personalidad de nuestra juderia hispana del
siglo XV se habia construido sobre una suerte de koi-
né configurada por todas las lenguas peninsulares,
incluido el arabe. Esta lengua debid ser conocida y
empleada por los judios hispanos mucho mas alla
del reino nazari, aunque el castellano fuese impo-
niéndose sobre el resto por obvias razones politicas.
Cynthia Crews creyo encontrar entre sus informan-
tes de Saldnica algunos de estos préstamos, junto
a otros procedentes directamente del hebreo.®® El

66 Julian M. Ortega Ortega, coord., Operis terre turolii. La cera-
mica bajomedieval en Teruel (Teruel: Museo de Teruel, 2002),
287y 289.

6 Hélene Gutkowski. Erase una vez... Sefarad. Los sefardies del
Mediterréneo. Si historia -Su cultura. 1880-1950- Testimo-
nios. (Buenos Aires: Editorial Lumen), 1999, 38.

58 Dogan Kuban, (1995), The Turkish Hayat House, Istanbul, Mu-
hittin Salih Eren.

69 Cynthia Crews. Some Arabic and Hebrew words in Oriental
Judaeo-Spanish Vox Romanica, Collegium Romanicum Hel-
vetiorum, 14 (1955). 296-309.



Espinosa Villegas, M. A. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-16

hecho de que algunos definan objetos de cocina o
alimentos podria advertirnos sobre el nivel de cono-
cimiento, penetracion y uso del arabe y judeo-arabe
antes de la expulsion. Son términos como adalé o
adaleth empleada para referirse al conjunto de pie-
zas de cocina que componen la bateria, alambit para
alambique o almadrak para colchon.

7. Conclusiones

Algunas ideas aqui expuestas pueden crear y pro-
mover debate e investigacion. Son discutibles, sin
duda, aunque esta naturaleza las convierte en inte-
resantes. La consideracion comun extendida acer-
ca de que las comunidades judias carecen de una
arquitectura domeéstica o religiosa propia no es del
todo cierta. Es posible que las estructuras y técnicas
sean idénticas a las de otras comunidades religio-
sas del entorno, pero es la manera de vivir, de enten-
der y de llenarlas lo que determina la particularidad.
Las comunidades hispanojudias, anteriores a la ex-
pulsion de Sefarad, asi como las sefardies, una vez
que se establecen en sus lugares de acogida tras la
dispersion, poseen maneras propias para todo esto.
Son la religion y la tradicion que esta sostiene las
que dan sentido al hogar hebreo. Esta circunstancia
determina, por ejemplo, que la casa y cuanto en ella
sucede se consideren parte de un espacio sagrado,
de una manera diferente a como lo es una sinago-
ga, ciertamente, pero sujeto a las concepciones es-
paciotemporales judias que transforman la casa en
una vivencia al margen del tiempo y con un sentido
espacial moldeable, durante determinadas festivida-
des como el sabado en que las fusiones operan su
magia y santidad.

La casa no es hogar si no existen habitantes que
la vivan. Estas vivencias se traducen en la presencia
de objetos y utiles por la voluntad de sus morado-
res. Ellos transforman una estructura arquitectonica
en espacio de vida que da sentido a una manera de
entender la realidad. Utensilios y decorados que no
solo responden a un gusto, sino también a una ne-
cesidad de expresion mediante el ritual doméstico o
cuanto se adhiere histéricamente a los actos propios
del ser humano: nacer, crecer... Desgraciadamente
se trata de una comunidad religiosa que cuenta con
una explicacion textual para todo que no siempre nos
ha llegado de manera nitida. Conocemos por los do-
cumentos los nombres que integraban la decoracion
de ese hogar, pero se nos ha perdido el sentimiento
depositado en ellos y solo podemos recuperarlo infi-
riendolo del sentido de las palabras y las imagenes,
muy a menudo, a través de testimonios muy poste-
riores a una época tan convulsa como el siglo XV,
que pondra fin bruscamente a una relacion secular.

En el exilio los objetos adquieren otro sentido vy,
con frecuencia, otros nombres por la presion de las
lenguas del entorno sobre un judeoespanol moldea-
ble y transpirable, pero las llaves de las puertas de
las casas que abandonaron no solo se transforman
en simbolo de esperanza, sino incluso en amule-
to. El recuerdo de los sefardies engrandece al pais
de origen, si ese sentimiento perdura pese al dolor,
no podemos evitar pensar cOmo seria el apego de
cada familia a su espacio vital durante su presencia
en Sefarad. Es cierto que hablamos de casas y obje-
tos, pero estos solo cobran vida en el uso y el afecto,

15

de ahi la naturaleza dificil de cualquier investigacion
al respecto. Afortunadamente, son muchas hoy las
acciones destinadas a esclarecer esta singular rela-
cion entre el ser humano y su otra piel, la casa. Solo
tenemos la palabra y la imagen. Este trabajo ha in-
tentado acercarse mediante ambas a una realidad
que a menudo ha permanecido en la sombra, des-
conocida, por haber sido vinculada a lo condenable y
sordido. La Inquisicion, paraddjicamente, ha genera-
do la mayor cantidad de documentos que hoy hacen
posibles estos estudios.

8. Referencias bibliograficas

Ben-Ur, Aviva. “Ladino in Print: Toward a
Comprehensive Bibliography.” Jewish History
16, n.° 3 (2002): 309-326. http://www.jstor.org/
stable/20101480.

Baskin, Judith R. “Some Parallels in the Education
of Medieval Jewish and Christian Women.”
Jewish History 5, n.° 1 (1991): 41-51. https://doi.
org/10.1007/BF01679792.

Cantera Montenegro, Enrique. “La mujer judia en la
Espafna medieval.” Espacio, tiempoy forma. Serie
Ill, Historia medieval, 2 (1989): 37-64. https://doi.
org/10.5944/etfiii.2.1989.3504.

Castillo Iglesias, Belén. “Las piezas de una vajilla
para la celebracion de la Pascua.” En Memoria
de Sefarad, coordinado por Maria del Carmen
Mufoz Parraga, 181-192. Madrid: Sociedad
Estatal para la Accion Cultural Exterior, S.A.,
2002.

Chuecas, Ignacio. “Desde el Manuscrito al Impreso
en medio de la Catastrofe: el caso de los
oracionales judeoportugueses (sidurim) durante
los siglos XV-XVII.” Amoxtli, 8. https://doi.
0rg/10.38123/amox8.287.

Crews, Cynthia. “Some Arabic and Hebrew Words

in Oriental Judaeo-Spanish.” Vox Romanica
14 (1955):. 296-309. https://doi.org/10.5169/
seals-14849.

Cuevas Gongora, David. “Judeoconversos en
América: estudio de caso del malaguefio
Gonzalo Rodriguez Franco, uno de los
descubridores de las Islas Salomén.” Baetica.
Estudios de Historia Moderna y Contemporanea
41 (2021): 139-168. https://doi.org/10.24310/
BAETICA.2021vi41.12160.

Damiani, Bruno M., asesor. El retrato de la Lozana
Andaluza: A Portrait of Transgression. Tesis
de doctorado, The Catholic University of
America, 2014. https://jstor.org/stable/
community.387610009.

De Hervas, Marciano. Judios y cristianos nuevos en la
historia de Trujillo. Badajoz: INDUGRAFIC, Artes
Graficas, 2008.

De la Pefia Barroso, Efrén. “La casa y el ajuar de la
familia Coronel a través de un inventario de
bienes del siglo XVI.” Sefarad 75, n.° 2 (2015):
333-354.

Del Valle, Carlos. La Misna. Madrid: Editora Nacional,
1981.

Espinar Moreno, Manuel. Jerénimo Miinzer. Viaje por
Espafia y Portugal. Reino de Granada. Granada:
Método Ediciones, 2008.

Espinosa Villegas, Miguel Angel. “La memoria
sefardi: el mobiliario liturgico y doméstico en


https://jstor.org/stable/community.38761009
https://jstor.org/stable/community.38761009

las hagadot medievales de origen hispano.” Res
Mobilis. Revista Internacional de Investigacion
en Mobiliario y Objetos Decorativos 10, n.° 13
(2020): 80-102.

Fonrobert, Charlotte Elisheva. “From Separatism to
Urbanism: The Dead Sea Scrolls and the Origins
of the Rabbinic 'Eruv.” Dead Sea Discoveries 11,
n.°1(2004): 69-95.

Foulché-Delbosc, R. “Proverbes judéo-espagnols.”
Révue Hispanique 2, n.° 6 (1895): 329-341.

Girona Berenguer, Marina. Mujeres judias, devolucion
de la dote y transmision de Ila herencia
(Castilla, siglo XV). Tesis doctoral, Universidad
Complutense de Madrid, 2020.

Girona Berenguer, Marina. “El legado familiar: Una
aproximacion a las tacanot hispanicas relativas
al matrimonio y la devolucion patrimonial (siglos
XI-XV).” Sefarad 81, n.° 2 (2021): 324-330.
https://doi.org/10.3989/sefarad.021-011.a.

Guichard, Michaél, y Lionel Marti. “Purity in Ancient
Mesopotamia: The Paleo-Babylonian and Neo-
Assyrian Periods.” En Purity and the Forming of
Religious Traditions in the Ancient Mediterranean
World and Ancient Judaism, editado por Christian
Frevel y Christophe Nihan, 47-70. Leiden: Birill,
2013.

Gutkowski, Héléne. Erase una vez... Sefarad. Los
sefardies del Mediterraneo. Su historia - Su
cultura. 1880-1950 - Testimonios. Buenos Aires:
Editorial Lumen, 1999.

Held, Michal. “Ande ‘Stan Todas Las Konsejas?’ /
‘Where Are All the Tales?’: On the Immersion of
Folktales in the Personal Narrative of a Judeo-
Spanish Storyteller of Jerusalem.” Jerusalem
Studies in Jewish Folklore / 11777192 7w njznn
07-74 :(5002) 32 1.

Hinojosa Montalvo, José. “Los judios del reino
de Valencia durante el siglo XV.” Anales de la
Universidad de Alicante. Historia Medieval 3
(1984): 143-181.

Izquierdo Benito, Ricardo. “Espacio y sociedad en la
Sefarad medieval.” En Juderias y sinagogas de la
Sefarad medieval, editado por Ana Maria Lopez
Alvarez y Ricardo Izquierdo Benito, 25-40.
Cuenca: Ediciones de la Universidad de Castilla-
La Mancha, 20083.

Kaplan, Debra. “Living Spaces, Communal Places:
Early Modern Jewish Homes and Religious
Devotions.” En Domestic Devotions in the
Early Modern World, editado por M. Faini y A.
Meneghin, 325-326. Leiden: Brill, 2019.

Kuban, Dogan. The Turkish Hayat House. Estambul:
Muhittin Salih Eren, 1995.

Lacave, José Luis. Medieval Ketubot from Sefarad.
Jerusalén: Hebrew University Magnes Press,
2002. i

Ladero Quesada, Miguel Angel. “De nuevo sobre los
judios granadinos al tiempo de su expulsion.” En
la Espana medieval 30 (2007): 285-298.

Espinosa Villegas, M. A. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-16

Levine, Etan. “Biblical Women's Marital Rights.”
Proceedings of the American Academy for
Jewish Research 63 (1997). 87-135. https://doi.
0rg/10.2307/3622599.

Maybaum, Ignaz. The Jewish Home. Londres: James
Clarke and Co. Ltd., 1945.

Martinez Ruiz, Juan. “Ropas y alhajas de judios
granadinos en el siglo XV.” Miscelanea de
estudios arabes y hebraicos. Seccion de hebreo
26-28 (1977-1979): 361-375.

Mihalovici, lonel. Fiestas y practicas judias en el
Talmud y en la Tradicion. Barcelona: Riopiedras,
2000.

Molho, Michael. Usos y costumbres de los sefardies
de Saldnica. Traducido por F. Pérez Castro.
Madrid-Barcelona: Instituto Arias Montano,

1950.
Motis Dolader, Miguel Angel. “Estudio de los objetos
liturgicos de las sinagogas zaragozanas

embargados por la Corona en el afo 1492”
Aragon en la Edad Media 6 (1984): 258-272.
Ortega Ortega, Julian M., coord. Operis terre turolii.
La ceramica bajomedieval en Teruel. Teruel:

Museo de Teruel, 2002.

Perdiguero Villarreal, Hermdgenes. “Inventarios de
bienes del siglo XVIlI en la comunidad hebrea
de Livorno (ltalia): Nivelacion entre espanol y
portugués.” Matices en Lenguas Extranjeras.
https://dx.doi.org/10.2139/ssrn.3420071.

Pérez, Joseph. Croénica de la Inquisicion en Espana.
Barcelona: Editorial Critica, 2002.

Vicente Redodn, Jaime, y Carmen Escriche Jaime.
“Los judios en Teruel.” En Memoria de Sefarad,
coordinado por Maria del Carmen Mufoz
Parraga, 143-157. Madrid: Sociedad Estatal para
la Accion Cultural Exterior, S.A., 2002.

Reyes, Francisco. “El espacio privado: una casa en
la juderia de Alcala de Henares.” En El legado
material hispanojudio, coordinado por Ana Maria
Lopez Alvarez y Ricardo lzquierdo Benito, 207-
219. Cuenca: Ediciones de la Universidad de
Castilla-La Mancha, 1998.

Ruiz Taboada, Arturo. “De lo invisible a lo visible. La
arquitectura domeéstica judia en Toledo.” En La
juderia de Toledo: un tiempo y un espacio por
rehabilitar, editado por Jean Passini y Ricardo
Izquierdo Benitez, 99-122. Cuenca: Universidad
de Castilla-La Mancha, 2003.

Villanueva Rico, Maria del Carmen. Casas, mezquitas
y tiendas en los habices de las iglesias de
Granada. Madrid: Instituto Hispano-Arabe de
Cultura, 1966.

Tatarkiewicz, Wladyslaw. Historia de la Estética. Ill. La
estética moderna 1400-1700. Madrid: Akal, 1991.

Scherer, Rebecca. “Tradition versus Modernity:
Women’s Rights in Marriage and Divorce
in a Judeo-Spanish Novel.” Shofar: An
Interdisciplinary Journal of Jewish Studies 12, n.°
3 (1994): 15-27.


https://dx.doi.org/10.2139/ssrn.3420071

	Marcador 1
	Marcador 2
	_Hlk202211491
	_Hlk214387818

