
1De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-16

Hogares hispanojudíos del siglo XV:  
palabras, imágenes y sentimientos

https://dx.doi.org/10.5209/dmae.105084	 Recibido: 25 de septiembre de 2025 • Aceptado: 19 de noviembre de 2025

Resumen: La casa y el hogar hispanojudíos nunca se han entendido como realidades diferentes en una 
Hispania medieval donde al parecer las fronteras culturales eran simples líneas mentales. Sin embargo, 
existen diferencias mucho más profundas que las epidermis arquitectónicas, derivadas de la vivencia del 
espacio y las proyecciones religiosas sobre este. A menudo se trata de sentimientos depositados en los 
objetos que solo podemos recuperar del análisis de textos e imágenes, de un modo interdisciplinar a caballo 
entre la Historia, la Filología y la Historia del Arte. Carecemos de testimonios directos, pero aun así es posible 
erradicar para siempre la idea de viviendas uniformes sin personalidad cultural.
Palabras clave: Hispanojudío; sefardí; casa; hogar; siglo XV; sentimiento.

EN Hispanic-Jewish homes in the 15th century:  
words, images and feelings

Abstract: The Hispanic-Jewish house and home have never been understood as different realities in 
a medieval Hispania where cultural boundaries were apparently mere mental lines. However, there are 
differences much deeper than the architectural epidermis, derived from the experience of space and 
religious projections on it. Often these are feelings deposited in the objects that we can only recover from 
the analysis of texts and images, in an interdisciplinary way between history, philology and art history. We lack 
direct testimonies, but it is still possible to eradicate forever the idea of uniform dwellings without cultural 
personality.
Keywords: Spanish-Jewish; Sephardic; house; home; 15th century; feeling.

Sumario: 1. Introducción. 2. Documentos y sentimientos: Tipos y significados. 3. La casa hispanojudía: ritual 
de vida. 4. La conversión de la estructura habitable en hogar. Religión y sacralización de lo doméstico. 5. 
La arquitectura y el espacio significante. 6. Léxico para una comprensión del ámbito doméstico. Palabras, 
imágenes y sentimientos. 7. Conclusiones. 8. Referencias bibliográficas

Cómo citar: Espinosa Villegas, M. A. (2026). Hogares Hispanojudíos del siglo XV: palabras, imágenes y 
sentimientos. De Medio Aevo 15/1, 1-16. DOI: https://dx.doi.org/10.5209/dmae.105084

De Medio Aevo
ISSN-e 2255-5889

M O N O G R Á F I C O

Miguel Ángel Espinosa Villegas
Profesor Titular del Departamento de Historia del Arte de la Universidad de Granada (España)    

1. Introducción1

El hogar está hecho, más que de materialidades, de 
sentimientos. Lo verdaderamente difícil es llegar al 
alma escondida en los muros y los objetos, pues los 
sentimientos solo pueden recuperarse si quien los 
deposita en ellos, los expresa e identifica tácita y 
coherentemente. Por esto se hace preciso acudir a 
la documentación donde dichos materiales quedan 
registrados para inferir en los matices léxicos y gra-
maticales su presencia y significado. Muy a menudo, 
las escasas ilustraciones hispanojudías de hagadot 

1	 Este texto se enmarca en el proyecto I+D+i Las cosas por su nombre: (Re)construir la casa con palabras e imágenes, siglos XV y XVI. 
PID2022-136565NB-I00. IP: María Elena Díez Jorge; co-Ip: Ana Aranda Bernal. Financiado por MCIU/AEI/ 10.13039/501100011033 
y por FEDER, UE.

y otros textos ofrecen la única imagen posible al 
margen de las descripciones textuales, por lo que 
deben ser tenidas en cuenta como un documento 
de apoyo más.

El siglo XV pone fin a la presencia de esta comu-
nidad en España y abre una etapa, la modernidad, 
que altera los valores hispanojudíos, ahora cristia-
nos, por la presión de la Inquisición. Es importante 
realizar una mirada a las expresiones de una po-
blación expulsada que sigue, sin embargo, anclada 
a su tradición y considerando Sefarad su paraíso 

https://dx.doi.org/10.5209/dmae.105084
https://dx.doi.org/10.5209/dmae.105084
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:espinosa%40ugr.es?subject=
https://orcid.org/0000-0003-3597-6436


2 Espinosa Villegas, M. A. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-16

perdido. Las casas posteriores de estos sefardíes 
por todo el Mediterráneo, especialmente en el mun-
do otomano, pueden servirnos también de consulta 
para aclarar aquellos términos, usos y sentir de los 
espacios domésticos hispanojudíos cuando surge 
la duda, pues, en cierto modo, tienden a reproducir 
las formas espaciales más inmediatas y usuales del 
siglo XV.

El siglo XV supone para la comunidad hispanoju-
día un hostigamiento constante con la finalidad de 
la conversión. La presión provoca que muchas fa-
milias cedan y, aunque es cierto que muy pronto se 
incorporan a la vida política y administrativa de los 
diferentes reinos como cristianos, su pasado les 
mantiene siempre en el punto de mira y crean una 
doble prevención en el resto de la población: como 
potenciales judaizantes y como recién llegados a la 
cristiandad, pero con la energía del converso que 
los lleva a copar puestos importantes y jerarquías 
eclesiásticas. La convivencia en el mismo espacio 
de conversos y no conversos conlleva situaciones 
legalmente anómalas, como en el caso de las he-
rencias. Con frecuencia, las juderías donde los con-
versos comienzan a ser mayoría se disuelven y las 
nuevas familias cristianas se diluyen entre el resto. 
Si bien el abandono de estos guetos contribuye a la 
homogeneidad, no es menos cierto que los proble-
mas derivados de la persistencia en la vieja fe afloran 
pronto y ponen de relieve lo que hasta ahora fue una 
verdad aceptada: unos y otros poseen tradiciones 
diferentes, aunque su genética pudiera ser la misma. 

2. Documentos y sentimientos: Tipos y 
significados
Desde las primeras investigaciones históricas y fi-
lológicas sobre nuestro judaísmo medieval son mu-
chos los enfoques adoptados y los conocimientos 
adquiridos que nos permiten tener hoy una con-
ciencia más próxima a la realidad. Siempre falsea-
da y desdibujada por intereses de naturaleza muy 
variada en cada momento, la realidad hispanojudía 
se ha ido desvelando lentamente y atendiendo hasta 
ahora a parcelas inconexas. Contábamos desde el 
principio con una interesante y contundente docu-
mentación, pero unas veces sirvió al interés por lo 
jurídico e inquisitorial, otras a lo meramente cultural 
y cuando se acercó al mundo del arte y la arquitec-
tura o el urbanismo lo hizo tan solo a través de re-
pertorios de noticias sobre sinagogas y juderías. Las 
obras de Francisco Cantera Burgos o, posteriormen-
te, de José Luis Lacave constataban la existencia 
de comunidades judías y sinagogas esparcidas por 
todo el país, pero apenas nada se nos decía de las 
viviendas y moradas de estos judíos, que debíamos 
imaginar apiñadas en torno a estos lugares de ora-
ción. El mapa ofrecido por Cantera Burgos se ha ido 
completando con la apertura de nuevas excavacio-
nes y la aplicación de nuevos métodos en el trata-
do y procesamiento de la documentación existente, 
como los sistemas de georreferenciación espacial 
que permitían el alzado de un nuevo mapa urbano y 
la identificación de espacios y personajes adscritos 
a ellos.

Las escasas noticias anteriores a estos hitos 
bibliográficos y metodológicos no podían dar res-
puesta al ansia de conocimiento sobre pequeñas 

particularidades de la vida de esta comunidad: 
¿Cómo eran sus casas? ¿En qué podrían ser diferen-
tes? ¿Con qué enseres contaban? ¿Acaso también 
estos eran diferentes de los utilizados por las familias 
del entorno inmediato? Dar respuesta satisfactoria a 
todos estos interrogantes se torna una tarea difícil. 
Hemos de revisar e interpretar fuentes de diversa 
naturaleza. Las ilustraciones de libros y códices mi-
niados nos permiten comprender la mayor o menor 
integración de este grupo religioso en la sociedad 
cristiana o musulmana. Muestran también la forma 
de los objetos y nos permiten incluso intuir la forma 
de uso de los espacios. Son, sin embargo, las fuen-
tes escritas las que ofrecen una información más 
certera, pues a través de nombres y apellidos no solo 
se identifican hogares, sino que también se da vida a 
los útiles personales y otros objetos que forman par-
te del ornato del hogar. Contamos con documentos 
escritos y gráficos que nos revelan cómo es el hogar, 
su intimidad y manera de ser vivido. No obstante, es 
cierto que estas listas de inventario escritas superan 
en número las representaciones correspondientes 
en los textos ilustrados. 

Debemos contar además con la información que 
nos ofrecen las noticias de nuestras comunidades 
en el exilio durante el siglo siguiente. Los documen-
tos que registran el cómputo, valor y naturaleza de los 
bienes materiales de una persona, especialmente de 
aquellos que componen la dote de una novia, o aque-
llos que constatan la transmisión de dicho patrimo-
nio en caso de divorcio o defunción son los que más 
información proporcionan acerca de la materialidad 
y consideración sentimental del ajuar de la casa he-
brea. Las dotes y herencias eran una garantía de de-
fensa para los más débiles dentro de esta sociedad 
hispanojudía. Los inventarios de bienes de un difunto 
e incluso los documentos de últimas voluntades eran 
requeridos a menudo para salvar desacuerdos entre 
parientes o los propios albaceas. La existencia de un 
documento de herencia era una garantía ante la ley 
frente al abuso de personas sin escrúpulos,2 espe-
cialmente en el caso de mujeres solas. 

La mujer, eternamente tutelada, se presenta 
como persona desvalida frente a la historia y la co-
munidad en este momento. Probablemente por este 
motivo, las ketubot o contratos nupciales establecen 
su protección y estipulan lo que le corresponde en 
los casos de divorcio o viudedad. Estos documentos 
ofrecen datos importantes sobre las relaciones de 
género en el siglo XV, pero también dan buena infor-
mación acerca de las diferentes maneras en que se 
organizaban las comunidades hispanojudías3 (Fig. 1). 
Señala Lacave4 que las comunidades de Cataluña 
parecen seguir la tradición de los judíos europeos 

2	 José Hinojosa Montalvo. “Los judíos del reino de Valencia 
durante el siglo XV” (Anales de la Universidad de Alicante. 
Historia Medieval. N. 3, 1984), 154.

3	 En lo sucesivo, se utilizará el término hispanojudío para hacer 
referencia a todo lo relativo a las comunidades judías pre-
sentes en Sefarad antes de 1492 y hasta esa fecha. Se utili-
zará, sin embargo, preferentemente, el término sefardí para 
hacer referencia a cuanto sea relativo a la vida y existencia 
de estas comunidades de origen hispano, una vez dispersas 
a causa de las expulsiones de finales del siglo XV de las tie-
rras de Sefarad.

4	 José Luis Lacave, Medieval Ketubot from Sefarad (Jerusalén: 
Hebrew University Magnes Press, 2002), 63.



3Espinosa Villegas, M. A. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-16

del otro lado de los Pirineos, mientras que los cas-
tellanos y navarros atienden a las disposiciones de 
al-Ándalus hasta fechas tardías como el siglo XV. De 
hecho, los sefardíes, aún hoy, afirman con orgullo 
que sus documentos nupciales contemplan las or-
denanzas castellanas de 1432. Hasta tal punto son 
importantes estas leyes sobre el matrimonio que 
incluso tras la expulsión, en 1494 y 1496 en Fez, se 
procede a la redacción de unas nuevas tacanot u or-
denanzas comunitarias, una vez que se advierte que, 
en muchos de los matrimonios llegados en el exilio, 
la mujer está desprotegida por no contar con ketubá 
alguna.5 

Fig. 1. Ketubah de la Ketubot. Collection of the National  
Library of Israel, procedente de Segura, España, 1480.  

Foto: Wikimedia Commons

No hay duda de que los documentos legales 
derivados de procesos sobre la propiedad son los 
que más información aportan acerca del patrimonio 
material presente en el hogar, como decoración o 
como elementos de uso cotidiano. Como es lógico, 
prestan mayor atención a cuanto se relaciona con la 
vestimenta de la cama y de la casa, pero también de 
la indumentaria en general. La mujer judía tenía per-
mitido el uso de paños teñidos y pieles blancas, pero 
se les prohibía el uso de aquellas pieles de calidad 
y de adornos y zapatos dorados, incluso a partir de 
las ordenanzas de Valladolid de 1412 se impone un 
límite más restrictivo en cuestiones de vestimenta 
femenina, obligando a la mujer a vestir con mantos 
largos y tocas de calidad modesta y a llevar la cabeza 

5	 Marina Girona Berenguer, “El legado familiar: Una aproxima-
ción a las tacanot hispánicas relativas al matrimonio y la de-
volución patrimonial (siglos XIII–XV),” Sefarad 81, n.º 2 (2021): 
324–30, https://doi.org/10.3989/sefarad.021-011.a

cubierta con mantos doblados.6 En relación con la 
vestimenta del hogar y las personas, son también 
muy importantes algunos documentos procedentes 
de Granada que presentan la pública almoneda de 
los bienes muebles judíos.7

Recoge Marina Girona en su tesis8 la reclamación 
hecha por Urusol ante la confiscación de su dote.9 
Gracias a este documento podemos conocer que 
las piezas más importantes del hogar estaban rela-
cionadas con el lecho matrimonial: paramentos de 
cama, sábanas, almadraques (colchones), mantas 
y cabezales (almohadas de cama). En otras depen-
dencias de la casa se encontrarían los poyales y el 
alhamar (paños o tapices que servían para recubrir 
bancos), los manteles, las sobremesas, las alfom-
bras y la alcatifa. Por último, la ropa y el mantillo de 
Contray formarían parte del guardarropa de Urusol.10 

De igual modo, todos los documentos relativos 
al comercio judío nos ofrecen una información inte-
resante sobre los objetos que pudieron configurar 
parte del ajuar doméstico. Sus prácticas artesana-
les se habían especializado en la fábrica de tejidos 
y vestidos. La seda, la lana e incluso las pieles, aun-
que la mujer judía tuviese vetado el uso de pieles 
de calidad,11 constituían productos habituales en el 
comercio judío. Pero también se dedicaban a la me-
talistería y la orfebrería,12 de manera que era habitual 
la exportación de objetos de costurero como tijeras, 
dedales, agujas..., y otros, que eran considerados ar-
tículos de lujo, como arcones, baúles, libros, armas, 
vajillas y tazas, collares, anillos y otros adornos.

Las ilustraciones de las hagadot de Pascua nos 
hablan de un mobiliario exiguo, aunque muy prácti-
co y que generalmente cumple varias funciones di-
ferentes: almacenaje y descanso, sobre todo, pero 
también son piezas que se utilizan en el desarrollo 
de ciertas actividades artesanales. Esta exigencia 
de funcionalidad determina que sean diseñados 
con formas muy simples que se complementan con 
el adorno y el uso de telas para revestimiento que 
den mayor apariencia al objeto. Las telas revestían 
también estancias de la casa para aislarlas del frío, 
pero sobre la mesa, convertidas en manteles para la 
celebración de la Pascua, eran un indicador del es-
tatus alcanzado por la familia. Las hagadot hispanas 
con que contamos son anteriores al siglo XV, pero 
podemos adivinar en sus ilustraciones cómo debie-
ron haber sido el mobiliario y los útiles de la casa ju-
día del siglo anterior a la expulsión.13 Encontramos 

6	 Enrique Cantera Montenegro, “La mujer judía en la España 
medieval,” Espacio, tiempo y forma. Serie III, Historia medie-
val 2 (1989): 52, https://doi.org/10.5944/etfiii.2.1989.3504.

7	 Juan Martínez Ruiz, “Ropas y alhajas de judíos granadinos 
en el siglo XV,” Miscelánea de estudios árabes y hebraicos. 
Sección de hebreo 26–28 (1977–1979): 357-367.

8	 Marina Girona Berenguer, Mujeres judías, devolución de la 
dote y transmisión de la herencia (Castilla, siglo XV) (tesis 
doctoral) Universidad Complutense de Madrid, 2020), 265-
269.

9	 ARChV, RE, 8/III/1488, caj. 12, exp. 30, fol. 2v
10	 Marina Girona Berenguer. Mujeres judías, devolución de la 

dote, 268-269.
11	 Enrique Cantera Montenegro. “La mujer judía”, 52.
12	 José Hinojosa Montalvo. “Los judíos del reino de Valencia”, 

170-173.
13	 Miguel Ángel Espinosa Villegas, “La memoria sefardí: el mo-

biliario litúrgico y doméstico en las hagadot medievales de 
origen hispano,” Res Mobilis. Revista Internacional de Inves-



4 Espinosa Villegas, M. A. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-16

diversos tipos de sillas, algunas marcan la autoridad 
del usuario con un respaldo o incluso con un dosel. 
Aparecen diferentes tipos de mesas, la mayor par-
te de las ocasiones son simples tablas sobre borri-
quetes que al cubrirse con manteles disimulan su 
inconsistencia. También se representan estrados de 
madera para la mujer y la autoridad académica, pues 
los docentes impartían sus enseñanzas desde esta 
posición elevada. Junto a todo esto, encontramos 
además lechos revestidos con ricas telas, almoha-
das y cojines dependiendo de la consideración so-
cial del personaje. No solo aparece representado el 
mobiliario, sino también el menaje, vajillas de cristal 
y piezas especiales para la liturgia doméstica como 
la copa de Elías. 

Resulta interesante el colorido de las páginas 
iluminadas de las hagadot. Frente a una idea de ho-
gar triste y sombrío, estas ilustraciones presentan la 
idea contraria. Tanto los personajes como las casas 
visten casi siempre colores brillantes. Las ilustracio-
nes y el colorido son, quizás, una forma de rebelión 
frente a la imposición de uniformidad y penalización 
por parte de la autoridad ajena. Es cierto que la ce-
lebración de la fiesta lo requiere, pues la alegría es 
también una de las imposiciones de la religión judía 
en la conmemoración de determinados hitos. El ho-
gar traduce esas imposiciones.

3. La casa hispanojudía: ritual de vida
Cuando Jerónimo Münzer visita Granada en octu-
bre de 1494, la judería nazarí estaba en proceso de 
transformación y adaptación a los nuevos usos ur-
banos cristianos. Aun así, podemos comprender en 
sus noticias que para el viajero había una clara dife-
rencia entre las viviendas granadinas y las cristianas. 
Las casas musulmanas le parecían más pequeñas 
y de planta mucho más intrincada. Münzer no solo 
se sorprendía del tamaño de las viviendas, sino de la 
disponibilidad de conducciones de agua14 para ga-
rantizar la limpieza de las estancias, creando de este 
modo un claro contraste con el aspecto descuidado 
de la calle. La forma de la casa, también en Granada, 
debía variar mucho en función del propietario o de 
la situación. Los documentos manejan medidas mo-
destas.15 Las casas judías de Granada suelen ser 
edificaciones de un par de plantas con un patio in-
terior, a menudo con fuente o pozo, que da acceso 
a la parte alta y habitaciones simples de una longi-
tud y anchura no superior a las 4 varas (unos 3’35 m 
aproximadamente).

El siglo XV fue una época de profundos altibajos 
sociales y económicos para la comunidad judía, es-
pecialmente durante su segunda mitad, por lo que la 
mayor parte de la información sobre estas propieda-
des procede de los procesos inquisitoriales del siglo 
siguiente. Las conversiones forzosas no alteraron las 
edificaciones; si acaso, sí la distribución y uso de las 
estancias a causa de las nuevas costumbres, pero 

tigación en Mobiliario y Objetos Decorativos 10, n.º 13 (2020): 
80–102.

14	 Manuel Espinar Moreno, Jerónimo Münzer. Viaje por España 
y Portugal. Reino de Granada (Granada: Método Ediciones, 
2008), 41-43.

15	 María del Carmen Villanueva Rico, Casas, mezquitas y tien-
das en los habices de las iglesias de Granada (Madrid: Institu-
to Hispano-Árabe de Cultura, 1966), 38.

los datos de estos legajos siguen siendo válidos, 
pues, así como la familia conversa no abandonaba 
su viejo hogar judío, si acaso persistía en la antigua 
fe solo se hacía aconsejable un pequeño disimulo, 
especialmente en lo que pudiera advertirse desde 
la calle o fuese visible a ojos de vecinos y visitantes. 
Los cambios en la arquitectura doméstica dependen 
de la tradición de la zona y de las circunstancias his-
tóricas acaecidas. No obstante, los usos, emociones 
y significados de cada espacio en un hogar converso 
serán muy distintos a los del hogar judío. Los cam-
bios podrían parecer epidérmicos, pero atañen a la 
identidad y por eso no podríamos calificarlos como 
meras adaptaciones, pues actúan incluso sobre 
la forma de pensamiento y de concebir la intimi-
dad. La parte externa visible envuelve un modo de 
vida que los judaizantes protegerán de las miradas 
indiscretas.

La transformación de las casas de una judería de-
pende de las vicisitudes vividas por sus moradores. 
Las ciudades conquistadas por cristianos, donde 
se imponen medidas de concentración en barrios 
específicos a lo largo de los siglos XIV y XV, sufren 
una evolución lenta en sus formas arquitectónicas. 
Esto, sin embargo, no sucede del mismo modo en 
una ciudad como Granada, donde la expulsión pone 
a disposición del ocupante amplios espacios de ca-
sas abandonadas con islas de conversos en su inte-
rior. Además, el hecho de que parte de este caserío 
fuese utilizado como moneda de pago a los militares 
que intervienen en la conquista del reino nazarí pro-
picia la reutilización y reacondicionamiento más que 
la destrucción y erección de nueva planta. La reutili-
zación y reconversión en casas nobles consiste en 
la concentración de algunas estancias de edificacio-
nes preexistentes, no siempre al mismo nivel, y con 
un núcleo abierto que, a modo de patio, sirve para 
dar acceso a las mismas.16

Se sigue manteniendo el carácter modesto al 
exterior, sin estridencias ni excesivos alardes deco-
rativos o estructurales. Al mismo tiempo, la fachada 
se amplía y permite adivinar parte de la distribución 
interior, ofreciendo un aspecto más transparente en 
comparación con lo que fueron los hogares preexis-
tentes. En muchos casos, tras la expulsión, los con-
versos, que siguen ocupando sus casas y barrios, 
como es lógico, concentrarán algunas de estas ca-
sas preexistentes de aquellos judíos que se fueron y 
las adaptarán a su nueva función de morada cristia-
na con cambios significativos solo si son al exterior. 
Actúan, por ejemplo, sobre la fachada, a la que dotan 
de escudos de armas, intentando esconder tras el 
carácter nobiliario la ausencia de una sangre cris-
tiana antigua.17 Fueron muchos los bienes judíos por 
liquidar y las deudas para cobrar frente a un tiempo 
realmente escaso para poder hacerlo: las propieda-
des se malvendieron y eso posibilitó en ocasiones la 
concentración y reestructuración.

16	 Arturo Ruiz Taboada, “De lo invisible a lo visible. La arquitec-
tura doméstica judía en Toledo,” en La judería de Toledo: un 
tiempo y un espacio por rehabilitar, ed. Jean Passini y Ricardo 
Izquierdo Benítez (Cuenca: Universidad de Castilla-La Man-
cha, 2003), 118–20.

17	 Efrén de la Peña Barroso, “La casa y el ajuar de la familia Co-
ronel a través de un inventario de bienes del siglo XVI,” Sefa-
rad 75, n.º 2 (2015), 320.



5Espinosa Villegas, M. A. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-16

Los Reyes Católicos acaban por confiscarlo todo 
y por adjudicarlo a su propio fisco,18 de modo que 
estas posesiones, ahora reales, se convierten en 
moneda de pago a los servicios prestados por no-
bles y militares a la Corona. Así como las viviendas 
se venden sin mayor problema, los bienes comuna-
les como las sinagogas, que plantean problemas de 
adscripción de propiedad, pasan a propiedad real, 
de ahí que estos bienes hayan sufrido un destino 
muy diferente al de la arquitectura doméstica. Si las 
casas se caracterizan por su transformación en el 
uso posterior, las propiedades comunales, utilizadas 
por la monarquía para pago y agasajo de órdenes re-
ligiosas y militares, a menudo cuentan con una his-
toria más breve, acaban destruidas y desmontadas 
como canteras de material de acarreo o formando 
parte de conventos o edificios religiosos. Esto impli-
ca que el uso y transformación del espacio domés-
tico será continuado y más habitual y, aunque final-
mente el destino sea muy similar, la casa judía que 
había encerrado un hogar proyecta y hace perdurar 
espacios, usos y sentimientos, durante más tiempo.

Guarda esta advertencia una estrecha relación 
con el barroquismo del que era tildada la sociedad 
hispana moderna, al menos desde las páginas escri-
tas por la crítica europea. Sin duda, las comunidades 
sefardíes ayudaron a difundir por Europa esta consi-
deración que serviría de base incluso a algunos de 
los movimientos artísticos posteriores de carácter 
internacional. Las casas hispanojudías del siglo XV 
mantienen las reticencias habituales a la intromisión 
de la mirada de viandantes y vecinos. (Fig. 2) No obs-
tante, debemos contar con la extraordinaria variedad 
de tipos domésticos impuesta por nuestra geografía 
y que, tras el decreto del 31 de marzo de 1492 y la 
diseminación por la Europa mediterránea y atlántica, 
se conserva de algún modo en los nuevos asenta-
mientos y viviendas de los judíos de origen hispa-
no, tal y como testimonian muchos de los cronistas 
sefardíes. Las fachadas estrechas con una puerta y 
ventana obligan al estrechamiento y alargamiento de 
la vivienda.

La casa judía es por tradición religiosa no solo 
una prolongación defensiva de la piel, una parte más 
del organismo humano, pues adelantándose a con-
sideraciones renacentistas como las de Alberti, que 
implicaban una imitación de las leyes y orden de la 
naturaleza en su construcción,19 es considerada 
ante todo un organismo vivo. Como tal queda suje-
to a idénticas obligaciones con Dios, pese a haber 
salido de las manos y de la mente de su criatura más 
singular (Dt 6, 9), y será incluso susceptible de pade-
cer enfermedades e impurezas como cualquier otra 
parte del cuerpo humano. De hecho, todas estas son 
tratadas en la Misná junto a cuantas pueden afectar 
al ser humano, así se puede apreciar, por ejemplo, en 
el capítulo XII del tratado Negaim (plagas) en el orden 

18	 Miguel Ángel Ladero Quesada, “De nuevo sobre los judíos 
granadinos al tiempo de su expulsión,” En la España medie-
val 30 (2007), 285.

19	 Wladyslaw Tatarkiewicz, Historia de la Estética. III. La estética 
moderna 1400–1700 (Madrid: Akal, 1991), 106 y 118.

	 Lo edifitio è quasi come uno animale, si che nel finirlo e deter-
minarlo bisogna immitare la natura. (Leon Battista Alberti. De 
re aedificatoria. X, 5, 336)

sexto dedicado a las Purezas (Toharot).20 Quizás por 
el carácter extraordinario de esta lepra de la piedra, 
es al sacerdote a quien compete su sanación.21 Este 
hecho nos advierte de la consideración de dicho 
espacio como una dimensión sagrada, pues, no en 
balde, encierra entre sus muros la mayor parte de la 
vida de sus habitantes y esta estará siempre regida 
por todos y cada uno de los 613 mandatos que un ju-
dío debe observar desde que se levanta hasta que se 
acuesta. Algunos de estos mandatos están referidos 
expresamente al espacio doméstico, como el que 
obliga a la preparación de este para la celebración 
de la Pascua eliminando cualquier resto de levadura 
(Ex 12, 15) o el que advierte de su privación durante 
la fiesta de Sucot o de los Tabernáculos (Lv 23, 42). 
Precisamente esta obligación ha podido influir en la 
forma específica de la casa, propiciando el uso de 
patios privados o compartidos, allí donde fuese po-
sible, o habitando espacios contiguos a la casa sin 
techado durante esos días.

Fig. 2. Judería de Girona. Foto: Creative Commons Attribution 
2.0. Autor: Pimpilipausa

El hogar es un espacio sagrado. En la concepción 
hebrea, la casa no es tan solo un lugar de habitación. 
Llega a convertirse también en el escenario necesa-
rio y adecuado para vivir y expresar la propia espi-
ritualidad. Lo advierte la mezuzá (מְְזוּזָָה) en la jamba 
derecha de cada puerta, la de entrada y las interio-
res. (Fig. 3) Con ella se cumple el mandato hecho por 
Dios,22 que a la vez convierte la casa en un recorda-
torio permanente del modo de vida que la persona 
judía debe seguir. Como estructura arquitectónica 

20	 Carlos Del Valle, La Misná (Madrid: Editora Nacional, 1981), 
1181 y ss.

21	 Carlos Del Valle, La Misná, 1182.
22	 Dt 6, 9 y Dt 11, 20.



6 Espinosa Villegas, M. A. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-16

o como hogar, física o espiritualmente, la casa judía 
estará determinada por directrices religiosas que se 
han mantenido como parte de la tradición heredada 
sin más discusión que la de los matices que los di-
ferentes rabinos encuentran al respecto en la Misná 
y el Talmud. Las muestras domésticas hispanojudías 
que nos brindan las excavaciones y los documentos 
nos hablan, sin embargo, de la poca importancia de 
la forma, variable temporal y geográficamente, frente 
a la inmovilidad de cuanto se refiere al uso y la activi-
dad amparados por esas paredes. La casa judía vive 
una aparente dualidad como ser animado y como 
objeto, pero esta peculiaridad la convierte en un es-
pacio judío definido.23 No es solo el uso del espacio 
para la celebración ritual doméstica lo que confiere 
el carácter de hogar y santidad, también lo hace el 
conjunto de sensaciones auditivas, olfativas y visua-
les que emana de esos espacios. La celebración del 
sábado implica no solo el encendido de las velas a 
su llegada, pues tan importante como el inicio es su 
despedida con el encendido del incienso, en la cere-
monia de la habdalá. 

El hogar judío está hecho de sonidos, olores y pie-
zas decorativas específicas, tanto como de recuer-
dos y apropiaciones del espacio por sus moradores: 
la manera de comer recostados durante la Pascua, 
de privarse del espacio techado durante la celebra-
ción de Sucot, de prolongar la sobremesa del sábado 
en la calma de la intimidad… Son escenas de las que, 
aunque existan precedentes en nuestras hagadot, 
no contaremos con una imagen algo más real hasta 
la pintura judía centroeuropea del siglo XIX, cuando 
autores como Moritz Daniel Oppenheim muestren 

23	 Ricardo Izquierdo Benito, “Espacio y sociedad en la Sefarad 
medieval,” en Juderías y sinagogas de la Sefarad medie-
val, ed. Ana María López Álvarez y Ricardo Izquierdo Benito 
(Cuenca: Ediciones de la Universidad de Castilla-La Mancha, 
2003), 38. 

esta intimidad de los hogares asquenazíes, guiados 
por las ideas de una Haskalá que convierte la puerta 
de la casa en muro separador de lo interior judío y 
lo exterior civil y mundano. Estas pinturas decorati-
vas hacían evidente el carácter judío de una morada 
de manera análoga a como hoy una januquiá o una 
menorá representan el hogar que vive respetando la 
tradición o su historia. De forma similar, las viviendas 
sefardíes otomanas, influenciadas por el entorno, 
añadirán a su decoración ciertos amuletos como los 
ojos y manos o los sivviti. Estos últimos amuletos, en 
madera o papel recortado y con un enorme colori-
do, tienen como función santificar la casa cuando 
se franquea su puerta. Su origen y función podrían 
derivar del texto del Salmo 16: el versículo 1 justifica-
ría su carácter propiciatorio, “Guárdame, oh, Dios, en 
ti está mi refugio”, mientras que la primera palabra 
del versículo 8, “…pongo a Yahveh ante mí sin cesar”, 
le daría nombre. Es un espacio donde se nace y se 
muere y la vida que lo construye le imprime una pe-
culiar forma de ser. Un espacio que se inunda por la 
alegría del nacimiento de un niño varón y que puede 
servir de escenario para su ceremonia de circunci-
sión y para el adoctrinamiento materno sobre lo con-
cerniente a la celebración doméstica y los pensa-
mientos judíos más básicos en sus primeros años de 
vida, hasta que acuda a la escuela o el padre se haga 
cargo de su formación religiosa. Pero es también el 
lugar donde se muere y se vive el luto de la primera 
semana tras el fallecimiento. En ese tiempo la casa 
permanece a oscuras, aunque resplandezca la llama 
de una lámpara en memoria del difunto y los espejos 
sean cubiertos para que no devuelvan la imagen aja-
da de los deudos.

Es posible que la diferencia no se plasme en la es-
tructura arquitectónica de una forma clara, pero, desde 
luego, sí lo hace en la interpretación y uso que se hace 
de ella. Algunos arqueólogos, como Ruiz Taboada, que 
ha trabajado la arquitectura doméstica de los judíos de 

Fig. 3. Hueco para colocar la mezuzá en la jamba de una casa hispanojudía.  
Foto: Wikimedia Commons. Autor: Juan Emilio Prades Bel



7Espinosa Villegas, M. A. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-16

Toledo, advierten de la inexistencia de una arquitectura 
específicamente judía24 frente a unas estructuras idén-
ticas y comunes a todas las religiones de la ciudad que 
se adaptan y reutilizan en función de la necesidad. Es la 
diferencia entre arquitectura doméstica y arquitectura 
del hogar. Desde este segundo punto de vista, sí existe 
una arquitectura judía claramente diferenciable, desde 
la mezuzá de la puerta a la idea de fusión de patios por 
motivos religiosos durante la celebración del sábado. 
Al igual que sucede con las casas cristianas, existe en-
tre los judíos una preferencia generalizada por plantas 
domésticas alargadas que presentan una fachada es-
trecha a la calle principal y, aunque cuenten con patio 
distribuidor central, se prolongan hasta un patio trasero 
que sirve de pequeña zona de cultivo o presenta una 
estructura ajardinada.25

Estancias como la cocina no pueden ser entendi-
das de modo análogo a como sirven a la casa cristia-
na o islámica, pues el cumplimiento de las leyes de 
la kasherut no solo obliga a un estricto control sobre 
la alimentación, también crea obligaciones sobre el 
uso de objetos y la distribución de espacios. Del mis-
mo modo, allí donde era posible, los judíos también 
se dedicaban a las tareas agrícolas, muy especial-
mente al cultivo de la vid, que les permitía obtener 
un vino kosher para sus rituales domésticos. De al-
gún modo esto determinaba que fueran muchas las 
casas que contasen con su propia bodega donde 
almacenar este vino y graneros.26 La vid y el olivo 
fueron, en cualquier caso, cultivos para el autoabas-
tecimiento familiar. 

A través de los restos arqueológicos pretende-
mos analizar la medida en que este tipo de relacio-
nes con la religión y los modos de entender la rea-
lidad condicionan la diferencia. Por esto, se hace 
necesaria también una revisión permanente de le-
yes, pensamientos y tradiciones religiosas tan espe-
cíficas. No desatenderemos la diferencia geográfica 
y recuperaremos las noticias y muestras que nos ha-
yan llegado para inferir variantes tipológicas según 
el medio físico y cultural. La estructura de las casas 
hispanojudías gallegas, sobre todo en lo material, 
no puede ser coincidente con la de las extremeñas 
y mediterráneas. La variedad debe ser consignada 
también dentro del mismo espacio urbano, pues las 
casas de las familias pudientes nada tienen que ver, 
salvo en lo que rija el uso religioso, con las habitacio-
nes de los más desfavorecidos. La aparición en las 
excavaciones de muchos espacios urbanos de res-
tos de piezas destinadas al culto doméstico, como 
las lámparas para Janucá, parece ser la prueba más 
palpable de la judeidad de un hogar.

4. La conversión de la estructura habitable 
en hogar. Religión y sacralización de lo 
doméstico 
La sacralización de cualquier aspecto vital en el ju-
daísmo parece hundir siempre sus ra íces en un 

24	 Arturo Ruiz Taboada. “De lo invisible a lo visible”, 101.
25	 Francisco Reyes, “El espacio privado: una casa en la judería 

de Alcalá de Henares,” en El legado material hispanojudío, 
coord. Ana María López Álvarez y Ricardo Izquierdo Benito 
(Cuenca: Ediciones de la Universidad de Castilla-La Mancha, 
1998), 207.

26	 Marciano De Hervás, Judíos y cristianos nuevos en la historia 
de Trujillo (Badajoz: INDUGRAFIC, Artes Gráficas, 2008), 77.

punto cultural indefinido a caballo entre lo mesopo-
támico y lo egipcio. Rastrear y comparar los diferen-
tes cuerpos legales de otros pueblos con lo conte-
nido en los textos bíblicos para buscar semejanzas 
y raíces puede ser un acto sin sentido. Al margen de 
Levítico y Pentateuco, los textos ajenos no ofrecen 
una sola consideración teórica de los conceptos que 
para el mundo hebreo son esenciales,27 como santi-
ficación del espacio y relación de la santidad con la 
pureza. Pese a esto, lo cierto es que determinadas 
consideraciones, como las que podemos encontrar 
en la tradición misnaica, no pueden entenderse sin 
una referencia a usos ajenos. 

La consideración de la casa, no solo como es-
pacio edificado, sino esencialmente como morada 
(ma´on – מעון), algo que trasciende lo material y lo 
eleva al plano del sentimiento y los afectos, hunde 
sus razones en lo semita mesopotámico. También lo 
hace la idea de que absolutamente todos los obje-
tos y las personas que los manipulan, todos los ac-
tos humanos y los lugares donde estos se realizan 
deben mantenerse puros,28 pues en su naturaleza y 
esencia Dios está siempre presente. El hogar es uno 
de estos espacios donde los seres humanos actúan 
y manipulan utensilios para llevar una vida en pre-
sencia de la divinidad. Naturalmente, esto conduce a 
la santificación y ritualización de acciones y objetos. 
La casa se convierte desde su construcción en un 
espacio sujeto a la santidad y la pureza, como es-
cenario y como posesión de sus moradores. En el 
mundo hebreo, la casa es el escenario donde lo pro-
fano y lo sagrado funden sus límites y es esta fusión 
la que convierte una simple envoltura arquitectónica 
en hogar. 

El concepto de fusión de espacios domésticos 
que aparece en el tratado misnaico de Erubim (fusio-
nes) liga la tradición religiosa a una forma específi-
ca de orden social. El uso de este recurso durante 
la celebración de la fiesta del sábado establece una 
línea que aúna a las familias judías como parte de la 
misma comunidad, pero también las separa del en-
torno.29 En cierto modo, se trata de un concepto que 
define el hogar judío como algo mental y afectivo, 
más allá de la propia unidad familiar. Se trasciende la 
estructura social basada en la familia para extender-
la a la noción de hogar como acervo cultural común, 
esto es, como un cúmulo de tradiciones y sentimien-
tos nacidos en una época tribal patriarcal que nunca 
desaparece del todo en la historia del pueblo he-
breo. El erub es, por tanto, una línea fronteriza entre 
dos mundos y dos conceptos del ser humano, como 
individuo y como ser social y familiar. Esta práctica 
no solo afianza la unión entre correligionarios, permi-
te además la conversión de la judería en un espacio 
judío y único donde poder extender la permisividad 
respecto a las limitaciones impuestas por la celebra-
ción del sábado que obligan al descanso absoluto y 
la regeneración de la vida para afrontar la semana 

27	 Michaël Guichard y Lionel Marti, “Purity in Ancient Mesopo-
tamia: The Paleo-Babylonian and Neo-Assyrian Periods,” en 
Purity and the Forming of Religious Traditions in the Ancient 
Mediterranean World and Ancient Judaism, ed. Christian Fre-
vel y Christophe Nihan (Leiden: Brill, 2013), 47.

28	 Guichard y Marti. “Purity in Ancient Mesopotamia”, 48.
29	 Charlotte Elisheva Fonrobert, “From Separatism to Urba-

nism: The Dead Sea Scrolls and the Origins of the Rabbinic 
’Eruv,” Dead Sea Discoveries 11, n.º 1 (2004), 45.



8 Espinosa Villegas, M. A. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-16

siguiente. Parece que, en aquellas ciudades con va-
rias zonas de asentamiento judío, algo que a la altura 
del siglo XV ya no era tan habitual, pues las circuns-
tancias fueron obligando a la concentración, la línea 
del erub acababa por incluir también el espacio de 
los otros asentados en el mismo entorno,30 aunque 
seriamente se respetasen las características de 
esos vecinos diferentes.

El hogar, ya sea familiar o comunitario, es un ho-
gar conscientemente santificado durante el sábado. 
Significa esto que el concepto de hogar trasciende 
lo puramente físico para incardinarse en algo mental, 
religioso y, por tanto, sentimentalizado. Este punto se 
encuentra al margen tanto del tiempo como de las 
convenciones sociales. Para la fiesta, cada familia 
debe preparar su parte y si alguien se olvida de dis-
poner todo lo necesario en su casa para proceder a 
la fusión, su espacio quedará acotado, cerrado y sin 
uso para el resto de la comunidad. Sin embargo, di-
cha persona sí podrá participar del espacio prepara-
do por todos los demás. El sentimiento de hogar se 
basa en los lazos personales y no tanto en la consi-
deración de la ley sobre el espacio y los límites.31 Tal 
vez por esto, sobre las leyes generales, acaban im-
poniéndose los deseos y condiciones de admisión 
de cada persona que pone su espacio a disposición 
de los demás: los límites y circunstancias de su ho-
gar los impone cada cual.32

Una forma de hacer que la santidad del hogar ju-
dío persista, aun después de la conversión al cris-
tianismo, es la ocultación de documentos y textos 
hebreos en esa estructura física arquitectónica.33 Se 
trata de un acto que traduce la idea de que existe un 
espíritu que trasciende la apariencia y se nutre de la 
esencia: esconder un documento hebreo equivale a 
enterrar el pasado, pero dejar vivo ese pasado es un 
acto de conocimiento a todo lo inmaterial que per-
mite la construcción de otra realidad familiar menos 
aparente. Como señala Ignaz Maybaum,34 el hogar 
judío es un trasunto del tabernáculo, un lugar donde 
Dios se manifiesta gracias a la actuación diaria de 
hombre y mujer empeñados en la tarea de construir 
un lugar al margen de la violencia exterior donde criar 
a sus hijos en la ley de Dios. Esta misión cotidiana 
que hace presente a Dios en todo aspecto posible 
hace del espacio doméstico un espacio físico sagra-
do al margen de la temporalidad que marca y define 
el lugar que queda de puertas afuera. Ninguna cere-
monia doméstica refleja este sentido como lo hace 
la celebración familiar del sábado.35

No obstante, la comprensión de la casa en su do-
ble faceta de receptáculo y morada determina una 
tajante separación entre lo que se considera estruc-
tura construida y todo aquel conjunto de enseres 
que está al servicio de las acciones vitales humanas. 
Casi todo un tratado misnaico, el tercero del orden 
de Daños (Nesiqin), se dedicó a regular extensa y 
pormenorizadamente la propiedad (doméstica) y las 

30	 Fonrobert, Charlotte Elisheva. “From Separatism to Urba-
nism”, 69.

31	 Carlos Del Valle, La Misná, 274.
32	 Carlos Del Valle, La Misná, 267.
33	 Ruiz Taboada, Arturo. “De lo invisible a lo visible”, 118-120.
34	 Ignaz Maybaum, The Jewish Home (Londres: James Clarke 

and Co. Ltd., 1945), 21.
35	 Ignaz Maybaum. The Jewish Home, 108.

relaciones del propietario con ella. Esto debería bas-
tar para comprender la importancia que se otorga en 
la tradición hebrea a la naturaleza de este objeto y su 
significado en la vida del ser humano. Todo lo relacio-
nado con la casa y su carácter de edificio y escenario 
de vida está regulado prácticamente en función de 
las necesidades del propietario. La ordenación se 
amplía también a cuanto comporta la relación de un 
individuo y sus vecinos. La casa no es algo aislado ni 
su propietario tampoco. Absolutamente todo perte-
nece a la mirada divina y queda sujeto a su agrado.

Si consideramos la acepción de casa como mo-
rada, comprenderemos que hay una serie de relacio-
nes implícitas entre los sujetos y objetos participan-
tes. En hebreo, la palabra que se utiliza para casa, 
Beth – בית, se utiliza además en estructuras como 
אב -que indican la ads (beth ab – casa del padre) בת 
cripción de un linaje patriarcal a un lugar concreto. 
Por más que los diferentes contratos matrimoniales 
hebreos pretendan la protección y mejora de la es-
posa, lo cierto es que el vocabulario evidencia una 
verdad: la supremacía de la relación del varón con el 
continente. Él es el ba’al (בעל – dueño, pero también 
marido). El uso de las palabras no es baladí, pues 
como dueño de la casa es dueño, en cierto modo, 
de la esposa y como tal debe procurar para ella, 
atenciones conyugales, pero también de alimento y 
de vestido.36 Se ha discutido bastante sobre la pa-
labra que se utiliza en hebreo para el primer tipo de 
atenciones,37 incluso se la ha relacionado con la pa-
labra מענה (me’onah – morada). La poligamia bíblica 
desaparece de las comunidades judías europeas a 
lo largo de la Edad Media y, aunque en la penínsu-
la ibérica la monogamia no se impone hasta fechas 
más tardías,38 parece que la preocupación de los 
rabinos es siempre la de paliar la desigual relación 
de la mujer con el marido, favoreciéndola y prote-
giéndola dentro del matrimonio como demuestra la 
redacción de las Tacanot de Castilla por las que se 
regirá esta unión desde 1432, incluso hasta la actua-
lidad como evidencian las ketubot otorgadas en las 
comunidades sefardíes.

La comprensión de la particularidad del ámbito 
doméstico hispanojudío debe iniciarse en el enten-
dimiento del significado del concepto de familia en 
el ambiente medieval y todo el orden de relaciones 
legales, religiosas o sociales, que lo conforman. El 
matrimonio judío es un acuerdo libre de unión du-
radera entre hombre y mujer, pese a la considera-
ción de la mujer como sujeto supeditado al marido, 
desprovista por ley de su independencia desde el 
nacimiento y, por tanto, como sujeto dependiente, 
totalmente libre de responsabilidad alguna. Se trata 
de un acuerdo que antepone las motivaciones eco-
nómicas y sociales a las razones de cualquier otra 
índole, dentro de un esquema patriarcal en el que la 
mujer estará tutelada toda su vida por el padre, her-
mano, marido o incluso el hijo, en caso de viudedad. 
La inferioridad jurídica de la mujer es manifiesta. El 
hogar, como escenario de la vida conyugal, es ante 

36	 Ex 21, 10.
37	 Étan Levine, “Biblical Women’s Marital Rights,” Procee-

dings of the American Academy for Jewish Research 63 
(1997): 87–135, https://doi.org/10.2307/3622599.https://doi.
org/10.2307/3622599

38	 Enrique Cantera Montenegro. “La mujer judía”, 41.



9Espinosa Villegas, M. A. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-16

todo el espacio construido que el marido aporta a su 
familia, pero también configuran su esencia el con-
junto de enseres que facilita la vida diaria en el mis-
mo. Podemos decir que, realmente, si el marido es 
responsable de aportar el espacio físico de la casa, 
la arquitectura, quien construye y aporta la noción de 
hogar es la mujer.39 Ya dice el viejo refrán sefardí que 
La mujer sabia fragua la casa, y la loca con sus manos 
la derroca,40 cuando hace recaer sobre esta toda la 
responsabilidad de la buena marcha de la familia. 

Esta misión consiste en tareas de mantenimiento 
del hogar (limpieza, cocina, tejido…) y labores edu-
cativas de los hijos, especialmente hasta los doce o 
trece años en que pasan a ser considerados mayo-
res de edad para las cuestiones religiosas de la co-
munidad e incluso para la constitución de un nuevo 
hogar. La niña mujer siempre se considerará madura 
antes que el niño, aunque la llegada a este estatus no 
dependa de un acto público como la lectura de la ley 
durante el bar-mitsvá, cuando por vez primera actúe 
como hombre miembro de Israel ante la comunidad. 
La mayoría de edad de la mujer se mide en estas fe-
chas de finales de la medievalidad por su madurez 
física y su preparación. De ella se espera que atienda 
la colada y la cocina, pero también el vestido de los 
miembros de la familia y, por supuesto, las obligacio-
nes maritales. 

Las expectativas femeninas quedan, pues, redu-
cidas a un espacio de la casa muy concreto: cocina, 
cuarto de la colada y alcoba. La alcoba podía contar 
con ese estrado para mujeres en el que llevar a cabo 
las tareas de labor textil e incluso la instrucción de 
los niños. Pero además se espera de ella que lleve a 
cabo la parte correspondiente a la intimidad del ho-
gar durante la celebración religiosa, como el encen-
dido de velas al inicio del sábado o el conocimiento 
de la trascendencia simbólica de cada alimento du-
rante la fiesta. Estos conocimientos necesarios de-
terminan que la parte correspondiente de su mundo 
doméstico o familiar no sea solo práctico, material y 
manual, sino que se llene de aspectos intelectuales 
a los que dar expresión mediante la práctica arte-
sanal y artística. De la participación femenina en la 
esfera intelectual sabemos realmente poco, pero su 
presencia se va a hacer muy evidente durante los si-
glos de la modernidad, por lo que intuimos que, pese 
al desconocimiento, su papel siempre fue muy efec-
tivo desde siglos anteriores.

La mujer aporta en su dote buena parte de todos 
los enseres precisos para el nuevo hogar trayéndo-
los desde el hogar paterno. La dote (נדונייה-nedunyá) 
aportada por la familia de la novia comportaba no 
solo sus vestidos y atavíos junto a un monto eco-
nómico estipulado, sino también los servicios de la 
casa y de la cama.41 Ella era la propietaria legal de 
este conjunto de bienes, aunque el marido pudiera 
gestionarlo, y a ella le era restituido en caso de de-
función de aquel. Pero el hogar no se hace solo de 
objetos, sino también de actitudes: la presencia de 

39	 Debra Kaplan, “Living Spaces, Communal Places: Early Mo-
dern Jewish Homes and Religious Devotions,” en Domestic 
Devotions in the Early Modern World, ed. M. Faini y A. Mene-
ghin (Leiden: Brill, 2019), 320.

40	 R. Foulché-Delbosc, “Proverbes judéo-espagnols,” Révue 
Hispanique 2, n.º 6 (1895), 329.

41	 Marina Girona Berenguer. Mujeres judías, 95.

la mujer y su dedicación a las tareas domésticas (or-
den, limpieza, alimentación, vestido, cuidado de los 
hijos, primeras enseñanzas e instrucción) es la que 
transforma la simple estructura arquitectónica y la 
convierte en morada.

 El marco de las relaciones socioeconómicas 
dentro del matrimonio judío se ha ido definiendo 
desde la propia configuración de este modo de vida 
religioso. No obstante, en la casuística legal judía del 
siglo XV hispano, tal y como muestran algunos do-
cumentos de herencia, encontramos con frecuencia 
una complicación añadida a causa de la entrada en 
escena de la figura del converso judío, ahora cristia-
no. Este tipo de relaciones legales se atiene, por otro 
lado, a tradiciones diversas que responden a usos 
diferentes propios de cada territorio. De esta mane-
ra, mientras los documentos nupciales de la Corona 
de Aragón parecen amoldarse a la norma común en 
la judería centroeuropea, las capitulaciones matri-
moniales de Navarra y Castilla siguen la estela de las 
de los territorios islamizados.42

Son algunos objetos determinados los que pare-
cen hacer familia y transformar la casa en hogar. Son 
objetos que aportan santidad y con su presencia sa-
cralizan la existencia. (Fig. 4) Si la mezuzá en la jamba 
derecha de las puertas identifica el hogar judío, son 
los libros como la hagadá o el rollo de Esther los que 
preparan la vida familiar y propician la celebración 
renovada en cada ciclo litúrgico. Son las palmatorias 
y los incensarios para el sábado los que transforman 
el espacio doméstico en un paréntesis temporal que 
renueva la existencia y transforma la casa en lugar 
de descanso. Es la vajilla de Pascua, la queará don-
de se disponen los alimentos que participarán en el 
séder junto a la copa de vino para las bendiciones 
o los paños que cubren los panes ázimos, los que 
dan sentido a la liturgia familiar en una fiesta que re-
presenta un puente entre el pasado y el futuro y liga 
la familia a la comunidad. Estos objetos, en buena 
medida aportados por la esposa en su dote, pasan 
a ser patrimonio del hogar, de la familia. Lo menos 
importante es quién haga uso de ellos, pues cifran 
su valor en el hecho de permitir la renovación de un 
ciclo temporal eterno en el que participan por igual el 
marido, la esposa o los hijos. Pero son objetos cuida-
dos y, si bien las vajillas de lujo en materiales nobles 
no se harán comunes hasta el siglo XIX, las piezas 
del siglo XV procedentes de Briviesca43 nos hablan 
ya de una atención en este sentido desde los últimos 
siglos del medievo.

En muchas comunidades sefardíes otomanas, 
el rollo de Esther para la celebración de Purim, por 
ejemplo, debía ser añadido a la dote de la esposa44. 
Como sucederá durante siglos en las comunidades 
cristianas españolas, las celebraciones del enlace 
nupcial implicaban también una fiesta del ajuar en 
que se mostraba públicamente la composición de 
esta dote. La lectura de los textos sagrados también 

42	 José Luis Lacave, Medieval Ketubot, 63.
43	 Belén Castillo Iglesias, “Las piezas de una vajilla para la cele-

bración de la Pascua,” en Memoria de Sefarad, coord. María 
del Carmen Muñoz Párraga (Madrid: Sociedad Estatal para la 
Acción Cultural Exterior, S.A., 2002), 181-192.

44	 Hélène Gutkowski, Érase una vez… Sefarad. Los sefardíes del 
Mediterráneo. Su historia – Su cultura. 1880–1950 – Testimo-
nios (Buenos Aires: Editorial Lumen, 1999), 198.



10 Espinosa Villegas, M. A. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-16

formaba parte de los rituales de purificación de la 
casa. Los ensalmos y encantamientos para cada 
ocasión como la enfermedad, la purificación del ho-
gar o las curas propiciatorias eran esenciales en el 
ritual de santificación del hogar y sus miembros.

La casa hispanojudía vive el mismo ciclo religioso 
de la sinagoga. Los hitos de este ciclo litúrgico esta-
rán marcados por los sonidos de la celebración, por 
los olores de las comidas especiales y por el propio 
aderezo de las estancias principales.45 El color es muy 
importante en esta sacralización de la vida, tanto de 
la casa como de sus habitantes. El blanco del vestido 
marca la purificación del Yom Kippur (Is 1, 18), del mismo 
modo que las flores y los adornos vegetales llenarán el 
espacio en la fiesta de las semanas y de las cabañas. 
La sensación de inmensa fortuna por tener un techo 
que te proteja se acrecienta durante los ocho días de 
esta fiesta de las cabañuelas (sucot), cuando priván-
dose de ese mismo techo se hagan todas las comidas 
en la cabaña construida de acuerdo con la tradición, 
donde también se dormirá en recuerdo del éxodo en 
el desierto. Las cabañas son la ocasión propicia para 
inculcar en los niños una de las leyes del hogar judío: 
la hospitalidad. Durante esos días de recibir a los hués-
pedes santos (uspitzim), desde Abraham a Moisés o 
David, se aprende que la casa es lugar de acogida y de 
protección (Gn 19) para el visitante. La casa se llenará 
de luces en los ocho días de la fiesta de las candelas 
(janucá) para recordar el milagro acaecido en el 165 a.C. 
durante la purificación del templo de Jerusalén, tras la 
revuelta de los Macabeos frente al poder griego que 
lo había convertido en templo a Zeus. La casa huele a 
frituras, porque el aceite es elemento esencial en esta 
conmemoración: buñuelos, tortas de aceite… 

Las januquiot, esto es, las lámparas de aceite con 
sus ocho cazoletas o candelas, más una, desde la que 
se encenderán las demás se colocan en la ventana 
o en la puerta para indicar que la familia respeta la 
tradición. Los niños juegan con sus trompos en esos 
días, como jugarán con sus carracas durante los días 

45	 Ionel Mihalovici, Fiestas y prácticas judías en el Talmud y en la 
Tradición (Barcelona: Riopiedras, 2000).

de Purim en que conmemoren los sucesos acaecidos 
en Persia con los judíos bajo el reinado de Asuero y en 
casa se tome el rollo de Ester para leerlo y contar todo 
lo sucedido (Es 9, 29). Pero una de las celebraciones 
principales de este ciclo litúrgico doméstico se de-
dica a la Pascua, la conmemoración de la salida de 
Egipto hacia la Tierra Prometida. La casa y sus ense-
res recibirán una atención especial, pues todo debe 
ser purificado y preparado para una nueva vida sin co-
rrupción: la casa se limpia, especialmente las cocinas 
para eliminar la levadura, símbolo de la corrupción y el 
pecado, se adecenta, se asea, se eliminan muebles y 
trastos viejos… y se dispone la cena más importante 
del año, para la cual nacen las hagadot ilustradas que 
recogen el orden de la celebración y narran los he-
chos históricos del inicio del éxodo. (Fig. 5) Cada fiesta 
aporta a la casa sus propios objetos y le imprime su 
carácter a través de las costumbres culinarias o la de-
coración. La liturgia doméstica convierte el continen-
te arquitectónico en una dimensión sagrada donde el 
tiempo judío y el espacio humano se identifican, se 
actualizan y se proyectan hacia el futuro de un modo 
cíclico, pues cada año se renueva el compromiso de 
Dios y su pueblo a través de estas ceremonias.

5. La arquitectura y el espacio significante 
La casa judía es una estructura santificada por la es-
tricta observancia de la ley por parte de sus mora-
dores, pero la casa no tiene el mismo grado de san-
tidad que una sinagoga, ya que no es un espacio de 
oración comunal. La sinagoga establece claramente 
un mapa de las obligaciones de hombre y mujer res-
pecto a la religión: así como el hombre se ocupa de 
los aspectos comunales, la mujer tiene a su cargo 
todo lo concerniente a lo íntimo y privado. Pero en 
lo público, en la sinagoga, se relega a la mujer a la 
tribuna o la sala femenina anexa, no se le permite ac-
tuar al mismo nivel y en el mismo espacio. Sus tareas 
religiosas pertenecen al ámbito de lo doméstico,46 

46	 Judith R. Baskin, “Some Parallels in the Education of Me-
dieval Jewish and Christian Women,” Jewish History 5, n.º 1 
(1991), 42, https://doi.org/10.1007/BF01679792.

Fig. 4. Sinagoga del Tránsito, vajilla de la mesa judía.  
Toledo. España. Foto: Wikimedia Commons.  

Autor: Benjamín Núñez González



11Espinosa Villegas, M. A. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-16

por eso la pregunta que surge inmediatamente es 
si en el hogar, sagrado igualmente, esta separación 
de atribuciones se traducía de algún modo en una 
separación también espacial. De la documentación 
inquisitorial se podría inferir47 la existencia en los 
hogares de judaizantes de un espacio devocional 
exclusivamente masculino, pero no sabemos si esto 
era lo habitual en las casas hispanojudías del siglo 
XV, como si parecían serlo los talleres de la planta 
baja o las habitaciones a modo de despacho para 
guardar documentos y cuentas.

A menudo debemos deducir de algunos docu-
mentos como los inventarios de bienes, no solo la 
propia estructura del espacio doméstico, sino tam-
bién la importancia y uso de las diferentes estancias. 
En estos inventarios encontramos siempre una es-
pecial atención a todo lo referido a los vestidos de 
cama y los vestidos de la casa, como alfombras, 
paños de pared y demás textiles para decoración 
de mesas. Las referencias a vajillas y menaje de co-
cina hablan siempre de la mayor importancia de la 
familia. El mobiliario, por el contrario, suele ser bá-
sico y escaso: camas, mesas y sillas de diferentes 
tipos. La variedad textil denota la posición económi-
ca de la familia, pero evidencia que, junto al uso de 
los materiales tradicionales en la zona, como la lana 

47	 Debra Kaplan. “Living Spaces, Communal Places”, 325-326.

castellana o la seda granadina, existe un mercado de 
importación de productos de lujo o semilujo llegados 
desde diferentes partes de Europa. Son escasas las 
referencias a objetos artísticos y decorativos caren-
tes de otra función aparte y el desconocimiento del 
uso de muchos de ellos dentro de la vida doméstica 
y religiosa judía los hace pasar inadvertidos.

Contamos con un listado de objetos domésti-
cos extraído de los documentos de la pública almo-
neda de bienes muebles de judíos que se reseñan 
en el Registro público de escrituras de 1495 del 
Ayuntamiento de Granada.48 Este elenco nos habla 
de una realidad indiscutible: los ajuares domésticos 
judíos no debían variar mucho de los de las otras dos 
religiones, por lo que la diferencia geográfica, que sí 
puede determinar variaciones en la arquitectura, no 
resulta esencial en cuanto al tipo de objetos y su uso, 
aunque sí resulte determinante esta diferencia en 
aquellas piezas específicas por sus rituales. El ajuar 
era también un indicador de estatus social,49 pero la 
arqueología ofrece la idea de que su variación en el 
tiempo va pareja al gusto y que este tampoco es es-

48	 Juan Martínez Ruiz. “Ropas y alhajas de judíos granadinos”, 
358.

49	 Jaime Vicente Redón y Carmen Escriche Jaime, “Los judíos 
en Teruel,” en Memoria de Sefarad, coord. María del Carmen 
Muñoz Párraga (Madrid: Sociedad Estatal para la Acción Cul-
tural Exterior, S.A., 2002), 142.

Fig. 5. Cena de Pascua. Hagadá de Barcelona, segunda mitad del siglo XIV.  
Foto: Wikimedia Commons. Seforim, Public domain



12 Espinosa Villegas, M. A. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-16

pecífico. Así, las piezas halladas en las excavaciones 
de la Plaza de la Judería turolense manifiestan idén-
tica tendencia a la estandarización y una considera-
ble y práctica reducción en la variedad tipológica: es-
cudillas, con o sin orejetas, alcuzas, jarras bicónicas 
(terrazos y terracicos), jarras con pitorro, morteros a 
imitación de los metálicos, tazas, cazuelas o graso-
neras, orzas hechas a imitación de la cerámica va-
lenciana de tonos azules y dorados.50 

La ropa de vestir la cama, por ejemplo, no es ni 
especial ni diferente en el reino nazarí. Sí puede va-
riar, sin embargo, la ropa, pues los usos y los materia-
les se corresponden con tradiciones distintas, aun-
que el comercio ayudase a generalizar su presencia 
en otras tierras peninsulares. No obstante, señala 
Juan Martínez Ruíz51 que la lengua denota ciertas 
particularidades, como el empleo de la palabra na-
mat, palabra de origen arameo probablemente e in-
corporada como arabismo, para referirse a lo que en 
otras partes y documentos se refieren como colcha. 
Según este autor, esta palabra, que se queda en el 
vocabulario judeoespañol empleado en el norte de 
África, hace referencia a un tipo de colcha especial, 
colchón, almohada o paño de fieltro utilizado por los 
judíos granadinos. Muchos vocablos que pasan di-
rectamente del árabe hispano, como zarzahán, una 
seda delgada con listado de colores, hablan de esta 
comunidad de usos y de tendencias, también en lo 
estético.

En las casas de los conversos, se eliminan a me-
nudo esos objetos del culto doméstico de la vieja fe 
que vemos representados en las páginas iluminadas 
de las hagadot de la Corona de Aragón de siglos an-
teriores. En caso de no reutilizarlos con nuevas fun-
ciones por entenderse como peligrosos, especial-
mente tras la instalación en 1478 de la Inquisición en 
tierras castellanas, se los sustituye por piezas cris-
tianas de aparente peso en el nuevo contexto espa-
cial, es decir, objetos cristianos de culto lo más ricos 
posible, hasta donde la familia pueda permitirlo, y 
convenientemente colocados en las partes nobles 
de la casa, allí donde tienen acceso las visitas.52

El papa Sixto IV firmó el 1 de noviembre de 1478 
la bula Exigit sincerae devotionis a instancias de los 
reyes de Castilla, Isabel y Fernando,53 tras compro-
bar que muchas de las conversiones de los judíos 
no eran sinceras y legitimaban una fe sincrética 
considerada peligrosa. Sin embargo, pese a que los 
primeros inquisidores sean nombrados ya en 1480, 
la actuación efectiva del Santo Tribunal no se inicia 
hasta años después. Por otro lado, su actuación no 
se produce con idéntica intensidad en todos los 
territorios hispanos, pues su aplicación en los terri-
torios de la Corona de Aragón, por ejemplo, resultó 
más complicada. La persistencia en la fe anterior y la 
relativa tardanza de la entrada en vigor de las medi-
das inquisitoriales avalan la idea de que el hogar ju-
dío sufrió, en la mayor parte de casos, una muy lenta 

50	 Jaime Vicente Redón y Carmen Escriche Jaime. “Los judíos 
en Teruel”, 143.

51	 Juan Martínez Ruiz. “Ropas y alhajas de judíos granadinos”, 
361.

52	 Efrén de la Peña Barroso. “La casa y el ajuar de la familia Co-
ronel”, 333.

53	 Joseph Pérez, Crónica de la Inquisición en España (Barcelo-
na: Editorial Crítica, 2002), 76.

transformación con solo retoques epidérmicos en la 
función y uso de los espacios y la sustitución de los 
objetos considerados delatores de la perseverancia 
religiosa por otros inocuos y sin compromiso.

Los objetos que formaban parte del culto domés-
tico durante la celebración de las fiestas eran cuida-
dos como los de la propia sinagoga. Si eran objetos 
textiles, se destinaban los mejores paños y bordados 
y si eran material de orfebrería, recibían igualmente 
los mejores acabados. Podemos, pues, concebir 
sus formas siguiendo las descripciones que se dan 
de aquellos en los documentos de embargo tras el 
edicto de expulsión:54 tejidos de lana, terciopelo o 
seda en tonos cálidos (carmín, grana, morados cla-
ros), bordados con filigrana en hilos de oro y plata y 
bandeados con forros de color carmesí o azul.

Poco podemos saber de las formas domésti-
cas adoptadas por la población conversa llegada a 
América, de sus usos y ajuares. La presencia de la 
Inquisición en aquellas tierras se oficializa en 1570 
con el establecimiento del Tribunal de Lima. Los 
judeoconversos tenían prohibido pasar a América 
para no debilitar la campaña evangelizadora con su 
fe nueva y titubeante. Sin embargo, algunos de estos 
judeoconversos vencieron la prohibición e incluso 
el rey Fernando permite a ciertos grupos reducidos 
pasar al nuevo continente previo pago de una tasa 
conocida como composición.55 Existían judíos de 
origen sefardí en las posesiones holandesas en el 
actual Brasil, pero tampoco conocemos nada de sus 
ajuares domésticos, aunque sí tengamos noticias de 
sus sinagogas y del modo en que se extendieron por 
el Caribe hasta llegar a Nueva Amsterdam. De esta 
manera la información que podríamos obtener de 
las comunidades de origen judío fuera de Hispania 
solo puede llegarnos a través de las noticias so-
bre la presencia sefardí en la Europa del Norte y el 
Mediterráneo. Tras la expulsión de tierras ibéricas, 
se produce un curioso fenómeno de reinvención 
de la identidad íbero-judía desde las comunidades 
culturales más importantes de la diáspora.56 Desde 
Ámsterdam se procede a la reedición de muchos de 
los textos sagrados y sus comentarios que alcanza-
ran notoriedad en la península. 

En realidad, de esta fiebre por la recuperación de 
un pasado cultural hispanojudío, lo que debemos ex-
traer es la necesidad de volver a un arraigo fuera de 
la patria proporcionado por el sentimiento y los es-
casos restos materiales, como estos textos que se 
habían conseguido salvar. El arraigo sentimental a lo 
hispano no está solo en los libros de oraciones, se 
fija sobre todo en la lengua y su uso, en la intención 
de mantenerla con vida, porque la lengua es la patria 
y hace el hogar. Vemos, sin embargo, en la documen-
tación producida por estas comunidades sefardíes, 

54	 Miguel Ángel Motis Dolader, “Estudio de los objetos litúrgi-
cos de las sinagogas zaragozanas embargados por la Coro-
na en el año 1492,” Aragón en la Edad Media 6 (1984), 258.

55	 David Cuevas Góngora, “Judeoconversos en América: estu-
dio de caso del malagueño Gonzalo Rodríguez Franco, uno 
de los descubridores de las Islas Salomón,” Baetica. Estu-
dios de Historia Moderna y Contemporánea 41 (2021), 153, 
https://doi.org/10.24310/BAETICA.2021.vi41.12160.

56	 Ignacio Chuecas, “Desde el Manuscrito al Impreso en medio 
de la Catástrofe: el caso de los oracionales judeoportugue-
ses (sidurim) durante los siglos XV–XVII,” Amoxtli 8, https://
doi.org/10.38123/amox8.287.



13Espinosa Villegas, M. A. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-16

que se producirá un proceso de interferencia y de ni-
velación lingüística.57 Este fenómeno apunta al modo 
en que se configura una memoria de la tradición 
sefardí común e independiente del lugar de proce-
dencia: la conciencia de unidad del judaísmo hispa-
noluso antecede a la configuración de la diferencia 
sefardí en el exilio. Esta construcción deriva en una 
unificación de conceptos y sentimientos, como en el 
caso de la visión (ensoñación) de la casa y el hogar 
perdido y la forma de recrearlo en el exilio. A menudo 
la expulsión favorecerá los matrimonios mixtos entre 
comunidades de distinta procedencia y esto afecta 
a la redacción de los documentos, donde podemos 
observar la vacilación en los nombres de los objetos 
entre español y portugués, por ejemplo. Comenta 
Hermógenes Perdigueiro58 cómo en el documento 
que analiza aparece una referencia a la funda de al-
mohada con un nombre perdido en castellano, tra-
vesero o traveseiro, y en cuya decoración interviene 
una labor conocida como trancina, trancinha o tren-
za, diferente de lo que es un encaje o un bordado.

6. Léxico para una comprensión del 
ámbito doméstico. Palabras, imágenes y 
sentimientos
Conocemos realmente poco de la vida puertas 
adentro en las casas hispanojudías. Aunque los do-
cumentos nos arrojen listas de objetos y podamos 
concebir los espacios decorados, siempre nos fal-
tará la información relativa al sentimiento de sus 
moradores, más aún en un siglo XV convulso en 
que la ocultación se convierte en regla generaliza-
da para esta comunidad. El mundo íntimo y secreto 
de los afectos familiares solo puede ser inferido por 
el modo en que se conservan las tradiciones fuera 
de Sefarad y, por supuesto, confiando en que la for-
ma de transmisión de estas a través de la literatura 
oral y escrita haya resultado fidedigna. La literatura 
nos habla de esta presencia de la figura masculina 
patriarcal en nuestras comunidades, al menos hasta 
que la educación impartida por la Alliance Israélite 
Universelle59 comience a fomentar la idea de que la 
mujer es un sujeto activo y capaz en el manejo de su 
propia vida. 

El orden patriarcal se ha mantenido hasta hoy en 
las comunidades sefardíes y ni siquiera la interven-
ción del moderno Estado de Israel resulta del todo 
determinante en la cuestión. La literatura sefardí 
muestra unas costumbres estereotipadas y ancla-
das en el tiempo independientemente del espacio 
de acogida tras la expulsión y nos remite a un mundo 
de acuerdos nupciales llevados a cabo por los pa-
dres, a veces con la mediación de casamenteros. 
Es un mundo donde cada persona alcanza su defi-
nición individual por relación al lugar que ocupa en 
el esquema familiar. Se es padre, madre, hijo, hija, 

57	 Hermógenes Perdiguero Villarreal, “Inventarios de bienes 
del siglo XVII en la comunidad hebrea de Livorno (Italia): Ni-
velación entre español y portugués,” Matices en Lenguas Ex-
tranjeras, https://dx.doi.org/10.2139/ssrn.3420071.

58	 Hermógenes Perdiguero Villarreal. “Inventarios de bienes 
del siglo XVII”

59	 Rebecca Scherer, “Tradition versus Modernity: Women’s 
Rights in Marriage and Divorce in a Judeo-Spanish Novel,” 
Shofar: An Interdisciplinary Journal of Jewish Studies 12, n.º 3 
(1994), 9

hermano… La familia es la unidad social básica en 
la comunidad sefardí, aunque el concepto en vigor 
en el siglo XV no es el moderno en absoluto, como 
tampoco lo es la realidad femenina. Esta literatura 
nos presenta una mujer que, si bien no tiene potes-
tad ante el padre, sí ejerce una influencia considera-
ble en el mundo del marido y los hijos.60 Esto queda 
patente en los diferentes documentos hispanojudíos 
referidos a herencias tras la muerte del marido. En 
muchos de ellos vemos a la mujer tomar las riendas 
del negocio en su ausencia y hasta la mayoría de 
edad del hijo o más allá.

El hogar hispanojudío es un cosmos que no está 
sujeto a leyes tajantes y restrictivas. La intimidad de 
cada familia es privacidad y en cada casa se cocina 
de una manera distinta con idéntica receta e ingre-
dientes. Precisamente, la cocina se convierte en uno 
de los indicios que permiten reconocer la formación 
propia de un hogar judío, aunque cara al exterior, fue-
ra converso. Recordemos el episodio61 del Retrato 
de la Loçana andaluza de Francisco Delicado en que 
las mujeres, Beatriz y Teresa, pretenden conocer la 
confesión de Lozana a través de una prueba culinaria 
consistente en saber cómo cocina los hormigos, si 
con aceite al modo hebreo o con agua. Los conoci-
mientos de cocina tradicional son empleados en la 
novela en varias ocasiones como seña de identidad 
hispanojudía: la alboronía y las mil formas de cocinar 
la berenjena, las pautas para la adafina… Una cocina 
plena de vegetales y aceite de oliva, donde el cerdo 
y los sebos apenas tienen presencia. El hogar es un 
espacio de libertad, aún más en el siglo XV hispa-
nojudío, por eso resulta crucial asentar la diferencia 
entre casa, como estructura física arquitectónica y 
hogar, un espacio de refugio, de seguridad, donde 
imperan los sentimientos de calidez, calma, sosiego. 
El hogar es lo emocional y lo social sobre lo que se 
asienta ese sistema de relaciones interpersonales.

Son los romances cantados, las konsejas con su 
sabiduría de vida que narran las kontaderas en el ca-
lor del hogar, o las composiciones literarias, las que 
permiten tomar el pulso al modo de vivir la casa y 
convertirla en hogar. Los cuentos populares narra-
dos en la intimidad familiar enfatizan temas morales 
y complementan la educación ofreciendo principios 
y modelos éticos con la ayuda de figuras históricas, 
como Salomón, que representan la sabiduría o la 
rectitud moral.62 Estas narraciones permiten com-
prender el conjunto de esquemas e ideales que sos-
tienen la sociedad hispanojudía y sefardí, nutren la 
familia y explican la sentimentalidad que convierte 
la casa en hogar. La narración permite al kontador 
incorporar sus reflexiones y servir de conexión en-
tre la tradición moral y el presente en cambio, po-
niendo palabras a lo que resulta difícil de explicar y 
creando imágenes que permiten el reconocimiento 
e identificación individual. La lengua, el judezmo, se 

60	 Scherer, Rebecca. “Tradition versus Modernity”, 15.
61	 Bruno M. Damiani, asesor, El retrato de la Lozana Andaluza: 

A Portrait of Transgression (tesis de doctorado, The Catholic 
University of America, 2014), 58-59, https://jstor.org/stable/
community.38761009.

62	 Michal Held, “’Ande ‘Stan Todas Las Konsejas?’ / ‘Where Are 
All the Tales?’: On the Immersion of Folktales in the Personal 
Narrative of a Judeo-Spanish Storyteller of Jerusalem,” Jeru-
salem Studies in Jewish Folklore / מחקרי ירושלים בפולקלור יהודי 
,32 )5002( 47.



14 Espinosa Villegas, M. A. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-16

transforma en una seña de identidad histórica, étni-
ca incluso, que da sentido a la transmisión de estas 
imágenes contadas como si de una misión de futuro 
se tratase. El judeoespañol lo mantiene vivo sobre 
todo la mujer que lo transmite a los hijos junto al con-
junto de valores que crean la familia: el aporte feme-
nino a la transmisión y a la creación del concepto de 
hogar es un tema que suscita un interés creciente.63 
No podemos desperdiciar la información sobre un 
pasado real, no imaginado ni ficticio, aunque sea una 
narración, que hallamos en estos modos de mante-
ner viva la personalidad hispanojudía desde el exilio.

La lengua refleja, sin duda, la estructura del mundo 
que posee el hablante. El entendimiento nace del en-
torno que procura a la comunicación esa estructura 
común. Cuando escuchamos y leemos los relatos de 
memorias de las familias sefardíes acerca de cómo 
era la vida en la casa familiar, parece que abriésemos 
una ventana al pasado inmediato que nos permitie-
se identificar con imágenes los nombres que estos 
personajes dan a los objetos que utilizan. Llama la 
atención que con frecuencia incorporan al judezmo, 
de amplia y viva base hispana, una serie de palabras 
procedentes del turco o las lenguas eslavas del sur, 
que pese a todo incorporamos a nuestro mapa de 
la casa sin complicación. Muchas de estas acciones 
no han debido de variar desde aquellas lejanas fe-
chas de llegada desde el Mediterráneo occidental. 

Si analizamos las diferentes muestras arquitectó-
nicas junto a esas palabras incorporadas que nom-
bran los diferentes espacios, encontraremos un vo-
cabulario construido a medio camino entre todas las 
lenguas en contacto. Los kortizhos otomanos, que 
en España llamaríamos corralas, agrupan familias 
modestas, emparentadas o no, en torno a un patio 
con huerta.64 Por regla general, cuentan con un único 
acceso desde la calle que conduce a un patio más o 
menos regular que permite la distribución y acceso 
de cada familia a su kamareta o habitación. Estas ha-
bitaciones se fragmentaban a medida que crecía la 
familia65 y en ocasiones se hacía crecer todo el edi-
ficio con una planta superior. Los pavimentos están 
decorados con shishikos, unos cantos rodados de 
colores que trazan figuras en el suelo, como sigue 
siendo habitual en muchas casas andaluzas y caste-
llanas. A las kamaretas se accedía desde un pasillo 
corrido a modo de balcón que circundaba en cada 
planta el espacio del patio interior. Este patio comu-
nal era un espacio multifuncional, como lo era igual-
mente cada unidad de habitación, que servía como 
cocina, baño y lavadero, pero también hacía las ve-
ces de sala de estar y reunión, e incluso despensa, 
cuando era transformado en jardín, corral y zona de 
cultivo.

En ocasiones aparece un segundo patio chiko, 
próximo al huerto, donde suele disponerse un pe-
queño retrete, la privada, ante el cual una jofaina 
con un librik, un jarro panzudo con pico o tinazha de 

63	 Aviva Ben-Ur, “Ladino in Print: Toward a Comprehensive Bi-
bliography,” Jewish History 16, n.º 3 (2002), 316 http://www.
jstor.org/stable/20101480.

64	 Michael Molho, Usos y costumbres de los sefardíes de Saló-
nica, trad. F. Pérez Castro (Madrid–Barcelona: Instituto Arias 
Montano, 1950), 147-148.

65	 Michael Molho. Usos y costumbres de los sefardíes de Saló-
nica, 147.

barro, similar al tipo de picher hallado en las exca-
vaciones de la judería turolense,66 permitía el lava-
do de manos tras su uso.67 Son objetos nombrados 
muchas veces por la influencia del turco, pero que 
formaban parte de los conjuntos de enseres de los 
hogares hispanos medievales y modernos. Conviene 
señalar, no obstante, que existe una diferencia fun-
damental entre las casas otomanas de Anatolia y las 
hispanas del otro lado del Mediterráneo: la polivalen-
cia funcional de los espacios. Es probable que en el 
siglo XV fuese una característica coincidente, pero a 
lo largo de la Edad Moderna se convierte, sin duda, 
en una diferencia tajante. 

Esta polivalencia determina que comedores pue-
dan convertirse en dormitorios sin más cuidado que 
extender un mendel (del turco minder) confecciona-
do con trapos cosidos y que, doblado, puede servir 
como almohada, colchón o asiento en el suelo o so-
bre las sofás. Estos colchones doblados, conocidos 
como rimas, se pueden colocar en torno al tandur o 
brasero, para la reunión de las mujeres mientras tra-
bajan en bordados e hilados. Resulta fácil imaginar la 
misma escena sobre los entarimados de las alcobas 
en las casas judías. La mujer sefardí o es hija o es 
esposa y madre en el encierro del hogar, con funcio-
nes limitadas a las tareas del hogar y la satisfacción 
y atención del paterfamilias, pero cuando el hogar se 
amplía a las dimensiones del kortizho, las tareas se 
comparten y el edificio entero se convierte en tarea 
comunal, especialmente en su limpieza y purifica-
ción para las fiestas del sábado o la pascua. Incluso 
en estas estancias familiares de las corralas, a pe-
sar del tamaño reducido, se presenta una división 
de espacios por género que, aunque influenciada tal 
vez por los usos otomanos,68 debe tener sin duda su 
referente en lo que fue la arquitectura doméstica his-
panojudía del siglo XV. Algunas de estas estancias 
otomanas de mobiliario reducido y polivalente y de-
coradas con alfombras, cojines y tapices, recuerdan 
a las algorfas y alcobas hispanas, en las que la mujer 
hacía la vida hacia el interior de la casa, lejos de la 
calle y su ruido.

El léxico que configura el judezmo de los sefar-
díes procede con frecuencia del entorno al que se 
adaptan las comunidades expulsadas, sin embargo, 
en ocasiones los estudios filológicos demuestran 
que la personalidad de nuestra judería hispana del 
siglo XV se había construido sobre una suerte de koi-
né configurada por todas las lenguas peninsulares, 
incluido el árabe. Esta lengua debió ser conocida y 
empleada por los judíos hispanos mucho más allá 
del reino nazarí, aunque el castellano fuese impo-
niéndose sobre el resto por obvias razones políticas. 
Cynthia Crews creyó encontrar entre sus informan-
tes de Salónica algunos de estos préstamos, junto 
a otros procedentes directamente del hebreo.69 El 

66	 Julián M. Ortega Ortega, coord., Operis terre turolii. La cerá-
mica bajomedieval en Teruel (Teruel: Museo de Teruel, 2002), 
287 y 289.

67	 Hélène Gutkowski. Érase una vez… Sefarad. Los sefardíes del 
Mediterráneo. Si historia -Su cultura. 1880-1950- Testimo-
nios. (Buenos Aires: Editorial Lumen), 1999, 38.

68	 Doğan Kuban, (1995), The Turkish Hayat House, Istanbul, Mu-
hittin Salih Eren.

69	 Cynthia Crews. Some Arabic and Hebrew words in Oriental 
Judæo-Spanish Vox Romanica, Collegium Romanicum Hel-
vetiorum, 14 (1955). 296-309.



15Espinosa Villegas, M. A. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-16

hecho de que algunos definan objetos de cocina o 
alimentos podría advertirnos sobre el nivel de cono-
cimiento, penetración y uso del árabe y judeo-árabe 
antes de la expulsión. Son términos como adalé o 
adaleth empleada para referirse al conjunto de pie-
zas de cocina que componen la batería, alambit para 
alambique o almadrak para colchón.

7. Conclusiones
Algunas ideas aquí expuestas pueden crear y pro-
mover debate e investigación. Son discutibles, sin 
duda, aunque esta naturaleza las convierte en inte-
resantes. La consideración común extendida acer-
ca de que las comunidades judías carecen de una 
arquitectura doméstica o religiosa propia no es del 
todo cierta. Es posible que las estructuras y técnicas 
sean idénticas a las de otras comunidades religio-
sas del entorno, pero es la manera de vivir, de enten-
der y de llenarlas lo que determina la particularidad. 
Las comunidades hispanojudías, anteriores a la ex-
pulsión de Sefarad, así como las sefardíes, una vez 
que se establecen en sus lugares de acogida tras la 
dispersión, poseen maneras propias para todo esto. 
Son la religión y la tradición que esta sostiene las 
que dan sentido al hogar hebreo. Esta circunstancia 
determina, por ejemplo, que la casa y cuanto en ella 
sucede se consideren parte de un espacio sagrado, 
de una manera diferente a como lo es una sinago-
ga, ciertamente, pero sujeto a las concepciones es-
paciotemporales judías que transforman la casa en 
una vivencia al margen del tiempo y con un sentido 
espacial moldeable, durante determinadas festivida-
des como el sábado en que las fusiones operan su 
magia y santidad.

La casa no es hogar si no existen habitantes que 
la vivan. Estas vivencias se traducen en la presencia 
de objetos y útiles por la voluntad de sus morado-
res. Ellos transforman una estructura arquitectónica 
en espacio de vida que da sentido a una manera de 
entender la realidad. Utensilios y decorados que no 
solo responden a un gusto, sino también a una ne-
cesidad de expresión mediante el ritual doméstico o 
cuanto se adhiere históricamente a los actos propios 
del ser humano: nacer, crecer… Desgraciadamente 
se trata de una comunidad religiosa que cuenta con 
una explicación textual para todo que no siempre nos 
ha llegado de manera nítida. Conocemos por los do-
cumentos los nombres que integraban la decoración 
de ese hogar, pero se nos ha perdido el sentimiento 
depositado en ellos y solo podemos recuperarlo infi-
riéndolo del sentido de las palabras y las imágenes, 
muy a menudo, a través de testimonios muy poste-
riores a una época tan convulsa como el siglo XV, 
que pondrá fin bruscamente a una relación secular.

En el exilio los objetos adquieren otro sentido y, 
con frecuencia, otros nombres por la presión de las 
lenguas del entorno sobre un judeoespañol moldea-
ble y transpirable, pero las llaves de las puertas de 
las casas que abandonaron no solo se transforman 
en símbolo de esperanza, sino incluso en amule-
to. El recuerdo de los sefardíes engrandece al país 
de origen, si ese sentimiento perdura pese al dolor, 
no podemos evitar pensar cómo sería el apego de 
cada familia a su espacio vital durante su presencia 
en Sefarad. Es cierto que hablamos de casas y obje-
tos, pero estos solo cobran vida en el uso y el afecto, 

de ahí la naturaleza difícil de cualquier investigación 
al respecto. Afortunadamente, son muchas hoy las 
acciones destinadas a esclarecer esta singular rela-
ción entre el ser humano y su otra piel, la casa. Solo 
tenemos la palabra y la imagen. Este trabajo ha in-
tentado acercarse mediante ambas a una realidad 
que a menudo ha permanecido en la sombra, des-
conocida, por haber sido vinculada a lo condenable y 
sórdido. La Inquisición, paradójicamente, ha genera-
do la mayor cantidad de documentos que hoy hacen 
posibles estos estudios.

8. Referencias bibliográficas
Ben-Ur, Aviva. “Ladino in Print: Toward a 

Comprehensive Bibliography.” Jewish History 
16, n.º 3 (2002): 309–326. http://www.jstor.org/
stable/20101480.

Baskin, Judith R. “Some Parallels in the Education 
of Medieval Jewish and Christian Women.” 
Jewish History 5, n.º 1 (1991): 41–51. https://doi.
org/10.1007/BF01679792.

Cantera Montenegro, Enrique. “La mujer judía en la 
España medieval.” Espacio, tiempo y forma. Serie 
III, Historia medieval, 2 (1989): 37–64. https://doi.
org/10.5944/etfiii.2.1989.3504.

Castillo Iglesias, Belén. “Las piezas de una vajilla 
para la celebración de la Pascua.” En Memoria 
de Sefarad, coordinado por María del Carmen 
Muñoz Párraga, 181–192. Madrid: Sociedad 
Estatal para la Acción Cultural Exterior, S.A., 
2002. 

Chuecas, Ignacio. “Desde el Manuscrito al Impreso 
en medio de la Catástrofe: el caso de los 
oracionales judeoportugueses (sidurim) durante 
los siglos XV–XVII.” Amoxtli, 8. https://doi.
org/10.38123/amox8.287.

Crews, Cynthia. “Some Arabic and Hebrew Words 
in Oriental Judæo-Spanish.” Vox Romanica 
14 (1955): 296–309. https://doi.org/10.5169/
seals-14849.

Cuevas Góngora, David. “Judeoconversos en 
América: estudio de caso del malagueño 
Gonzalo Rodríguez Franco, uno de los 
descubridores de las Islas Salomón.” Baetica. 
Estudios de Historia Moderna y Contemporánea 
41 (2021): 139–168. https://doi.org/10.24310/
BAETICA.2021.vi41.12160.

Damiani, Bruno M., asesor. El retrato de la Lozana 
Andaluza: A Portrait of Transgression. Tesis 
de doctorado, The Catholic University of 
America, 2014. https://jstor.org/stable/
community.38761009.

De Hervás, Marciano. Judíos y cristianos nuevos en la 
historia de Trujillo. Badajoz: INDUGRAFIC, Artes 
Gráficas, 2008.

De la Peña Barroso, Efrén. “La casa y el ajuar de la 
familia Coronel a través de un inventario de 
bienes del siglo XVI.” Sefarad 75, n.º 2 (2015): 
333–354.

Del Valle, Carlos. La Misná. Madrid: Editora Nacional, 
1981.

Espinar Moreno, Manuel. Jerónimo Münzer. Viaje por 
España y Portugal. Reino de Granada. Granada: 
Método Ediciones, 2008.

Espinosa Villegas, Miguel Ángel. “La memoria 
sefardí: el mobiliario litúrgico y doméstico en 

https://jstor.org/stable/community.38761009
https://jstor.org/stable/community.38761009


16 Espinosa Villegas, M. A. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-16

las hagadot medievales de origen hispano.” Res 
Mobilis. Revista Internacional de Investigación 
en Mobiliario y Objetos Decorativos 10, n.º 13 
(2020): 80–102.

Fonrobert, Charlotte Elisheva. “From Separatism to 
Urbanism: The Dead Sea Scrolls and the Origins 
of the Rabbinic ’Eruv.” Dead Sea Discoveries 11, 
n.º 1 (2004): 69–95.

Foulché-Delbosc, R. “Proverbes judéo-espagnols.” 
Révue Hispanique 2, n.º 6 (1895): 329–341.

Girona Berenguer, Marina. Mujeres judías, devolución 
de la dote y transmisión de la herencia 
(Castilla, siglo XV). Tesis doctoral, Universidad 
Complutense de Madrid, 2020.

Girona Berenguer, Marina. “El legado familiar: Una 
aproximación a las tacanot hispánicas relativas 
al matrimonio y la devolución patrimonial (siglos 
XIII–XV).” Sefarad 81, n.º 2 (2021): 324–330. 
https://doi.org/10.3989/sefarad.021-011.a.

Guichard, Michaël, y Lionel Marti. “Purity in Ancient 
Mesopotamia: The Paleo-Babylonian and Neo-
Assyrian Periods.” En Purity and the Forming of 
Religious Traditions in the Ancient Mediterranean 
World and Ancient Judaism, editado por Christian 
Frevel y Christophe Nihan, 47–70. Leiden: Brill, 
2013.

Gutkowski, Hélène. Érase una vez… Sefarad. Los 
sefardíes del Mediterráneo. Su historia – Su 
cultura. 1880–1950 – Testimonios. Buenos Aires: 
Editorial Lumen, 1999.

Held, Michal. “’Ande ‘Stan Todas Las Konsejas?’ / 
‘Where Are All the Tales?’: On the Immersion of 
Folktales in the Personal Narrative of a Judeo-
Spanish Storyteller of Jerusalem.” Jerusalem 
Studies in Jewish Folklore / מחקרי ירושלים בפולקלור 
.יהודי 32 )5002(: 74–07

Hinojosa Montalvo, José. “Los judíos del reino 
de Valencia durante el siglo XV.” Anales de la 
Universidad de Alicante. Historia Medieval 3 
(1984): 143-181.

Izquierdo Benito, Ricardo. “Espacio y sociedad en la 
Sefarad medieval.” En Juderías y sinagogas de la 
Sefarad medieval, editado por Ana María López 
Álvarez y Ricardo Izquierdo Benito, 25–40. 
Cuenca: Ediciones de la Universidad de Castilla-
La Mancha, 2003.

Kaplan, Debra. “Living Spaces, Communal Places: 
Early Modern Jewish Homes and Religious 
Devotions.” En Domestic Devotions in the 
Early Modern World, editado por M. Faini y A. 
Meneghin, 325–326. Leiden: Brill, 2019.

Kuban, Doğan. The Turkish Hayat House. Estambul: 
Muhittin Salih Eren, 1995.

Lacave, José Luis. Medieval Ketubot from Sefarad. 
Jerusalén: Hebrew University Magnes Press, 
2002.

Ladero Quesada, Miguel Ángel. “De nuevo sobre los 
judíos granadinos al tiempo de su expulsión.” En 
la España medieval 30 (2007): 285–298.

Levine, Étan. “Biblical Women’s Marital Rights.” 
Proceedings of the American Academy for 
Jewish Research 63 (1997): 87–135. https://doi.
org/10.2307/3622599.

Maybaum, Ignaz. The Jewish Home. Londres: James 
Clarke and Co. Ltd., 1945.

Martínez Ruiz, Juan. “Ropas y alhajas de judíos 
granadinos en el siglo XV.” Miscelánea de 
estudios árabes y hebraicos. Sección de hebreo 
26–28 (1977–1979): 361–375.

Mihalovici, Ionel. Fiestas y prácticas judías en el 
Talmud y en la Tradición. Barcelona: Riopiedras, 
2000.

Molho, Michael. Usos y costumbres de los sefardíes 
de Salónica. Traducido por F. Pérez Castro. 
Madrid–Barcelona: Instituto Arias Montano, 
1950.

Motis Dolader, Miguel Ángel. “Estudio de los objetos 
litúrgicos de las sinagogas zaragozanas 
embargados por la Corona en el año 1492.” 
Aragón en la Edad Media 6 (1984): 258–272.

Ortega Ortega, Julián M., coord. Operis terre turolii. 
La cerámica bajomedieval en Teruel. Teruel: 
Museo de Teruel, 2002.

Perdiguero Villarreal, Hermógenes. “Inventarios de 
bienes del siglo XVII en la comunidad hebrea 
de Livorno (Italia): Nivelación entre español y 
portugués.” Matices en Lenguas Extranjeras. 
https://dx.doi.org/10.2139/ssrn.3420071.

Pérez, Joseph. Crónica de la Inquisición en España. 
Barcelona: Editorial Crítica, 2002.

Vicente Redón, Jaime, y Carmen Escriche Jaime. 
“Los judíos en Teruel.” En Memoria de Sefarad, 
coordinado por María del Carmen Muñoz 
Párraga, 143–157. Madrid: Sociedad Estatal para 
la Acción Cultural Exterior, S.A., 2002.

Reyes, Francisco. “El espacio privado: una casa en 
la judería de Alcalá de Henares.” En El legado 
material hispanojudío, coordinado por Ana María 
López Álvarez y Ricardo Izquierdo Benito, 207–
219. Cuenca: Ediciones de la Universidad de 
Castilla-La Mancha, 1998.

Ruiz Taboada, Arturo. “De lo invisible a lo visible. La 
arquitectura doméstica judía en Toledo.” En La 
judería de Toledo: un tiempo y un espacio por 
rehabilitar, editado por Jean Passini y Ricardo 
Izquierdo Benítez, 99-122. Cuenca: Universidad 
de Castilla-La Mancha, 2003.

Villanueva Rico, María del Carmen. Casas, mezquitas 
y tiendas en los habices de las iglesias de 
Granada. Madrid: Instituto Hispano-Árabe de 
Cultura, 1966.

Tatarkiewicz, Wladyslaw. Historia de la Estética. III. La 
estética moderna 1400–1700. Madrid: Akal, 1991.

Scherer, Rebecca. “Tradition versus Modernity: 
Women’s Rights in Marriage and Divorce 
in a Judeo-Spanish Novel.” Shofar: An 
Interdisciplinary Journal of Jewish Studies 12, n.º 
3 (1994): 15–27.

https://dx.doi.org/10.2139/ssrn.3420071

	Marcador 1
	Marcador 2
	_Hlk202211491
	_Hlk214387818

