
1De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-19

Regalos y ajuares nupciales en casa: matrimonios 
musulmanes en la Castilla del siglo XV1

https://dx.doi.org/10.5209/dmae.105002	 Recibido: 19 de septiembre de 2025 • Aceptado: 24 de noviembre de 2025

Resumen: A través del análisis de un documento notarial árabe, este trabajo investiga sobre el sistema de 
transferencias matrimoniales que parecía imperar entre los mudéjares castellanos del siglo XV, concretamente 
en Burgos, y su comparación con la Granada nazarí y la Castilla cristiana, a la vez que abre nuevas perspectivas 
de investigación de ambos sistemas legales y ceremoniales. El estudio de las celebraciones de las bodas 
nos ha permitido estudiar los espacios de sociabilidad establecidos en los casamientos, pero también lo 
que se denomina habitación nupcial, lugar de la casa de la nueva familia en el que se exponían, durante las 
celebraciones, todo tipo de objetos, enseres y adornos que se habían intercambiado y que vestía la novia en 
su paso a la vida de casada. Este trabajo incluye la edición y traducción al castellano del contrato matrimonial.
Palabras clave: Documentos árabes notariales; Mudéjares de Castilla; Granada nazarí; Matrimonio; Ajuares; 
Siglo XV.  

EN Gifts and Trousseaus at Home: Muslim 
Marriages in Fifteenth Century Castille

Abstract: Through the analysis of an Arabic legal document, this work studies the system of marriage 
transfer of property as it was established among the Castilian mudejars in the fifteenth century, especially in 
the city of Burgos, as compared with Nasrid Granada and Christian Castille, while opening new possibilities 
for research into both legal and ceremonial systems. Our further study on the wedding celebrations allowed 
us to better understand the spaces for sociability, focusing on the bridal room, a space -maybe in the house 
of the new family-, where the several objects, equipment and adornments exchanged in the marriage were 
exposed publicly. They were also dressed and used by the bride in the passage to her new life. This work 
includes the edition and translation into Spanish of the original marriage contract.
Keywords: Arabic legal documents; Mudejars of Castille; Nasrid Granada; Marriage; Dower; Fifteenth Century.

Sumario: 1. Introducción. 2. Legislación matrimonial islámica. 3. Celebración de las bodas entre los 
mudéjares de Castilla. 4. La decoración y exposición de la habitación nupcial: los espacios de la recién 
casada. 5. Conclusiones. 6. Anexo. 6.1. Edición. 6.2. Traducción. 7. Referencias. 7.1. Fuentes. 7.2. Bibliografía.

Cómo citar: Rodríguez Gómez, María Dolores; Zomeño Rodríguez, Amalia (2026). Regalos y ajuares nupciales 
en casa: matrimonios musulmanes y cristianos en el siglo XV. De Medio Aevo 15(1), 1-19. DOI: https://dx.doi.
org/10.5209/dmae.105002

1	 Esta publicación es parte del proyecto de I+D+i Las cosas por su nombre: (Re)construir la casa con palabras e imágenes, si-
glos XV y XVI. PID2022-136565NB-I00. IP: María Elena Díez Jorge; co-Ip: Ana Aranda Bernal. Financiado por MCIN/AEI/ 
10.13039/501100011033 y por Feder Una manera de hacer Europa. Asimismo, también es parte del proyecto de I+D+I PID2020-
118989GB-I00, con el título La sociedad nazarí en el siglo XV: aplicación del derecho y administración del Estado, financiado por 
MCIN/AEI/10.13039/501100011033 dirigido por Antonio Peláez Rovira y Ana María Carballeira Debasa.

2	 Orden de autorías: Equal contribution (utilización de la secuencia alfabética de los apellidos para reconocer contribuciones 
similares)

De Medio Aevo
ISSN-e 2255-5889

M O N O G R Á F I C O

María Dolores Rodríguez Gómez2

Universidad de Granada (España)    
Amalia Zomeño Rodríguez
Instituto de Lenguas y Culturas del Mediterráneo y Oriente Próximo, CCHS-CSIC (España)    

https://dx.doi.org/10.5209/dmae.94960
https://dx.doi.org/10.5209/dmae.105002
https://dx.doi.org/10.5209/dmae.105002
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:lolarogo%40ugr.es?subject=
https://orcid.org/0000-0002-1578-574X
mailto:amalia.zomeno%40cchs.csic.es?subject=
https://orcid.org/0000-0002-0111-7003


2 Rodríguez Gómez, María Dolores; Zomeño Rodríguez, Amalia De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-19

1. Introducción
Este trabajo está basado en un documento notarial 
árabe inédito guardado en el Hospital Real, en el 
Fondo Antiguo de la Biblioteca de la Universidad de 
Granada.3 Se trata de un contrato matrimonial data-
do el 10 del mes de ŷumādà primero del año 863, es 
decir, 15 de marzo de 1459. Este documento no nos 
habría llamado la atención si no fuera por el hecho 
de que debió escribirse en Burgos y, por lo tanto, 
una de las primeras preguntas que nos hacemos es 
por qué fue preservado en Granada. Creemos que 
pudo traerlo alguna de esas familias que emigraba al 
Reino Nazarí desde Castilla.4

Debemos poner el énfasis en el carácter excep-
cional de la escritura en cuestión, puesto que se tra-
ta de uno de los escasos contratos matrimoniales 
que existen de musulmanes castellanos del siglo XV, 
además, es un documento original escrito en árabe, 
y no en aljamiado, y tampoco es un traslado al caste-
llano, que son las formas más frecuentes en que se 
encuentra este tipo de actas.5

Además de la edición, traducción y estudio de 
este documento, nuestro objetivo es conocer me-
jor cuáles son las transferencias matrimoniales que 
se describen en este contrato mudéjar de la ciudad 
de Burgos, estudiar los objetos intercambiados y los 

3	 Documento con la signatura BHR Caja 27 33040-II, perte-
nece a una carpeta de 15 documentos guardados aparte y 
de los que Seco de Lucena no hizo mención, pero sí pos-
teriormente catalogó muy someramente A. Zomeño. Véase 
Luis Seco de Lucena Paredes, “Escrituras árabes de la Uni-
versidad de Granada”, Al-Andalus 35 (1970), 315-53 y Amalia 
Zomeño, “Repertorio documental arábigo-granadino: Los 
documentos árabes de la Biblioteca Universitaria de Grana-
da”, Qurtuba 6 (2001), 275-296, esp. 287.

4	 Ángel Galán Sánchez, “Identidad e intermediarios culturales. La 
lengua árabe y el fisco castellano tras la conquista del Reino de 
Granada”, Edad Media. Rev. Hist. 17 (2016), 109-132, p. 115. Hay 
que añadir aquí que, aunque la gran mayoría de los documen-
tos de la Universidad de Granada son nazaríes, unos pocos 
proceden de otros lugares, como son dos escritos en el Ma-
greb en el s. XVIII, que llegaron a este fondo a través de Pascual 
de Gayangos y su yerno Juan Facundo Riaño, según se explica 
en Francisco Vidal-Castro y María Dolores Rodríguez Gómez, 
“Disolución de proindiviso y compraventa de casas de Tetuán 
y Fez en el s. XVIII: edición, traducción y estudio de dos actas 
notariales magrebíes”, en Mostafa Ammadi, Francisco Vidal-
Castro y María Jesús Viguera Molins (eds.). Manuscritos árabes 
en Marruecos y en España: espacios compartidos. Sexta Prima-
vera del Manuscrito Andalusí (Casablanca: Faculté des Lettres 
et des Sciences Humaines, Université Hassan II Aïn Chock; Ra-
bat: Bouregreg, 2013), 133-134.

5	 Entre los contratos matrimoniales de mudéjares de Castilla 
del siglo XV, únicamente hemos localizado otro en árabe edi-
tado por Manuel Gómez Moreno, “Carta de dote que se dio en 
tiempos en que Hornachos era de moros”, Al-Andalus 1 (1944), 
503–505. En aljamiado, por Wilhelm Hoenerbach, Spanisch-
islamische Urkunden aus der Zeit der Naṣriden und moriscos 
(Bonn: Selbstverlag des Orientalischen Seminars der Univer-
sität, 1965), nº 6, 135-149; nº 7, 150-160, nº 8, 161-167, nº 9, 168-
175. Y en castellano, por Pablo Ortego Rico, “Ley y tradición 
musulmana en las aljamas mudéjares de Castilla a fines de la 
Edad Media: la pervivencia del matrimonio islámico”, en Actas 
del XIII Simposio Internacional de Mudejarismo. Teruel, 4-5 de 
septiembre de 2014 (Teruel: Centro de Estudios Mudéjares, 
2017), 241-242, nota 20. Además, conocemos gracias a Luis 
Araus Ballesteros la existencia de otros dos escritos en caste-
llano, uno de ellos de 1443, de Arévalo, y el otro de Valladolid, 
fechado en 1501. Ambos contratos están inéditos, aunque ya 
transcritos por el propio Araus Ballesteros, y en fase de estu-
dio para su publicación. Queremos dar las gracias a Luis Araus 
por su generosidad y disponibilidad al hacernos llegar su va-
liosa información inédita.

espacios y circunstancias en las que este enlace tuvo 
lugar. Es verdad que este documento no nos da mu-
chos detalles respecto a las celebraciones nupciales 
y si se celebraban dentro o fuera del propio hogar, 
pero sí podríamos deducir precisamente cómo po-
dría haberse cumplido este requisito legal de la pu-
blicidad del matrimonio, que imperaba tanto en las 
sociedades musulmanas como en las cristianas.

Este estudio también pretende contribuir al co-
nocimiento de la pervivencia de la identidad musul-
mana en la comunidad mudéjar de Burgos, en lo que 
se refiere al mantenimiento del árabe para asuntos 
legales como es escribir un contrato de matrimonio, 
pero también en lo que se refiere al cumplimiento de 
la legislación islámica.6

2. Legislación matrimonial islámica
El contrato matrimonial que aquí analizamos sigue 
los preceptos de la legislación islámica utilizando 
unas fórmulas casi idénticas a las que se incluirían en 
los contratos que se escribían en la Granada nazarí 
de esa época.7 En primer lugar y como es precepti-
vo en todos los contratos matrimoniales, se nombra 
a los cónyuges, dando sus nombres propios y algu-
nos epítetos añadidos. El novio es el joven afortuna-
do, noble, devoto y puro Aḥmad, hijo del honorable 
maestre Aḥmad de Maršana. La novia, por su parte, 
es la afortunada y virtuosa Šamsī, hija del difunto 
maestre ʻAbd al-Raḥmān de Córdoba. Igual que en 
otros casos, los nombres de nuestros protagonistas 
muestran referencias a lugares del Sur, de los que 
quizá procedían,8 lo que redunda en la idea de la mo-
vilidad que practicaron los mudéjares peninsulares.

A la hora de incluir en el contrato la mención del 
consentimiento de ambos cónyuges, se nos da más 
información respecto a la novia. El contrato dice que 
ella es huérfana de padre y que éste, antes de mo-
rir, no había nombrado a nadie que se encargara de 
casarla. También se menciona explícitamente que 
ella es virgen, impúber y soltera, es decir, que no ha 
estado casada antes. Puesto que la asistencia de un 
tutor es uno de los requisitos en el matrimonio islá-
mico medieval, aquí se designa para esa función al 
hermano de Šamsī, que también se llama Aḥmad. En 
la escritura se dice que ella no dijo nada respecto a 
su consentimiento, sino que se mantuvo en silencio 
y “su silencio en esto (expresaba) su satisfacción” 

6	 Olatz Villanueva Zubizarreta y Luis Araus Ballesteros, “La 
identidad musulmana de los mudéjares de la Cuenca del 
Duero a finales de la Edad Media”, Espacio, Tiempo y Forma, 
III, Historia Medieval 27 (2014), 525-546 y Ortego Rico, “Ley y 
tradición musulmana en las aljamas mudéjares de Castilla”.

7	 Sobre la legislación matrimonial islámica y su plasmación 
en los contratos matrimoniales, véase José López Ortiz, “Al-
gunos capítulos del formulario notarial de Abensalmún de 
Granada”, Anuario de Historia del Derecho Español 4 (1927), 
319-375; Salvador Vila, “Abenmoguit. Formulario notarial”, 
Anuario de Historia del Derecho Español 8 (1931), 1-200; A. 
Zomeño, “Sobre el matrimonio en al-Andalus y el norte de 
África”, en A. García Sanjuán (coord.), Saber y sociedad en Al-
Andalus: IV-V Jornadas de Cultura Islámica (Huelva, Univer-
sidad de Huelva, 2006), 257-283 y A. Zomeño, “The Islamic 
Marriage Contract in al-Andalus (10th-16th Centuries)”, en A. 
Quraishi y F. Vogel (eds.), The Islamic Marriage Contract. Case 
Studies in Islamic Family Law (Cambridge: Harvard University 
Press, 2008), 136-55.

8	 Inocencio Cadiñanos Bardeci, Judíos y mudéjares en la pro-
vincia de Burgos (Burgos: Diputación Provincial de Burgos, 
2011), 35.



3Rodríguez Gómez, María Dolores; Zomeño Rodríguez, Amalia De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-19

(c.10). Esta forma de expresar su consentimiento si-
gue la ley islámica.

Esta legislación matrimonial islámica que hemos 
mencionado está recogida, como es bien sabido, 
en las conocidas Leyes de moros del siglo XIV y en 
la Suma de los principales mandamientos y deveda-
mientos de la ley y çunna del alfaquí de la aljama de 
Segovia ʻĪsà b. Ŷābir (Yça Gidelli o Içe de Gebir).9 En 
realidad, el derecho islámico únicamente permite a 
los padres, y no a otros miembros varones de la fami-
lia cuando ejercen como tutores, el casar a las mu-
jeres cuando todavía no han llegado a la pubertad, lo 
que nos lleva a pensar que este contrato escrito en 
Burgos podría no seguir la ley islámica. Sin embargo, 
las Leyes de moros del siglo XIV incluyen una posibi-
lidad legal de que esto ocurra, ya sea por causa de 
necesidad de la esposa, o bien condicionando la va-
lidez del matrimonio a una posterior aceptación por 
parte de ella cuando llegue a su mayoría de edad.10

Esta condición de la novia justifica sin duda el he-
cho de que se estipule en el contrato el retraso de la 
consumación11. También el hecho de que la novia sea 
especialmente niña podría haber hecho que los rega-
los que ella se lleva de la casa de su familia a la de su 
marido, la ayudaran a no echarlos excesivamente de 
menos, reproduciendo en cierto modo un ambiente 
que le resultara familiar, como veremos más adelante. 
En este documento se pone de relieve la importancia 
de este asunto, cuando se menciona la boda (ʻurs), 
concretamente en lo que atañe a la especificación de 
los plazos para que se lleve a cabo, estipulando un año 
completo desde la fecha en que se firmó el contrato 
y acabó la soltería de la novia (c.12-13), y asimismo fi-
jando que los gastos (nafaqāt) de la celebración debían 
ser distribuidos en dos partes (c.13-14). En esta última 
cláusula se observan también las prescripciones de los 
tratados de derecho: “Las costas de la boda an de ser 
hechas por la obligacion de la escriptura, y si no se es-
tajó entre ellos, an de ser segun es costumbre del lugar 
en donde bibe el desposado”.12

9	 Editadas por Pascual de Gayangos, Tratados de legislación 
musulmana (Madrid: Real Academia de la Historia, 1853) y 
más recientemente por So ha Abboud Haggar bajo el título El 
tratado jurídico de Al-Tafrī‘ de Ibn Al-Ğallāb: manuscrito alja-
miado de Almonacid de la Sierra (Zaragoza): edición estudio, 
glosario y confrontación con el original árabe (Zaragoza: Di-
putación Provincial e Institución “Fernando el Católico”, 1999, 
2 volúmenes). Sobre esta cuestión, véase Alfonso Carmona 
González, “Textos jurídico-religiosos islámicos de las épo-
cas mudéjar y morisca”, Áreas. Revista de Ciencias Sociales 
14 (1992), 13-26 y Ana Echevarría, “Shariʽa y jurisprudencia 
cuando el islam está en minoría: la experiencia de los mu-
déjares”, Awrāq 20 (2022), 167-173. Sobre Içe de Gebir, véase 
Gerard A. Wiegers, Islamic Literature in Spanish and Aljamia-
do. Yça of Segovia (fl. 1450), His Antecedents and Succesors 
(Leiden-Nueva York-Colonia: Brill, 1994).

10	 Leyes de moros del siglo XIV, 12.
11	 Aunque lo aceptaban, los juristas musulmanes no querían 

que se atrasara la consumación del matrimonio por más de 
un año. Incluso, ese atraso debía justificarse, pero, precisa-
mente, una de las pocas razones que justifican el retraso es 
la minoría de edad de los contrayentes. Al-Wanšarīsī recoge 
en su Miʻyār diferentes opiniones jurídicas sobre esta cues-
tión. Véase al-Wanšarīsī, Aḥmad b. Yaḥyà, al-Mi‘yār al-mu‘rib 
wa-l-ŷāmi‘ al-mugrib ‘an fatāwà ahl Ifrīqiya wa-l-Andalus  
wa-l-Magrib, ed. Muḥammad Ḥāŷŷī (Rabat: Wizārat al-awqāf 
wa-l-šu‘ūn al-islāmiyya, 1983, 13 vols), III, 6-10, así como las 
de Ibn Lubb (m. 1381), también en al-Wanšarīsī, Al-Mi‘yār al-
mu‘rib, III, 199.

12	 Içe de Gebir, Suma de los principales mandamientos, 339.

Obviamente, las celebraciones de bodas eran 
otra forma de conseguir la publicidad en el matrimo-
nio y, aunque no es uno de los temas que más se de-
sarrollan en la literatura jurídica, puesto que se limi-
tan a pedir una cierta mesura en el comportamiento 
de los invitados al banquete nupcial, sabemos que 
socialmente era un momento de gran relevancia, 
puesto que indicaba que el matrimonio se perfeccio-
naba mediante su consumación (banā’ o dujūl en los 
textos árabes). En las celebraciones se hacía pública 
la convivencia de la pareja y se hacía lícita su coha-
bitación después de la escritura del contrato, a partir 
del cual surtirán efecto todos los derechos y deberes 
que conlleva para los contrayentes este acto jurídico.

3. �Celebración de las bodas entre los mudéjares 
de Castilla

Conocer qué parte del complejo ceremonial del 
casamiento tendría lugar entre los muros de las 
casas, bien sea la de los contrayentes o bien otro 
edificio colectivo para llevar a cabo estas prácticas, 
así como la especificación de los objetos y el léxico 
vinculado a estas celebraciones, no es un objetivo 
nada fácil de conseguir, teniendo en cuenta el ma-
terial del que se dispone.

En cuanto a la parte del ceremonial que transcurriría 
dentro de las paredes de los hogares, consideramos 
que, como es común en la tradición islámica, e incluso 
ocurre en la actualidad, Šamsī contaría con la ayuda de 
una mujer para peinarla, acicalarla y vestirla apropiada-
mente para este ritual.13 Sabemos que desde la peti-
ción de mano hasta la consumación del matrimonio, el 
futuro marido debía “recordar” a su novia el compromi-
so, regalándole todo tipo de perfumes, jabones y otros 
pequeños detalles, que debían exponerse el día de la 
boda en la casa de la novia, aunque, como veremos a 
continuación, debía organizarse y mostrarse un ajuar 
importante, esta vez, no ya en casa de la novia, sino en 
el llamado “domicilio conyugal”.14

Muy relacionado con este ritual, y ya fuera de la 
casa, estaba la visita al baño público,15 aunque la do-
cumentación conservada no hace ninguna referen-
cia a este tipo de establecimientos para mudéjares 
en la ciudad de Burgos, cuyo papel es fundamental 
en el ritual religioso y social de los musulmanes.

El formulario notarial compuesto en Granada 
explica la normativa vigente respecto a cómo reali-
zar la celebración del matrimonio (walīma) de forma 
severa y juiciosa, siguiendo las palabras del Profeta 
del islam: “Publicad el matrimonio, tocad al celebrar-
lo el tambor”, si bien añade otro jurista: “No habría 
inconveniente en que en vez del tambor se tocase 
el adufe”, pero no el laúd.16 Dentro de esta modera-
ción, el texto sigue explicando lo que se juzga como 
más aceptable: “Es también recomendable el con-

13	 Debían contratar a una peinadora, que podría tener que pagar 
el marido, véase Amalia Zomeño, Dote y matrimonio en al-An-
dalus y el norte de África (Madrid: CSIC, 2000), 70 y nota 141.

14	 Zomeño, Dote y matrimonio, 69.
15	 Este ritual femenino de higiene previo a la consumación es do-

cumentado con detalle por el visir granadino Ibn al-Jaṭīb (1313-
1374), como se puede ver en Celia del Moral y Fernando Nicolás 
Velázquez Basanta, “La Risāla de Ibn al-Jaṭīb a Ibn Jaldūn con 
motivo de su matrimonio con una cautiva cristiana”, en Celia del 
Moral y Fernando N. Velázquez Basanta (eds.), Ibn al-Jaṭīb y su 
tiempo (Granada: Universidad de Granada, 2012), 225.

16	 Véase López Ortiz, “Algunos capítulos”, 337.



4 Rodríguez Gómez, María Dolores; Zomeño Rodríguez, Amalia De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-19

vite nupcial, que deberá celebrarse después de la 
entrada de la esposa en el domicilio conyugal17, aun-
que hay quien dice que antes. El Enviado de Alá hizo 
el convite, cuando se casó con Safia y Zineb, des-
pués de la entrada”.18

Desafortunadamente, el texto árabe no permite 
traducir, como hace López Ortiz en su traducción del 
párrafo anterior, una “entrada de la esposa en el do-
micilio conyugal”, pero creemos que podía ocurrir así 
tal y como mostraremos más abajo. Es decir, la novia 
era llevada de forma ceremonial desde la casa de 
su padre, donde se firmaba el contrato matrimonial, 
hasta el domicilio conyugal, la nueva casa en la que 
ambos vivirían en un futuro y donde debía consumar-
se el matrimonio en la primera noche de convivencia.

Las fetuas o consultas jurídicas de época nazarí 
nos muestran que esta celebración de un matrimo-
nio era un acontecimiento que no debía pasar desa-
percibido en la ciudad de Granada. Si bien parecían 
celebrarse banquetes en un ámbito privado, muy 
claramente desbordaban ese ámbito para llenar 
de gente y música el espacio público. Los juristas 
musulmanes quisieron restringir estas celebracio-
nes, pero no siempre lo consiguieron. En uno de los 
textos que nos ha quedado al respecto, de hecho, 
nos hablan de cómo los participantes en la celebra-
ción se subían a los muros de la propiedad, mos-
trando de forma muy gráfica que las celebraciones 
se salían de los márgenes privados para invadir lo 
público.19 Como parte de la celebración pública de 
la boda se menciona un banquete nupcial, en el que 
los maridos (o sus familias) debían aportar el sacri-
ficio de un cordero.20

Esto no fue algo exclusivo del lado musulmán. 
Por la ordenanza de Villalón en 1467 sabemos que 
también en Castilla las fiestas de bodas, que qui-
zá comenzaban en un ámbito privado, o al menos 
restringido a la llamada “Casa de la boda” o “Casa 
de bodas”, terminaba claramente fuera de ella en 
danzas y celebraciones, por lo que habría que pa-
gar ciertas multas:

“Otrosy que el lunes non sean osados de an-
dar fasiendo danças de manana nin a la tarde 
fuera de la casa de la boda nin anden por la 
villa commo solian so pena que a qualquier 
que fuere en la dança, sea onbre o muger o 
moço o moça, pague de pena LX mrs. e de 
otros LX mrs. al padre de la nouia o del nouio 
que ge la consyente faser, rrepartidos com-
mo dicho es”.21

17	 En el texto árabe ba‘da al-banā’. El árabe en Ibn Salmūn, Kitāb 
al-‘iqd al-munaẓẓam li-l-ḥukkām fī-mā yaŷrī bayna aydī-him 
min al-‘uqūd wa-l-aḥkām (El Cairo: s.e., 1885), 3.

18	 Es traducción de López Ortiz, “Algunos capítulos”, 337. Texto 
árabe en Ibn Salmūn, Kitāb al-‘iqd al-munaẓẓam, 3. También 
se recomiendan los meses de šawwāl o ramaḍān como los 
más propicios para contraer nupcias.

19	 Al-Wanšarīsī, al-Mi‘yār al-mu‘rib, III, 250, en una fetua del ju-
rista al-Ḥaffār (m. 811/1408).

20	 Zomeño, Dote y matrimonio, 69 y nota 139.
21	 Víctor Muñoz Gómez, “Las celebraciones de bodas en 

la Castilla al norte del Duero al final de la Edad Media (Vi-
llalón, 1467)”, Fontis Medii Aevi (14/11/2022). Consultado el 
19/09/2025. https://fontesmediae.hypotheses.org/5690. 
Archivo Municipal de Villalón, Cª 1, nº 2, Libro de Actas del 
Concejo, 1436-1487, ff. 22v.-24r.

Algo que se observa en las aljamas mudéjares 
castellanas y que, hasta donde llega nuestro cono-
cimiento, no se encuentra en territorio nazarí, es la 
existencia de unas casas de bodas, que, como se 
acaba de comentar, son espacios dedicados a estas 
celebraciones.22 Según constata Luis Araus a propó-
sito de la aljama burgalesa, “Entre los bienes comu-
nes habría que señalar especialmente aquellos más 
estrechamente ligados a la práctica ritual, como se-
rían la mezquita, el cementerio, la casa de las bodas 
o la carnicería”.23 La constatación de la celebración 
de las bodas en casas específicas es un punto en 
común entre los cristianos y musulmanes castella-
nos que, pensamos, podría revelar costumbres so-
ciales similares, fruto de una larga coexistencia.

En el tiempo en que transcurren los hechos refle-
jados en la escritura de Šamsī y Aḥmad, según Luis 
Araus, la aljama, cuyo tamaño era pequeño y podía 
acoger a no más de 200 personas, se había traslada-
do a la zona alta de la ciudad, en donde permanecería 
incluso durante la etapa morisca, precisando que:

“Esta morería se encontraba en los “ba-
rrios altos”, es decir, por encima de la Calle 
Tenebregosa, la más importante de la ciudad, 
actualmente llamada de Fernán González. El 
barrio moro formaba parte de la collación de 
Viejarrúa, y se encontraba algo más arriba que 
esta iglesia y por debajo del barrio Quemadillo. 
No debía de ser un espacio demasiado am-
plio, ya que a veces se dice que es una calle”.24

El mismo autor sitúa la casa de la boda fuera de la 
aljama, aunque lindando con casas de mudéjares. Las 
fuentes no describen el aspecto de la casa en Burgos, 
pero sí se conoce algo más la de Valladolid, que te-
nía una sala amplia con armadura de madera y una 
cocina con un menaje completo,25 lo que evidencia 
que era el espacio en donde los mudéjares se reunían 
para el banquete y las sesiones de música y baile que 
conllevan este tipo de celebraciones. Según pone de 
manifiesto Araus, los pleitos recogen declaraciones 
de testigos con menciones a los bailes y zambras que 
formaban parte de estos festejos, y que contaban en-
tre sus invitados con mudéjares de otras localidades, 
como fue el caso de Juan Díaz Carretón cuando relató 
una celebración nupcial ocurrida parece ser que ha-
cia 1490 en Cuéllar.26 Sin lugar a dudas, estos festejos 
constituían una práctica social de primera magnitud 

22	 Ortego Rico se refiere a ellas y localiza una casa de las bodas 
en la mezquita de Madrid y en la de Valladolid, véase Ortego 
Rico, “Ley y tradición musulmana en las aljamas mudéjares 
de Castilla”, 246-7.

23	 Luis Araus Ballesteros, “Mezquitas y cementerios mudéjares 
en Burgos”, en Olatz Villanueva Zubizarreta (coord.), Mezqui-
tas y cementerios islámicos en la Castilla medieval del Duero 
(Jaén: Universidad de Jaén, 2022), 113.

24	 ACB, Libro de Mayordomía 3, f. 134r, apud Araus Ballesteros, 
“Mezquitas y cementerios”, 112-3.

25	 Araus Ballesteros, “Mezquitas y cementerios”, 116. Según in-
forma el autor, la descripción de la casa de bodas de Valla-
dolid ha sido estudiada por Manuel Moratinos García y Olatz 
Villanueva Zubizarreta, “Consecuencias del decreto de con-
versión al cristianismo de 1502 en la aljama mora de Vallado-
lid”, Sharq al-Andalus 16-17 (1999-2002), 131-2.

26	 Luis Araus Ballesteros, “Redes y trasiegos entre los moriscos 
de Valladolid y Cuéllar”, en A. Kadri, Y. Moreno y A. Echevarría 
(eds.), Circulaciones mudéjares y moriscas. Redes de contac-
to y representaciones (Madrid, CSIC, 2018), 182.

https://fontesmediae.hypotheses.org/5690


5Rodríguez Gómez, María Dolores; Zomeño Rodríguez, Amalia De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-19

en las comunidades mudéjares castellanas27 y, para el 
caso que aquí nos ocupa, la burgalense.

Los tratados legislativos de los mudéjares ha-
cen referencia principalmente a la dicha que sig-
nificaba este evento y a los festejos relacionados 
con él que servían para dar a conocer pública-
mente que la pareja iba a iniciar su convivencia. En 
este sentido se pronunciaban las Leyes de moros 
cuando, en el título VIII, relativo a “De lo que cun-
ple en los casamientos para que sean çiertos”, se 
indica: “et cunplen en los casamientos alegría et 
alhuelulas,28 et panderos et testimonios”.29 En el 
momento histórico del que aquí nos ocupamos, 
los mudéjares de Castilla estaban muy necesi-
tados de la dicha y el júbilo que provocaban este 
tipo de celebraciones, teniendo en cuenta que la 
postura de los monarcas y la propia población cris-
tiana contra musulmanes y judíos se había endu-
recido considerablemente desde finales del siglo 
XIV, siendo frecuentes las normativas segregado-
ras que les prohibían ejercer la medicina, recibir 
visitas de mujeres cristianas en sus casas, debían 
llevar distintivos en sus ropas, etc., cuyo momento 
culminante ocurrió en 1485, con la ordenanza de 
Burgos que, entre otras restricciones, los obliga-
ban a vivir en barrios murados y con puertas en sus 
calles, que debían cerrarse a determinadas horas, 
les prohibían vestir con oro, seda, grana y chame-
lote, y fijaban el tipo y calidad de telas que podían 
llevar.30

27	 Esto se percibe, por ejemplo, en la cofradía de ŷāmi‘ al-Wadi‘a 
de Toledo, en cuyas actas redactadas entre 1402 y 1414 se es-
pecificaba que sus miembros debían ayudar al novio en sus 
gastos con un metical y, además, tenían que asistir obligato-
riamente a las bodas y a los convites. Véase Ana Echevarría 
Arsuaga y Rafael Mayor, “Las actas de reunión de una cofradía 
islámica de Toledo, una fuente árabe para el estudio de los 
mudéjares castellanos: años 1402 a 1414”, Boletín de la Real 
Academia de la Historia 207/2 (2010), 284-5, 291.

28	 Albórbolas. Véase DLE: https://dle.rae.es/alb%C3%B3rbola?m=form, 
consultado el 22 de marzo de 2025.

29	 Leyes de moros del siglo XIV, 16.
30	 Cadiñanos Bardeci, Judíos y mudéjares en la provincia de 

Burgos, 17, 124.

4. �La decoración y exposición de la habitación 
nupcial: los espacios de la recién casada

Como en todas las sociedades humanas, en la 
Castilla del siglo XV el momento del matrimonio su-
ponía un intercambio de propiedades entre dos fa-
milias que querían establecer una alianza duradera 
y un vínculo familiar estable. En muchas ocasiones, 
como se ha estudiado, se trataba de un verdadero 
traspaso de propiedades inmuebles entre genera-
ciones.31 No es el caso que nos ocupa, puesto que 
aquí, como veremos a continuación, se trata de una 
transmisión de objetos de valor, lo que igualmente 
significaba el establecimiento de un vínculo funda-
mental dentro de una comunidad en minoría.

Estas entregas matrimoniales tenían cada una de 
ellas una intención diferente, un contenido determi-
nado y, sobre todo, una dirección apropiada, ya fue-
ra de la novia o su familia a la familia del novio o su 
familia, o viceversa. En el derecho islámico, el mari-
do estaba obligado a pagar al padre de su esposa, 
en calidad de dote indirecta32 o acidaque, al menos 
un cuarto de dinar, si bien las cantidades superaban 
siempre con creces esa cuota mínima establecida. 
Esta entrega obligatoria del marido solía realizarse 
en dos partes como en el caso que nos ocupa, una 
al contado y antes de la consumación (era el naqd) y 
otra de forma aplazada (llamada kāli’). Aḥmad paga 
al contado un solo dinar, mientras que deja aplazada 
por cuatro años la entrega de otros 35 (b.7).

Había otros intercambios de enseres que no tenían 
el mismo valor jurídico que tenía el propio acidaque, 
pero sí podían llegar a tener un alto valor económico y, 
sobre todo, un enorme prestigio social.33 Los juristas se 
esforzaban en explicar que los padres no estaban obli-
gados a entregar a sus hijas una cantidad que igualara 
o superara lo que el marido había pagado, y tampoco 

31	 Véase Jack Goody, “Marriage Prestations, Inheritance and 
Descent in Pre-Industrial Societies”, Journal of Comparative 
Family Studies 1 (1970), 37-54.

32	 Jack Goody, La evolución de la familia y el matrimonio en Eu-
ropa (Barcelona: Herder, 1986).

33	 Zomeño, Dote y matrimonio, 191.

Fig. 1. Plano de la aljama de Burgos, con la ubicación aproximada de las mezquitas y cementerios islámicos. 
Luis Araus Ballesteros, “Mezquitas y cementerios”, 126.

https://dle.rae.es/alb%C3%B3rbola?m=form
https://dle.rae.es/alb%C3%B3rbola?m=form


6 Rodríguez Gómez, María Dolores; Zomeño Rodríguez, Amalia De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-19

endeudarse por esa razón, si bien los padres querían 
siempre mejorar a sus hijas para que encontraran un 
buen marido, siguiendo la costumbre de sus ciudades, 
tal y como creemos que debió ocurrir en Burgos.

En territorio andalusí, en la Granada nazarí, por 
las mismas fechas en las que se puso por escrito el 
documento estudiado, la costumbre era que el novio 
regalase a su novia enseres como textiles, entre los 
cuales ocupaban un papel significativo las prendas 
de vestir de buena calidad y la ropa de casa (obvia-
mente, dependiendo del nivel adquisitivo de las fa-
milias), joyas, perfumes, colchones, almadraques, y 
adornos para su disfrute en el nuevo hogar, algunos 
de los cuales eran portados por las novias en los fes-
tejos de las bodas.34

Por otro lado, el padre de la novia aportaba otros 
bienes muebles (asbāb) a lo que se denomina en 
los textos jurídicos como habitación nupcial (bayt al-
banā’). Estos aportes del padre entraban en conflicto, 
por un lado, con la obligación de los maridos a hacer-
se cargo de las ropas y gastos de la casa durante el 
matrimonio, por lo que se dice que ella podría gastar 
y utilizar lo que su padre aportó durante al menos un 
año y, posteriormente, una vez ajadas y gastadas las 
prendas, buscar a su marido para comprar un nue-
vo ajuar.35 Uno de los casos se refiere a la ropa de 
la cama (ṯiyāb sarīri-hā), aunque no es frecuente. Por 
otro lado, cuando esos aportes de los padres consis-
tían en joyas y otros adornos, como por ejemplo te-
las, no siempre se trataba de donaciones plenas, sino 
que podrían ser lo que el derecho islámico reconoce 
como ʻāriyya, es decir, cesión de uso o préstamo, muy 
específicamente entregados para ser lucidos y mos-
trados públicamente durante la boda, pero que pos-
teriormente debían ser devueltos.36 Finalmente, exis-
tía otro caso, quizá menos frecuente en la época que 
nos ocupa y es que a veces, los padres, precisamente 
elaboraban y compraban enseres para esa habitación 
nupcial con la parte al contado del acidaque.

Creemos que en la Granada nazarí había un es-
pacio, éste que traducimos como habitación nup-
cial, que debía estar situado en la casa en la que 
vivirían ambos cónyuges, que se adornaba y enga-
lanaba para recibir a la novia quien, a su vez, cree-
mos que debía ser presentada con su ajuar, enseres 

34	 Zomeño, Dote y matrimonio, 69; María Dolores Rodríguez 
Gómez, “Entre sedas y esparto: la posición social de las fa-
milias andalusíes del siglo XV a través de sus ajuares”, en 
Vestir la casa: objetos y emociones en el hogar andalusí y mo-
risco, ed. Dolores Serrano-Niza (Madrid: CSIC, 2019), 109-24; 
María Dolores Rodríguez Gómez, “Ajuares dotales en casas 
nazaríes aristocráticas: los casos de la nieta del šayj al-guzāt 
‘Uṯmān b. Abī l-‘Ulà y de Cetti Meriem Venegas”, en De puer-
tas para adentro: la casa en los siglos XV y XVI, ed. María 
Elena Díez Jorge (Granada: Comares, 2019), 324-38; María 
Dolores Rodríguez Gómez, “Desavenencias conyugales en 
el cambio de una época: las escrituras de Qāsim y Umm  
al-Fatḥ”, en Sentir la casa. Emociones y cultura material en 
los siglos XV y XVI, ed. Elena Díez Jorge (Gijón: Trea, 2022), 
225-9.

35	 Al-Wanšarīsī, al-Mi‘yār al-mu‘rib, III, 117, 119, 120, 147, 209. Este 
es también el caso de la noble Sitt Maryam Bannīgaš (Cetti 
Meriem Venegas), que recibió de su padre “joyas de oro e 
bienes, ropas e exuar”. Véase Antonio Gallego y Burín y Al-
fonso Gámir Sandoval, Los moriscos del reino de Granada 
según el Sínodo de Guadix de 1554 (Granada: Universidad de 
Granada [Archivum], 1996), nº LVIII.

36	 Los problemas legales que esta cuestión traía han sido trata-
dos por Zomeño en Dote y matrimonio, 75-7 y 191-6.

y adornos. Asumimos, además, que este referente 
granadino debía reflejarse en las comunidades mu-
déjares de Castilla, para lo que no encontramos evi-
dencia contraria. Creemos que la niña Šamsī, como 
mostraremos a continuación, recibió una serie de 
propiedades para engalanar al menos una parte de 
su casa, y a la vez, para rodearse de objetos que pu-
dieran serle familiares en su nuevo hogar.

Por lo que respecta a los objetos transmitidos por 
los maridos en el momento de los casamientos en 
las comunidades mudéjares castellanas, los tratados 
que recogen la normativa clásica del fiqh mālikī, como 
las Leyes de moros, revelan que las telas y camas, 
junto con las joyas y la plata, eran bienes de ambos.37 
También se precisa en estos tratados el tipo de artícu-
los que puede entregar la familia de la novia, y así Içe 
de Gebir recoge que “el alguali puede dar de su aber 
muebles lo que quiera porque case con ella”.38

En este punto debemos recordar el papel funda-
mental que desempeñaban las costumbres locales, 
a las que se refieren los propios tratados de dere-
cho. En este sentido, las Leyes de moros, además 
de mencionar el ajuar básico que debía entregar el 
novio a la novia, contempla asimismo que éste fuese 
según la costumbre de sus aldeas y ciudades:

“Et pasa el casamiento que [es] con postura 
de camas, de ropa et de vestidos; esto [es] 
que sea por vista et por entendimiento de los 
omes, asy de los de las villas como de las al-
deas. La que se desposare quel den cama ó 
axuar, segunt usan en las aldeas; et sy fuere de 
la villa, quel den axuar, asy como de la villa”.39

La presencia de los usos locales se puede obser-
var en las escasas cartas dotales mudéjares caste-
llanas editadas, de entre las cuales resultan muy sin-
gulares para nuestro estudio las de La Rioja, escritas 
en aljamiado que, por la proximidad cronológica con 
el que aquí trabajamos, además de la geográfica con 
Burgos, muestran características similares.40 Así pues, 
en Redecilla, el 10 rabīʻ II 872/8 noviembre 1467 ʻAbd 
Allāh b. Muḥammad Ŷigant (Gigante), de Bustillo, dio 
como hadiyya a su esposa Zuhra bt. ʻAbd Allāh Ŷigant 
(Gigante), de Redecilla, un brial de Iprés mayor y un 
manto, mientras que la propia Zuhra, según costum-
bre en La Rioja, donó al novio como “ajuar” (šuwār) una 
cama de ropa.41 En el Arrabal de los musulmanes en 
Belorado, el 15 rabīʻ II 873/1 noviembre 1468 Zeine, hija 
de ʻAbd Allāh de La Mora, recibió dos paños como “re-
galo” (hadiyya) de su novio, ʻAbd Allāh de Leiva, mien-
tras que ella donó como “ajuar” (ašwār) también una 
cama de ropa, en ambos casos según costumbre en 

37	 Leyes de moros del siglo XIV, título XXXIII: “Del que casare 
con mujer por alçidaque l’açidaque”, 21.

38	 Içe de Gebir, Suma de los principales mandamientos, 339.
39	 Leyes de moros del siglo XIV, título XV: “Que non pasa el ca-

samiento sy non por aver cierto puesto en l’açidaque”, 32. 
Véase también el título XXXIII: “Del que casare con mujer por 
alçidaque”, 21.

40	 Además de los tres documentos que se presentan segui-
damente, hay otro más que no se ha incluido puesto que 
en él únicamente se especifican las donaciones moneta-
rias, y no en otro tipo de bienes. Esta escritura fue publica-
da por Hoenerbach, Spanisch-islamische Urkunden, doc. 
nº 6, 135-49.

41	 Hoenerbach, Spanisch-islamische Urkunden, doc. nº 7, 
150-60.



7Rodríguez Gómez, María Dolores; Zomeño Rodríguez, Amalia De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-19

La Rioja.42 El 9 raŷab 873/23 enero 1469 ʻAiša, hija de 
Suleiman de Castañares, realizó una donación según la 
costumbre de La Rioja, en un lugar que resulta ilegible, 
que volvió a consistir en una cama de ropa, mientras 
que el novio le entregó una hadiyya de la que sólo se 
precisa que sería según uso y costumbre en La Rioja.43

Se observa un evidente paralelismo entre las 
aportaciones de bienes del contrato de almahar que 
tenemos entre manos, en donde, entre las donacio-
nes del esposo, tenían un protagonismo absoluto los 
textiles, y asimismo ocurría con las donaciones del 
hermano de la novia, pero también incluía plata y jo-
yas, entendiendo como tal un cinto de plata, es de-
cir, se ajusta perfectamente al tipo de presentes en 
los contratos islámicos nazaríes,44 si bien sus estilos 
eran diferentes, al menos en las prendas de vestir.

Concretamente, las entregas del novio fueron: un 
par (zawŷ) de paños (mulūf) de Iprés (Ibrā), de mar-
ca mayor (min qalb al-kabīr), que consistieron en un 
manto (mantuh) y un brial (briyal); un balandrán (balan-
daran) con sus mangas (akmām) completas (ŷamīʻ), 
según se necesite; un marco (marquh) de plata en un 
objeto que no hemos llegado a identificar, del que se 
precisa que era del tiempo.

42	 Hoenerbach, Spanisch-islamische Urkunden, doc. nº 8, 
161-7.

43	 Hoenerbach, Spanisch-islamische Urkunden, doc. nº 9, 
168-75.

44	 Rodríguez Gómez, “Ajuares dotales”, 339; Rodríguez Gómez, 
“Desavenencias conyugales”, 226-9.

En esta carta de Burgos no se observa ninguna 
entrega directa de la novia, quizá por su edad, como 
en las mencionadas anteriormente de La Rioja, no 
obstante, su hermano aportó los siguientes dones: 
un par de paños de Iprés, de marca mayor (min qalb 
al-kabīr); un balandrán (balandaran); un brial; un man-
to; un cinto (minṭaqa) de plata de dos marcos; una 
cama de ropa (firāš min ṯiyāb), como es costumbre 
entre los musulmanes de la ciudad de Burgos; todo 
el estado (ḥāl) de su casa de ella (dār) y tocados 
(tukādaš) de seda, lino y algodón, “según costumbre 
de los musulmanes en la mencionada ciudad” (b.17).

En la tabla 1 se puede observar una comparación 
entre las donaciones anteriormente escritas, en don-
de se ponen de manifiesto paralelismos evidentes.

Algo que se puede apreciar a simple vista es que 
entre los objetos donados por el novio (hadiyya) se en-
cuentran dos paños (se debe suponer también en el 
último contrato, puesto que sigue los usos y costum-
bres de La Rioja), los cuales suelen consistir en un brial 
y un manto, que, además, pueden estar acompañados 
de otros textiles, como un balandrán, tal y como se 
observa en el caso de Šamsī. Resulta característico 
de estas tres escrituras de La Rioja, el hecho de que 
los novios no hacen más regalos de enseres, y lo que 
resulta más sorprendente es que las novias, siguien-
do también sus usos y costumbres, aparezcan expre-
samente aportando también dones (šuwār), e incluso 
dinero, caso de Zuhra bt. ʻAbd Allāh Ŷigant, algo que 
no hemos encontrado en ninguna otra carta dotal an-
dalusí o mudéjar localizada. Concretamente, la entrega 
consiste en una cama de ropa, que también es cedida 

Nombre de los 
contrayentes

Lugar y 
año

Dote Otras donaciones
Metálico Metálico Textiles Plata/Joyas Otras

Šamsī, hija 
de ʻAbd al-
Raḥmān de 
Córdoba

Burgos
863/1459

36 dinares 
corrientes en 
Castilla en 
tiempos de D. 
Enrique.

- Donación del novio: 2 
paños de Iprés: 1 manto y 1 
brial; 1 balandrán.
- Niḥla del hermano de la 
novia: 2 paños de Iprés; 1 
balandrán; 1 brial; 1 manto; 1 
cama de ropa; tocados de 
seda, lino y algodón, según 
costumbre de Burgos.

- Niḥla del 
hermano de  
la novia: 
1 cinto 
(minṭaqa) 
de plata 
y 1 marco 
(marquh) de 
plata en un 
¿ṯāmiṯala? del 
momento.

- Niḥla del 
hermano de 
la novia: el 
estado (ḥāl) 
de la casa / 
habitación 
(dār) de la 
novia.

Zuhra bt. ʻAbd 
Allāh Ŷigant 
(Gigante) y 
ʻAbd Allāh b. 
Muḥammad 
Ŷigant 
(Gigante), de 
Bustillo

Redecilla 
872/1467

1.000 maravedís 
de los 
corrientes en la 
tierra de Castilla 
del rey don 
Enrique

Donación 
de la 
novia: 500 
maravedís

-Hadiyya del novio: 1 brial 
de Iprés y 1 manto.
- Šuwār de la novia según 
costumbre en La Rioja: 1 
cama de ropa.

Zeine filla de 
ʻAbd Allāh de 
La Mora y ʻAbd 
Allāh de Leiva.

Belorado
873/1468

25 doblas 
corrientes en 
el reino de 
Castilla, a 240 
maravedíes por 
dobla.

-Hadiyya del novio según 
costumbre en La Rioja: 2 
paños (malf).
- Šuwār de la novia según 
costumbre en La Rioja: 1 
cama de ropa.

ʻAiša filla de 
Suleiman de 
[Kaštañareš] 
(Castañares) y 
ʻAbd Allāh (…).

Ilegible
873/1469

1.100 maravedís 
de Castilla, de 
los corrientes 
en el reino de 
Castilla, a 3 
balankaš nuevas 
y 2 piezas, que 
es parte de un 
maravedí.

-Hadiyya del novio: según 
uso y costumbre en La 
Rioja.
- Donación de la novia 
según costumbre en La 
Rioja: 1 cama de ropa.

Tab. 1. Donaciones matrimoniales de mudéjares de Burgos y La Rioja. S. XV. Elaboración propia.



8 Rodríguez Gómez, María Dolores; Zomeño Rodríguez, Amalia De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-19

por el hermano de la novia del documento de Burgos, 
en concepto de niḥla, junto con otros textiles, entre los 
cuales se especifican tocados de seda, lino y algodón 
según la costumbre de los mudéjares burgalenses. La 
aportación de la cama de ropa por parte de la familia de 
la desposada entraría en contradicción con la norma-
tiva general recogida por los tratados clásicos del fiqh 
mālikī, como se expresa en las Leyes de moros, según 
se mencionó anteriormente, para los cuales la cama 
era un regalo que daba el marido a su esposa.45

Por otra parte, se visibiliza claramente que los ob-
jetos entregados por la familia de la novia en esta úl-
tima carta dotal de Burgos son más numerosos que 
los que aporta el novio, pues el hermano también en-
tregó un cinto (minṭaqa) de plata y un marco (marquh) 
de plata en un objeto del tiempo, objeto que, como 
se verá más adelante, quizás podría tratarse de una 
joya o un complemento del vestir.

Partiendo del hecho de que se cuenta con la enor-
me dificultad de la escasez de manifestaciones pic-
tóricas, escultóricas o de cualquier otro tipo que re-
presente a miembros de las comunidades mudéjares 
castellanas y sus pertenencias, al igual que ocurre 
con otras piezas museísticas (cerámica, telas, joyas, 
mobiliario, etc.), cuya diferenciación con respecto a 
las utilizadas en este período por la comunidad cris-
tiana es prácticamente inexistente, consideramos 
que no debemos desaprovechar la ocasión de ofre-
cer una serie de hipótesis sobre la descripción de 
los objetos detallados en el contrato matrimonial de 
Burgos del que nos ocupamos en el presente trabajo, 
y más teniendo en cuenta el valor que tiene en este 
monográfico todo lo relativo a la imagen y lo visual.

Como se puede percibir por lo dicho anteriormen-
te, las vestimentas tenían un papel preponderante en 
los regalos intercambiados por ambas familias. Para 
realizar una reconstrucción de cuál podría ser el as-
pecto de esas prendas, hemos partido del hecho de 
que lucirían muy parecidas a las de los cristianos, a 
pesar de las sucesivas prohibiciones que intentaban 
evitar esta semejanza, como las impuestas a partir 
del reinado de Alfonso X para las musulmanas, a las 
que, entre otras disposiciones, obligaban a llevar me-
dias lunas azules sobre los mantos para diferenciar-
las de las mujeres de otras confesiones religiosas, 
mientras que los hombres debían portar caperuzas 
verdes o rayadas, dependiendo del momento, dispo-
siciones que, debido a su incumplimiento, volvían a 
ser promulgadas por sucesivos monarcas.46

Por otra parte, la propia documentación corrobora 
esta teoría. En el documento que aquí estudiamos no 
hay ninguna mención a las almalafas, alifafes, alquinales 
y otras prendas que figuran por doquier en los docu-
mentos mudéjares y moriscos de Granada, sino que se 
trata de género en uso entre los cristianos de la Castilla 
de este período del siglo XV. Esto no quiere decir que 
no hubiese una influencia de la moda islámica en esta 
escritura, lo cual se constata por el uso de piezas de ves-
tir o joyería adornada con monedas. Además, como es 
bien sabido, la práctica de “vestir a la morisca” fue muy 

45	 Hay ejemplos de este tipo de regalos en la Granada nazarí, 
caso de Masʻūda, la nieta del šayj al-guzāt ʻUṯmān b. Abī l-ʻUlà, 
que recibió como dote de su marido catorce colchones de di-
ferentes tipos. Rodríguez Gómez, “Ajuares dotales”, 327.

46	 Cadiñanos Bardeci, Judíos y mudéjares en la provincia de 
Burgos, 22-3, 123.

popular en el s. XV y principios del XVI también entre los 
cristianos de Castilla,47 lo que evidencia, en cierta medi-
da, un proceso de hibridación en ambos sentidos.

Para realizar la descripción de los enseres que figu-
ran en el documento, y tomando en consideración, asi-
mismo, la importancia de la evolución de la moda, nos 
hemos basado en lo que a las vestimentas se refiere en 
obras próximas al contrato de almahar que estudiamos, 
tanto desde la perspectiva cronológica como geográfi-
ca, como es el caso de las etapas más tempranas del 
pintor palentino Pedro Berruguete (1450-1504), entre 
otras. Advertimos de que, inevitablemente, no podemos 
realizar un estudio preciso sobre esta cuestión puesto 
que, a las dificultades antes mencionadas, debemos 
sumar lo poco explícito que es el texto analizado tanto 
en detalles como en número de elementos que incluye, 
lo cual es, asimismo, una característica compartida con 
los contratos matrimoniales islámicos conservados pro-
cedentes de otras partes de la Península.48

4.1. �Paño (malf) de Iprés (Ibrā), de marca mayor 
(min qalb al-kabīr)

La expresión min qalb al-kabīr (“de marca mayor”) haría 
referencia a su buena calidad.49 Esta variedad de paños 
era objeto de un comercio frecuente en la Baja Edad 
Media, como se puede verificar, concretamente para el 
caso de Iprés, en la documentación recogida por Miguel 
Gual Camarena.50 Como bien conocen los especialis-
tas en la materia, la calificación de “mayor” referida a los 
paños se percibe en los procedentes de distintas ciu-
dades europeas, tal y como se expone, por ejemplo, en 
una carta matrimonial de mudéjares de Guadalajara, fe-
chada el 7 de septiembre de 1489, en la que se da como 
dote “un par de paños, que son un manto de contra y 
mayor, e una sobre ropa”,51 entendiendo por “contra y” la 
ciudad belga de Kortrijk/Courtrai.

47	 Carmen Bernís Madrazo, Indumentaria medieval española 
(Madrid: Instituto Diego Velázquez, 1955), 35, y Carmen Ber-
nís Madrazo, “Modas moriscas en la sociedad cristiana es-
pañola del siglo XV y principios del XVI”, Boletín de la Real 
Academia de la Historia, CXLIV (1959), 199-226.

48	 A modo de ejemplo, es muy clarificador el mencionado con-
trato dotal de la noble nazarí Sitt Maryam Bannīgaš (Cetti Me-
riem Venegas), que recibió de su novio un número bastante 
limitado de objetos teniendo en cuenta la alta categoría so-
cial de las dos familias: dos “baleges” de oro, seis ajorcas, 
dos collares de oro, dos vestiduras de brocado y dos de ter-
ciopelo, diez tocas imimas, otras diez quinas, cuatro almai-
zares, un espejo, dos almofías y dos redomas de plata. Más 
significativo es el caso de su padre, que le dio “exuar”, sin 
que se precise en qué consistió. Gallego Burín y Gámir San-
doval, Los moriscos del reino de Granada, nº LVIII, 267-70.

49	 Y esto a pesar de que en la pragmática de 1412 se prohibía que 
musulmanes y judíos vistiesen paños salvo “que sea la mayor 
quantía del precio de la vara fasta treynta maravedís é dende 
ayuso”. José Amador de los Ríos, Historia social, política y reli-
giosa de los judíos de España y Portugal (Madrid: Imprenta de 
T. Fortanet, 1875-1876), vol. II, Apéndice XIX. “Pragmática de la 
reina doña Catalina, gobernadora del reino, durante la mino-
ridad de don Juan II, sobre el encerramiento de los judíos de 
Castilla y régimen de las juderías”, 623.

50	 M. Gual Camarena, Vocabulario del comercio medieval. 
Colección de aranceles aduaneros de la Corona de Ara-
gón (siglo XIII y XIV), Tarragona (1968, visto en Vocabulario 
de comercio medieval. Legado Gual Camarena: (https://
www.um.es/lexico-comercio-medieval/index.php/v/lexi-
co/9530), en donde también se recogen noticias del paño 
de Ypres menor.

51	 Ortego Rico, “Ley y tradición musulmana en las aljamas mu-
déjares de Castilla”, pp. 241-2, nota 20. Otros ejemplos de 
la expresión “paño mayor” pueden verse en el Inventario de 

https://www.um.es/lexico-comercio-medieval/index.php/v/lexico/9530
https://www.um.es/lexico-comercio-medieval/index.php/v/lexico/9530
https://www.um.es/lexico-comercio-medieval/index.php/v/lexico/9530


9Rodríguez Gómez, María Dolores; Zomeño Rodríguez, Amalia De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-19

4.2. Manto (mantuh)
Uno de los paños mayores de Iprés que se acaba de 
mencionar consistía en un manto. Era el tipo de prenda 
usado principalmente en esta época como abrigo ex-
terior, cubriendo las restantes. Normalmente tapaban 
casi todo el cuerpo, y, en este siglo si lo portaban mu-
jeres que no perteneciesen a una clase social elevada, 
se denominaban mantillo y tenían menos cantidad de 
tela.52 Al recibir el nombre de manto (mantuh), pensa-
mos que el entregado a Šamsī podría referirse a los de 
buena calidad, y que quizás debiera taparla por com-
pleto, incluyendo la cabeza y llevaría el distintivo de la 
media luna azul en el hombro derecho, a causa de la 
norma impuesta a las musulmanas en la pragmática 
de 1412 promovida por la reina consorte Catalina de 
Lancaster, que rezaba: “Que todas las judías é moras 
de mis Regnos é Sennoríos, dende los dhos. dias en 
adelante, que trayan mantos grandes fasta en pies, sin 
cendal é sin penna, é toca sin oro; é trayan las cabezas 
cobiertas con los dhos. mantos doblados”,53 aunque 
volvemos a traer aquí a colación la precaución que se 
debe tener con este tipo de prohibiciones.

Fig. 2. Taller de Pedro Berruguete, Dos figuras femeninas, ca. 
1500, colección del Banco de España, Madrid. Foto: https://
coleccion.bde.es/wca/es/secciones/coleccion/obras/dos-

figuras-femeninas-p_282.html

bienes de Diego López de Ayala, fechado en 1441, y editado 
por Alfonso Franco Silva (Barcelona: CSIC, 1990), apud Real 
Academia Española: Banco de datos (CORDE) [en línea]. 
Corpus diacrónico del español, https://corpus.rae.es/cgi-bin/
crpsrvEx.dll, consultado el 24 de abril de 2025.

52	 Bernís Madrazo, Indumentaria, 41.
53	 De los Ríos, Historia social, política y religiosa, 623.

Esta prenda podría haber sido parecida a la que 
luce la dama que figura a la derecha de la tabla del 
taller de Pedro Berruguete en donde se representa 
dos figuras femeninas (ca. 1500) (Fig. 2).

4.3. Brial (briyal)

Fig. 3. Alonso de Cartagena, Genealogía de los Reyes, 1460, 
Biblioteca de Palacio, Madrid, Patrimonio Nacional. Foto: https://

rbdigital.realbiblioteca.es/s/realbiblioteca/item/11446?utm_
source=chatgpt.com (p. 132 del libro).

Con respecto al brial, era una prenda considerada 
de lujo por las calidades de tejidos y otros elemen-
tos utilizados para su confección, llevada tanto por 
hombres como por mujeres, desde el siglo XI al XV 
(s. XIII, en el caso de los varones). Su forma más habi-
tual para las féminas era un vestido que llegaba has-
ta los pies, al menos en estos tiempos y en el contex-
to castellano.54 Aunque hay opiniones de que el brial 
podría ser sólo de cintura para abajo, que sepamos, 
estos casos se limitan a los hombres de armas a par-
tir del siglo XII,55 o bien son ejemplos, muy escasos, 
que proceden de documentos de finales del s. XVI 
en el entorno valenciano, en los cuales las lacónicas 
descripciones de esa prenda no indican que tuviese 
el aspecto de una falda.56

54	 Bernís Madrazo, Indumentaria, 18. Vocabulario de comercio 
medieval (https://www.um.es/lexico-comercio-medieval/in-
dex.php/v/lexico/14591).

55	 Vocabulario de comercio medieval (https://www.um.es/lexi-
co-comercio-medieval/index.php/v/lexico/14591).

56	 Carmen Barceló verifica, a través de un texto firmado en 1585 
procedente de Valldigna, que una morisca rica, esposa de un 
mercader, poseía un brial, al que se le describe como “vergat 
de cotonina usat”, es decir, que tenía rayas (vergat), según 
indica el Vocabulario de comercio medieval (https://www.
um.es/lexico-comercio-medieval/index.php/v/lexico/16017) 
y era de algodón o lino (cotonina), pero nada más se dice 
sobre su diseño, salvo que estaba usado. Carmen Barceló, 
Minorías islámicas en el País Valenciano: historia y dialecto 
(Valencia-Madrid: Universidad de Valencia-IHAC, 1984), 107. 
Ana Labarta documenta asimismo el brial entre moriscas 

https://coleccion.bde.es/wca/es/secciones/coleccion/obras/dos-figuras-femeninas-p_282.html
https://coleccion.bde.es/wca/es/secciones/coleccion/obras/dos-figuras-femeninas-p_282.html
https://coleccion.bde.es/wca/es/secciones/coleccion/obras/dos-figuras-femeninas-p_282.html
https://corpus.rae.es/cgi-bin/crpsrvEx.dll
https://corpus.rae.es/cgi-bin/crpsrvEx.dll
https://rbdigital.realbiblioteca.es/s/realbiblioteca/item/11446?utm_source=chatgpt.com
https://rbdigital.realbiblioteca.es/s/realbiblioteca/item/11446?utm_source=chatgpt.com
https://rbdigital.realbiblioteca.es/s/realbiblioteca/item/11446?utm_source=chatgpt.com
https://www.um.es/lexico-comercio-medieval/index.php/v/lexico/14591
https://www.um.es/lexico-comercio-medieval/index.php/v/lexico/14591
https://www.um.es/lexico-comercio-medieval/index.php/v/lexico/14591
https://www.um.es/lexico-comercio-medieval/index.php/v/lexico/14591
https://www.um.es/lexico-comercio-medieval/index.php/v/lexico/16017
https://www.um.es/lexico-comercio-medieval/index.php/v/lexico/16017


10 Rodríguez Gómez, María Dolores; Zomeño Rodríguez, Amalia De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-19

De lo anteriormente expuesto deducimos que los 
briales que recibió la novia del documento de Burgos 
podrían asemejarse al de la mujer que dibujó Alonso 
de Cartagena en su Genealogía de los Reyes (1460), 
ajustado a la cintura y con vuelo (fig. 3).

Otros ejemplos de briales de diferentes hechu-
ras pueden observarse en las figuras 2, 6 y 7 de 
este trabajo.

4.4.  Balandrán (balandaran)57 con sus 
mangas (akmām) completas (ŷamīʻ), 
según se necesite

Se trataba de un traje que se llevaba encima de ves-
tidos como los briales y que, según Carmen Bernís, 
era poco usado en este siglo. Era amplio, abierto 
por delante en toda su longitud, y de corte sencillo.58 
Igualmente, podían estar forrados.59 La especifica-
ción de las mangas completas indica que el balan-
drán fue confeccionado sin ellas, y que tendría unas 
largas aparte para colocárselas, por ejemplo, anuda-
das con cintas, algo que era bastante frecuente en la 
moda medieval.

No es fácil localizar imágenes de esta pieza textil, 
pero hay un testimonio fidedigno que lo menciona. 
Se trata de un documento en el que se da instruc-
ciones para la construcción de la capilla funeraria 
del matrimonio Velasco-Cuadros en el Monasterio 
de Guadalupe, realizada en torno al 1467-1476, y en 
el que se describe cómo debía ser la escultura de 
Isabel de Cuadros, que vestía un balandrán debajo 
del manto: “El bulto de la señora Isabel (se pinte) el 

valencianas en una carta de dote redactada en árabe en Ca-
lles, el 20 de enero de 1591, en donde figura como uno de 
los regalos a la novia un ibriyāl (brial), del que no se ofrece 
ninguna descripción, véase Ana Labarta, “Contratos matri-
moniales entre moriscos valencianos”, Al-Qanṭara 4 (1983), 
57-87, p. 79 ed., p. 82 trad. En función de estas dos fuentes, 
las autoras concluyen que “debía ser una falda para ocasio-
nes solemnes” (Carmen Barceló y Ana Labarta, “Indumen-
taria morisca valenciana”, Sharq al-Andalus 2 (1985), 49-73, 
s.v. “brial”, 51 y Carmen Barceló y Ana Labarta, “Vestimenta 
morisca valenciana”, Sharq al-Andalus 20 (2011-2013), 283-
321, s.v. “Brial <ibriyāl>”, 292.), y que “llegaba desde la cintu-
ra hasta los pies”, probablemente debido a que, como ellas 
mismas indican, en varias zonas de Valencia se les llama así 
en nuestros días a las enaguas (Carmen Barceló y Ana La-
barta, “Indumentaria morisca valenciana”, 60).

57	 Vocabulario de comercio medieval (https://www.um.es/lexico-
comercio-medieval/index.php/v/lexico/13401). DLE (https://dle.
rae.es/balandr%C3%A1n?m=form): “Abrigo largo y ancho”.

58	 Bernís Madrazo, Indumentaria, 38.
59	 Inventario de bienes de Diego López de Ayala, fechado en 

1441, editado por Alfonso Franco Silva (Barcelona: CSIC, 
1990) y Alfonso de Villasandino, en el Cancionero de Baena 
(1379-1425), apud CORDE, https://corpus.rae.es/cgi-bin/crp-
srvEx.dll (consultado el 24/04/2025). Según Carmen Bernís, 
esta vestimenta transformó su apariencia ya en el s. XVI, ar-
gumentando que: “Existen datos seguros sobre el balandrán 
a finales del siglo XV y sobre el balandrán en 1580, de los que 
resultan dos prendas completamente diferentes; es, pues, 
difícil precisar a partir de cuándo esta voz cambió de sen-
tido”. Véase Carmen Bernís, Indumentaria española en tiem-
pos de Carlos V (Madrid: Instituto Diego Velázquez, 1962), 76. 
El balandrán de finales del XV ya era una vestimenta usada 
por clérigos, en opinión de Carmen Bernís, Trajes y modas en 
la España de Los Reyes Católicos (Madrid: Instituto Diego Ve-
lázquez, 1978), 58, popularizándose posteriormente también 
entre letrados y pastores, tal y como aparece en el Dicciona-
rio de la Ciencia y de la Técnica del Renacimiento (DICTER) 
(https://dicter.usal.es/lema/balandr%C3%A1n ), consultado 
el 05 de junio de 2025

manto negro, lo que paresce del balandrán pardillo 
escuro (…)”.60

Fig. 4. Egas Cueman, escultura de Isabel de Cuadros 
(ca. 1467-1476), capilla funeraria de los Velasco-Cuadros, 

Real Monasterio de Santa María de Guadalupe. 
Foto: Antonio Ramiro Chico. Imagen cedida por el 

Real Monasterio de Santa María de Guadalupe

4.5. Marco de plata en un […] del tiempo
El texto árabe dice: marquh min fiḍḍa fī wāḥid […] 
min al-zamān, con una palabra que no hemos 
conseguido identificar, de origen romance, tal 
y como se deduce por el hecho de que va voca-
lizada, y que sería algo parecido a “ṯāmiṯala”. La 
cuestión es intentar dilucidar qué tipo de objeto 
puede llevar una moneda como adorno. Para ello 
es muy interesante tomar en consideración otros 
documentos similares, como el contrato matrimo-
nial mudéjar de Guadalajara de 1489, en donde 
se mencionan en las arras del novio: “8 onças de 
plata labrada para çinta e manillas”.61 Los mismos 
usos se observan también entre los mudéjares de 
la Corona de Aragón. Así, en un contrato matrimo-
nial de la región de Alicante fechado en 1468, se 
mencionan en la dote 2 brazaletes de oro ador-
nados con 9 monedas de oro; 1 cinta de oro ador-
nada con 6 monedas de oro; 1 brazalete de plata 
adornado con 5 onzas y 1 moneda de oro para el 
cuello adornada con 4 monedas de oro.62 Como 
se puede observar en estos ejemplos, las mone-
das o plata labrada se relacionan con cintas, que 
podían servir como adornos en tocas, pañuelos, 
vestidos, o bien piezas de joyería, cuyo uso es muy 
frecuente y tradicional entre las musulmanas. La 

60	 “Contrato del escultor Egas con don Alfonso de Velasco y 
disposiciones que dio su esposa sobre los enterramientos”, 
Boletín de la Sociedad Española de Excursiones, 20 (1912),  
206 y 214, visto en Bernís, Indumentaria, 79, nº 149 y 150.

61	 Ortego Rico, “Ley y tradición musulmana en las aljamas mu-
déjares de Castilla”, 241-2, nota 20.

62	 Carmen Barceló y Ana Labarta, Archivos moriscos. Textos 
árabes de la minoría islámica valenciana (Valencia: Universi-
tat de València, 2009), nº 13.

https://www.um.es/lexico-comercio-medieval/index.php/v/lexico/13401
https://www.um.es/lexico-comercio-medieval/index.php/v/lexico/13401
https://dle.rae.es/balandr%C3%A1n?m=form
https://dle.rae.es/balandr%C3%A1n?m=form
https://corpus.rae.es/cgi-bin/crpsrvEx.dll
https://corpus.rae.es/cgi-bin/crpsrvEx.dll
https://dicter.usal.es/lema/balandr%C3%A1n


11Rodríguez Gómez, María Dolores; Zomeño Rodríguez, Amalia De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-19

expresión “del tiempo” (min al-zamān) era común 
en los inventarios en castellano, como los que se 
observan en el testamento de Enrique IV, entre 
los que se hallaban, a modo de ejemplo, “4 jarros 
largos del tiempo viejo” y “6 jarros de plata nue-
vos, 4 del tiempo viejo”,63 pero también en moris-
cos, caso del inventario de los bienes del morisco 
Francisco Hernández de Palacios, realizado en 
Cuéllar en 1512 después de su muerte en 1508, en 
donde figuran, entre otros “Yten tasaron una cami-
sa morisca del tyempo viejo con un medio cabotyn 
(¿) de oro e çintada el cuerpo de la dicha camisa 
en un ducado”, pero también “Yten dos poyales 
viejos no los tasaron porque no son nada”,64 por 
lo que se realiza una distinción entre “viejo” y “del 
tiempo viejo”. Quizás en este último caso indique 
una moda ya pasada.

4.6. Cinto (minṭaqa) de plata de dos marcos
En la Castilla de esta época se popularizó un tipo 
de accesorio para ajustar la ropa al cuerpo que reci-
bió el nombre de “texillo” (tejillo), y que consistía en 
un ceñidor para la cintura o la cadera realizado con 
seda, brocado, hilo o lana trenzados. Su confección 
podía enriquecerse con labrados de materiales 
preciosos, como la plata,65 y consta que también 
lo vestían los mudéjares castellanos. Así se aprecia 
en una escritura de 1487 en la que Alý Caro de Sant 
Esteuan, vecino de Ávila, dejó en prenda con moti-
vo de una deuda que había contraído “vn texillo de 
seda morado con su heuilla e cabo de plata de hilo 
dorado”,66 en el inventario del morisco Francisco 
Hernández de Palacios también aparece “un texi-
llo de plata dorado”,67 y entre los bienes que dejó 
al fallecer Xançi, esposa de Alí de San Salvador/de 
Torres, hechos que ocurrieron en Guadalajara, an-
tes de 1501, había un “texillo” de plata”.68 Por otra 
parte, se observa una relación entre el “texillo” y 
el balandrán en el Cancionero de Baena (1379) de 
Alfonso Álvarez de Villasandino, cuando dice: “Un 
balandrán enforrado que llegue fasta el tovillo, con 
un muy rico texillo mando que vos sea dado; e será 
muy grant honor para el aguazil mayor, pues por vos 

63	 Miguel Ángel Ladero Quesada y Margarita Cantera Montene-
gro, “El tesoro de Enrique IV en el Alcázar de Segovia (1465-
1475)”, Historia. Instituciones. Documentos, 31 (2004), 307-51, 
p. 335.

64	 Luis Araus Ballesteros, “En tiempos en que todos ellos he-
ran moros. Pervivencias islámicas en una familia morisca 
de Castilla la Vieja”, en Actas del XIII Simposio Internacional 
de Mudejarismo. Teruel, 4-5 de septiembre de 2014 (Teruel: 
Centro de Estudios Mudéjares, 2017), 405-26, p. 420.

65	 Las cuentas de Gonzalo de Baeza, tesorero de Isabel la 
Católica (1477), contienen una amplia muestra de “texillos” 
guarnecidos con materiales preciosos, incluyendo la plata. 
Véase CORDE, s.v. “texillo”. https://corpus.rae.es/cgi-bin/crp-
srvEx.dll (consultado el 25/06/2025).

66	 Sonsoles Jiménez Hernández y Asunción Redondo Pérez, 
Catálogo de Protocolos Notariales del Archivo Histórico Pro-
vincial de Ávila (siglo XV) (Ávila: Institución Gran Duque de 
Alba, 1992, 2 vols.), doc. 1656.

67	 Araus Ballesteros, “En tiempos que todos ellos heran mo-
ros”, 424.

68	 Pablo Ortego Rico, “Producción notarial árabe, práctica jurí-
dica islámica y relaciones intra-comunitarias entre los mudé-
jares/moriscos de Guadalajara: el pleito por la herencia de Alí 
de San Salvador/de Torres (1501-1519)”, eHumanista Conver-
sos 8 (2020), 128, 147.

es demandado”.69 Estos indicios nos llevan a plan-
tear la posibilidad de que el cinto de plata pudiese 
ser un “texillo”, que Šamsī podría llevar para ajustar 
los balandranes donados, que estaban abiertos por 
delante, o incluso los briales.

Fig. 5. Dibujo de texillo. Ester Torrents Iglesias (Torredelforth),
La indumentaria señorial femenina catalana del siglo XV 

y su reflejo en el arte, 260.

4.7. Cama de ropa (firāš min ṯiyāb)
Como se ha observado en los documentos antes 
mencionados, este tipo de lecho era habitual en-
tre los musulmanes de la ciudad de Burgos y de La 
Rioja y la costumbre dictaba que fueran las novias o 
sus familias quienes lo aportaban al domicilio con-
yugal. La expresión fue utilizada en otros lugares 
de la geografía peninsular, como Cáceres, Vitoria, 
Zamora y Asturias,70 siendo la escritura más antigua 
de Oviedo, con fecha de mediados del s. XIV, según 
informa Marta Pérez Toral.71

En lo que atañe a la composición de estas “ca-
mas de ropa”, no existen apenas descripciones de 
las mismas, sino que en la mayor parte de las men-
ciones únicamente se escribe su nombre.72 No obs-
tante, algunos documentos dan más detalles sobre 
estos objetos de mobiliario. Así, en la Crónica de los 
Reyes Católicos de Hernando del Pulgar (1480-1484) 
se recoge la siguiente frase: “Enbió dos camas de 
ropa guarneçidas, la vna con paramentos de bro
cados de oro, & doze cauallos, & ropa blanca”,73 es 
decir, tenían todos sus aditamentos y, en particular, 
una de ellas tenía unos paramentos fastuosos, con 
lo que se expresa que las camas de ropa podían per-
tenecer a personas de un estatus elevado. Más pre-
cisiones se dan en las capitulaciones matrimoniales 

69	 Visto en Vocabulario de Comercio Medieval. Legado Gual 
Camarena https://www.um.es/lexico-comercio-medieval/in-
dex.php/v/lexico/15705 (consultado el 25/06/2025).

70	 Marta Pérez Toral, “Las expresiones mesa de manteles y 
cama de ropa en el siglo XVII”, Anuario de Letras. Lingüística 
y Filología, 3/1 (2015), 131-67, p. 152.

71	 Se trata de un documento de 1358 en el que Juan Díaz da 
una dote a su parienta Aldonza Diaz para que contraiga ma-
trimonio (Archivo de la Ca tedral de Oviedo), estudiada por 
Marta Pérez Toral en “Las expresiones mesa de manteles y 
cama de ropa “, 149, escritura en donde no se ofrecen deta-
lles sobre su composición.

72	 Marta Pérez Toral localiza una treintena de citas, que abar-
can de 1361 a 1636, en “Las expresiones mesa de manteles y 
cama de ropa”, 152-3.

73	 Apud Marta Pérez Toral, “Las expresiones mesa de man-
teles y cama de ropa”, 151. No se detalla el lugar de los 
hechos.

https://corpus.rae.es/cgi-bin/crpsrvEx.dll
https://corpus.rae.es/cgi-bin/crpsrvEx.dll
https://www.um.es/lexico-comercio-medieval/index.php/v/lexico/15705
https://www.um.es/lexico-comercio-medieval/index.php/v/lexico/15705


12 Rodríguez Gómez, María Dolores; Zomeño Rodríguez, Amalia De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-19

establecidas en 1546 entre el labrador Miguel Rey y 
Martina de Realte, en donde consta que ella debía 
aportar al matrimonio: “una cama de ropa en la qual 
aya dos bancos, cinco tablas de fusta, una marfega, 
un colchon de lana, dos pares de sabanas de lino, 
una manta cardada nueba, un par de almohadas con 
sus enfundias y un delantecama randado”.74 Hay una 
descripción bastante detallada que se encuentra en 
una escritura de dote de 1590 otorgada por Francisco 
de Prado a favor de su esposa, Luisa de Rojas, en la 
que se escribió que, entre la dote de la novia había 
“Item una cama de ropa, que es un jergon y un col-
chon y dos sabanas de lienzo casero y dos almoha-
das y una manta frazada y un cobertor colorado, con 
su madera, tasada y apreciada en ciento y treinta y 
ocho reales, con sus cordeles”,75 sin embargo, en la 
composición de la cama no se incluyó una delante-
ra de red ni un cielo de cama labrado de negro, que 
figuran seguidamente como donaciones indepen-
dientes de la cama de ropa.76

Estas descripciones resultan de gran valor por la 
aportación tan completa de datos que realizan, tenien-
do en cuenta la escasez de información que existe so-
bre la “cama de ropa” y, asimismo, pone de manifiesto 
que, a pesar del nombre, lo más probable es que este 
preciado objeto tuviese algún tipo de armazón rígido.77

Por lo que respecta a su denominación, se expli-
caría por el hecho de que el componente textil tenía 
un lugar tan destacado en esta estructura mobiliaria 
que llegó a ser conocido con el nombre de “cama”, 
como informa Ana María Ágreda Pino, quien también 
sostiene que en la Edad Media sobre el armazón 
caían las piezas textiles que lo cubrían, de tal manera 
que este ajuar era lo que quedaba visible. La misma 
autora añade que la cama podría llegar a ser la po-
sesión más costosa de la casa y era aportada por las 
mujeres al matrimonio.78

Por otra parte, se evidencia que estas donaciones, 
tan propias de las mujeres cristianas, también eran 
realizadas por las musulmanas directamente, lo cual 
supone una clara influencia sobre las tradicionales 
normas y costumbres islámicas, según las cuales la 
novia por sí misma no aportaba nada al matrimonio.

74	 Documento procedente del Archivo Histórico de Protocolos 
de Zaragoza, Juan Campi, 1546, f. 283r. Véase Ágreda Pino, 
“Vestir el lecho”, 21 y nota 6 (p. 35). En el trabajo no se precisa 
el lugar de los hechos.

75	 Pérez Toral, “Las expresiones mesa de manteles y cama de 
ropa”, 150.

76	 “Escritura de dote otorgada por Francisco de Prado en fa-
vor de Luisa de Rojas, su esposa”, ed. Cristóbal Pérez Pastor, 
apud CORDE https://corpus.rae.es/cgi-bin/crpsrvEx.dll?visu
alizar?tipo1=5&tipo2=0&iniItem=7&ordenar1=0&ordenar2=
0&FID=130525\017\C000O13052025172127336.768.5032&
desc={B}+{I}+cama+de+ropa{|I},+en+todos+los+medios,+
en+{I}CORDE+{|I}+{|B}{BR}&tamVen=1&marcas=0#acierto7 
[13/05/2025].

77	 Resulta de gran interés para los diferentes tipos de camas en 
el siglo XVI, fechas muy próximas a las de los documentos 
mudéjares que aquí se analizan, el trabajo de Elena Díez Jor-
ge, “La cama en las casas del siglo XVI: emociones, viven-
cias y colores”, Vegueta. Anuario de la Facultad de Geografía 
e Historia 23/2 (2023), 661-701, quien toca también aspectos 
diferentes y complementarios a la cultura material.

78	 Ana María Ágreda Pino, “Vestir el lecho. Una introducción al 
ajuar textil de la cama en la España de los siglos XV y XVI”, 
Res Mobilis. Revista internacional de investigación en mobi-
liario y objetos decorativos 6, nº 7 (2017), 20-1.

4.8. �Estado (hāl) de su casa (de la novia) 
(dāri-hā)

Esta es una expresión de la que no hemos hallado un 
referente previo, y que, en un principio, aunque pare-
ce que hace referencia a la donación de una vivienda 
a la novia, por el contexto, parece más plausible que 
se trate de las pertenencias de la novia que estaban 
dentro de su habitación.

Podría aquí tratarse de la anteriormente aludida 
habitación nupcial, con una terminología muy dife-
rente, la que creemos que sería una cierta recrea-
ción de la casa de la novia, una niña en este caso, 
con sus telas, adornos, joyas, perfumes, prendas y 
que fomentarían el que ella se sintiera arropada en 
su nueva vida, en sus nuevos espacios como casada 
y, sobre todo, con su marido.

4.9. Tukādaš (tocados)
Esta palabra se presenta escrita en aljamiado y vo-
calizada, lo que indica su origen romance. En estas 
fechas su importancia y variedad en la moda penin-
sular fue muy grande y los llevaban tanto hombres 
como mujeres79. En el manuscrito se precisa que 
eran de seda, lino y algodón, y que los portaban los 
musulmanes en Burgos. Debido a los tejidos de que 
estaban compuestos y a su popularidad en estas fe-
chas, es muy probable que se trataran de tocas, di-
cho esto con toda precaución porque en el inventario 
de los bienes del morisco Francisco Hernández de 
Palacios, que falleció en 1508, se realiza una distin-
ción entre “tocas” (“Yten tasaron vna toca en çiento 
e sesenta maravedís”),80 y “tocados” (“Yten tasaron 
vn arquilla pintada con cinco tocados raýdos con su 
llave en dozyentos e quarenta maravedís”).81 Debido 
a la escasez de representaciones pictóricas sobre 
las mudéjares castellanas no nos sería posible reali-
zar una descripción física de estas prendas. Quizás 
podrían tener un aspecto parecido a las de “a la mo-
risca”, muy populares también entre los cristianos, 
enrolladas a modo de turbantes, siendo denomina-
das como alharemes, almaizares, tocas tunecíes y 
tocas de camino.82 El hecho de que algunas fuesen 
de seda, de nuevo pone de manifiesto que estas 
prohibiciones en la apariencia exterior para los mu-
sulmanes de Castilla no siempre fueron cumplidas. 
En la figura 6 se incluye una pintura de Jorge Inglés 
realizada entre 1445 y 1475, en la que se observa en 
primer plano a una mujer con un turbante blanco. 
También es interesante destacar las tocas que llevan 
las otras dos damas, típicas de este período, como 
se comenta más adelante.

En la imagen de Pedro Berruguete, datada por 
Carmen Bernís entre 1470 y 1475, previo a su etapa 
italiana, aparecen representadas tres damas acom-
pañando a la reina, una de las cuales porta una tra-
dicional toca, de color blanco, mientras que la del 
centro lleva un tocado rojo llamado bonete y la dere-
cha un tocado de rollo. A su vez, la reina lleva bajo la 

79	 Bernís, Indumentaria, 41.
80	 Araus, “En tiempos en que todos ellos heran moros”, 420.
81	 Ibid., 421.
82	 Bernís, Indumentaria, 42; Carmen Bernís Madrazo, “Modas 

moriscas en la sociedad cristiana española del siglo XV y 
principios del XVI”, Boletín de la Real Academia de la Historia, 
144 (1959), 203-11.

https://corpus.rae.es/cgi-bin/crpsrvEx.dll?visualizar?tipo1=5&tipo2=0&iniItem=7&ordenar1=0&ordenar2=0&FID=130525\017\C000O13052025172127336.768.5032&desc=%7bB%7d+%7bI%7d+cama+de+ropa%7b|I%7d,+en+todos+los+medios,+en+%7bI%7dCORDE+%7b|I%7d+%7b|B%7d%7bBR%7d&tamVen=1&marcas=0#acierto7
https://corpus.rae.es/cgi-bin/crpsrvEx.dll?visualizar?tipo1=5&tipo2=0&iniItem=7&ordenar1=0&ordenar2=0&FID=130525\017\C000O13052025172127336.768.5032&desc=%7bB%7d+%7bI%7d+cama+de+ropa%7b|I%7d,+en+todos+los+medios,+en+%7bI%7dCORDE+%7b|I%7d+%7b|B%7d%7bBR%7d&tamVen=1&marcas=0#acierto7
https://corpus.rae.es/cgi-bin/crpsrvEx.dll?visualizar?tipo1=5&tipo2=0&iniItem=7&ordenar1=0&ordenar2=0&FID=130525\017\C000O13052025172127336.768.5032&desc=%7bB%7d+%7bI%7d+cama+de+ropa%7b|I%7d,+en+todos+los+medios,+en+%7bI%7dCORDE+%7b|I%7d+%7b|B%7d%7bBR%7d&tamVen=1&marcas=0#acierto7
https://corpus.rae.es/cgi-bin/crpsrvEx.dll?visualizar?tipo1=5&tipo2=0&iniItem=7&ordenar1=0&ordenar2=0&FID=130525\017\C000O13052025172127336.768.5032&desc=%7bB%7d+%7bI%7d+cama+de+ropa%7b|I%7d,+en+todos+los+medios,+en+%7bI%7dCORDE+%7b|I%7d+%7b|B%7d%7bBR%7d&tamVen=1&marcas=0#acierto7
https://corpus.rae.es/cgi-bin/crpsrvEx.dll?visualizar?tipo1=5&tipo2=0&iniItem=7&ordenar1=0&ordenar2=0&FID=130525\017\C000O13052025172127336.768.5032&desc=%7bB%7d+%7bI%7d+cama+de+ropa%7b|I%7d,+en+todos+los+medios,+en+%7bI%7dCORDE+%7b|I%7d+%7b|B%7d%7bBR%7d&tamVen=1&marcas=0#acierto7


13Rodríguez Gómez, María Dolores; Zomeño Rodríguez, Amalia De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-19

corona un tocado de cuernos pequeños, todos típi-
cos del tercer cuarto del siglo XV, y que podrían ser 
similares a los entregados a Šamsī (fig. 7).83

Fig. 6. Jorge Inglés, Predicación (detalle), entre 1445-
1475, Art Museum, Cincinnati, EEUU. Foto: https://

www.cincinnatiartmuseum.org/art/explore-the-
collection?id=18364649&title=A-Saint-Preaching

Fig. 7. Pedro Berruguete, Santa Elena encuentra la Santa 
Cruz (detalle), ca. 1490. Museo Territorial Campos del 

Renacimiento. Iglesia de Santa Eulalia. Paredes 
de Nava (Palencia). Foto: imagen cedida por el Museo 

Territorial Campos del Renacimiento.

5. Concl usiones
Este trabajo saca a la luz un documento muy excep-
cional, ya que se trata de un contrato matrimonial, 
escrito en árabe en Burgos el 15 de marzo de 1459. 
No solo muestra la pervivencia de diferentes actores 
que dominan la lengua árabe de forma extraordina-
riamente correcta entre los mudéjares castellanos, 

83	 Bernís, “Pedro Berruguete y la moda”, 12-7.

sino también el conocimiento y obediencia de las le-
yes y normas islámicas respecto al matrimonio.

Además de las leyes islámicas imperantes para 
los mudéjares, entran también en juego un conjunto 
de costumbres locales, a las que alude el derecho, 
y que parecen dictar la pertinencia de las entre-
gas económicas entre las dos familias implicadas 
en el matrimonio. Nuestro documento se refiere 
en al menos dos ocasiones a las “costumbres de 
los musulmanes de Burgos” que, si bien podrían 
tener como referente de comportamiento social 
la Granada nazarí, debería de tener mucho más en 
cuenta el entorno más cercano castellano y cristia-
no. Particularmente, el ejemplo de la aportación de 
la propia cama por parte de la familia de la novia fue 
una costumbre que adoptaron los mudéjares de la 
región y que no tiene paralelo en otras comunida-
des estudiadas.

En este sentido, lo que encontramos en este 
documento, no es más que el resultado de una hi-
bridación puesto que no se refieren ni a las cos-
tumbres de los musulmanes, ni a las cristianas, 
sino a las de los musulmanes de Burgos: una so-
ciedad islámica en minoría. Muchos de los objetos 
intercambiados por estas familias mudéjares son 
idénticos a los que utilizaban las cristianas, como 
son las vestimentas.

Siempre se ha dado a entender que el sistema de 
transferencias matrimoniales típicamente islámico 
era el de la “compra de la novia” por parte del marido, 
puesto que la única entrega que menciona el dere-
cho era el acidaque dado por el marido al padre de la 
novia. Este trabajo es un ejemplo más que muestra 
cómo los musulmanes, además de lo que dice el de-
recho, realizaban muchas otras entregas a la novia 
de parte de sus familiares cercanos. De esta manera, 
ambos sistemas son similares en la práctica.

Asimismo, se asemejan de forma llamativa las ce-
lebraciones de las bodas, que son acontecimientos 
públicos porque el matrimonio secreto está prohibi-
do en ambas legislaciones, empezando por la expo-
sición a la comunidad en la habitación nupcial de los 
regalos recibidos. Las casas de bodas de cristianos 
y de musulmanes constituyen un claro ejemplo de 
costumbres también compartidas.

Aḥmad, el novio en este matrimonio es califi-
cado simplemente de joven, pero la novia Šamsī 
es una niña impúber y huérfana, lo que hace este 
texto más excepcional si cabe. Precisamente en 
nuestro intento por reconstruir lo que podría ser su 
habitación nupcial, quizá aquella en la que el ma-
trimonio se consumaría –aunque de forma aplaza-
da por su edad– añadimos un valor adicional a la 
hora de entender los objetos que ella podría haber 
llevado a esa habitación, a la forma que podría lle-
gar a familiarizarse con su nueva vida y, en defini-
tiva, a culminar este rito de paso en la Castilla del 
siglo XV.

6. Anexo

6.1. Edición
BHR. Caja 27 (91). 33040-II. Papel (folio doblado y es-
crito por tres caras). Contrato de matrimonio (‘aqd al-
ṣadāq). 4 ŷumādà I 863 / 9 marzo 1459.

https://www.cincinnatiartmuseum.org/art/explore-the-collection?id=18364649&title=A-Saint-Preaching
https://www.cincinnatiartmuseum.org/art/explore-the-collection?id=18364649&title=A-Saint-Preaching
https://www.cincinnatiartmuseum.org/art/explore-the-collection?id=18364649&title=A-Saint-Preaching


14 Rodríguez Gómez, María Dolores; Zomeño Rodríguez, Amalia De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-19

a)

1 بسم الله الرحمان الرحيم صلى الله على سيدنا محمد الكريم

2 الحمد لله الذي خلق من الماءِ بشرا فجعله نسيبا84 وصهرا

3 وكان ربك قديرا احمده على ما امر به من محمود النكاح

4 حمدا كثيرا واشكره على ما نهى عنه من مذموم السفاح

5 شكرا كثيرا واشهد ان لا اله الا الله وحده لا شريك

6 له شهادة موقن85 انه الواحد الافعال لما يريد وا

7 شهد ان محمدا عبده ورسوله الداعي لامته الى طريق

8 الفلاح والنجاح صلى الله عليه وعلى اله ما غر86 كوكب

9 في الافق اولاح وبعد فهذا كتاب الصداق

10 اشهد على التقواى87 مبانه وختم بسعداءِِ واخره ومبا

11 نيه ان عقد فيه الزوجية بيمن الله وتوفيقه على

12 نهج الشرع الواضح وطريقه بين الشاب الاسعد الأفضل

13 الاتقى الانقى ا88 احمد بن الاب الكريم معلم احمد من مرشنة

14 وبين زوجته الشابة السعيدة الزكِِية شم�سي بنت

15 الاب المرحوم معلم عبد الرحمان من قرطبة رحمه الله89

16 اصدقها على بركة الله تعلى وحسن عونه وعلى صداق

17 مبلغة وجملة عدده وذالك ستة وثلاثين دينارا

ه في زمان مولانا
َ
تِِلَ

ْ
شْ

َ
18 من الدنانير الجارية الان في مملكة قَ

19 دُُنْْ انْْ رِِكْْ ايده الله وذالك ما بين نقد وكالي النّّقد

b)

قد العاجل لها من ذالك وذالك دينرا واحدا قبضه لها 1 النَّ

2 من الناكح المذكور للمنكحة المذكورة وكيلها ووليها اخيها

3 معلم )blanco( 90 شقيقها ليجهزها اليه لوقت البناءِِ بها

4 وابراه من ذالك للناكح المذكور براة تامة فبري والكالي

5 الباقي من العدد المذكور وذالك خمسة وثلاثين دينارا

84	 Aunque se ven dos puntos debajo, en Hoenerbach, Spa-
nisch-islamische Urkunden, nº 6, lín. 2 (134), se escribe نسبا.

85	 Raif G. Khoury, Chrestomathie de Papyrologie Arabe - Docu-
ments relatifs à la vie privée, sociale et administrative dans les 
premiers siècles islamiques, II-2 (Leiden: E. J. Brill, 1993), nº 
12, 31-3.

86	 En Hoenerbach, Spanisch-islamische Urkunden, nº 6, lín. 5 
(p. 134), pone غار.

87	 Debe decir التقوى.
88	 En varias ocasiones, el notario escribe, como en este caso, 

un alif maqsūra seguido de un alif aislado.
89	 Se adivina un signo que podría significar el final de un párra-

fo, aunque también podría ser, simplemente, una mancha en 
el papel.

90	 Este espacio en blanco debió dejarse así en espera de cono-
cer el nombre del tutor, quizá copiando un modelo de contra-
to y sin darse cuenta de que no tenía que copiar, sino escribir 
el nombre.

6 من الصفة المذكورة موخرة عن الناكح المذكور وموجلة عليه

7 وعلى ماله حتى الى انقضاءِ اربعة اعوام من يوم دخوله بها

8 ان شا الله والتزم ايضا الناكح المذكور للمنكحة المذكورة

9 لوقت البناءِ وذالك زوج من ملوف من ابرا من قلب الكبير

10 بينها فيه واحد منته وبريل وبلندرن بجميع اكمامها

امِثله ن91 من الزمان
َ
11 مما يحتاج ومرقه من فضة في واحد ث

12 وانحل ايضا محمد المذكور لاخته المنكحة المذكورة في

13 نكاحها زوج من ملوف من ملف ابرا من قلب الكبير

نْْدََرََنْْ وبريل ومنته ومنطقة من فضة
َ
14 فيها ايضا بََلَ

15 من مرقين وفراش من ثياب كما هي اعادة المسلمين

ارََش92
َ
كَ

ُ
16 في مدينة برغش وجميع حال دارها وتُ

17 من حرير وكتان والقطون كما هي اعادة المسلمين في

18 مدينة المذكورة انكحها بكلمات الله تعلى وعلى ما م�ضى

19 من سنة نبيه محمد صلى الله عليه وسلم وبجميع الشروط

c)

1 المتعرفة في صدقات المسلمين لازواجهنّ المسلمات

2 ولتكون عنده بامانة الله تعلى وبما اخذه الله

3 واجبه لزوجات المسلمات على ازواجهن

4 المسلمين من امساك بمعروف او تسريح با

5 حسان93 انكحه اياها94 فهي المهر المسمى

6 عاجله واجله وكليها ووليها والناظر لها

7 اخيها المذكور بعد ان عرفت95 لها بالناكح

8 المذكور لها بعلا وبما جعل لها مهرها

9 وساق لها من ملوف وفضة وسكتت

10 وسكوتها في ذالك رضاها اذ هي يتيمة96

11 لاب لها مهملة وهي بكر عذر97 غير بالغ

12 خلؤٌٌ من الزوج والعدة وجعلوا اجل العرس

13 من يوم العنس الاول لعام كامل ونفقات

14 العرس بنصفين وكان هاذا كله بحضرة

91	 La nūn final aparece sobrescrita. 
92	 Lectura conjetural.
93	 Corán, 2: 229 (El Corán, edición preparada por edición prepa-

rada por Julio Cortés (Barcelona: Herder, 2000, 6ª). Esta ex-
presión se encuentra en Hoenerbach, Spanisch-islamische 
Urkunden, doc. nº 6, líneas 14-16, p. 141 y en Barceló y Labarta, 
Archivos moriscos, 161.

94	 Sukūn sobre yā’.
95	 Sukūn sobre yā’.
96	 En Barceló y Labarta, Archivos moriscos, 143 ed., aparece 

esta expresión como: “لها اب  يتمة لا   :Traducen como .”وهي 
“siendo ella huérfana, sin padre” (144).

97	 Falta aquí el alif maqsūra.



15Rodríguez Gómez, María Dolores; Zomeño Rodríguez, Amalia De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-19

تََنُُه ومعلم محمد دا قرطبة98
ُ
15 الشهود اولا معلم علي لُ

ه وكان هذا كله يوم السبت
َ
16 ومعلم عبد الله بنبِِلقَ

17 في العشر الاول من هلال ربيع ا99 جمادا لاولى ]…[ من سنة

18 ثلاثة وستين وثمانية ماىة

6.2. Traducción
a)
1. En el nombre de Dios, Clemente y Misericordioso. 

Que Dios bendiga y salve a nuestro generoso señor 
Muḥammad.

2. Gracias a Dios. “Él es quien ha creado del agua 
un ser humano, haciendo de él el parentesco por 
consanguinidad o por afinidad.

3. Tu Señor es omnipotente”.100 Mis loores por ha-
ber ordenado (mā amara bi-hi) un matrimonio digno 
de alabanza,

4. con grandes loores, y mi agradecimiento por 
haber prohibido el libertinaje reprensible,

5. con un intenso agradecimiento. Doy testimonio 
de que solo hay un Dios único, que no tiene asociado,

6. mediante el testimonio verdadero (muwaqqan) 
de que es el Único (y) el Hacedor de lo que quiere, y

7. testifico que Muḥammad es su servidor y su 
enviado, misionero de su comunidad (umma) por el 
camino

8. de la salvación y del éxito. Que Dios lo bendiga 
a él y a su familia mientras una estrella gire

9. en el cielo o luzca101. Después: esta es una es-
critura de acidaque

10. cuya base se fundamenta en la devoción y está 
sellada con dicha, ¿y con ella termina? (wa-ajara-hu) 
[¿y se conso-

11. lida?] con que se contrata un matrimonio con la 
bendición de Dios y su favor, a

12. la manera de la ley manifiesta (al-šarʻ al-wādiḥ) 
y su procedimiento (ṭarīq) entre el joven, afortunado, 
noble (al-afḍal)

13. devoto (al-atqà) y puro (al-anqà) Aḥmad hijo del 
honorable padre, maestre Aḥmad de Maršana102

14. y su esposa (zawŷa), la joven, afortunada y vir-
tuosa Šamsī, hija

15. del difunto padre, maestre ʻAbd al-Raḥmān de 
Córdoba,103 que Dios lo tenga en su gloria.

16. La casó (aṣdaqa-hā) con la protección de Dios 
el Altísimo y su buena gracia, por un acidaque (ṣidāq)

17. que alcanzó en conjunto la cantidad de treinta 
y seis dinares

98	 رْْطبة؟
ُ
 En Hoenerbach, Spanisch-islamische Urkunden, nº .كُ

6, línea 12, pp. 138 y 143, que es un texto aljamiado, apare-
ce un apellido “De Kordoba”. Creemos que aquí podría estar 
con kāf por influencia del dialecto.

99	 Aparece tachado y tras la palabra se escribe un alif de pro-
longación.

100	 Corán, 25: 54.
101	 Nos inspiramos en la traducción de Salvador Vila, en “Un docu-

mento de matrimonio entre musulmanes del siglo XVI”, Anuario 
de Historia del Derecho Español, 10 (1933), 186-96, p. 192.

102	 No hemos podido localizar este topónimo.
103	 Hay un Derramén de Córdoba mencionado por Luis Araus 

Ballesteros y Olatz Villanueva Zubizarreta en “Espacios, 
identidades y relaciones de los musulmanes de la ciudad de 
Burgos durante su minoría mudéjar”, en Ana Echevarría Ar-
suaga y Adela Fábregas García (coords.), De la alquería a la 
aljama (Madrid: UNED, 2016), 189.

18. de los dinares corrientes actualmente en el 
Reino (Mamlaka) de Castilla en tiempos de nuestro 
señor

19. don Enrique, que Dios le ayude, a repartir entre 
lo que se paga al contado (naqd) y lo aplazado (kālī’). 
El plazo al contado (naqd)

b)
1.- el plazo al contado104 (se le dio) inmediatamen-

te a ella y (consistió) en un único dinar. Lo recibió
2.- del mencionado novio para la susodicha novia 

su procurador (wakīl) y tutor (walī), su hermano
3.- maestre (blanco), su hermano carnal, para do-

tarla de ajuar (yaŷhaza-hā) con vistas al momento de 
la consumación (al-banā’ bi-hā).

4.- Consecuentemente, exime de ello (el dinar pa-
gado) al mencionado novio mediante una cumplida 
carta de pago y le dio quito. El pago aplazado (kālī’)

5.- restante de la cantidad referida, es decir, trein-
ta y cinco dinares

6.- de las características citadas, (se abonarán) 
posteriormente por parte del susodicho novio, en 
pago diferido

7.- y de sus propios bienes, en un plazo de cuatro 
años desde el momento de la consumación marital,

8.- si Dios quiere. El referido esposo se obliga 
(iltazama) también hacia su mencionada esposa

9.- cuando tenga lugar la consumación (a donar-
le) un par (zawŷ) de paños (mulūf) de Iprés (Ibrā), de 
marca mayor (min qalb al-kabīr),

10.- que son un manto (mantuh) y un brial (briyal); 
un balandrán (balandaran) con sus mangas (akmām) 
completas (ŷamīʻ),

11.- según se necesite y un marco (marquh) de 
plata en un ¿ṯāmiṯala? del tiempo.

12.- El mencionado Muḥammad también le donó 
como niḥla a su hermana citada por

13.- su matrimonio (nikāḥ) un par de paños, del 
paño de Iprés, de marca mayor (min qalb al-kabīr),

14.- y también un balandrán (balandaran), un 
brial, un manto, un cinto (minṭaqa) de plata

15.- de dos marcos, una cama de ropa (firāš min 
ṯiyāb), como es costumbre entre los musulmanes

16.- de la ciudad de Burgos (Burguš), todo el 
estado (ḥāl) de su casa de ella (dāri-hā) y tukādaš 
(tocados)

17.- de seda, lino y algodón, siguiendo la costum-
bre de los musulmanes en

18.- la mencionada ciudad. La casaron por las 
palabras de Dios el Altísimo según lo estipulado

19.- en la sunna de su profeta (nabī-hi) 
Muḥammad, que Dios bendiga y salve, con todas 
las cláusulas

c)
1.- conocidas en los acidaques de los musulma-

nes a sus esposas musulmanas
2.- para que tengan la gracia de Dios el Altísimo, 

de acuerdo con la imposición de Dios
3.- como concesión a las esposas musulmanas a 

cargo de sus esposos
4.- musulmanes de “(o) se retiene a la mujer tra-

tándola como se debe o se la deja marchar

104	 Sic., repetido. También podría tratarse de un reclamo.



16 Rodríguez Gómez, María Dolores; Zomeño Rodríguez, Amalia De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-19

5.- de buena manera” (amsāk bi-maʻrūf tasrīḥ bi-
iḥsān).105 La da en casamiento, con la dote (mahr) 
denominada

6.- al contado (ʻāŷilah) y aplazada (aŷalah) su pro-
curador (wakīl) y tutor (walī) que ejerce su guarda 
(nāẓir la-hā),

7.- su hermano citado, después de que le ha infor-
mado a ella sobre su marido

8.- referido como tal (la-hā baʻl) y también sobre lo 
que se le ha estipulado como dote.

9.- Le entregó (sāqa) (los) mantos y (la) plata. Ella 
se mantuvo en silencio

10.- y su silencio en esto (expresaba) su satisfac-
ción, siendo ella huérfana (yatīma)

11.- de padre, que no le nombró tutor (muhmila), 
virgen (bikr), sin marido,106 impúber (gayr bālig)

12.- soltera y libre de retiro legal. Estipularon un 
plazo para la celebración de la boda (ʻurs)

13.- desde el día en que se firma el contrato,107 
hasta pasado un año completo, y los gastos (nafaqāt)

14.- de la boda, en dos partes. Todo ello en 
presencia

15.- de los testigos, el primero, maestre ʻAlī 
Lotano (Lutanuh), maestre Muḥammad de Córdoba 
(dā Qurṭuba)

16.- y maestre ̒ Abd Allāh (de) Pampliega (Banbliqa). 
Esto tuvo lugar el día sábado,

17.- a diez de la luna (hilāl) de [rabīʻ]108 ŷumādā el 
primero […] del año

18.- ochocientos sesenta y tres.109

7. Referencias

7.1. Fuentes
Abboud Haggar, Soha, El tratado jurídico de Al-Tafri de 

Ibn Al-Gallab: manuscrito aljamiado de Almonacid 
de la Sierra (Zaragoza): edición estudio, glosario 
y confrontación con el original árabe. Zaragoza: 
Diputación Provincial e Institución “Fernando el 
Católico”, 1999, 2 volúmenes.

Gidelli, Yça de. “Suma de los principales 
mandamientos y devedamientos de la ley y 
cunna”. En Tratados de legislación musulmana, 
editado por Pascual de Gayangos, 247-422. 
Madrid: Real Academia de la Historia, 1853.

Ibn Mugīṯ. Al-Muqniʻ fī ʻilm al-šurūṭ. Trad. parcial esp. 
y est. Salvador Vila. “Abenmoguit. Formulario 
notarial”. Anuario de Historia del Derecho 
Español 8 (1931): 1-200.

Ibn Salmūn. Kitāb al-‘iqd al-munaẓẓam li-l-ḥukkām 
fī-mā yajrī bayna aydī-him min al-‘uqūd wa-l-
aḥkām. El Cairo: s.e., 1885; trad. parcial esp. José 
López Ortiz. “Algunos capítulos del formulario 
notarial de Abensalmún de Granada”. Anuario de 
Historia del Derecho Español 4 (1927): 319-75.

Leyes de moros del siglo XIV. En Tratados de 
legislación musulmana, editado por Pascual de 
Gayangos, 11-246. Madrid: Real Academia de la 
Historia, 1853.

105	 Corán, 2: 229.
106	 ʻUḏar, por ʻuḏrà.
107	 Literalmente, “desde el primer día en que acabó su soltería”.
108	 Tachado en el original.
109	 15 marzo 1459.

Pragmática de la reina doña Catalina, gobernadora 
del reino, durante la minoridad de don Juan II, 
sobre el encerramiento de los judíos de Castilla 
y régimen de las juderías. En Historia social, 
política y religiosa de los judíos de España y 
Portugal, editado por José Amador de los Ríos, 
vol. II, Apéndice XIX. Madrid: Imprenta de T. 
Fortanet, 1876.

El Sagrado Corán. Trad. esp. Julio Cortés. Barcelona: 
Herder, 20066.

Wanšarīsī, Aḥmad b. Yaḥyà al-. al-Mi‘yār al-muʻrib 
wa-l-ŷāmi‘ al-mugrib ‘an fatāwà ahl Ifrīqiya wa-
l-Andalus wa-l-Magrib. ed. Muḥammad Ḥāŷŷī, 
Rabat: Wizārat al-Awqāf wa-l-Šu‘ūn al-Islāmiyya, 
1983, 13 vols.

7.2. Bibliografía
Ágreda Pino, Ana María. “Vestir el lecho. Una 

introducción al ajuar textil de la cama en la 
España de los siglos XV y XVI”. Res Mobilis. 
Revista internacional de investigación en 
mobiliario y objetos decorativos 6, no. 7 (2017): 
20-41.

Araus Ballesteros, Luis. “En tiempos en que todos 
ellos heran moros. Pervivencias islámicas en 
una familia morisca de Castilla la Vieja”. En Actas 
del XIII Simposio Internacional de Mudejarismo. 
Teruel, 4-5 de septiembre de 2014, 405-26. 
Teruel: Centro de Estudios Mudéjares, 2017.

Araus Ballesteros, Luis. “Redes y trasiegos entre 
los moriscos de Valladolid y Cuéllar”. En 
Circulaciones mudéjares y moriscas. Redes de 
contacto y representaciones, editado por Alice 
Kadri, Yolanda Moreno y Ana Echevarría, 167-
209. Madrid: CSIC, 2018.

Araus Ballesteros, Luis. “Mezquitas y cementerios 
mudéjares en Burgos”. En Mezquitas y 
cementerios islámicos en la Castilla medieval 
del Duero, coordinado por Olatz Villanueva 
Zubizarreta, 107-28. Jaén: Universidad de Jaén, 
2022.

Barceló, Carmen. Minorías islámicas en el País 
Valenciano: historia y dialecto. Valencia: 
Universidad, Secretariado de Publicaciones, 
Facultad de Filología; Madrid: Instituto Hispano-
Árabe de Cultura, 1984.

Barceló, Carmen y Labarta, Ana. “Indumentaria 
morisca valenciana”. Sharq al-Andalus 2 (1985): 
49-73.

Barceló, Carmen y Labarta, Ana. Archivos moriscos. 
Textos árabes de la minoría islámica valenciana. 
Valencia: Universitat de València, 2009.

Barceló, Carmen y Labarta, Ana. “Vestimenta 
morisca valenciana”. Sharq al-Andalus 20 (2011-
2013): 283-321.

Bernís Madrazo, Carmen. Indumentaria medieval 
española. Madrid: Instituto Diego Velázquez, 
1955.

Bernís, Carmen. “Pedro Berruguete y la moda: 
algunas aclaraciones cronológicas sobre su 
obra”. Archivo Español de Arte XXXII, no. 125-128 
(1959): 9-28.

Bernís, Carmen. “Modas moriscas en la sociedad 
cristiana española del siglo XV y principios del 
XVI”. Boletín de la Real Academia de la Historia 
144 (1959): 199-228.



17Rodríguez Gómez, María Dolores; Zomeño Rodríguez, Amalia De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-19

Cadiñanos Bardeci, Inocencio. Judíos y mudéjares 
en la provincia de Burgos. Burgos: Diputación 
Provincial de Burgos, 2011.

Carmona González, Alfonso. “Textos jurídico-
religiosos islámicos de las épocas mudéjar y 
morisca”. Áreas. Revista de Ciencias Sociales 14 
(1992): 13-26.

Diccionario de la Ciencia y de la Técnica del 
Renacimiento (DICTER). https://dicter.usal.es/

Echevarría Arsuaga, Ana y Mayor, Rafael. “Las 
actas de reunión de una cofradía islámica de 
Toledo, una fuente árabe para el estudio de 
los mudéjares castellanos: años 1402 a 1414”. 
Boletín de la Real Academia de la Historia 207, 
no. 2 (2010): 257-93.

Echevarría Arsuaga, Ana. “Shariʽa y jurisprudencia 
cuando el islam está en minoría: la experiencia 
de los mudéjares”. Awraq 20 (2022): 167-73.

Galán Sánchez, Ángel. Los mudéjares del Reino de 
Granada. Granada: Universidad de Granada, 
1991.

Gallego Burín, Antonio y Gámir Sandoval, Alfonso. Los 
moriscos del reino de Granada según el sínodo 
de Guadix de 1554. Granada: Universidad, 1968, 
(ed. facs. 1996).

Gómez Moreno, Manuel. “Carta de dote que se dio 
en tiempos en que Hornachos era de moros”. Al-
Andalus 1 (1944): 503–5.

Goody, Jack. “Marriage prestations, inheritance and 
descent in pre-industrial societies”. Journal of 
Comparative Family Studies 1 (1970): 37-54.

Goody, Jack. La evolución de la familia y el matrimonio 
en Europa. Barcelona: Herder, 1986.

Hoenerbach, Wilhelm. Spanisch-islamische 
Urkunden aus der Zeit der Nasriden und 
Moriscos. Bonn: Selbstverlag des Orientalischen 
Seminars der Universität Bonn, 1965.

Jiménez Hernández, Sonsoles y Redondo Pérez, 
Asunción. Catálogo de Protocolos Notariales del 
Archivo Histórico Provincial de Ávila (siglo XV). 
Ávila: Institución Gran Duque de Alba, 1992, 2 
vols.

Khoury Raif G. Chrestomathie de Papyrologie Arabe 
- Documents relatifs à la vie privée, sociale 
et administrative dans les premiers siècles 
islamiques, II-2. Leiden: E.J. Brill, 1993.

Labarta, Ana. “Contratos matrimoniales entre 
moriscos valencianos”. Al-Qanṭara 4 (1983): 57-
87.

Ladero Quesada, Miguel Ángel y Cantera Montenegro, 
Margarita. “El tesoro de Enrique IV en el alcázar 
de Segovia 1465-1475”. Historia. Instituciones. 
Documentos 31 (2004): 307-52.

López de Coca Castañer, José Enrique. “Sobre 
la emigración mudéjar al Reino de Granada”. 
Revista d’Historia Medieval 12 (2001-2002): 241-
58.

Moral, Celia del y Velázquez Basanta, Fernando 
Nicolás. “La Risāla de Ibn al-Jaṭīb a Ibn Jaldūn 
con motivo de su matrimonio con una cautiva 
cristiana”. En Ibn al-Jaṭīb y su tiempo, coordinado 
por Celia del Moral y Fernando N. Velázquez 
Basanta, 223-40. Granada: Editorial Universidad 
de Granada, 2012.

Moratinos García, Manuel y Villanueva Zubizarreta, 
Olatz. “Consecuencias del decreto de 
conversión al cristianismo de 1502 en al aljama 

mora de Valladolid”. Sharq al-Andalus 16-17 
(1999-2002): 121-44.

Muñoz Gómez, Víctor, “Las celebraciones de bodas 
en la Castilla al norte del Duero al final de la 
Edad Media (Villalón, 1467)”, Fontis Medii Aevi, 
(14/11/2022). Consultado el 19 de septiembre 
de 2025. https://fontesmediae.hypotheses.
org/5690.

Ortego Rico, Pablo. “Ley y tradición musulmana en las 
aljamas mudéjares de Castilla a fines de la Edad 
Media: la pervivencia del matrimonio islámico”. 
En Actas del XIII Simposio Internacional de 
Mudejarismo. Teruel, 4-5 de septiembre de 2014, 
237-48. Teruel: Centro de Estudios Mudéjares, 2017.

Ortego Rico, Pablo. “Producción notarial árabe, 
práctica jurídica islámica y relaciones intra-
comunitarias entre los mudéjares/moriscos de 
Guadalajara: el pleito por la herencia de Alí de 
San Salvador/de Torres (1501-1519)”. eHumanista 
Conversos, 8 (2020): 122-61.

Rodríguez Gómez, María Dolores. “Entre sedas 
y esparto: la posición social de las familias 
andalusíes del siglo XV a través de sus ajuares”. 
En Vestir la casa: objetos y emociones en el 
hogar andalusí y morisco, editado por Dolores 
Serrano-Niza, 103-26. Madrid: Consejo Superior 
de Investigaciones Científicas, 2019.

Rodríguez Gómez, María Dolores. “Ajuares dotales 
en casas nazaríes aristocráticas: los casos de 
la nieta del šayj al-guzāt ‘Uṯmān b. Abī l-‘Ulà y 
de Cetti Meriem Venegas”. En De puertas para 
adentro: la casa en los siglos XV y XVI, editado 
por María Elena Díez Jorge, 317-39. Granada: 
Comares, 2019.

Rodríguez Gómez, María Dolores. “Desavenencias 
conyugales en el cambio de una época: las 
escrituras de Qāsim y Umm al-Fatḥ”. En Sentir la 
casa. Emociones y cultura material en los siglos 
XV y XVI, editado por Elena Díez Jorge, 221-
52. Gijón: Trea, 2022. URI: https://hdl.handle.
net/10481/107160.

Seco de Lucena Paredes, Luis. “Escrituras árabes 
de la Universidad de Granada”. Al-Andalus 35 
(1970): 315-53.

Torrents Iglesias, Ester. La indumentaria señorial 
femenina catalana del siglo XV y su reflejo en el 
arte. Tesis Doctoral defendida en la Universitat 
Rovira i Virgili, Tarragona, 2018. https://repositori.
urv.cat/estatic/TDX0011/es_TDX3030.html.

Vidal-Castro, Francisco y Rodríguez Gómez, 
María Dolores. “Disolución de proindiviso y 
compraventa de casas de Tetuán y Fez en el 
s. XVIII: edición, traducción y estudio de dos 
actas notariales magrebíes”. En Manuscritos 
árabes en Marruecos y en España: espacios 
compartidos. Sexta Primavera del Manuscrito 
Andalusí, editado por Mostafa Ammadi, 
Francisco Vidal-Castro y María Jesús Viguera 
Molins, 131-71. Casablanca: Faculté des Lettres 
et des Sciences Humaines, Université Hassan II 
Aïn Chock; Rabat: Bouregreg, 2013.

Vila, Salvador. “Un contrato de matrimonio entre 
musulmanes del siglo XVI”. Anuario de Historia 
del Derecho Español, (1933): 186-96.

Villanueva Zubizarreta, Olatz y Araus Ballesteros, 
Luis. “Espacios, identidades y relaciones de los 
musulmanes de la ciudad de Burgos durante su 

https://dicter.usal.es/
https://fontesmediae.hypotheses.org/5690
https://fontesmediae.hypotheses.org/5690
https://hdl.handle.net/10481/107160
https://hdl.handle.net/10481/107160
https://repositori.urv.cat/estatic/TDX0011/es_TDX3030.html
https://repositori.urv.cat/estatic/TDX0011/es_TDX3030.html


18 Rodríguez Gómez, María Dolores; Zomeño Rodríguez, Amalia De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-19

minoría mudéjar”. En De la alquería a la aljama, 
coordinado por Ana Echevarría Arsuaga y Adela 
Fábregas García, 167-94. UNED, 2016.

Villanueva Zubizarreta, Olatz y Araus Ballesteros, 
Luis. “La identidad musulmana de los 
mudéjares de la cuenca del Duero a finales de 
la Edad Media. Aportaciones desde la aljama 
de Burgos”. Espacio, tiempo y forma. Serie III, 
Historia medieval 27 (2014): 525-45.

Vocabulario de comercio medieval. Legado Gual 
Camarena. Murcia: Universidad de Murcia. URL: 
https://www.um.es/lexico-comercio-medieval/
index.php/p/v/inicio

Zomeño, Amalia. Dote y matrimonio en al-Andalus y 
el norte de África. Estudio sobre la jurisprudencia 
islámica medieval. Madrid: CSIC, 2000.

Zomeño, Amalia. “Repertorio documental arábigo-
granadino: Los documentos árabes de la 
Biblioteca Universitaria de Granada”. Qurtuba 6 
(2001): 275-96.

Zomeño, Amalia. “Sobre el matrimonio en al-
Andalus y el norte de África”. En Saber y 
sociedad en Al-Andalus: IV-V Jornadas de 
Cultura Islámica, coordinado por Alejandro 
García Sanjuán, 257-83. Huelva: Universidad 
de Huelva, 2006.

Zomeño, Amalia. “The Islamic Marriage Contract in 
al-Andalus (10th-16th Centuries)”. En The Islamic 
Marriage Contract. Case Studies in Islamic 
Family Law, editado por Asifa Quraishi y Frank 
E. Vogel, 136-55. Cambridge: Harvard University 
Press, 2008.

https://www.um.es/lexico-comercio-medieval/index.php/p/v/inicio
https://www.um.es/lexico-comercio-medieval/index.php/p/v/inicio


19Rodríguez Gómez, María Dolores; Zomeño Rodríguez, Amalia De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-19

Fig. 8. Contrato de matrimonio entre Aḥmad, hijo de Aḥmad 
de Maršana, y Šamsī, hija de ʻAbd al-Raḥmān de Córdoba. 

[Burgos]. 15 marzo 1459. BHR. Caja 27 (91). 33040-II. 
Universidad de Granada




	Marcador 1
	Marcador 2
	_Hlk214529926
	_Hlk209171587

