
1De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-18

La casa de Fatan y lo que hay en ella. Aproximación 
al mobiliario textil y la indumentaria de mudéjares

https://dx.doi.org/10.5209/dmae.104724	

Resumen: El documento de 1493 del Archivo General de Simancas conteniendo, en unos cuantos folios, 
el inventario de cuatro casas de Baza (Granada) representa, en la actualidad, una valiosa información para 
escudriñar en el interior de las viviendas mudéjares granadinas. En este trabajo me propongo analizar tanto el 
mobiliario textil como la indumentaria de dichas casas, entendiéndolo como un concepto propio que merece 
ser definido y usado como instrumento de análisis en esta información. Para lograr este objetivo, además de 
servirme del documento en cuestión, llevaré a cabo un vaciado exhaustivo de los términos que componen 
tanto la ropa como el mobiliario textil y, en la medida de lo posible, reconstruyo el interior doméstico con un 
grupo de palabras significativas que son definidas y estudiadas. Cada término es analizado mediante fuentes 
lexicográficas coetáneas que, junto a la literatura académica, sirven de soporte para una redefinición en la 
que, además de precisar su significado, origen y uso, se hipotetiza con un dibujo que sirva de ilustración. 
Todo ello tiene como meta última el vestir una casa mudéjar y recrear la atmósfera cultural de su propio 
contexto mostrando posibles diferencias con otras viviendas de cristianos
Palabras clave: Mobiliario textil; indumentaria; mudéjares; moriscos.

EN Fatan’s house and what’s inside it. An introduction 
to textile furnishings and Mudejar clothing

Abstract: The document dated 1493 from the General Archive of Simancas which includes the inventory 
of four houses in Baza (Granada) in just a few pages represents, in our days, valuable information in order 
to examine the interior of the Mudejar houses in Granada. In this work I intend to analyze both the textile 
furniture and the clothing of these houses, understanding it as a concept of its own that deserves to be 
defined and used as an instrument of analysis in this information. For this purpose, in addition to using the 
document in question, I will carry out an exhaustive analysis of the terms that make up both the clothing and 
the textile furniture and, as far as possible, I will reconstruct the domestic interior with a group of significant 
words that are defined and studied. Each term is analyzed by means of contemporary lexicographic sources 
that, together with the academic literature, serve as support for a redefinition in which, besides specifying its 
meaning, origin and use, a drawing is hypothesized to serve as an illustration. The ultimate goal is to dress a 
Mudejar house and recreate the cultural atmosphere of its own context, showing possible differences with 
other Christian houses.
Keywords: Textile furnishings; Clothing; Mudejars; Moors

Sumario: 1. Introducción. 2. La casa de Fatan y lo que hay en ella. 3. Vestir el cuerpo, vestir la casa. 
4. Consideraciones finales. 5. Referencias bibliográficas

Cómo citar: Serrano-Niza, D. (2026). La casa de Fatan y lo que hay en ella. Aproximación al mobiliario textil 
y la indumentaria de mudéjares. De Medio Aevo 15(1), 1-18. DOI: https://dx.doi.org/10.5209/dmae.104724

De Medio Aevo
ISSN-e 2255-5889

M O N O G R Á F I C O

Dolores Serrano-Niza
Universidad de La Laguna    

https://dx.doi.org/10.5209/dmae.94960
https://dx.doi.org/10.5209/dmae.104724
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:dserrano%40ull.edu.es?subject=
https://orcid.org/0000-0001-6296-4786


2 Serrano-Niza, D. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-18

1. Introducción1

Un año después de la toma de Granada en 1492, se 
relacionan y valoran los bienes de cuatro casas gra-
nadinas cuyo documento se encuentra en el Archivo 
General de Simancas, con fecha de 1493. Las casas 
visitadas, todas ellas situadas en la comarca de Baza, 
“de que se escrivieron sus bienes” (fol.56r) corres-
ponden a la de Hayet; Abulhayar; Zahara, viuda de 
Raho, y Fatan, hija de Ynça Barvaja. Se trata, por tan-
to, de las posesiones de quienes eran ciudadanas y 
ciudadanos nazaríes, hasta hacía bien poco, y mudé-
jares por un brevísimo intervalo, exactamente el que 
media hasta 1501 (fecha en la que se dicta la primera 
pragmática obligando a su bautismo y conversión). 
En cualquier caso, personas que formaban parte de 
una comunidad que en el siglo XV mostraba una rea-
lidad a la que hoy denominaríamos intercultural.

Recordemos que, de manera proporcional al asen-
tamiento cristiano en territorio granadino, se fue orga-
nizando una suerte de convivencia con la población 
musulmana lo que, mayoritariamente, se llevó a cabo 
a partir de los acuerdos tomados en las sucesivas ca-
pitulaciones. De manera que, en ese corto intervalo 
de tiempo, había dos poblaciones compartiendo un 
mismo espacio, las de los mudéjares granadinos y la 
de los cristianos, colonos provenientes de otras zonas 
en busca de una nueva prosperidad. El asunto es que, 
como la historia demostraría posteriormente, tras el 
bautismo, tanto los nuevos convertidos como sus des-
cendientes, ahora llamados moriscos, se constituyen 
como una comunidad cultural con una identidad propia 
en cierta forma diferente a la que formaban los cristia-
nos viejos, descendientes estos de aquellos colonos.2

Indudablemente la procedencia de una u otra re-
ligión ponía de manifiesto ciertas diferencias cultura-
les que marcaban una identidad concreta. Prueba de 
ello son las imágenes que algunos viajeros describen 
en sus respectivos periplos por tierras granadinas, 3 
coincidiendo todos ellos en destacar las ropas que 
mudéjares y moriscos -según fuese el caso- usaban 
y, probando así que la indumentaria es una seña de 
identidad de primer orden. Es cierto que esta inves-
tigación se refiere a los mudéjares, sin embargo, he 
considerado hacer ciertas referencias a testimonios 
que se separan treinta años de la cronología aquí 
planteada por varias razones. La primera de ellas es 
que el tener como fuente de estudio una crónica de 
viajes tiene a su favor la objetividad que refleja, ya 
que el viajero describe, por definición, aquello que 
le resulta diferente. Este es el caso, tanto de Münzer 
(1494-1495) como de Navagero (1525-1528). La otra 
razón es que hay suficientes evidencias documenta-
les como para considerar que la ropa descrita por los 
viajeros se siguió usando, salvo las excepciones que 

1	 Este texto se enmarca en el proyecto I+D+i Las cosas por 
su nombre: (Re)construir la casa con palabras e imágenes, 
siglos XV y XVI. PID2022-136565NB-I00. IP: María Elena 
Díez Jorge; co-Ip: Ana Aranda Bernal. Financiado por MCIU/
AEI/10.13039/501100011033 y por FEDER, UE.

2	 Miguel Ángel Ladero Quesada, “Mudéjares y repobladores 
en el Reino de Granada (1485-1501)”, Cuadernos de Historia 
Moderna. no13 (1992): 47-71.

3	 Recogidos en los siguientes trabajos: Jerónimo Münzer, Viaje por 
España y Portugal (Madrid: Ediciones Polifemo, 1991) y Antonio 
María Fabié. Viajes por España de Jorge Ehingen, del Barón Leon 
de Romisthal de Blantna, de Francisco Guicciardini y de Andrés 
Navajero (Madrid: Academia de la Historia,1859), 297-299.

se relatarán en este trabajo, a lo largo de esas tres 
décadas. Hay que decir que ambos, en sus respec-
tivos viajes a tierras granadinas se fijarán particular-
mente en las ropas de las mujeres que, por otro lado, 
han quedado inmortalizadas por Weitdiz4, perma-
neciendo, de hecho, como imagen de referencia de 
cómo eran los moriscos o, al menos, de cómo eran 
las moriscas.5En cualquier caso, lo que los relatos de 
estos viajeros reflejan es una atmósfera cultural que 
difería en mucho a lo que ellos mismos conocían.

Por otra parte, quisiera detenerme en el hecho 
mismo de esa supuesta segregación cultural que de-
bía existir en la Granada del siglo XV, en los escasos 
nueve años en que la población musulmana granadi-
na tuvo el estatus de mudéjar antes de formar parte 
de una comunidad morisca. Con este fin, conviene 
recordar que, en el transcurso de la contienda militar, 
se iban firmando capitulaciones con las poblaciones 
ocupadas. En este contexto se encuentran las de 
1488 y 1489 que contemplan todo tipo de condicio-
nes, incluyendo el estatuto de la comunidad islámica, 
que permitían conservar sus usos y costumbres y su 
religión “con toda libertad, con sus signos exteriores”6 
y, además, se les reconocen derechos personales 
como, por ejemplo, la inviolabilidad de su casa, el 
respeto a sus propiedades y bienes, el no tener que 
aceptar huéspedes ni entregar ropa en contra de su 
voluntad y la promesa firme de que no se les obligaría 
a llevar señales.7 Estos acuerdos, a la luz de los acon-
tecimientos posteriores, no dejan de parecer actos 
de buena voluntad cuyo final ya es de sobra conocido. 
La tensión de la realidad social de esos años entre la 
comunidad de colonos que llegaba y los musulmanes 
locales preparaba un clima de revueltas que estaba 
por llegar. Y es, precisamente en dicho clima, donde 
un célebre personaje nos deja un texto muy acorde 
a nuestro objeto de estudio. Se trata del arzobispo 
Fray Hernando de Talavera quien tuvo un acercamien-
to más profundo y conciliador a los mudéjares con-
siderando, como ha citado algún biógrafo, que ellos 
debían abrazar el cristianismo, pero que los cristianos 
debían “abrazar sus costumbres”.8 Sin embargo, en 
otra de sus biografías se destaca este hecho:

Vistió a muchos de hábitos de cristianos dándo-
le capuces y sayos y a ellas mantos y sayas; dá-
bales mesas y manteles para que no comiesen 

4	 No parece muy probable que Weiditz hubiera estado en 
Granada. Se conoce un viaje a España, quizás formando 
parte del séquito de Johannes Dantiscus en 1529. Sin em-
bargo, sus representaciones de moriscas y moriscos han 
tenido una gran transcendencia, aunque imágenes simila-
res también aparecen en otros libros de trajes de la épo-
ca, como el de Heldt (1560 y 1580). Por todo ello, quizás, 
según indica Ramón Alba, “deba pensarse en una fuente 
más antigua, quizás española, actualmente desconocida y 
entonces fácilmente accesible”, Jerónimo Münzer, Viaje por 
España y Portugal, XVII.

5	 Véase, especialmente, el trabajo de Margarita Birriel Salce-
do, “Las moriscas del reino de Granada. Repensando el con-
flicto étnico-religioso desde el género”, en Una vida dedicada 
a la universidad. Estudios en Homenaje al profesor José Ma-
nuel de Bernardo Ares, coord. Carlos Martínez Shaw (Córdo-
ba: Uco press, 2019), 151-170.

6	 Miguel Ángel Ladero Quesada, Los mudéjares de Castilla en 
tiempos de Isabel (Valladolid: Instituto Isabel la Católica de 
Historia Eclesiástica,1969), 39.

7	 Ladero Quesada, Los mudéjares de Castilla, 41.
8	 Ladero Quesada, Los mudéjares de Castilla, 64.



3Serrano-Niza, D. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-18

en el suelo ni en ataifores como comían; y, final-
mente, buscaba mil maneras para los apartar de 
su secta y para los atraer a la santa fe católica. 
Hizo buscar de diversas partes sacerdotes, así 
religiosos como clérigos, que supieran la lengua 
arábiga, para que los enseñasen y oyesen sus 
confesiones. Trabajaba porque sus clérigos y los 
de su casa aprendiesen la lengua arábiga, y, así, 
hizo en su casa pública escuela de arábigo que 
la enseñasen.9

Esta descripción de ropas y costumbres unido 
al uso de la lengua árabe va a ser, precisamente, el 
arranque de la presente investigación cuya hipótesis 
de partida se centra en que la identidad de una co-
munidad se manifiesta, sobre todo, en su lengua y en 
la indumentaria que usa. Esa manera de vestir y nom-
brar lo que se viste se traspasa, por extensión, al ho-
gar y por eso, en las casas de mudéjares se respira 
una atmósfera distinta a la que existe en las cristianas.

El primer objetivo de este texto, por tanto, es re-
señar cuáles eran esas diferencias. Para ello, la lec-
tura atenta del documento citado al comienzo de 
estas páginas será el punto de partida puesto que en 
el relato de esos bienes incautados se encuentra la 
descripción de una casa mudéjar con todo lo que ha-
bía en ella. Como soporte teórico y metodológico, se 
abordan los conceptos de “indumentaria” y de “mo-
biliario textil” como marco en el que se insertarán los 
elementos hallados en la documentación. Además, el 
análisis de esos elementos precisa un doble estudio: 
por un lado, el estudio de la palabra misma y, por otro, 
la indagación del objeto que dicha palabra nombra. 
Este tipo de análisis requiere, en no pocas ocasiones, 
sobrepasar límites cronológicos, incluso, en ocasio-
nes, geográficos. La palabra que nombra un determi-
nado objeto, por lo general, perdura mucho en el tiem-
po. Suele darse el caso de que el objeto nombrado 
vaya variando con el transcurso de los años, circuns-
tancia que afecta especialmente a la ropa. Sin embar-
go, en la Edad Media la estabilidad de la indumentaria 
y los ajuares, en cuanto a su aspecto y definición, era 
mucho mayor que a lo que se pueda estar acostum-
brado en la actualidad. Por esta razón, en ocasiones, 
se ha recurrido a documentación que rebasa en tres 
décadas la fecha del documento objeto de este tra-
bajo, usada, naturalmente, con gran prudencia y con-
trastada con otro tipo de fuentes.

Junto a lo ya indicado, el uso de diccionarios co-
etáneos al documento, tanto de árabe como de es-
pañol, junto al marco teórico impuesto por la cultura 
material serán las piedras angulares de la metodolo-
gía en la que se sustentan estas páginas. Finalmente, 
a modo de objetivo y también de resultado, se va a 
establecer una hipótesis sobre el aspecto de algu-
nas prendas, tanto de mobiliario textil como de in-
dumentaria, precisamente aquellas que suponen un 
mayor reto porque, hasta donde se sabe, no existe 
ninguna imagen y su constancia solo permanece en 
la documentación. En definitiva, se va a recorrer un 
camino inverso al usual en el sentido de que, par-
tiendo de la palabra y su escasa descripción textual 
se accederá a una reconstrucción mediante imáge-
nes de lo que habría sido una “colcha de colores”, un 
“fustul” y una“cedría”.

9	 Ladero Quesada, Los mudéjares de Castilla, 65.

2. La casa de Fatan y lo que hay en ella
La fuente principal de este trabajo, como ya se ha di-
cho, es un documento fechado en 1493 pertenecien-
te al Archivo General de Simancas. En 1983, Juan 
Martínez Ruiz10 hizo una lectura y un primer acer-
camiento a este manuscrito, por entonces inscrito 
como legajo número 1316 de su catálogo “Guerra 
Antigua”.11 Actualmente, la referencia de este origi-
nal se corresponde con la signatura Guerra y Marina 
(GYM, LEG, 1315,56), que será el que se indique en la 
descripción de su contenido. El documento está sin 
foliar, aunque con grafía actual se haya numerado a 
mano, siendo esta la información con la que se iden-
tificarán los diferentes elementos en este texto. En 
este trabajo, se ha cotejado el original con la precisa 
lectura que hiciera el ya citado Martínez Ruiz.

Fig.1. Fol. 59v del documento nº GYM, LEG,1315,56, de 1493, 
del Archivo General de Simancas, correspondiente al 

inventario de bienes de la casa de Fatan.

Fig.2. Fol. 60r del documento nº GYM, LEG,1315,56, de 1493, 
del Archivo General de Simancas, correspondiente al 

inventario de bienes de la casa de Fatan.

10	 Juan Martínez Ruíz, “Ropas y ajuar de mudéjares granadinos 
(año 1493)”, Revista de Dialectología y Tradiciones Populares, 
no38 (1983): 119-134.

11	 Martínez Ruíz, “Ropas y ajuar de mudéjares”, 125.



4 Serrano-Niza, D. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-18

El contenido de este legajo es la relación ex-
haustiva llevada a cabo un 28 de mayo de 1493 de 
los bienes hallados en cuatro viviendas granadi-
nas en las que, además, se especifica el número 
de miembros que en cada una de ellas habitaba. 
De esta manera, la primera de las casas relatadas 
es la de Hayet, con cuatro integrantes (fol.56r); la 
segunda casa pertenece a Abulhayar, también con 
cuatro componentes (fol.57r,57v y 58r); la tercera 
es la vivienda de Zahara, viuda de Raho, donde 
viven tres personas (fol.58v, 59r y 59v), y, por úl-
timo, está la casa de Fatan, hija de Inça Barvaja, 
donde viven seis miembros (fol. 59v, 60r,60v y 61r). 
La enumeración de cada elemento lleva, como es 
costumbre en este tipo de documentación, el valor 
en que el objeto se aprecia por lo que cada casa, 
finalmente, lleva un montante final de gran interés. 
En el caso de la casa de Hayet su valor total es de 
360,5 reales; la de Abulhayar es de 547,5 reales; la 
de Zahara es de 383,5 reales y frente a todas ellas, 
la de Fatan asciende a 2818 reales. Como puede 
verse, hay una diferencia económica de gran cali-
bre entre esta última casa y las demás que, frente 
a lo que pudiera parecer, reside no tanto en la can-
tidad de objetos como en el valor de los mismos. 
Este hecho, a mi modo de ver, resulta ser tan rele-
vante como el estudio de los bienes en sí mismos 
y requiere que se abra, a través de él, una línea de 
trabajo. En este sentido, la citada información vie-
ne a corroborar que ni la comunidad mudéjar ni, 
posteriormente la morisca, fue un grupo homogé-
neo, como la historiografía ha dejado sentir, sino 
que, por el contrario, existían muchas y grandes 
diferencias económicas entre ellos.12

Por otra parte, se ha mantenido vivo el estereoti-
po de sumisión que caracterizaba a las mujeres de 
las citadas comunidades, reforzando esta imagen 
mediante los retratos realizados por Weiditz, tal y 
como ya se ha avanzado.

Fig.3. Mujer con almalafa. Die Trachtenbuch, 95-96. 
Trachtenbuch de Christoph Weiditz (1530-1540). © 

Germanisches Nationalmuseum Nürnberg, Hs. 22774. 
Imagen de repositorio: https://dlib.gnm.de/item/Hs22474/249. 

[Consultado el 25 de julio de 2025]

12	 María Elena Díez Jorge y Dolores Serrano-Niza, “Nombrar la 
vida cotidiana: formas de poder a través de los enseres de 
casas y ropas de moriscas granadinas” en Prácticas feme-
ninas en la Edad Moderna. Entre el arte y el poder, ed. Esther 
Alegre Carvajal, (Madrid: Universidad Nacional de Educación 
a Distancia, 2024), 277-302.

Esa mujer oculta bajo un manto, a menudo blan-
co, al que conocemos como “almalafa”, constituye 
en estado puro la imagen de la alteridad en esta 
época,13 representando a toda la comunidad moris-
ca, pero también podemos imaginar así ataviadas 
a las mudéjares, tal y como las describe en 1494 
Münzer en su texto cuando dice: “Cuando salen, van 
cubiertas de una blanquísima tela de lino, algodón o 
seda. Cubren su rostro y cabeza de manera que no 
se les ven sino los ojos”.14

Otro aspecto que destacar del documento que 
aquí se está analizando, es que la casa más rica va-
lorada pertenece a una mujer, Fatan, hija de Ynça 
Barvaja y a ella se une la de Zahara, algo más humil-
de, pero igualmente cabeza de familia. Quiere esto 
decir que las mujeres de esta comunidad participa-
ban de cierta agencia y poder que requiere una repa-
ración histórica. En el caso concreto que nos ocupa, 
hay que fijarse en que Zahara tiene a su cargo a tres 
personas y Fatan, por su parte, a seis. Más allá de 
que el alguacil identifique a ambas vinculadas a un 
nombre de varón, la realidad de ese momento con-
creto es que ellas son las cabezas principales de sus 
respectivos hogares. Sus casas, y con esto empie-
za su descripción, revelan un ambiente cultural muy 
concreto que el escribano, sin saberlo, fue recogien-
do a modo de palabras y cuya atmósfera se intentará 
reproducir aquí.

Así pues, cuando se interviene, por ejemplo, la 
casa de Zahara, se hayan los siguientes enseres: 
una manta peluda; unas camisas orilladas y otras ori-
lladas y labradas; unas sávanas orilladas y labradas; 
una marlota de chamelote azul y colorado; tovajas 
largas (unas orilladas y otras labradas); diferentes al-
mohadas en cuanto a colores y materiales (de lienzo, 
labradas, de fustán, de zarzazhán, blancas…); mandi-
les pequeños y labrados; una toquilla de camino de 
mujer; un fustul morado y tres amarillos; unos cor-
dones de mujer; un almayçarejo viejo; tres camisas 
moradas; una toca de mujer; un sayo de hombre, azul 
y morado; tres almalafas pequeñas y una grande; una 
marlota de paño prieto; una açedría; un sayo de mujer 
amarillo y negro; una camisa de mujer listada y otra 
morisca; tres camisas pequeñas; unos zaragüelles. 
Además de todo esto, se enumeran un haz de alma-
draque, una sábana de estopa, retazos de diferentes 
telas para acabar citando una almohadilla con lino 
hilado, cuatro almohadas de lienço llenas de lana, 
una colcha de paño de colores, un guadamecí, varias 
colchas de distinto valor y, por último, un almirez pe-
queño. Enseres similares aparecerán, asimismo, en 
las respectivas casas de Hayet y de Abulhayar.

En definitiva, una primera mirada a estos bienes re-
latados que estaban presentes en la casa de Zahara 
ya conduce al planteamiento de diferentes cuestiones 
que van a ser desarrolladas en los epígrafes siguien-
tes. La primera de ella -y muy a tener en cuenta - es la 
naturaleza de estos bienes. Como puede observarse, 
junto a la ropa de vestir y el almirez, el único mobiliario 
que aparece es el denominado “mobiliario textil” que 
resulta ser, sin duda, una característica esencial de las 
casas mudéjares y moriscas identificadas por una at-
mósfera aun andalusí con una vida cotidiana hecha a 

13	 Birriel Salcedo, “Las moriscas del reino de Granada”, 160.
14	 Münzer, Viaje por España,129.

https://dlib.gnm.de/item/Hs22474/249


5Serrano-Niza, D. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-18

ras del suelo. Con esto me refiero al hecho de que una 
vivienda sencilla podía ser, simplemente, una habita-
ción donde se extendieran unas alfombras para aislar 
del suelo y sobre estas unos colchones servirían de 
cama para dormir durante la noche y, quizás recogidos 
y con almohadas, formaran el mobiliario de descanso 
durante el día. Asimismo, piezas de tela que separan 
estancias a modo de tabique o que sirven de puerta, 
además de tejidos que permiten guardar la ropa que 
no está en uso. Bien es verdad, que, en algunas casas, 
tanto de cristianos viejos como de mudéjares y moris-
cos, se hallaron camas de cielo y cercadura,15hecho 
que no invalida lo que se acaba de relatar.

Fig.4. Recreación del interior de una casa granadina 
del siglo XV. ©Dibujo de Miguel Salvaterra bajo las 

indicaciones de Dolores Serrano-Niza.

En cualquier caso, y por todas las razones ya alu-
didas, considero que el “mobiliario textil”, con la defi-
nición que se acaba de ver, comprende todo un cam-
po conceptual y léxico que, en algunas ocasiones, 
intersecan con el de la indumentaria ya que, como 
es habitual en la Edad Media, los textiles eran poli-
valentes y un mismo tejido podía tener un uso como 
ropa, por ejemplo, un manto de mujer y como pieza 
de abrigo en la cama, como ya se ha indicado16. Lo 
que se acaba de exponer, además, tiene mucho que 
ver con las dotes con que las mujeres acuden al ma-
trimonio. La documentación consultada indica que 
hay diferentes tradiciones según se provenga de una 
familia cristiana vieja o no. Y así, las primeras desti-
naban la partida principal al mobiliario propiamente 
dicho (arcas, sillas, mesas, etc.) y enseres de cocina; 
las segundas, en cambio, componían sus dotes con 
mobiliario textil, ropa y joyas.17

15	 Nuria Follana Ferrández, La cultura material hispanomusul-
mana en época de los Reyes Católicos: El ejemplo del Reino 
de Granada (Universidad de Granada: Tesis doctoral,2017), 
https://digibug.ugr.es/handle/10481/52303 [Consultado el 
10 de febrero de 2025], 158.

16	 En la Fig.4 se puede comprobar cómo una casa puede amue-
blarse con elementos textiles, casi íntegramente. Como pue-
de observarse frente a la ausencia de muebles, se halla la 
presencia de tejidos de diversa naturaleza que cumplen con 
esa función, es decir, son los componentes del denominado 
“mobiliario textil”. Una versión más amplia de esta recreación 
fue publicada en Serrano-Niza, “Una habitación con telas. El 
mobiliario textil de origen andalusí en una casa morisca”, 394.

17	 Díez Jorge; Serrano-Niza, “Nombrar la vida cotidiana”, 287-290.

Fig.5. Tejido nazarí. 1350 [ca]. MTCE088659. Museo 
del Traje. Centro de Investigación del Patrimonio 

Etnológico, Madrid. Foto: Javier Maza, 2014.

Tras lo expuesto, ha llegado el momento de co-
nocer lo que la vivienda de Fatan alberga18. En este 
caso, y dado que es el objeto principal de análisis 
de este trabajo, se expondrá línea a línea cada uno 
de los elementos con su correspondiente valor al 
lado, por lo que he considerado más útil su pre-
sentación en forma de tabla, como se puede ver a 
continuación:

18	 En las Fig. 7 y 8 puede verse el reparto conceptual de los bie-
nes de Fatan. En ambos gráficos puede apreciarse- por el 
tamaño de cada pieza de color del gráfico- el porcentaje de 
esos bienes, destacando el volumen que suma el mobiliario 
textil junto a otros tejidos, suponiendo el 45% del total de 
sus bienes. En cuanto a la ropa propiamente dicha, supone 
un 28% de los mismos. En el apartado “varios” se recogen 
aquellos elementos que no se sabe a ciencia cierta si forman 
parte del ajuar doméstico o se trata de ropa, lo que, como 
puede verse representa un alto porcentaje de intersección 
entre campos conceptuales.

https://digibug.ugr.es/handle/10481/52303


6 Serrano-Niza, D. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-18

Fig.6. Tabla con el inventario correspondiente a todos los 
enseres habidos en la casa de Fatan, con su correspondiente 

valor (fols. 59v a 61r). Elaboración propia.

Fig.7.Reparto conceptual de los bienes de Fatan. ©Gráfico 
elaborado por Jordan Correa a partir de los datos 

suministrados por Dolores Serrano-Niza

Fig.8.Reparto conceptual de los bienes de Fatan con porcentajes 
de dichos bienes. ©Gráfico elaborado por Jordan Correa a partir 

de los datos suministrados por Dolores Serrano-Niza

A la luz de los datos, quisiera destacar previa-
mente a su estudio en el epígrafe siguiente, el intere-
sante detalle de una denominación, cuya presencia 
se encuentra en las casas intervenidas: “una camisa 
morisca de muger” (fol.57r); “tres camisas, peque-
ñas, moriscas, cinco reales” (fol.59r) y “dos camisas 
de muger, moriscas, diez reales” (fol.60r). Como pue-
de observarse aparece el adjetivo “morisco” antes 
de que este término sea empleado para nombrar a 
toda una comunidad, la recién convertida al cristia-
nismo y/o descendiente de musulmanes. En efecto, 
y tal y como ya ha indicado Elena Díez Jorge, hay que 
tener en cuenta si el término “morisco” se usa como 
sustantivo o como adjetivo.19 Cuando se trata de esto 
último, no es más que un adjetivo de relación que se 
refiere a lo “moro”, en la misma medida que “berbe-
risco” se va a referir a Berbería. Como adjetivo, y este 
es el caso, está definiendo una técnica, “un modo 
de hacer del que se era consciente que hundía sus 
raíces en la tradición de al-Ándalus”20 y, por lo tanto, 
nada tiene que ver con quién elaboraba el objeto.

Tras este breve inciso terminológico y volviendo a 
los bienes incautados en la casa de Fatan, conviene 
hacer algunas consideraciones a través de la cua-
les poder trazar esa atmósfera diferente que podía 
percibirse en las casas de mudéjares frente a las de 
cristianos. Con este fin, en este trabajo me ocupo del 
estudio de una serie de prendas en las que aún pue-
de respirarse los efluvios de un pasado andalusí.

Fig.9. Tejido granadino, s.XV. MTCE009394. Museo del Traje. 
Centro de Investigación del Patrimonio Etnológico, Madrid. 

Foto: Javier Maza, 2014.

3. Vestir el cuerpo, vestir la casa.
Al contrario de lo que les ocurre a los animales, el 
ser humano viste su cuerpo para combatir las incle-
mencias meteorológicas, pero, quizás también, para 
compensar el haber nacido sin unos rasgos orgáni-
cos propios que los diferencie. La especie humana 
tiene, por tanto, que constituir su mundo particular a 
partir de determinados elementos y elaborar con ellos 
lo que será su ecosistema. Esto se convertirá en una 
existencia llena de búsquedas que acabarán cons-
truyendo una “naturaleza de segunda mano” a la que 
llamaremos “cultura”.21 Ese vestir el cuerpo que tiene 

19	 María Elena Díez Jorge, “Under the same mantle: the women 
of the ‘Other’ through images of Moriscas,” Il Capitale Cultu-
rale. Studies on the value of Cultural Heritage, no 6 (2017): 51.

20	 Díez Jorge, “Under the same mantle”, 51.
21	 Para mayor profundidad sobre esta cuestión, véase el traba-

jo de Nicola Squicciarino, El vestido habla: consideraciones 



7Serrano-Niza, D. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-18

cada cultura será traspasado al lugar donde este se 
refugia, es decir, el hogar. Un microespacio que aglu-
tina una manera de vivir y de ser en un espacio mayor. 
Por eso, las casas también se visten conforme a quie-
nes las habitan y por la misma razón considero que 
tanto la “indumentaria” como el “mobiliario textil” son 
conceptos interrelacionados cuya demarcación es 
esencial en términos metodológicos. En este senti-
do, se podría decir que ambos campos conceptuales 
son en sí mismos un lenguaje, tanto denotativo como 
connotativo, además, de representar un lenguaje no 
verbal que aporta una sustantiva información. No es 
este el lugar para desarrollar esta idea semiótica, pero 
baste decir que la demarcación de estos campos ha 
servido de pilar para este trabajo donde solo se ex-
ponen algunos resultados, por cuestión de espacio, 
de lo estudiado. Además,  si bien tanto la ropa como 
el mobiliario textil tienen en común la materia prima, 
es decir, el estar elaborados con tejidos, considero 
que las joyas, a sabiendas que no forman parte de 
la industria textil, deben ser incluidas. La razón de su 
presencia en el concepto indumentaria es inherente 
pues, muchas veces constituyen una parte de la ropa 
y, en todas las ocasiones, son informantes de gran ca-
lado en este lenguaje propio y característico del que 
se está dando cuenta en este texto. Algunos ejemplos 
avalan esta inclusión, por ejemplo, los botones de 
ciertas prendas pueden ser de hilo o de metal, pero 
en hay ocasiones en que son de aljófar y oro. Otro tan-
to ocurre con lujosas tocas de sedas cuyos cabos se-
rán de oro y su valor muy elevado.

Por lo que al “mobiliario textil” respecta, se trata 
de un concepto que ya fue tratado como un campo 
propiamente dicho en otro lugar22 y cuya definición 
retomo ahora en este. Es decir, se entiende por 
“mobiliario textil” al conjunto de enseres domésti-
cos elaborados a partir de una materia prima textil, 
de ahí el adjetivo que acompaña al término mobi-
liario, indicando por sí mismo, la cualidad de movi-
lidad que le caracteriza y que permite que puedan 
ser llevados de un lugar a otro con facilidad. Este 
mobiliario se compone de textiles que cubren el 
suelo y las paredes, que separan espacios y que, 
rellenos, forman cojines, colchones y almadra-
ques23 destinados al descanso y la confortabilidad. 
Además, incluyo en este concepto la lencería do-
méstica que se encuentra directamente relaciona-
do con la ropa interior, en tanto en cuanto, este tipo 
de prendas solían elaborarse con lino o algodón y 
rara vez se teñían. A esta lencería doméstica per-
tenece la ropa que se usa en la cama, para comer 
o para diversas utilidades en la casa. Asimismo, 
aparecen textiles que sirven de mera decoración 
y representación y otros que se utilizan a modo de 
armario o arca para guardar la ropa.

Con esto último quisiera dejar constancia de que 
estos campos conceptuales en ningún momento 

psico-sociológicas sobre la indumentaria (Madrid: Cátedra, 
1998), especialmente, 25 a 94.

22	 Dolores Serrano-Niza, “Amueblar la casa con palabras. 
Fuentes lexicográficas árabes para el estudio del ámbito do-
méstico”, en La casa medieval en la península ibérica, eds. Mª 
Elena Díez Jorge y Julio Navarro Palazón, Madrid: Sílex, 2015, 
307-336.

23	 Se entiende por “almadraque” una pieza textil gruesa que se 
rellena y que, colocada sobre el suelo o sobre una cama, a 
modo de colchón, sirve para descansar o dormir.

serán compartimentos estancos. Lo habitual, por 
el contrario, serán las intersecciones entre ellos: un 
manto que sirve para la cama y también para cubrir-
se al salir a la calle; una toca de seda que se adere-
za con perlas y es, en sí misma, una joya; un colchón 
que sirve de cama en la noche y zona de descanso 
durante el día.

En definitiva, lo que los documentos aportan 
son un listado de nombres que aluden a objetos, 
en la mayoría de los casos, con usos tan versáti-
les que no es extraño dudar continuamente de si 
se trata de una pieza de mobiliario textil o de un 
tipo de ropa; si es una joya o un complemento. A 
esta incertidumbre se une el que los dicciona-
rios coetáneos no siempre aportan una solución 
y, aún más, para la documentación granadina que 
es objeto de este trabajo, se suma la fluctuación 
entre lenguas, es decir, entre el árabe y el caste-
llano. No será raro encontrar palabras que están a 
medio camino entre una y otra lengua, o, dicho de 
otra forma, palabras que en su contexto se usaban 
como un préstamo de la lengua árabe24, pero que 
no tuvieron una aceptación plena en la lengua cas-
tellana y por eso, no están en los diccionarios.

De vuelta al documento que se está analizando 
en estas páginas, conviene recordar que está fecha-
do en 1493, justo un año antes de que el ya citado 
Jerónimo Münzer realizara su viaje a tierras grana-
dinas. Y tal y como, posteriormente, hará Navagero, 
dejó para la posteridad una imagen escrita de hom-
bres y mujeres moriscas que dice así:

No he visto a ningún hombre que llevase calzas, 
a no ser algunos peregrinos que las llevaban 
hasta las rodillas, sujetas con nudo en la parte 
posterior, de manera que a la hora de la oración 
y de las abluciones pudieran fácilmente quitár-
selas. Las mujeres, en cambio, todas llevan cal-
zas de lino, holgadas y plegadas, las cuales se 
atan a la cintura, cerca del ombligo, como los 
monjes. Sobre las calzas se visten una camisa 
larga, de lino, y encima, una túnica de lana o de 
seda, según sus posibilidades. Cuando salen, 
van cubiertas de una blanquísima tela de lino, 
algodón o seda. Cubren su rostro y cabeza de 
manera que no se les ven sino los ojos.25

Ya se ha hecho referencia en páginas anteriores 
a este texto y ahora, quisiera detenerme en un breve 
análisis del mismo. Obsérvese cómo Münzer descri-
be brevemente la indumentaria masculina, al menos 
para indicar el hecho de no llevar calzas (zaragüelles) 
-excepto en el caso de quienes van a hacer la ora-
ción. En cambio, ambos se deleitan en la descrip-
ción de las moriscas, a todas luces, el elemento más 
exótico del paisaje que están recorriendo. Resulta, 
cuanto menos curioso que, tres décadas después 
de este texto, Navagero, al describir a la población 
granadina, diga de los moriscos, simplemente, que 
“hablan su antigua y nativa lengua, y son muy po-
cos los que quieren aprender el castellano”.26 En 

24	 Entendiendo por este término el “vocablo o giro de la len-
gua árabe empleado en otra”, Real Academia,

	 Diccionario de la lengua española, 23.ª ed., [versión 23.8 en 
línea]. <https://dle.rae.es> [4 de junio de 2025].

25	 Münzer, Viaje por España,129.
26	 Fabié, Viajes por España, 297.

https://dle.rae.es


8 Serrano-Niza, D. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-18

cambio, se deleita en la descripción de las ropas 
de las mujeres. Ante este hecho, se hace necesa-
rio contrastar esta información que proporcionan 
los viajeros con la realidad registrada. Me refiero a 
documentos de diversa índole, como el que aquí se 
está estudiando junto a las pragmáticas que se van 
emitiendo con respecto a esa manera de vestir que 
se ha dado en llamar “a la manera de moros” o “a 
la morisca”. Pero ¿qué se entendía exactamente por 
vestir a la morisca? La consulta de la legislación le-
jos de aclarar este hecho conduce a una verdadera 
imprecisión. Véase el ejemplo del “Acuerdo tomado 
por el Ayuntamiento de Granada sobre las ropas que 
podían cortar y hacer los sastres moriscos” (14 di-
ciembre 1512) en respuesta a la “Cédula ordenando 
que en adelante ninguno de los nuevamente conver-
tidos del reino de Granada pueda hacerse vestidos a 
la manera de los moros, sino en la forma usada por 
los cristianos viejos” (20 junio 1511).27 En esta última, 
la reina Doña Juana ordena que: “en adelante no 
hubiese más memoria de las cosas de los moros y 
estuviesen e viviesen como cristianos, pues lo eran, 
no pudiesen hacer nuevamente ninguna ropa moris-
ca ni traer más de las que al presente tenían hechas, 
sino por la forma e manera que las traen los cristia-
nos viejos”.28

Y, como se ha indicado, en respuesta a esta cé-
dula de doña Juana, el alamín de los sastres de los 
nuevamente convertidos suplica:

a la çibdad les mandase decir y declarar qué 
ropas han de hacer, porque no quieren exce-
der de lo que Su Alteza manda”29, concluyén-
dose que lo sastres pueden hacer “capuces de 
sayas de jirones e de cuatro cuartas para hom-
bres, y jubones a la castellana y calzas para 
hombres, y ropones que ellos dicen cotas, y 
toda ropa de hombres, excepto marlota30.

Si nos atenemos a esta documentación, y a pesar 
de que las separen 19 años del momento en que se 
incautan las casas mudéjares, se pueden extraer al-
gunas deducciones muy interesantes. La primera de 
ellas es que los propios sastres moriscos no saben 
identificar con exactitud el tipo de ropa a la que la rei-
na denomina “de moros”.31 Es probable que esto sea 
así porque la ropa masculina que usan los moriscos 
ya no difiere tanto de la que visten los cristianos vie-
jos y, por la misma razón, Navagero no hace referen-
cia alguna a ella, acaso porque no logran distinguir 
quien es cristiano viejo de quién no lo es, al menos 
por la ropa que visten y sí por la lengua que hablan.

Para corroborar esta hipótesis, el documento objeto 
de estas páginas servirá de guía y es que es cierto que 

27	 Ambas cédulas están reproducidas en Antonio Gallego y 
Burín y Alfonso Gámir Sandoval, Los moriscos del reino de 
Granada según el sínodo de Guadix de 1554 (Granada: Uni-
versidad de Granada,1968), 174 y 175 respectivamente.

28	 Gallego y Burín; Gámir Sandoval, Los moriscos del reino de 
Granada,174.

29	 Gallego y Burín; Gámir Sandoval, Los moriscos del reino de 
Granada,175.

30	 Gallego y Burín; Gámir Sandoval, Los moriscos del reino de 
Granada, 175.

31	 Ver sobre este asunto la interesante hipótesis planteada por 
Javier Irigoyen, “Moros vestidos como moros”. Indumentaria, 
distinción social y etnicidad en la España de los siglos XVI y 
XVII. Barcelona: Bellaterra, 2018.

algunas prendas de vestir no están clasificadas como 
femeninas o masculinas y que, además, pueden ser 
usadas por ambos sexos. Es el caso, por ejemplo, de 
las marlotas que aparecen en la documentación en las 
que no se especifican si son de hombre o de mujer. En 
otras prendas, en cambio, sí se puntualiza y, de esta ma-
nera, encontramos, como propiamente masculinas, las 
siguientes piezas: “una camisa de onbre corta” (fol.56r); 
“una camisa de onbre, blanca”, “un sayo morado de on-
bre” (fol.57r); “un sayo de onbre azul e morado” (fol.50r) y 
“una de ombre, labrada”, “una camisa e unos çaragüe-
lles de onbre, blanco todo”; “un sayo colorado e morado, 
de onbre”, “un capillar de grana, de ombre” (fol.60r).

En cambio, como ya ha quedado indicado, hay 
otras piezas de ropa documentadas que no vienen 
asignadas a uno u otro sexo, y que, sin embargo, las 
usaban ambos, como es el caso de la marlota o la 
saya. A veces se señala que es de hombre y otras de 
mujer, pero ¿cómo se diferenciaban?

Por otro lado, hay prendas de vestir de las que, 
aunque no se aclara si eran masculinas o femeninas, 
sin embargo, hoy ya se puede saber a qué género 
adscribirlo. Es el caso de la “almalafa”, un gran man-
to, a menudo blanco, con el que las mujeres se cu-
brían al salir a la calle. De esta prenda, encontramos 
referencia en la casa de Hayet (fol. 56r): “una almalafa 
buena”; “una almalafa vieja”. En la casa de Abulhayar 
(fol.57r) se inventaría: “una almalafa” y en la de Zahara 
(fol.59r): “tres almalafas pequeñas e una grande “y en 
la de Fatan (fol.60v), “una almalafa grande”.

Se trata, como se ha visto por la descripción de 
los viajeros, de la prenda por excelencia de la co-
munidad morisca que representa el cuerpo vestido 
de una mujer, la que reconocen inmediatamente 
Navagero y Münzer y la que, posteriormente, será re-
creada por Weiditz.

Así las cosas, y a pesar de que este, en efecto, ha 
sido el relato transmitido por la historiografía, y a la luz 
de nuevas investigaciones, cabría plantearse si, real-
mente, las mujeres cubiertas por ese blanco manto 
eran todas mudéjares o moriscas o si entre ella ha-
bía también cristianas. Una vuelta a las pragmáticas 
y cédulas dictadas ponen en duda ese hecho. Me 
refiero, por un lado, a la “Cédula para que se guarde 
lo mandado sobre las ropas moriscas y que pasados 
dos años ninguna nuevamente convertida pueda traer 
almalafa” y la “Cédula para que las cristianas viejas no 
se vistan a la morisca ni traigan almalafa”, ambas emi-
tidas el 29 julio 1513.32En esta última la reina expresa 
su malestar sobre la indumentaria usada por las cris-
tianas viejas en Granada de esta manera:

Por cuanto he sido informada que algunas mu-
jeres cristianas viejas que viven e moran en la 
dicha çibdad de Granada e en las otras çibda-
des e villas e lugares de ese reino, no miran-
do a lo que generalmente tenemos mandado 
e proveído que los nuevamente convertidos 
dexen los hábitos e vestidos moriscos y anden 
al traxe e manera de los cristianos, ellas se vis-
ten a la morisca e se cubren con almalafas.33

32	 Ambas cédulas están reproducidas en Gallego y Burín; Gá-
mir Sandoval, Los moriscos del reino de Granada, 177-179 y 
179-180 respectivamente.

33	 Gallego y Burín; Gámir Sandoval, Los moriscos del reino de 
Granada,179.



9Serrano-Niza, D. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-18

En definitiva, la conjunción de toda la documen-
tación (legislativa, literaria, lexicográfica, etc.) es la 
clave para alcanzar uno de los objetivos trazados en 
estas páginas: el plasmar esa atmósfera diferente 
que se encontraron los colonos cristianos cuando 
llegaban a la Granada mudéjar, tan diferente a la que 
traían de origen. Lo que se percibía eran los últimos 
efluvios de la cultura nazarí, en representación de un 
largo pasado andalusí. El aire mudéjar y morisco atra-
pa los últimos momentos de ese pasado y los deja 
traslucir en una indumentaria que, paulatinamente, 
se va viendo influenciada por los nuevos tiempos. 
No obstante, esa emanación andalusí, a pesar de las 
prohibiciones, generó fascinación34 y fue imitada por 
las clases altas de cristianos viejos. Pero no solo en 
el vestir, sino que el cuerpo vestido desciende a una 
manera de vivir y las casas de los mudéjares y moris-
cos se amueblan con textiles de colores y texturas 
que acaban convertidas, en ocasiones, en precurso-
res arquitectónicos.35

3.1. �Vestir la casa. El mobiliario textil de las 
casas mudéjares

Las casas también se visten y lo hacen conforme a 
quienes las habitan, como ya se ha dicho. En este 
trabajo hablo de las diferentes atmósferas que se 
podían respirar en la Granada de finales de siglo XV. 
Una de las preguntas principales que me he plan-
teado es cuáles debían ser las diferencias entre las 
casas de cristianos y las de mudéjares en Granada. 
La búsqueda de una respuesta me lleva, principal-
mente, a este epígrafe ya que la clave estaba en el 
denominado mobiliario textil. Es obvio que los ho-
gares de los cristianos también se vestían con tex-
tiles de todo tipo, sin embargo, considero a la luz de 
los datos, que no los había con la misma intensidad 
y, con toda probabilidad, con una estética muy dis-
tinta. Por su parte, en las casas de estos mudéjares 
los textiles son, ante todo, polivalentes y esa multi-
funcionalidad textil hará que se acaben mezclando 
con la indumentaria, razón por la que una prenda 
de vestir va a recibir el mismo nombre que un com-
ponente de la cama donde se dormirá. Este es el 
caso del “almaizar”, por ejemplo. En los dicciona-
rios aparece recogido como un tipo de toca, a ve-
ces especificando que es morisca. Otros autores lo 
han considerado, asimismo, un tipo de manto36 Sin 
embargo, ya ha quedado demostrado que este tex-
til puede añadir un significado nuevo al de toca o 
manto que es el de “sábana”. Seguramente se trata-
ba de una pieza muy amplia de tela, probablemente 
fina, que podía usarse tanto como manto para cu-
brirse al salir a la calle o a modo de sábana con la 
que taparse en el momento de dormir.37

34	 Dolores Serrano-Niza, “Vestir a la morisca para el juego de 
cañas. Símbolo, significado y estudio de su indumentaria 
(ss. XV-XVI)” Atrio. Revista de Historia del Arte, no 31(2025): 
80–102.

35	 Dolores Serrano-Niza “Telas construidas o cómo las pala-
bras referidas a tejidos se instalan en el léxico de la arqui-
tectura (s.XVI)”. Revista Vegueta. Anuario de la Facultad de 
Geografía e Historia, no 21/1 (2021): 637-658.

36	 Reinhart Dozy. Dictionnaire détaillé des noms des vêtements 
chez les arabes (Amsterdam: J. Muller, 1845), 142.

37	 Serrano-Niza, Dolores. “Textiles para el sueño. Ropa y ajuar 
morisco para hacer una cama” en Vestir la casa. Objetos y 
emociones en el hogar andalusí y morisco ed. Dolores Serra-

Entre los enseres de las casas mudéjares que 
se está analizando, aparece este textil en todas las 
casas, eso sí, con diferente calidad y valor. Es de 
destacar la presencia de un “almayçar grande muy 
bueno con orillas amarillas e moradas” en la casa 
de Abulhara así como los “dos almayçares nuevos 
con orillas amarillas” de la casa de Fatan. Hay que 
decir que, como es bien sabido, la ubicación de 
cada ítem es, en ocasiones, fuente de información. 
En este caso concreto, se da la coincidencia de que 
en ambas casas el almaizar aparece citado muy 
próximo a otro textil que se analizará aquí, el fustul. 
Lo mismo ocurre en las otras casas. Este hecho me 
lleva a pensar que, en lo que respecta a estas, los 
almaizares descritos forman parte de la indumenta-
ria como un tipo de tocado y no como elemento de 
lencería doméstica.

En cualquier caso, hay que destacar que los ajua-
res de las mudéjares más ricas son la prueba de 
que el poder y la riqueza tienen, en este contexto, 
diferentes maneras de expresarse. Más tarde, esta 
afirmación podrá trasladarse a las moriscas y es que 
sus aportaciones a la casa, lejos de lujosos muebles, 
son, por ejemplo, valiosísimos textiles o el valor y la 
cantidad de las joyas que poseen.38 La casa de Fatan, 
como se ha visto, es una prueba de ello. El montan-
te total de sus bienes es muy alto y, en comparación 
con las otras casas, su mobiliario textil es también 
muy rico. Es verdad que el tejido no soporta el paso 
del tiempo como lo puede hacer el mobiliario y, ape-
nas, nos ha llegado restos de ellos. Se cuenta, eso sí, 
con sus nombres almacenados en los documentos 
y como se viene defendiendo en estas páginas, se 
cuenta también con el propósito de reconstrucción 
de esa cultura material que pide su rescate.

En esta ocasión, y por razón de espacio, he elegi-
do tres piezas claves del mobiliario textil. Me refiero 
al almadraque, el colchón y la colcha. Estos tres ele-
mentos aparecen así recogidos entre los bienes de 
Fatan y la presencia en el mismo documento del mis-
mo escribano de las palabras: almadraque y colchón 
nos están dando un dato muy significativo y es que 
son cosas diferentes, más allá de que los dicciona-
rios generalmente nos lo presenten como sinónimos. 
Sobre el almadraque hay ya un detallado estudio39 por 
lo que aquí solo se mencionará que, probablemente, 
esta pieza de mobiliario textil sería un tejido relleno 
con, al menos, una cara de cuero. No sabemos a cien-
cia cierta si se usaba en la cama (en caso de que la 
hubiere) o solo se colocaban sobre el suelo y de ahí 
esa cara de tejido más recio, de piel o cuero. Tampoco 
se conoce el tamaño así es que también cabe la po-
sibilidad de que fuera de tamaño más pequeño que 
el correspondiente al cuerpo de una persona en cuyo 
caso vendría a ser un tipo de cojín.

Con respecto al colchón y la colcha, conside-
ro que son dos palabras que hay que trabajar en su 
conjunto. De hecho, para entender el origen del col-
chón, así como el de sus características principales 
ha de buscarse en el vocablo ‘colcha’, puesto que, en 

no-Niza, (Madrid: Consejo Superior de Investigación Cientí-
fica, 2019),142-154.

38	 Díez Jorge; Serrano-Niza, “Nombrar la vida cotidiana”, 
287-290.

39	 Serrano-Niza, “Textiles para el sueño. Ropa y ajuares moris-
cos para hacer una cama”, 142-145.



10 Serrano-Niza, D. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-18

su origen, la colcha se confeccionaba con dos piezas 
textiles y en medio de ellas algún tipo de elemento 
que funcionaba a modo de relleno. Así, precisamente, 
lo indica Covarrubias en su diccionario, definiéndola 
como “cobertura de cama labrada y pespunteada con 
embutidos de algodón, que hazen diversos lazos, las 
comunes de lienço, otras de olanda fina y otras de 
seda”.40 Esta es la razón por la que, posteriormente, 
una pieza similar, probablemente con mayor cantidad 
de relleno pasó a colocarse sobre el armazón de la 
cama, de manera que se tuviese un mayor confort a 
la hora de dormir o echarse y se le llamó “colchón”. En 
las casas mudéjares encontramos citadas, con mayor 
o menor descripción, algunas de estas colchas. Y así, 
leemos: “una colcha de paño, buena, de pedaços de 
colores “ (fol.56v); “una colcha pequeña de zarzahán 
con orillas anchas amarillas “(fol.57v); “dos colchuelas 
de paño, my viejas” (fol.57v); “dos colchuelas de niño, 
pequeñas, rotas” (fol.57v); “una colcha de paño de co-
lores” (fol.59v); “una colcha vieja rota “ (fol.59v); “dos 
colchas de seda” (fol.60v); “una de paño de colores” 
(fol.60v). Bien es cierto que no se especifica si están 
rellenas ni como eran sus enveses, sin embargo, otros 
documentos vienen a apoyar la definición lexicográfi-
ca. Véase, por ejemplo, los recogidos en estas cartas 
de dote: “Yten, una colcha vieja apespuntada de pun-
to morado”; 41 “Otra colcha de paño de colores la haz e 
el enves, e orillas de lienço azul delgado”; “Vna colcha 
de seda fina, la haz de seda y las orillas e el enves de 
lienço azul delgado”.42 Como puede comprobarse, se 
indica expresamente esa labor de pespunte, así como 
la cara y el envés que parecían tener las colchas.

En las casas mudéjares que estamos analizando 
se halla, entre otras, esta referencia: “dos colchones 
con una colcha vieja “ (fol.56v) en la que se aúnan los 
términos colcha y colchón.

Considero que el recorrido del citado binomio 
léxico debió producirse de la siguiente manera. Por 
un lado, el colchón se convirtió en una pieza única 
formada por dos partes textiles, que debían ser re-
cias, como, por ejemplo, lienzos diversos (casero, de 
estopa, angeo, vitre, presilla): “Vn colchón de lienço 
con su lana” (fol.396r).43 Pudiera darse el caso de que 
cada parte fuera de un tipo de tejido diferente e, in-
cluso, de un color distinto: “Yten un colchón labrado 

40	 Sebastián de Covarrubias Orozco, Tesoro de la lengua caste-
llana, o española (Madrid: Luis Sanchez, impressor del Rey N. 
S., 1611),335.

41	 Baza, 1518.Archivo de Protocolos Notariales de Granada. 
Protocolo no6 de Diego de Ahedo, ffol. 117r-121v, publicado 
en Nuria Follana Ferrández, “Dos cartas de dote de 1516 
y 1518 para el estudio de la cultura material hispanomu-
sulmana de Baza”, Boletín del Centro Pedro Suárez, no 26 
(2013): 403-440.

42	 Granada, 1503. APNGranada. Protocolos de Juan Rael. Fols. 
781r-785r. Carta de dote por el matrimonio entre Isabel Zara 
y Alonso Alcoxumbre, cristianos nuevos que antes se lla-
maban Anza y Mahomad Alcoxumbre, ambos vecinos de la 
ciudad de Granada, de la colación de Santa María la Mayor. 
Publicado en Follana Ferrández, La cultura material hispano-
musulmana en época de los Reyes Católicos, 380-388.

43	 Málaga, 1498. Archivo Histórico Provincial de Málaga. 
Legajo 0008, ffol. 396r. Carta de ratificación de entrega de 
varios bienes por motivo del casamiento entre Fernando 
Más y Beatriz Sánchez. Se hace esta carta para que quede 
constancia que estos bienes le pertenecen a ella y por 
tanto los puede dar en herencia. Publicado en Nuria Follana 
Ferrández, La cultura material hispanomusulmana en época 
de los Reyes Católicos, 626-627.

de algodón listado y el suelo de lienço teñido, lleno 
de lana”. 44Ambas piezas textiles tendrían el mismo 
tamaño la una y la otras y cosidas entre sí, a modo de 
funda, se rellenaban con diversos materiales, como, 
por ejemplo, plumas, lana, paja, atocha, tascos, etc… 
“Vn colchón de lienço con su lana”45 cumpliendo, por 
tanto, con la función principal de este objeto, es de-
cir, el echarse sobre él para estar confortable.

Por su parte, la colcha era una pieza de tela per-
teneciente al conjunto de textiles que conformaba 
la ropa de cama. Se trata de un tejido lo suficiente-
mente amplio como para cubrir la cama, sirviendo de 
abrigo y adorno a un tiempo. La combinación de ma-
teriales para elaborar una colcha, tanto si esta esta-
ba compuesta por dos piezas y relleno o simplemen-
te de una, fue muy variada; las hubo de seda, lienzo, 
paño de lana, algodón, ruán, etc.

Asimismo, las hubo de todo tipo de lienzos, de 
Holanda, de presilla, de media Holanda y, natural-
mente, era frecuente combinar diversos tipos de 
tejidos. De la misma manera, los colores debieron 
ser muy variados, a raíz de los ejemplos que ya he-
mos visto y, probablemente, se diera una combina-
ción de muchos colores en una misma pieza textil, 
tal y como se desprende de la descripción de algu-
nos documentos, como el ya citado: “una colcha de 
paño, buena, de pedaços de colores “ (fol.56v). El he-
cho, además, de que en muchas ocasiones la colcha 
estuviese formada por dos piezas textiles, aumenta-
ba el colorido de estas ya que no era extraño que el 
haz y el envés fuesen de diferente color. Asimismo, 
aparecen en la documentación con muy diversos 
adornos, ya que se bordaban y se decoraban no solo 
con pespunteado, como ha quedado dicho, sino con 
cenefas y orillas, entre otros: “Otra colcha de paño 
de colores la haz e el enves, e orillas de lienço azul 
delgado” (Granada, 1503).46

Así es que, en función de la documentación con-
sultada en el documento fechado en 1493, no GYM, 
LEG,1315,56 del Archivo General de Simancas en el 
que aparecen diferentes ítems que dan origen a va-
rias hipótesis de representación, se han recreado 
dos suposiciones de cómo serían estas denomina-
das “colchas de colores”. La primera de ellas (ver 
Fig.10), concierne a la descripción de: “una colcha de 
paño, buena, de pedaços de colores “ (fol.56v) a la 
que se han añadido unas orillas anchas, tal y como 
se describen en: “una colcha pequeña de zarzahán 
con orillas anchas amarillas “(fol.57v).

44	 Baza, 1518.APNGranada. Protocolo no6 de Diego de Ahedo, 
ffol. 117r-121v. Íñigo Hernández de la Fuente, pide hacer inven-
tario de todos los bienes que recibió con Catalina de Esco-
bar, por su matrimonio. Ambos nombran a un representante 
que se hará tasación justamente. Nuria Follana Ferrández, 
“Dos cartas de dote”, 403-440.

45	 Málaga, 1498. AHPMálaga. Legajo 0008, ffol. 396r. Carta 
de ratificación de entrega de varios bienes por motivo 
del casamiento entre Fernando Más y Beatriz Sánchez. 
Se hace esta carta para que quede constancia que estos 
bienes le pertenecen a ella y por tanto los puede dar en 
herencia. Publicado en Follana Ferrández, La cultura material 
hispanomusulmana en época de los Reyes Católicos, 626-627.

46	 APNGranada. Protocolos de Juan Rael. Fols. 781r-785r. Car-
ta de dote por el matrimonio entre Isabel Zara y Alonso Al-
coxumbre, cristianos nuevos que antes se llamaban Anza y 
Mahomad Alcoxumbre, ambos vecinos de la ciudad de Gra-
nada, de la colación de Santa María la Mayor. Publicado en 
Follana Ferrández, La cultura material hispanomusulmana en 
época de los Reyes Católicos, 380-388.



11Serrano-Niza, D. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-18

Una segunda posibilidad (Fig. 11) se establece a 
partir de que, aunque en el documento citado solo 
se indica “una colcha de paño de colores” (fol.59v), 
sin embargo, su ubicación cercana en el documento 
a otro ítem que dice: “çiertos trapos viejos”, me lleva 
a plantear esta nueva hipótesis, suponiendo que se 
reutilizaran prendas viejas hechas trapos y se tejie-
ran a modo de colcha.

Fig.10. Recreación de una colcha de colores 
(hipótesis 1) ©Dibujo de Elsa Estrada bajo las 

indicaciones de Dolores Serrano-Niza

Fig.11. Recreación de una colcha de colores 
(hipótesis 2). ©Dibujo de Elsa Estrada bajo las 

indicaciones de Dolores Serrano-Niza

Por otra parte, un elemento clave del mobiliario 
textil eran las piezas que se extendían en el suelo, a 
modo de alfombras o esteras y sobre las que se dor-
mía o se sentaba directamente sobre ellas o bien, 
servían como base para extender un colchón o colo-
car los almadraques. En las casas mudéjares de este 
documento aparecen las siguientes referencias: “una 
alhonbra peluda “ (fol.60v); “una alhonbrilla, pequeña, 
vieja “ (fol.57r) y “una alhonbra vieja “ (fol.56v). Llama 
realmente la atención que en la casa de Abulhayar no 
se documente ninguna de estas piezas de mobiliario 
textil y, también, desde el punto de vista lingüístico, 
resulta de gran interés que el único término registra-
do sea el de ‘alhombra’. Se trata de una variante del 
término más conocido ‘alfombra’ y ambos remiten a la 
misma palabra árabe andalusí, alḥánbal, significando 
“tapiz de lana que puede servir como alfombra o como 
cobertor de cama”.47 Es evidente que no se trata de un 

47	 Corriente, Diccionario de arabismos, 153.

tipo especial de alfombra, sino que es el término ge-
nérico más usado en ese contexto y en ese tiempo, 
como se puede apreciar en otros documentos, por 
ejemplo, el recogido en Granada, 1503: “Vna alhom-
brilla que se dize tafaça, trayda”.48 Estas piezas tex-
tiles llenaban de color las casas.49 Los escasos tex-
tiles coetáneos conservados nos hablan de dibujos 
y matices cromáticos muy característicos, que van a 
permanecer imprimiendo un carácter muy particular 
a estas viviendas granadinas.

También forman parte del mobiliario textil de 
estas casas las cortinas. En la casa de Fatan se 
inventarían “tres cortinas” (fol.59v) y en otra de las 
casas mudéjares se recoge “una cortina medio vie-
ja” (fol.56r). La función de estos textiles fue poliva-
lente ya que tanto sirvieron para separar estancias, 
a modo de tabiques móviles, colgada a modo de 
puerta, incluso, cubriendo una pared, como si de un 
tapiz se tratara. No se describen ni colores ni dise-
ños de las cortinas de estas viviendas mudéjares, 
pero sí se sabe que los tejidos eran diversos, algu-
nos de ellos muy finos y delicados como la seda y 
el lino. De la misma manera aportaban color tanto 
por la tela en sí misma como por las orillas y otras 
guarniciones que las decoraban.50

A este mobiliario se le añade las imprescindi-
bles almohadas. En este documento se recoge 27 
ítems en las que se hace referencias a ellas dan-
do ya una dimensión de su importancia. Se ha de 
tener en cuenta que este tejido que se rellena y al 
que, de manera general, denominamos almohada, 
debieron ser de diferentes tamaños y elaboradas 
con tejidos de todo tipo y calidad, como puede ver-
se en estos ejemplos: fustán, “quatro almohadas de 
fustán” (fol.60r); lienzo, “çinco almohadas de lienço, 
labradas” (fol.58vr); de seda, “quatro almohadas de 
seda, labradas” (fol.60r); de zarzahán, “dos almo-
hadas de çarçahán” (fol.60r). Se refleja también las 
labores en las que se realizaban bajo el calificativo 
de “labradas”: “seys almohadas de lienço, labra-
das” (fol.60r). Asimismo, se hace referencia al tipo 
de relleno: “quatro almohadas de lienzo, llenas de 
lana” (fol.59r) y al forro con las que eran elaboradas: 
“quatro almohadas, labradas con seda, enforradas 
de lienço” (fol.57r).

Finalmente, y a pesar de no ser propiamente “mo-
biliario”, sino lencería doméstica, es de destacar la 
existencia de sábanas en estos hogares. Su presen-
cia y ubicación en la descripción hace dudar de sí se 
trata de una pieza de lencería para la cama:

“una sávana de estopa” (fol.59r); “dos sávanas 
blancas “ (fol.60 r); “dos sávanas pequeñas” (fol.60r). 
O, si, por el contrario, se está inventariando un tipo 
de tocado: “una sávana, orilladas” (fol.60r); “otra 
sávana labrada “ (fol.60 r); “una sávana tunecí, orilla-
das “ (fol.60 r).

48	 Granada, 1503.APNGranada. Protocolos de Juan Rael. Fols. 
781r-785r. Publicado en Follana Ferrández, La cultura ma-
terial hispanomusulmana en época de los Reyes Católicos 
380-388.

49	 Véase Dolores Serrano-Niza, “Una habitación con telas. El 
mobiliario textil de origen andalusí en una casa morisca” en 
De puertas para adentro. La casa en los siglos XV-XVI, ed. Ma-
ría Elena Díez Jorge (Granada: Comares, 2019), 374-379.

50	 Véase Serrano-Niza, “Una habitación con telas. El mobiliario 
textil de origen andalusí en una casa morisca”, 380-386.



12 Serrano-Niza, D. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-18

Como ya se ha dicho, la polivalencia en el uso de 
estos textiles, son frecuentes, por lo que las intersec-
ciones entre campos conceptuales serán continuas.

3.2. �Vestir el cuerpo. Indumentaria de 
mudéjares

Entre las diferentes prendas de vestir inventariadas, 
he seleccionado para su estudio algunos términos 
representativos que aporten una visión más global 
de esta atmósfera andalusí que se mantuvo en las 
ropas y los hogares de mudéjares.

3.2.1. Tocado: fustul
El término aparece documentado por primera vez 
en 1289, según los datos que le constan a Juan 
Martínez Ruiz,51al menos, una de sus variantes pues 
la indeterminación de su grafía se ha dejado ver el 
gran número de variantes con que aparece recogi-
do en la documentación: fustul, fustal, fustán, fostul, 
festul, fustal. Es más, incluso, he recogido diferentes 
plurales para diferentes variantes de su singular: fus-
tul, pl. fustures y festul, pl, festules.

Su etimología aún hoy sigue pareciendo incierta. 
Algunos autores, como, por ejemplo, Eguílaz consi-
deran que proviene de fuštāl y que esta es una al-
teración de la ciudad egipcia Fusṭāṭ.52 Esta teoría 
queda desautorizada por Corriente quien, con buen 
criterio a mi parecer, considera que de haber sido 
así se hubiera usado como en tantos otros casos el 
gentilicio, fusṭāṭī y de este no puede derivar la palabra 
que se está analizando.53 De hecho, se “le dan de-
nominaciones de origen europeo como fušṭān, fišṭān 
y fušṭāl”.54 Este mismo autor, reafirma dicho signifi-
cado en otros de sus trabajos donde se encontrará 
el término bajo la raíz FŠT/L.55 En ambos casos, ha 
tomado como referencia a Pedro de Alcalá que, en 
efecto, como se ha comprobado, indica que es “uelo 
assi o toca de muger”.56

También, Dozy recoge la palabra faštūl y, como los 
anteriores autores, se basa en Pedro de Alcalá con-
cluyendo, como este, que es “velo o toca de mujer”.57

El error etimológico continúa gestándose en las 
fuentes y así el testimonio de Diego de Guadix indi-
ca, bajo la entrada “fustán”, lo siguiente: “Llaman en 

51	 Juan Martínez Ruíz, Inventarios de bienes moriscos del reino 
de Granada (siglo XVI), (Madrid: Consejo Superior de Investi-
gaciones Científicas,1972),112.

52	 Leopoldo Eguílaz y Yanguas, Glosario etimológico de las 
palabras españolas (castellanas, catalanas, gallegas, mallor-
quinas, portuguesas, valencianas y vascas) de origen oriental 
(árabe, hebreo, malayo, persa y turco) (Granada;Imprenta de 
La Lealtad, 1886), 400-401

53	 Corriente, Diccionario de arabismos,324.
54	 Corriente, Diccionario de arabismos, 324.
55	 Federico Corriente, A Dictionary of Andalusi Arabic (Brill. 

Leiden-New York-Koln: Brill, 1997), 399. Indica que: *{FŠT/L} 
Alcalá: fuxtál = fuxtúl, veil. Currently fustan, a kind of cloth 
called so because it was often dyed with fustet, i.e. fustet or 
Venetian sumac.

56	 Elena Pezzi, El vocabulario de Pedro de Alcalá. (Almería: Edi-
torial Cajal, 1989), 665.

57	 Dozy, Dictionnaire détaillé, 337. Este autor diferencia este tér-
mino en el que indica que es ‘especie de aljuba hecha de 
algodón’, citando a Ibn Batuta quien describe a un shayj de 
la Meca. En mi opinión, parece más acertado que esta acep-
ción de fustán sea relativa al tipo de tejido en que este último 
acaba dando nombre a la prenda, como ocurre en otros ca-
sos, como con el albornoz y la gabardina, por ejemplo, que 
en origen eran el tipo de tejido.

España a cierta suerte de tela estrangera que pare-
ce tiene más de algodón que de lino. Es fuxtal, que, 
en arábigo, significa dicha tela; y, corrompido, dicen 
fustán.58

Por su parte, Mª del Carmen Martínez Meléndez,59 
también dedica un amplio estudio al término “fustán”. 
En su opinión, la etimología acertada es la recogida 
por Corriente y Dozy, por lo tanto, considera que es 
un arabismo procedente de foxtul. Esta autora, relata 
cómo el fustán fue un tipo de tejido cuya elaboración 
puede documentarse en la Granada del siglo IX. 60En 
principio, el término se refería a un tejido de urdim-
bre de lino y trama de algodón 61 y hace referencia a 
Eguílaz puesto que dicho autor, para apoyar el térmi-
no en estudio, aporta el siguiente ejemplo: “una toca 
de seda fustal colorada con media onza de hilos de 
oro a las orillas”.62 En opinión de Martínez Meléndez 
la existencia de fustanes elaborados con seda solo 
es una hipótesis sobre la que “no se han encontrado 
datos”. 63 Sin embargo, según la documentacion la 
documentación consultada, se está en posición de 
confirmar que se trata de cuestiones diferentes. Los 
ejemplos que Eguílaz, como el que se acaba de ver 
y este otro: “un fostul colorado con cabos de oro” 64 
hacen referencia, por un lado, a las diferentes varian-
tes del término que se recogen en los documentos 
y, por otro, a una prenda de vestir de la familia de las 
tocas. De manera que, mientras Martínez Meléndez 
considera el fustán un tipo de tejido, exclusivamen-
te, un estudio filológico del término, donde se tiene 
en cuenta tanto su etimología como las variantes y 
el significado extraído de los propios documentos, 
puede arrojar conclusiones muy diferentes.

En este sentido, considero que, a pesar de que su 
etimología siga siendo incierta, la realidad es que no 
puede proceder de ese “viejo Cairo” denominando 
en árabe Fusṭāṭ.

En mi opinión, fustán, fustal, fostul, festul, fustal 
no son más que diferentes variantes de una misma 
palabra de origen árabe, cuyas consonantes serían, 
como ya se ha visto, *FŠTL. Esta palabra, probable-
mente, tendría una vocalización inestable, quizás 
dependiendo de las zonas y, por esa razón, apare-
ce reflejada en Pedro de Alcalá como fuxtál, fuxtúl, 
coincidiendo con la propuesta de Dozy que ya se ha 
visto. La pronunciación del fonema árabe /Š/ queda 
transliteralizado por Alcalá en /sh/ para, finalmen-
te, acabar en la documentación reflejada como una 
/s/ castellana. Esta circunstancia explicaría la can-
tidad de variantes que el término tiene en la docu-
mentación y en cuanto a su significado no se sabe 
prácticamente nada más allá de que es una “toca 
de mujer”, tal y como lo reflejan los diccionarios 

58	 Diego de Guadix, Recopilación de algunos nombres arábigos 
que los árabes pusieron a algunas ciudades y a otras mu-
chas cosas. (Guijón: Ediciones Trea, 2005), 624.

59	 Mªdel Carmen Martínez Meléndez. Los nombres de tejidos 
en castellano medieval, (Granada: Universidad de Granada, 
1989), 450-457.

60	 Martínez Meléndez, Los nombres de tejidos,450.
61	 Martínez Meléndez, Los nombres de tejidos, 453.
62	 Archivo de la Alhambra. “Bienes que llevó Leonor Halaquía 

cuando casó con Francisco Abenaquil”, recogido en su carta 
de dotes, en Eguílaz y Yanguas, Glosario etimológico, 401.

63	 Martínez Meléndez, Los nombres de tejidos, 453.
64	 Archivo de la Alhambra. Legajo 220. Documento de bienes 

de Andrés Azebache en Eguílaz y Yanguas, Glosario etimoló-
gico, 401



13Serrano-Niza, D. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-18

coetáneos. Sin embargo, gracias a los registros 
analizados se puede reconstruir cómo eran este 
tipo de tocas. Por un lado, se indica que los había 
de diferentes colores: “tres fustures amarillos, sie-
te reales” y “un fustul morado, 2 reales” (fol.58v); 
“dos fustures, uno amarillo e otro colorado” (fol.60r). 
Además, podían llevar cabos o/y orillas: “dos fustu-
res con orillas de oro, 20 reales” (fol.56r); “dos fustu-
res con cabos de oro 30 reales”; “un fustul morado, 
con orillas de oro, 15 reales” (fol.60r).

El valor de este tipo de tocado residía, sobre todo, 
en el tipo de tela con la que se elaboraba, seguramen-
te de una seda de gran calidad: “una toca de seda 
amarilla que dicen fostul con hilo de oro a los cabos 
nueva, en ducado y medio”; “una toca de seda fostul 
con hilo de oro a los cabos nueva, en treinta reales”.65

Su peso en seda y en oro la convertían en una ver-
dadera joya, como puede apreciarse en el siguiente 
ejemplo: “Vn fostul de seda que pesa quatro onças y 
vna onça de oro en las orillas”.66

La información de su precio67 también resul-
ta ser un informante de relieve ya que las hubo de 
gran valor. Compárense lo que se acaba de decir en 
los siguientes ejemplos: “un fustul vieo, seis reales” 
(fol.56r); “una toca de seda fostul con oro, en cuatro 
cientos e quarenta e dos maravedís”68; “dos fustu-
les con oro, los dos carmesy, tres ducados cada uno; 
“dos festules con oro” quatre ducados”69; “otro fus-
tul, doscientos maravedíes”.70

Por otra parte, según los datos ya referidos, resul-
ta poco probable la afirmación de Calderón Campos 
de que el término “fostul” haga referencia a un lienzo 
que sirva de adorno. En sus palabras, “teniendo en 
cuenta la posición en la carta de dote (junto a pa-
ramentos, colchones, colcha y almohadas), podría 
tratarse también de un lienzo de seda para cubrir o 
adornar, más que de una toca”. 71 Si bien es cierto que 
el orden implícito de los inventarios aporta una gran 
información, no parece que este sea el caso. En pri-
mer lugar, porque para concluir de esta forma habría 
que haber cotejado un gran número de documentos 

65	 20 de enero de 1558. Granada. APGranada. Carta de dote 
y arras que Martin Pacan otorga a Lucia Arbia. Protocolo 
no106, fols. 129v-133r publicado en Melle Florence Lecerf, 
La vie quotidienne des morisques entre 1502 et 1570 selon 
les protocoles notariés des Archives de Grenade (Universi-
dad de Granada: Tesis Doctoral inédita de dirigida por Es-
trella Ruiz-Gálvez Priego y Isabel Montoya Ramírez) y de-
fendida en la Universidad de Granada, 2011). https://theses.
fr/2011CAEN1630. [Consultado el 4 de junio de 2025].

66	 Baza, 1511, 449v. Documento citado en Miguel Calderón 
Campos, “Particularidades léxicas de las cartas de dote de 
los moriscos granadinos (1509-1513), Cuadernos del Instituto 
Historia de la Lengua, no 7, (2012):81.https://cuadernos.cilen-
gua.es/revista/revista-cuadernos-7/

67	 Equivalencia de monedas según lo indicad por Calderón 
Campos, “Particularidades léxicas de las cartas de dote de 
los moriscos granadinos (1509-1513)”, 69: 1 real= 34 marave-
dís; 1 ducado= 375 maravedíes.

68	 22 de abril de 1550. Granada. APN Granada. Carta de dote 
que Graviel (sic) el Zigui otorga a Angela Vaenya.Protocolo 
no68, fols. 14r-16r, publicado en Lecerf, La vie quotidienne 
des morisques.

69	 16 abril 1549, Níjar-Huebro. Archivo de la Alhambra, publica-
do en Martínez Ruiz, Inventario de bienes, 223.

70	 7 noviembre 1556, Tabernas (Almería), Archivo de la Al-
hambra, publicado en Martínez Ruiz, Inventario de bienes, 
214-216.

71	 Calderón Campos, “Particularidades léxicas de las cartas de 
dote de los moriscos granadinos (1509-1513)”, 61-87.

en los que se repitiera esta misma secuencia. Sin 
ir más lejos, en la propia casa de Fatan se citan los 
fustures tras una secuencia de prendas presumible-
mente femeninas: un sayo de muger, una camisa ori-
llada, dos almayçares, unas tovajas largas, labradas, 
dos fustures con cabos de oro, unas tovajuelas unos 
cordones de muger…).

Además, su deducción acaba siendo contradic-
toria con uno de sus propios principios metodológi-
cos ya que indica explícitamente que para precisar 
el significado de voces poco claras se va a servir de 
una serie de mecanismos, entre ellos, “los explica-
tivos de los escribanos (“que dicen”)”.72 De hecho, 
precisamente siguiendo ese mismo mecanismo ex-
plicativo según el cual los escribanos nos confirman 
algunos significados, se ha podido averiguar que 
‘foshtul’ es una toca de seda: “Dos tocas de seda 
cruda que dicen fostules con hilo de oro a los cabos. 
En diez e seis ducados”.73

Repasando los ejemplos encontrados, me atrevo 
a concluir que se trata de un tipo de tocado elabora-
do, muy probablemente de seda de alta calidad, se-
guramente la denominada seda cruda. Este tipo de 
seda es muy reconocible a la vista ya que conserva 
la sericina natural y, además, se aprecian los nudillos 
de la hebra74. La documentación muestra que este 
tipo de tocado podía ir sin teñir (blanco) o teñido de 
diferentes colores: amarillo, grana, carmesí, mora-
do… Tratándose de un tocado, su descripción sería 
una tela de seda oblonga que unas veces se adorna 
con orillas de oro y otras se le añaden pequeñas pie-
zas (de hilo) de oro, cabos que cuelgan y caen sobre 
el pecho. Las judías de Marruecos lo ponen sobre su 
espalda75, en cambio, es probable que entre las mu-
déjares y moriscas su posición fuese esta misma o 
bien echada sobre el pecho. Quizás esta última for-
ma de llevarlo hubiese sido imitada, posteriormente, 
por las cristianas y sea este el precedente de la de-
nominada “toca de cabos”, tan de moda en el siglo 
XVI, y cuyos cabos se unían con un joyel en el pecho.

En definitiva, en estas páginas se ha llevado a 
cabo una recreación (ver Fig.12) teniendo en cuenta, 
para su diseño, todos los datos manejados. Ha sido 
de gran ayuda, especialmente, la pervivencia en el 
norte de Marruecos de este tipo de tocado, conser-
vado el nombre y la prenda en sí misma entre la co-
munidad judía de Rabat (Marruecos), según recoge 
Besancenot.76De la misma manera, los documentos 
han servido de guía para su realización y así se ha 
considerado el color, las orillas y sus cabos de oro 
tomando como referencia estas citas: “un fustul mo-
rado, con orillas de oro” (fol.60r); “dos fustures con 
orillas de oro, 20 reales” (fol.56r)”. Obsérvese en el 
detalle del dibujo la representación de lo que podría 
ser un cabo de oro, es decir, realizado con hilos de 

72	 Calderón Campos, “Particularidades léxicas de las cartas de 
dote de los moriscos granadinos (1509-1513)”, 63

73	 24 de enero de 1563. Granada. APN Granada. Carta de dote 
y arras que Miguel Lopez el Feri otorga a Maria Raguia. Pro-
tocolo no131, fols. 157r-164r publicado en Le Cerf, La vie quo-
tidienne des morisques.

74	 Margarita Tejeda Fernández, Glosario de términos de la indu-
mentaria regia y cortesana en España. (Málaga: Universidad 
de Málaga, 2006), 437.

75	 Jean Besancenot, Costumes du Maroc (Aix-en-Provence: 
Édisud/La croisée du chemins, 2000), 128-129.

76	 Besancenot, Costumes du Maroc, 129.

https://theses.fr/2011CAEN1630
https://theses.fr/2011CAEN1630
https://cuadernos.cilengua.es/revista/revista-cuadernos-7/
https://cuadernos.cilengua.es/revista/revista-cuadernos-7/


14 Serrano-Niza, D. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-18

oro lo que no elimina la posibilidad de que fueran au-
ténticas piezas de orfebrería.

En cuanto a la palabra en sí misma, considero que 
es un ejemplo más de objetos nombrados en árabe 
y que, con el tiempo, este préstamo acaba formando 
parte de la lengua castellana. Lo que vemos con ‘fos-
htul’ es que en Granada en la época que analizamos, 
se sigue usando la variante más próxima a la lengua 
de origen, es decir, al propio étimo y que, sin embargo, 
tuvo una vida efímera en la lengua meta. En este senti-
do, he optado por la lematización ‘fustul’ por conside-
rar que es la que más se adapta al castellano actual.

Fig.12. Recreación de un “fustul”. ©Dibujo de Elsa Estrada 
bajo las indicaciones de Dolores Serrano-Niza.

3.2.2. Ropa semi exterior: cedría
En este punto, de nuevo, se hace necesario revisitar 
la cita de Navagero.77 En ella se menciona una prenda 
de vestir femenina que describe así: “pónense sobre 
la camisa un jubón pequeño con las mangas ajusta-
das, que parece una casaca morisca, los más de dos 
colores”. Una vez más, en el estudio de la indumen-
taria, nos encontramos con el recurrente problema 
de tener una palabra y no saber cómo era la prenda 
a la que se refería o bien, tener la descripción de un 
atavío, pero desconocer la palabra que lo designa. 
En tal caso, la investigación tiene como objetivo re-
cuperar ambas carencias y es lo que con esta prenda 
recién nombrada me propongo hacer. En mi opinión, 
esa especie de casaca ajustada que refiere Navagero 
debe corresponder a una prenda nombrada en los 

77	 Fabié, Viajes por España, 298.

documentos consultados con múltiples variantes: 
açedria, çedría y çadría, axedría, azedría, çodra.

Los diccionarios consultados no registran el tér-
mino, solo el Diccionario de la Lengua Española re-
coge la entrada “cedria” con el significado de resina 
del cedro, siguiendo una de sus fuentes principales, 
el Diccionario de Autoridades.78.Según Felipe Maíllo, 
el término en cuestión, si es que alguna vez se utili-
zó en alguna región (zona de Toledo), debió caer en 
desuso en el mismo siglo. Los repertorios de Nebrija, 
Alfonso de Palencia, P. de Alcalá, Covarrubias y 
Autoridades confirman la absoluta inexistencia del 
vocablo en sus respectivas épocas”.79 Sin embargo, 
a pesar de lo aquí indicado, sí que en el Vocabulista 
de Pedro de Alcalá aparece el vocablo bajo la forma 
ṣudra a la que traduce por “camisisa pectorale”80, es 
decir, una especie de justillo.

En cualquier caso, sabemos fehacientemente 
que hubo una prenda de vestir que recibía un nom-
bre, que, registrado de múltiples maneras, bien es 
cierto, respondía a cedría81. La voz es recogida en 
el Archivo de la Alhambra por Eguílaz y Yanguas 
quien dice que es una “especie de corpiño usado 
por las moriscas del reino de Granada. De çedruya, 
‘chaleco’”.82 En esta misma línea, Corriente indica 
que el hallazgo de Eguílaz es un auténtico “hápax”83 
y en su opinión es un ‘corpiño’ del andalusí sidríyya 
y este del neoárabe sidriyyah.84

Otros autores, como Juan Martínez Ruiz, la ha 
identificado en esta misma línea tomando la siguien-
te descripción de Pérez de Hita: “La hermosa Luna no 
menos estaba gallarda y ricamente vestida que ellas, 
porque encima de una marlota, llamada azedría, que 
era de seda labrada en telas de muy diversos colo-
res, la qual estaba toda sutil y artificiosamente col-
chada, tenía puesta otra riquísima marlota”.85

En su opinión, debía ser ‘una especie de marlota 
de seda acolchada y labrada con telas de diversos 
colores. Sobre ella iba puesta otra marlota, lo que 
nos hace suponer que la azedría debió ser una pren-
da corta, que llegara a la cintura”.86

Por su parte, Dozy indica que se trata de una 
prenda femenina difícil de determinar, una especie 
de chaqueta “cuyo nombre habría sido ocupado por 
otro término; este, a juzgar por los textos, no parece 
haber tenido mucho arraigo”.87 

78	 Real Academia, Diccionario de la lengua española, 23.ª ed., 
[versión 23.8 en línea]. < https://dle.rae.es/cedria > [4 de ju-
nio de 2025].

79	 Felipe Maíllo Salgado, Los arabismos del castellano en la 
baja Edad Media (Salamanca: Universidad de Salamanca, 
1991).145

80	 Pezzi, El vocabulario de Pedro de Alcalá, 129.
81	 He adoptado esta lematización por varias razones, una de 

ellas es que es la forma que más se parece a la recogida 
por el DEL y, además, porque parece ser la vocalización más 
lógica dado su étimo andalusí.

82	 Eguílaz y Yanguas, Glosario etimológico 537.
83	 Se usa este término en lexicografía para indicar que la voz 

registrada se ha encontrado una sola vez en una lengua, en 
un autor o en un texto.

84	 Corriente, Diccionario de arabismos, 280
85	 Ginés Pérez de Hita, Guerras civiles de Granada (París: Bau-

dry, Librería Europea, 1847), II, 157-15/18.
86	 Juan Martínez Ruíz, “La indumentaria en los moriscos, según 

Pérez de Hita y los documentos de la Alhambra”, Cuadernos 
de la Alhambra, no3 (1967), 83.

87	 Dozy, Dictionnaire détaillé, 245.

https://dle.rae.es/cedria


15Serrano-Niza, D. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-18

Por otra parte, esta prenda no solo la usaron las 
mudéjares y moriscas granadinas, sino que también 
los secuestros de bienes judíos granadinos coetá-
neos a la documentación usada en este trabajo, la 
registran: “una ropa de carmesí de grana de labores 
con alcarchofas de oro fino. Otra axedría de zarza-
hán. Unos cordones azules que eran los botones de 
aljófar menudo”.88

Si se regresa a la documentación consultada, 
además de lo que estas fuentes nos informan, se 
puede extraer algún dato más. Por un lado, es una 
prenda de vestir cuyo nombre tiene un rasgo gené-
rico, pues hay escribanos que indican: “una açedría 
que se dize bohtín.89 y, en otro caso, “una çedria de 
seda que se llama farha”.90

Asimismo, esta ropa solía ser de seda, al menos, 
con cierta frecuencia: “Vna açedria de seda, y vna 
alfarha de seda colorada, la menor que yo tengo”91, 
pero también se confeccionaron en otros materia-
les, como el terciopelo “vna açadria de terçiopelo de 
color verde e colorado e morado y azul enforrado en 
lienço azul con diez botonçillos de plata dorados”.92

Además, se adornaban sus orillas con un color 
diferente al de la prenda: “una çedria de seda ver-
de y colorada e las orillas a colores en tres duca-
dos e medio”.93

88	 Archivo Ayuntamiento de Granada. 8 de septiembre de 1495. 
Secuestro de bienes muebles de judíos, publicado en Juan 
Martínez Ruiz, “Ropas y alhajas de judíos granadinos en el 
siglo XV”, Homenaje a David Gonzalo Maeso. Miscelánea de 
Estudios Árabes y Hebraicos, no 16-18 (1977-1979), 366.

89	 Abril, 1569, Granada, L229-9, fol.3v Martínez Ruíz, Inventario 
de bienes, 87-88

90	 Caniles, Baza (Granada), 1512 APNGranada. Protocolo no 3 
de Diego de Ahedo. Fols. 243r-v. Testamento de Leonor Abe-
nomar, cristiana nueva y vecina de Caniles, perteneciente a 
la juridicción de Baza, publicado en Nuria Follana Ferrández, 
“Palabras árabes en los protocolos notariales granadinos del 
siglo XVI. Aproximación a la cultura material de los moriscos 
a través de la documentación”, Mirabilia / MedTrans no 4 
(2016):106-108.

91	 Caniles, Baza (Granada) 1512. APNGranada. Protocolo no 3 de 
Diego de Ahedo. Fols.243 r-v. Testamento de Leonor Abeno-
mar, cristiana nueva y vecina de Caniles, perteneciente a la ju-
ridicción de Baza, publicado en Follana Ferrández, “Palabras 
árabes en los protocolos notariales granadinos”, 106-108

92	 Granada, 1503. APNGranada. Protocolos de Juan Rael. Fols. 
781r-785r. Carta de dote por el matrimonio entre Isabel Zara y 
Alonso Alcoxumbre, cristianos nuevos que antes se llamaban 
Anza y Mahomad Alcoxumbre, ambos vecinos de la ciudad de 
Granada, de la colación de Santa María la Mayor, publicado 
en Follana Ferrández, La cultura material hispanomusulmana 
en época de los Reyes Católicos, 380-388.

93	 Granada, 1529. APNGranada. G-30, ffol. 478r-480r. Dote y 
arras de Isabel Amina, hija legítima de Francisco Alamín, a 
Hernado Alabar su marido, vecino de la alquería de Puliana 
y estante en la ciudad de Granada (fol. 479r). según la trans-
cripción de Elena Díez Jorge. Este documento se encuentra 
alojado en GLOCASEM (Glosario de la casa y emociones) 
base de datos iniciada con el proyecto VESCASEM y con-
tinuada con IMACAPA, proyecto de investigación en curso. 
Consta en el momento de elaboración de estas páginas en 
torno a 4000 entradas procedentes de documentos del Ar-
chivo de Protocolos Notariales de Granada, del Archivo de 
la Catedral de Sevilla, Archivo de Protocolos Notariales de 
Carmona, Archivo Histórico Provincial de Sevilla, Archivo 
Histórico de la Nobleza, Archivo de la Catedral de Málaga, 
Archivo Ducal de Medinaceli, Archivo Histórico Provincial de 
Málaga, Archivo del Patronato de la Alhambra y Generalife, 
Archivo General de Simancas. Autoras por orden alfabético: 
Ana Aranda Bernal, María Elena Díez Jorge, María Núñez 
González y Dolores Serrano-Niza.

También se sabe por la documentación que lleva-
ban cintas, quizás las encargadas de ceñir la prenda 
al cuerpo: “primeramente, le doy en el dicho docte e 
casamyento, dos açadrias çintadas, la una con çin-
tas verder y coloradas, y la otra con çintas amaryllas 
y coloradas”; “dos açadrias çintadas, la vna con çin-
tas verdes y coloradas, y la otra con çintas aramyllas 
(SIC) y coloradas” Yten, le doy otra çadria con çintas 
amaryllas y coloradas.94

En definitiva, y uniendo este interesante puzle 
que supone la reconstrucción de una prenda de ves-
tir y su nombre, considero que el atavío denominado 
“cedría” tuvo un étimo árabe andalusí, sidríyya, per-
fectamente relacionado con ṣudra (‘pecho’) lo que 
coincide con la traducción de Pedro de Alcalá que 
acabamos de ver: camisisa pectorale. La presencia 
de las cintas en los inventarios y la propia descrip-
ción de “encintadas”, me lleva a concluir que es una 
prenda, en efecto ajustada al cuerpo femenino y, te-
niendo en cuenta el tradicional corte de las prendas 
orientales, sugiero que estas cintas estuvieran situa-
das en los costados de la prenda o en los hombros, 
o en ambos lugares95. La prenda en sí podía muy 
bien ser semiexterior ya que sobre ella se vestían 
otras prendas por lo que, no parece improbable que 
la parte vista, es decir, la delantera, se hiciera con 
tela de mayor calidad (seda, terciopelo), e, incluso, 
se adornara, bordara y acolchara, llegado el caso. En 
cambio, la parte posterior quizás fuese de una tela 
de inferior calidad, lino o algodón, y, probablemente, 
sin teñir. En el caso de que estuviera forrada por den-
tro, no hay que descartar que la misma tela del forro 
se usara para la espalda. El largo de esta pieza es 
hasta la cintura y, aunque creo que el delantero iba 
cerrado, bien pudiera adornarse con hileras centra-
les de botoncillos.

Toda esta información es la que ha sido utilizada 
para la recreación de una “cedría”, de hecho, para el di-
seño de esta prenda de vestir se ha tenido en cuenta, 

94	 Caniles (Baza), octubre, 1511. APNGranada. Protocolo no2 de 
Diego de Ahedo, fol. 449v. 29, Carta de dote por el matrimo-
nio entre Leonor Abenajeb y Diego Alharhaçain, cristianos 
nuevos y vecinos de Caniles, jurisdicción de Baza, en Manuel 
publicado en Manuel Espinar Moreno y Francisca Jiménez 
Bordajandi, “Algunos datos sobre la cultura material en Ca-
niles, alquería de la ciudad de Baza (1540)” en La ciudad Me-
dieval y su territorio, coord. Manuel Espinar Moreno y María 
del Mar García Guzmán, Vol. 1(Urbanismo, sociedad y econo-
mía) (Sevilla: Agrija Ediciones, 2009), 37.

95	 Entre las colecciones del Museo Sefardí de Toledo se en-
cuentra un traje de novia sefardí, un traje de berberisca de 
origen marroquí, de finales del siglo XIX. Entre sus elemen-
tos, puede verse el denominado “pectoral”, una suerte de 
chaleco ampliamente labrado en su parte delantera mientras 
que la parte trasera es de un tipo de lino sin teñir, dado que 
es una prenda semi exterior que solo deja al descubierto una 
de sus caras. El hecho es que este componente del atavío 
usado el día previo a la boda, se ciñe mediante cintas a los 
costados y tiene un corte sencillo, al estilo oriental. Esta in-
dumentaria forma parte del patrimonio inmaterial de la cultu-
ra sefardí y “tiene su origen en las tradiciones hispánicas que 
emigraron con las comunidades judías de la diáspora”.

	 En este sentido, considero que la “cedría” que las granadinas 
musulmanas y judías compartieron como prenda de vestir 
en el siglo XV viajó hasta el norte de África y salvaguardó, 
gracias a la perseverancia en la custodia de sus costumbres 
de la comunidad sefardí, una representación que pudiera 
acercarnos a cómo fue esta prenda en origen. Ver “Traje de 
novia sefardí”, Museo Sefardí, https://www.cultura.gob.es/
msefardi/colecciones/ultimasadquisiciones/traje-de-novia.
html [consultado: 25 de julio de 2025]

https://www.cultura.gob.es/msefardi/colecciones/ultimasadquisiciones/traje-de-novia.html
https://www.cultura.gob.es/msefardi/colecciones/ultimasadquisiciones/traje-de-novia.html
https://www.cultura.gob.es/msefardi/colecciones/ultimasadquisiciones/traje-de-novia.html


16 Serrano-Niza, D. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-18

además de las exiguas descripciones documentales, 
el significado de su étimo, así como la pervivencia en 
Marruecos de ciertas costumbres sefardíes, entre ellas 
el ceremonial del matrimonio. Este material ha provis-
to de la elaboración de varias hipótesis, como ocurría 
en el caso de la “colcha de colores”. En esta primera 
(Ver Fig. 13), vemos que la pieza es de dos colores y se 
ajusta con cintas a los costados y está decorada en su 
parte delantera con unos elementos florales que quie-
ren recoger lo dicho en algunos documentos, como los 
siguientes: “una ropa de carmesí de grana de labores 
con alcarchofas de oro fino”; “vna açadria de terçiopelo 
de color verde e colorado e morado y azul; “una çedria 
de seda verde y colorada e las orillas a colores en tres 
ducados e medio”.

Fig.13. Recreación de una “cedría” (hipótesis 1). ©Dibujo de Elsa 
Estrada bajo las indicaciones de Dolores Serrano-Niza

Fig. 14. Recreación de una “cedría” (hipótesis 2). ©Dibujo de 
Elsa Estrada bajo las indicaciones de Dolores Serrano-Niza

Por otra parte, se ha diseñado una segunda ver-
sión (ver Fig. 14) que no es necesariamente exclu-
yente de la primera. A juzgar por la documentación, a 
veces la prenda habría llevado botones: “vna açadria 
de terçiopelo de color verde e colorado e morado 
y azul enforrado en lienço azul con diez botonçillos 
de plata dorados”. Esto habría sido otra manera más 
elaborada, en cuanto a su corte y confección, de ce-
ñir la prenda al cuerpo. Además, la elección de los 
botones de plata aumenta el valor del atavío mis-
mo. Para el diseño de su decoración se han seguido 

patrones de tejidos de la época en los que el patrón 
geométrico era la norma común.

3.2.3. Joyas: alcorcí
La palabra ‘alcorcí’ (‘especie de joyel’) proviene del 
árabe qurṣ, tal y como Corriente señala en un intere-
sante artículo en el que hace ver que el Diccionario 
de la lengua española (DEL) comete un error al vin-
cular esta palabra con kursī ‘silla’).96 Sugiere que la 
acentuación más correcta del término sea /alcórci/. 
Se produce con esta palabra un curioso fenómeno, 
ya que existe el término “alcorsí”, ‘escabel’, cuyo éti-
mo sí es la palabra árabe kursī.97 El problema está, en 
mi opinión, en que esta palabra aparece registrada 
en algunos documentos con una variante cuya es-
critura es idéntica a la que se refiere a una joya en 
concreto. Y, así, tenemos, por ejemplo, el alcorcí que 
hace referencia a un tipo de banco “un vanco alcorçí, 
con su delantera, de onse o dose palmos”.98

Esta confusión etimológica producida por las va-
riantes de escritura no debe distraer, sin embargo, del 
término que se está aquí planteando. Me refiero al ‘al-
corcí’ que, según la definición de Eguílaz es “lisonjas 
o piezas de oro, con esmaltes o sin ellos, que llevaban 
las moriscas pendientes de sus haytes, sartales o gar-
gantillas de aljófar”.99 En este caso, la palabra proce-
de del árabe clásico jurṣ100 y de este al andalusí aljúrṣ 
(‘pendientes’). Tiene sentido porque, aunque no son jo-
yas para las orejas, sí cuelgan. De hecho, la palabra al-
corcí hace referencia, en el contexto morisco, a piezas 
que forman parte de un collar y se conocen algunas de 
ellas gracias a descubrimientos arqueológicos, como 
el que relata Ana Labarta. Según describe esta autora, 
se trata de piezas compuestas por un cuerpo cilíndrico 
cerrado, pero con orificios en el centro para que pasara 
por ellos un cordón. Estas piezas podían ser de oro o 
plata y estar esmaltadas y, en número variable forma-
ban parte de collares,101 como puede apreciarse en los 
ejemplos de nuestros documentos:” un sartal de aljó-
far, con dos alcorcíes (fol.58r) y Quatro sartas de aljófar, 
con sus alcorcíes de oro (fol.60v)”. Otros documentos 
nos muestran que los alcorcíes podrían ir ensartados 
con otros elementos, como perlas y piedras: “un collar 
con dos alcorçíes de oro e con dos piedras balages y 
otras piedras y perlas” y “Otro collar de oro, pequeño, 
con dos alcorcíes de oro esmaltados e perlas e aljó-
far, ensartados en un cordón de seda colorada (fol. 
1273r. 27-30).102 En una espléndida pieza conserva en 
el Museo Arqueológico Nacional de España y que está 
datada hacia 1301-1500, perteneciente al tesoro de 
Mondújar, Valle de Lecrín (Granada) se puede observar 

96	 Corriente, Diccionario de arabismos,142
97	 Corriente, Diccionario de arabismos, 143.
98	 1462 ANÓNIMO, «Arancel de precios y salarios de Cuenca» 

(Documentos sobre industria textil). Corpus del Diccionario 
histórico de la lengua española en Real Academia Española 
(2013- ). Diccionario histórico de la lengua española (DHLE) 
[en línea]. <https://www.rae.es/dhle/> [Consultado el 4 de 
junio de 2025].

99	 Eguílaz y Yanguas, Glosario etimológico, 142.
100	 Dolores Serrano-Niza, “El adorno femenino en Al-Ándalus: 

fuentes lexicográficas para su estudio”, Boletín de la Asocia-
ción Española de Orientalista, no30 (1994), 236.

101	 Ana Labarta, “Platería morisca de obra de hilo (siglo XVI)”, 
Miscelánea Estudios Árabes y Hebraicos, nº69 (2020),258.

102	 Carmen A. Martínez Albarracín y Joaquina Albarracín Nava-
rro “Vestido y adorno de las moriscas en el reino de granada 
(siglo XVI)”. VI Estudios de Frontera, p.436

https://www.rae.es/dhle/


17Serrano-Niza, D. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-18

un collar compuesto por 4 piezas cilíndricas, que serían 
los denominados “alcorcíes”. Cada una de las piezas 
está decorada de manera que se aprecia una estruc-
tura calada y formaban parte de collares y gargantillas.

Fig. 15. Alcorcí. Collar inventariado con el número 51033 del 
Museo Arqueológico Nacional (España). Agradecemos la cesión 

de esta imagen al Museo Arqueológico Nacional.

4. Consideraciones finales
A lo largo de este trabajo se han establecido como 
arquitectura de estudio dos conceptos esenciales: 
el de la indumentaria y el del mobiliario textil, ambos 
estrechamente relacionados hasta el punto, me atre-
vo a decir, que componen un ecosistema. Acceder a 
ese ecosistema conduce a una nueva visión más le-
jos del estereotipo y más acorde con la realidad his-
tórica sobre lo que fue la comunidad mudéjar y, poco 
después, morisca. En ese ecosistema indumentario 
se observa que no solo se viste el cuerpo, sino que 
se viste el hogar y si bien, en este aspecto, hubo di-
ferencias entre mudéjares y cristianos también hubo 
imitación recíproca de ambas comunidades.

Se ha comprobado que una de las diferencias esen-
ciales, tanto en ropa como en mobiliario textil, se en-
cuentra en el color y no sólo por un mayor colorido como 
reminiscencia andalusí, sino en el gusto por colores que 
eran distintos, según al grupo al que se perteneciera. 
Asimismo, se ha constatado que en la ropa prevalece un 
mayor uso de prendas -que podrían calificarse de- “tra-
dicionales” entre las mujeres frente al uso de ropa más 
castellanizada de los hombres sin que esto signifique, 
a priori, que siempre vistieran así ya que puede dejar 
abierta la puerta a otro interrogante ¿serían estas pren-
das inventariadas de uso corriente o de uso excepcional 
o, simplemente se conservan por su valor emocional?

Finalmente, en los inventarios analizados se echa 
de menos la presencia de más enseres de coci-
na en lo que respecta a la casa y de calzado, en lo 

que respecta al atavío. En el primer caso, aparece 
como elemento reiterativo el almirez y, algunas ve-
ces, consta una caldera o una sartén. Con respecto 
al calzado, sorprende la ausencia absoluta por lo que 
se deduce que, solo poseen el que llevan puesto. En 
cuanto a los utensilios de cocina, cabría la posibili-
dad de que su valor fuese tan nimio que ni siquiera 
valiese la pena recogerlo, pero esto será ya el reto de 
una futura investigación.

5. Referencias Bibliográficas
5.1. Fuentes y Diccionarios
Corriente, Federico. Diccionario de arabismos 

y voces afines en iberorromance. Madrid: 
Gredos, 1999.

Corriente: A Dictionary of Andalusi Arabic. Leiden-
New York-Koln: Brill, 1997.

Corominas, Joan y Pascual, José Antonio Pascual, 
Diccionario crítico etimológico castellano e 
hispánico (Madrid: Gredos, 1980-81)

Covarrubias Orozco, Sebastián de. Tesoro de la 
lengua castellana, o española. Madrid: Luis 
Sanchez, impressor del Rey N. S., 1611.

Dozy, Reinhart. Dictionnaire détaillé des noms des 
vêtements chez les arabes. Amsterdam : J. 
Muller, 1845.

Eguílaz y Yanguas, Leopoldo. Glosario etimológico de 
las palabras españolas (castellanas, catalanas, 
gallegas, mallorquinas, portuguesas, valencianas 
y vascas) de origen oriental (árabe, hebreo, 
malayo, persa y turco). Granada: Imprenta de La 
Lealtad, 1886.

Fabié, Antonio María. Viajes por España de Jorge 
Ehingen, del Barón Leon de Romisthal de 
Blantna, de Francisco Guicciardini y de Andrés 
Navajero, Madrid: Academia de la Historia,1859.

Gallego y Burín, Antonio y Gámir Sandoval, Alfonso. 
Los moriscos del reino de Granada según el 
sínodo de Guadix de 1554. Granada: Universidad 
de Granada, 1968.

de Guadix, Diego. Recopilación de algunos nombres 
arábigos que los árabes pusieron a algunas 
ciudades y a otras muchas cosas. Editado por 
Elena Bajo Pérez y Felipe Maíllo Salgado. Gijón: 
Ediciones Trea, 2005.

Münzer, Jerónimo. Viaje por España y Portugal. 
Madrid: Ediciones Polifemo, 1991.

Museo Sefardí. https://www.cultura.gob.es/msefardi/
colecciones/ultimasadquisiciones/traje-de-
novia.html

Pérez de Hita, Ginés. Guerras Civiles de Granada. 
París: Baudry, Librería Europea, 1847.

h t t p s : // bv p b. m c u .e s /e s /c o n s u l t a /re g i s t ro.
do?id=441670

Pezzi, Elena. El vocabulario de Pedro de Alcalá. 
Almería: Editorial Cajal, 1989.

Real Academia Española (2013- ). Diccionario 
histórico de la lengua española (DHLE) [en 
línea]. <https://www.rae.es/dhle/> [Consulta: 
dd/mm/aaaa]

Real Academia Española. Diccionario de la lengua 
española, 23.ª ed., [versión 23.8 en línea]. 
<https://dle.rae.es> [Fecha de la consulta].

Tejeda Fernández, Margarita. Glosario de términos 
de la indumentaria regia y cortesana en España. 
Málaga: Universidad de Málaga, 2006

https://www.cultura.gob.es/msefardi/colecciones/ultimasadquisiciones/traje-de-novia.html
https://www.cultura.gob.es/msefardi/colecciones/ultimasadquisiciones/traje-de-novia.html
https://www.cultura.gob.es/msefardi/colecciones/ultimasadquisiciones/traje-de-novia.html
https://bvpb.mcu.es/es/consulta/registro.do?id=441670
https://bvpb.mcu.es/es/consulta/registro.do?id=441670
https://www.rae.es/dhle/
https://dle.rae.es


18 Serrano-Niza, D. De Medio Aevo, 15(1), 2026: 1-18

5.2. Bibliografía
Besancenot, Jean. Costumes du Maroc.Aix-en-

Provence: Édisud/La croisée du chemins, 2000.
Birriel Salcedo, Margarita. “Las moriscas del reino 

de Granada. Repensando el conflicto étnico-
religioso desde el género.” En Una vida dedicada 
a la universidad. Estudios en Homenaje al 
profesor José Manuel de Bernardo Ares, 
coordinado por Carlos Martínez Shaw, 151-170. 
Córdoba: Uco press, 2019.

Calderón Campos, Miguel. “Particularidades léxicas 
de las cartas de dote de los moriscos granadinos 
(1509-1513)”, Cuadernos del Instituto Historia 
de la Lengua, 7, (2012): 61-87, https://cuadernos.
cilengua.es/revista/revista-cuadernos-7/

Díez Jorge, María Elena. “Under the same mantle: 
the women of the ‘Other’ through images of 
Moriscas”. Il Capitale Culturale. Studies on the 
value of Cultural Heritage, no. 6 (2017):49-86

Díez Jorge, María Elena y Serrano-Niza Dolores. 
“Nombrar la vida cotidiana: formas de poder a 
través de los enseres de casas y ropas de moriscas 
granadinas” en Prácticas femeninas en la Edad 
Moderna. Entre el arte y el poder editado por Esther 
Alegre Carvajal, 277-302. Madrid: Universidad 
Nacional de Educación a Distancia, 2024.

Follana Ferrández, Nuria. “Dos cartas de dote de 
1516 y 1518 para el estudio de la cultura material 
hispanomusulmana de Baza”, Boletín del Centro 
Pedro Suárez, no.26 (2013): 403-440.

Follana, Nuria.“Palabras árabes en los protocolos 
notariales granadinos del siglo XVI. Aproximación 
a la cultura material de los moriscos a través 
de la documentación”, Mirabilia / MedTrans 4 
(2016/2): 75-115.

Follana Ferrández, Nuria. La cultura material 
hispanomusulmana en época de los Reyes 
Católicos: El ejemplo del Reino de Granada. Tesis 
doctoral, Universidad de Granada, 2017.

Espinar Moreno, Manuel y Jiménez Bordajandi, 
Francisca R. “Algunos datos sobre la cultura 
material en Caniles, alquería de la ciudad de 
Baza (1540)” en La ciudad Medieval y su territorio, 
coordinado por Manuel Espinar Moreno y María 
del Mar García Guzmán, Vol. 1(Urbanismo, 
sociedad y economía), 29-48. Sevilla: Agrija 
Ediciones, 2009.

Javier Irigoyen, Javier, “Moros vestidos como moros”. 
Indumentaria, distinción social y etnicidad en 
la España de los siglos XVI y XVII. Barcelona: 
Bellaterra, 2018.

Labarta, Ana. “Platería morisca de obra de hilo (siglo 
XVI)” Miscelánea Estudios Árabes y Hebraicos. 
Sección árabe-islam. 69 (2020): 239-266.

Ladero Quesada, Miguel Ángel. Los mudéjares de 
Castilla en tiempos de Isabel. Valladolid: Instituto 
Isabel la Católica de Historia Eclesiástica,1969.

Ladero Quesada, Miguel Ángel. “Mudéjares y 
repobladores en el Reino de Granada (1485-
1501)”. Cuadernos de Historia Moderna, no13 
(1992): 47-71.

Lecerfol, Melle Florence. La vie quotidienne 
des morisques entre 1502 et 1570 selon les 
protocoles notariés des Archives de Grenade, 

dirigida por Estrella Ruiz-Gálvez Priego y Isabel 
Montoya Ramírez y defendida en la Universidad 
de Granada, 2011. Tesis Doctoral inédita. https://
theses.fr/2011CAEN1630

Maíllo Salgado, Felipe. Los arabismos del castellano 
en la baja Edad Media. Salamanca: Universidad 
de Salamanca, 1991.

Martínez Albarracín, Carmen Araceli y Albarracín 
Navarro, Joaquina. “Vestido y adorno de las 
moriscas en el reino de granada (siglo XVI)”. En 
VI Estudio de Fronteras: población y poblamiento: 
homenaje a Manuel González Jiménez 
coordinado por Francisco Toro Ceballos, y José 
Rodríguez Molina, 425-444. Jaén: Diputación 
Provincial de Jaén, 2007.

Martínez Meléndez, Mª del Carmen. Los nombres 
de tejidos en castellano medieval. Granada: 
Universidad de Granada,1989.

Martínez Ruíz, Juan. “Ropas y ajuar de mudéjares 
granadinos (año 1493)”. Revista de Dialectología 
y Tradiciones Populares, nº38 (1983): 119-134

Martínez Ruiz, Juan. “Ropas y alhajas de judíos 
granadinos en el siglo XV”. Miscelánea de 
Estudios Árabes y Hebraicos, 16-18 (1977-1979): 
357-367.

Martínez Ruíz, Juan. Inventarios de bienes moriscos 
del reino de Granada (siglo XVI), Consejo Superior 
de Investigaciones Científicas, Madrid, 1972.

Martínez Ruíz, Juan. “La indumentaria en los 
moriscos, según Pérez de Hita y los documentos 
de la Alhambra”. Cuadernos de la Alhambra, 3 
(1967):55-124.

Squicciarino, Nicola. El vestido habla: consideraciones 
psico-sociológicas sobre la indumentaria. 
Madrid: Cátedra, 1998

Serrano-Niza, Dolores. “El adorno femenino en Al-
Ándalus: fuentes lexicográficas para su estudio”. 
Boletín de la Asociación Española de Orientalista, 
nº30 (1994):229-238.

Serrano-Niza, Dolores. “Amueblar la casa con 
palabras. Fuentes lexicográficas árabes para 
el estudio del ámbito doméstico”, en La casa 
medieval en la península ibérica editado por Mª 
Elena Díez Jorge y Julio Navarro Palazón, 307-
336. Madrid: Sílex, 2015.

Serrano-Niza, Dolores. “Una habitación con telas. El 
mobiliario textil de origen andalusí en una casa 
morisca” en De puertas para adentro. La casa en 
los siglos XV-XVI editado por María Elena Díez 
Jorge, 365-394. Granada: Comares, 2019.

Serrano-Niza, Dolores. “Textiles para el sueño. Ropa 
y ajuar morisco para hacer una cama” en Vestir la 
casa. Objetos y emociones en el hogar andalusí y 
morisco editado por Dolores Serrano-Niza, 127-
158. Madrid: Consejo Superior de Investigación 
Científica, 2019.

Serrano-Niza, Dolores. “Telas construidas o cómo 
las palabras referidas a tejidos se instalan en 
el léxico de la arquitectura (s.XVI)”. Revista 
Vegueta. Anuario de la Facultad de Geografía e 
Historia, nº21-1 (2021): 637-658.

Serrano-Niza, Dolores. “Vestir a la morisca para el 
juego de cañas. Símbolo, significado y estudio 
de su indumentaria (ss. XV-XVI)”, Atrio. Revista 
de Historia del Arte, nº31 (2025): 80-102.

https://cuadernos.cilengua.es/revista/revista-cuadernos-7/
https://cuadernos.cilengua.es/revista/revista-cuadernos-7/
https://theses.fr/2011CAEN1630
https://theses.fr/2011CAEN1630

	Marcador 1
	Marcador 2

