
1Dicenda 43 (2025): 1-4

Francisco Rico (2022). Lección y herencia de Elio Antonio 
de Nebrija, edición al cuidado de Rosa Bono, Madrid, Real 

Academia Española, 565 pp. ISBN: 978-84-88292-13-1

https://dx.doi.org/10.5209/dice.98614

Al comienzo de este volumen el profesor Juan Gil se pregunta si «es preciso poner prólogo a un libro 
de Francisco Rico» (2022: 7). Dado el fallecimiento del filólogo de la «boca muelle», de la «calva limpia 
y muy bien llevada» (2011: 101), que no lo digo yo, sino el también por desgracia muerto Javier Marías 
(1951-2022), solo cabe preguntarse si es preciso hacer una reseña sobre un libro de Francisco Rico 
(1942-2024). ¿Qué podría decir, qué podría contar cuando otros colegas, avezados y mejor preparados 
ellos, ya lo han hecho? ¿Qué referir, cuando el libro que nos trae aquí, a las páginas de Dicenda, es un 
viejo conocido para muchos, pues es el resultado de la reunión de los estudios, prólogos y comentarios 
que Francisco Rico dedicó al no menos famoso Antonio de Nebrija (1444-1522)? Y no exagero cuando, 
al referirme al estudioso nebrisense, hablo de fama y conocimiento, porque de esta guisa lo pintaba 
Marías, entremezclando realidad e imaginación:

[…] decía su fama (que es mucha) que tendía a retener tan solo la información remota, la de los muy 
pasados siglos en los que era una autoridad mundial, y a oír lo reciente con mera tolerancia y desaten-
ción. Cualquier crimen, cualquier suceso medieval o del Siglo de Oro, le importaban mucho más que 
lo acontecido anteayer (2011: 108).

Marías entremezclaba dos categorías que, en el fondo, se descubrían semejantes para él, ya que el mero 
hecho de narrar, de fabular, resulta imposible: la palabra es sesgada, y tal vez hasta falsaria, e introduce 
un punto de vista, incluso en los relatos que pretenden ser verídicos, que opera sobre nuestra imagen de 
la realidad (2008: 9-10). Y, sin embargo, ¡cuánto nos fiamos de la palabra y cuánto la necesitamos! Cabría 
añadir que la anhelamos y confiamos en ella de manera inevitable, pues el ser humano habita en su provi-
sionalidad. De ahí que, quizás a tenor de lo que Javier Marías, en su novela Los enamoramientos, nos reve-
laba sobre el Rico ficcional, no es que fuera preciso, es que resultaba pertinente hacer esta reseña sobre 
Lección y herencia de Elio Antonio de Nebrija (2022), el buen mamotreto ―en ambos sentidos, que nadie se 
confunda… o sí, maldito perspectivismo― escrito por Francisco Rico. El académico de la silla pe minúscula 
salió «numerosas veces en la televisión y en la prensa» (Marías, 2011: 101). Alguna sería la razón. Se puede 
ser una figura pública por múltiples motivos, muchos de ellos ignominiosos, pero cabe preguntarse por qué 
un filólogo, y, sobre todo, un filólogo cuyo interés fueron las figuras de un pasado ya lejano ―como las de 
Petrarca (1304-1374), Lorenzo Valla (1407-1457), Antonio de Nebrija, Cristóbal Colón (1451-1506) o Abraham 
Zacuto (1452-1515), por mencionar algunos de los nombres que pululan por el libro―, tuvo ese impacto, ese 
ascendente ―ya no tan común de la «gente de letras»― en cierto sector de la sociedad que no siempre se 
correspondió con la «gente de letras».

La respuesta puede que esté, en parte al menos, en la selección de trabajos que configuran este volumen. 
Y es que con cierto orgullo Rico pudo sentir una satisfacción, «entre indolente y mordaz» (Marías, 2011: 101), 
al saber que sus investigaciones acabarían siendo examinadas y reconocidas por sus colegas, tanto por sus 
maestros como por sus compañeros y sus discípulos. Tanto por las ya extinguidas generaciones como por 
las posteriores. A Rico no le gustaba pasar desapercibido (Gil, 2022: 7) y, aunque con el «tono desdeñoso» 
con el que disimularía «una melancolía de fondo que se le nota en la mirada» (Marías, 2011: 101), segura-
mente recibiría bien ―o no, «con él nunca se sabe» (Marías, 2008: 35)― este tipo de textos encaminados a 
describir y a recordar otros textos, quizás una de las pruebas de que su voz, al igual que la de su admirado 
Antonio de Nebrija, reverberaría más allá del tiempo en que viviera, en feliz casuística manriqueña. Hacer 
esta reseña es una forma de entregar a las futuras hornadas filológicas la lección y herencia de Francisco 
Rico y evitar que, como figura histórica de nuestra disciplina, esta desaparezca y se borre, aunque el meca-
nismo mediante el cual se venza dicho destino sea el caprichoso de la palabra, una representación que si 
bien distorsiona su imagen, la preserva gracias a una extraña fuerza. Esta es la paradoja. Y todo esto acerca 
de la palabra como resguardo de la memoria no me lo invento yo, lo hizo el «joven Marías» en su discurso de 
ingreso en la Real Academia Española (RAE) (2008: 33-34), quizás consciente de que lo que conservaríamos 

Dicenda. Estudios de lengua y literatura españolas
ISSN-e: 1988-2556

R E S E Ñ AS

Julio Salvador Salvador    

E95020

Reseñas.

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
https://orcid.org/0000-0002-0847-8768


2 Reseñas. Dicenda 43 (2025): 1-4

de él y del profesor Del Diestro o Villalobos sería su «dimensión imaginaria» (2008: 34). Y así se me viene a 
la cabeza la figura del cervantista barcelonés, él fumando tranquilamente en la sala de pastas de la RAE, sin 
temor a reprimendas de ningún tipo, con «sus gafas un poco grandes, su elegancia negligente —algo inglesa, 
algo italiana—» (Marías, 2011: 101), pensando en Don Quijote, en el Lazarillo o el Arcipreste de Hita. O en cómo 
la literatura, la filología clásica y el latín siguen siendo un «camino ineludible a cualesquiera otras tareas o 
artes» (Rico, 2022: 21 y 177), al igual que en la época del grammaticus, y que, precisamente por ello, habría 
que considerar las Introductiones Latinae (1481) de Nebrija como el firme gramatical bajo el cual se asentó 
el Reino de Cervantes, aquel en el que merodearon creadores como Quevedo (1580-1645), Calderón (1600-
1681), Ramón Pérez de Ayala (1880-1962) o Juan Ramón Jiménez (1881-1958) (2022: 21). Sin el latín, pensaría 
Rico, entre calada y calada, no pudo haber modernidad renacentista y, por tanto, no existiría el modelo que 
sigue vigente hoy en día (2022: 22). Así me imagino a Francisco Rico, y así, exponiendo la idea capital de 
Lección y herencia de Elio Antonio de Nebrija ―esta nuestra latinidad tan presente y tan fundamental todavía 
hoy en día, pese a que nos empeñemos en devaluarla― pasamos a exponer algunas de las cosas que nos 
podemos encontrar en dicho libro.

La compilación reúne trabajos de diferente propósito y envergadura, cuyo eje temático no es tanto la 
figura de Nebrija ―que también― como la explicación de cómo llegaron, se desarrollaron y se impusieron 
los studia humanitatis en España en los siglos xv y xvi. Después del «preámbulo omisible» de Juan Gil (págs.7-
14), de la «nota previa» del autor (pág.15), de la «nota de la compiladora», Rosa Bono (págs. 17-19), y del «pre-
liminar» del propio Rico (págs. 21-29), siguen las siguientes secciones, que, en su disposición, no guardan 
un orden cronológico: Nebrija frente a los bárbaros (1978; págs. 31-167) y «Otros estudios», donde el lector 
se encontrará con «Un prólogo al Renacimiento español» (1981, págs.171-214), «Los nombres de las cosas» 
(1986; págs. 215-220), «El nuevo mundo de Nebrija y Colón» (1996, págs. 221-265), «El humanismo boloñés 
en la Edad de Nebrija» (2006; págs. 267-304) ―este en coautoría con Loredana Chines―, «El cielo de un hu-
manista» (1997, págs. 305-314), «La recuperación de los modelos clásicos romanos» (2005, págs. 315-322), 
«Príncipes y humanistas en los comienzos del Renacimiento español» (2003, págs. 323-343), «Humanismo 
y humanistas» (2018, págs. 345-370), «La realidad y el estilo, el humanismo de la Celestina» (2000, págs. 371-
429) «Nebrija, Aires Barbosa et l’humanisme de leur temps» (1984, págs. 431-434), el prólogo a La pasión de 
saber, de Pedro Martín Baños (2019, págs. 435-442), y «Humanismo y dignidad del hombre en la España del 
Renacimiento» (1978, págs. 443-478). El volumen se completa con unos apéndices, obra de Felipe González 
Vega, que presentan la edición y la traducción al español de la Oratio ad Complutensem Universitatem (1520) 
de Juan de Brócar, discípulo de Nebrija, y a quien el maestro, ocupado en otros menesteres, le pidió que 
se encargara de dicho discurso con el que se abría el curso universitario en la universidad fundada por el 
cardenal Cisneros (1436-1517) en 1499 y que acogió a Nebrija tras el esperpento de la elección de la Cátedra 
de Prima de Gramática de la Universidad de Salamanca en 1513. El texto de Brócar podría considerarse una 
síntesis del programa nebrisense, el cual consideraba a la gramática el corazón de la actividad intelectual 
de la cultura española (2022: 449-450). Su consulta es útil porque caracteriza muy bien el magisterio que 
Nebrija ejerció sobre sus alumnos.

Como puede apreciarse, en esta obra aparecen desde piezas que, en su forma original, se publicaron 
como libros independientes, amplios ensayos destinados a monografías, artículos, introducciones a obras 
ajenas y pequeños comentarios. De hecho, Juan Gil nos avisa de la existencia, dentro del volumen, de una 
«disparidad temática» (2022: 7): ¿supone esto una virtud o una falla de la edición realizada por Rosa Bono? 
Si en un primer momento, al revisar el índice, podría parecer que tal vez algún capítulo, como el correspon-
diente a La Celestina (1499), podría ser prescindible, ya que estamos ante un libro que, en teoría, orbita en 
torno a la figura de Antonio de Nebrija, la lectura continuada del mismo revela hasta qué punto la clave de la 
lectura se cifra en el título y en dos sustantivos: «lección» y «herencia». Como el propio Rico señala, la tesis 
de partida que aparece constantemente en todo el volumen es la importancia del «buen latín». Pero no el 
«buen latín» por un mero afán arqueológico, como si se tratara de una pieza de museo, sino porque la lengua 
de Roma, en época de Nebrija, era la vía para acceder a las fuentes del conocimiento, bien a través de su 
estudio, bien a través de su traducción para volcar el saber en la lengua romance (2022: 25, 192, 274). Con el 
latín se llegaba a la ciencia, al derecho y a las Sagradas Escrituras. Esto explica, por ejemplo, la aparición de 
la edición bilingüe de las Introductiones (1488) ordenada por Isabel la Católica (1451-1504) que, de manera no 
solo simbólica, sino también tangible, mostró cómo a partir del modelo del mundo clásico se aunaron « […] el 
diseño de una nueva cultura ―la perspectiva del humanismo― y el proyecto de una sociedad nueva, cifrada 
en la Monarquía de los Reyes Católicos, en el principio del Estado moderno» (2022: 26).

Fruto de esta intercalación, en la que mucho tuvo que ver Nebrija, surgieron ciertos productos literarios 
que pusieron de manifiesto una de las virtudes de los humanistas: su capacidad para trascender la alta 
cultura y no ser únicamente una «tribu académica» apta para quien conoce el secreto, es decir, para los es-
pecialistas (2022: 364). La popularización del humanismo ―que se logró merced a considerar la educación 
de los jóvenes como una de sus misiones principales, aunque el nivel general fuese exiguo (2022: 367)― dio 
lugar a un refinamiento de la literatura española, en línea con los preceptos clásicos, pero sin constreñirse al 
igual que las literaturas francesa e italiana (2022: 368). La Celestina ―y el teatro de Lope o el Quijote― sería 
consecuencia de un marco de creación permeable a los studia humanitatis, mas no un marco supeditado 
a estos, como patentizaría el hecho de que fuera escrita en vulgar (2022: 395). Por otra parte, la sustitución 
de ciertas categorías de la ficción propias de la comedia humanística por otras propias de la expresión dia-
ria (2022: 378) revela la apuesta por el realismo de La Celestina, un realismo que en ocasiones la sume en 
una contradicción al coexistir varios registros de lengua y de estilo (2022: 405-406). De esta manera, los 
autores de la tragicomedia llevaron al extremo los postulados de los humanistas italianos, cuyos máximos 



3Reseñas. Dicenda 43 (2025): 1-4

exponentes, Petrarca y Lorenzo Valla, mantenían que la literatura debía valer para la vida, para dar «relieve 
a la vivencia individual» y para ser una «exhortación a la realidad» (2022: 383). Esta, en esencia, sería la 
«lección» y «herencia»: con Nebrija arraigan en España los conocimientos provenientes de Italia, es decir, 
los rasgos que caracterizaron al humanismo y que posibilitaron que los autores de La Celestina, a partir del 
espíritu de los studia humanitatis, establecieran una regla, una norma que no existía para la creación literaria 
escrita en vulgar, en español (2022: 416).

Ahora bien, ¿qué era el humanismo? Es esta una de las preguntas que podrían formularse los alumnos 
de Filología Hispánica que lean este libro. El lector podrá atisbar hasta qué punto, como señala Rico, no 
estamos hablando de un modelo académico, sino de «un modo de vida» (2022: 331 y 359), de un «movi-
miento» (2022: 400). En «Humanismos y humanistas» se muestra cómo el término «humanismo» nació en la 
modernidad, además de hacerse hincapié en que se ha solido utilizar con una connotación contemporánea, 
deudora de los enciclopedistas (2022: 348). El vocablo se asentó en el ámbito anglosajón y se utilizó para 
designar diferentes realidades o procesos: se habla de humanismo cuando nos referimos a la historia de 
la alta filología; al ciclo de disciplinas doctas compuesto por la gramática, la retórica, la historia, la poesía 
y la filosofía moral; a la historia de la enseñanza básica; pero también cuando nos referimos a «un aspecto 
esencial del Renacimiento», el «proceso de transmisión, desarrollo y revisión de las grandes lecciones de 
Petrarca» (2022: 350). Los comienzos de los studia humanitatis están en Petrarca, cuya literatura de creación 
tuvo una fuerte base reflexiva, producto de las luchas del poeta de Arezzo contra el «razonamiento lógico y 
la sofistería nominalista» (2022: 44). Petrarca no solo tuvo que lidiar con los bárbaros confesos, sino con los 
«supuestos devotos» del mundo clásico que desconocían el griego y el latín, lo que afectaba a la filosofía, a 
los modos de argumentación y a la gramática (2022: 46).

En el Quattrocento la gran figura del humanismo sería la de Lorenzo Valla, el gran modelo de Nebrija ―no 
en vano el gramático lebrijano diseña sus Introductiones a partir de las Elegatiae del romano (2022: 73 y 
181)―. Para Valla el latín «redimió a los pueblos de la barbarie», de ahí que fuera necesario sanarlo (2022: 52-
53). Su desconocimiento solo puede llevar a la degradación, lo que explica, por ejemplo, que en el derecho 
proliferaran los leguleyos, incapaces de llegar a ser iurisconsultus. Pero el problema era de mayor magnitud 
y afectó al estudio de la Biblia, a su crítica textual, ya que las exégesis eran realizadas por malos gramáti-
cos (2022: 54). Estos aires de renovación acabarían llegando al ámbito hispánico en la corte de Alfonso el 
Magnánimo (2022: 57). El panorama allí era semejante al de Italia antes de Petrarca: dominaban los «catule 
e gregismi» (2022: 58) y la literatura clásica estaba fuera de la formación de los jóvenes (2022: 59). Los clá-
sicos eran vistos como algo pernicioso, capaz de viciar los resultados de la ciencia verdadera. No obstante, 
la influencia del Quattrocento es palpable: aunque solo fuera por mero afán mimético, los funcionarios de 
las cancillerías españolas, la población más leída y cosmopolita, desarrollaron «una cierta curiosidad por la 
lengua y la literatura de la Roma» (2022: 63). Como comenta Rico en varias ocasiones, sencillamente querían 
«estar à la page» (2022: 64). El humanismo, por tanto, en aquel momento se entendió como una «didáctica 
de vanguardia» (2022: 179), aunque su difusión resultase limitada (2022: 131).

A pesar de lo anterior, la semilla comenzó a arraigar: el prehumanismo español provocó una conversión 
de la cultura aunque realmente no se supiese cuál era el motivo y el sentido de tal cambio (2022: 228). Rico lo 
ilustra con el caso de Enrique de Villena (1384-1434), erudito enciclopédico encargado de traducir la Eneida, 
pero incapaz de integrar en su mundo intelectual la novedad italiana, si bien se sirvió de ella en algunas de 
sus contribuciones (2022: 228-230). No será raro el sincretismo, los autores que tendrán en consideración a 
los escritores clásicos (2022: 65), pero que mantendrán el respeto por los «gramáticos tenebrosos» (2022: 
66). Este es el panorama que se encontró Nebrija, de ahí que enfocara la cuestión como si de una campaña 
militar se tratase (2022: 68) y que caracterizase al schollasticus vir como un individuo entregado a la «técnica 
abstrusa» y a la «jerga ininteligible» (2022: 184). Curiosamente, muchos de los vicios que denunciaba Nebrija 
por aquel entonces asolan al presente mundo universitario: «Ese método de las escuelas y de los ambientes 
afines se expresaba en un lenguaje tan artificial, en una jerga tan especializada, cuanto esotéricos eran los 
objetivos que pretendía» (2022: 23). Leyendo a Rico nos da la sensación de que, con nuevos ropajes, la es-
colástica campa hoy en día a sus anchas.

Frente al bárbaro el humanista estaba preocupado por encontrar el verdadero conocimiento a través del 
cuidado de la lengua. Y, de entre las milicias de los studia humanitatis, es el gramático el que tiene la capa-
cidad de abarcar todas las ciencias, es el filólogo el que puede ir más allá del examen de poetas, oradores e 
historiadores: esta idea se rastrea en la Lamia (1492) de Angelo Poliziano (1454-1494) ―según Rico, «la prae-
lectio más genial del Renacimiento» (2022: 82-83)―, pero el enfoque de Nebrija será más ambicioso que el 
de la fuente italiana. El humanismo consideraba que el estudio de la literatura era un imperativo en la educa-
ción de los jóvenes (2022: 59). Este era el «mínimo común denominador», «la convicción de que cambiar la 
enseñanza, cimentándola en la eloquentia, en las letras antiguas, era la etapa primera e imprescindible de 
toda andadura valiosa» (2022: 103, véase también 131). El humanismo, por tanto, tenía una vertiente peda-
gógica esencial, que impelía a sus acólitos a crear «libros de texto, repertorios de consulta y lecturas acce-
sibles» (2022: 133) para situar a los jóvenes en la realidad. Nebrija fomenta esta dimensión, como ponen de 
manifiesto sus reediciones de las Introductiones, pero aumenta su campo de acción al virar, en la madurez, 
de «la pedagogía a la investigación, de la alta divulgación lingüística a una filología de especialista» (2022: 
87). Este cambio propició que la cuestión teológica se convirtiera en uno de sus caballos de batalla. La resti-
tución del texto bíblico dio lugar a que Nebrija sufriera severas críticas y amonestaciones —cabe mencionar 
el proceso inquisitorial que se le abrió—. Este propósito, común a otros humanistas europeos como Erasmo 
(1466-1536), favoreció el surgimiento de la Reforma, «queriendo[lo] o sin querer» (2022: 120).



4 Reseñas. Dicenda 43 (2025): 1-4

Otra cuestión sobre la que diserta Rico es la conexión entre el saber humanístico y las ciencias natura-
les y exactas. Este vínculo aparece en Nebrija, quien estudia la cosmografía o la historia natural, y lo hace 
desde la lexicografía (2022: 27). El grammaticus, según Rico, será el catalizador de las «pinturas del cielo» 
presentes en las bóvedas de la antigua biblioteca de la Universidad de Salamanca y el palacio de su mece-
nas, Juan de Zúñiga (1459-1504), en Zalamea (2022: 311-312). Pero no solo eso: Nebrija redactó el Isagogicon 
(1487/1490), una introducción a la cosmografía en la que vierte la sabiduría de Ptolomeo (90 ca.-168 ca.), 
con una exquisita precisión terminológica. En las reediciones mezcló el contenido geográfico de los clási-
cos con las informaciones de los descubrimientos, pequeños añadidos a propósito de los primeros viajes 
de Colón o las exploraciones portuguesas por África (2022: 246-251). Rico, incluso, llega a plantear que el 
Isagogicon pudo servir de acicate al Almirante de la Mar Océana para mejorar su argumentación a la hora de 
presentar su proyecto en búsqueda de las Indias, aunque también advierte de lo contrario, de la influencia 
del plan colombino para que Nebrija acometiera la escritura de un trabajo semejante (2022: 256-261). La 
huella de Nebrija también podría rastrearse en los trabajos de Nicolás Monardes (1508-1588) y de Francisco 
Hernández de Toledo (1514/1517-1587), importantes para disciplinas como la farmacia y la zoología y bo-
tánica, respectivamente: «[…] la brillantísima contribución española a la ciencia moderna que significó el 
estudio analítico de los seres naturales de América no se habría producido como hoy la celebramos sin el 
magisterio de Nebrija» (2022: 219). La hipótesis de Rico permite atisbar con mayor claridad el alcance del 
proyecto humanista, en general, y del nebrisense, en particular; además, pone de manifiesto que este libro 
no solo interesará al filólogo, el que, en teoría, sería el receptor principal del trabajo, sino que también llamará 
la atención al historiador de la ciencia.

Hay más cosas que el lector encontrará en estas páginas, aunque, como puede observarse, esta reseña 
se ha centrado en algunos de los puntos cardinales de una edición que hará las delicias de cualquier perso-
na interesada en la figura de Antonio de Nebrija. Por señalar algún punto débil, cabría pedir, para una futura 
tirada, que se atendiera a la calidad de las imágenes: deslucen respecto del contenido y sorprende que no 
se cuide dicho aspecto en una publicación de la RAE. Pese a ello, aspecto menor al fin y al cabo, sin duda 
estamos ante una compilación que habría que descubrirles a los alumnos de Filología Hispánica para que 
conozcan el mundo del humanismo y para que conozcan, ya en la distancia del tiempo, parte de la biblioteca 
que llevaba sobre sus hombros un «erudito, estudioso, desfacedor de errores, luminaria o privilegiado crá-
neo, perfeccionado pedante (hacía de la pedantería un arte), maquinador vocacional y por supuesto egregio 
y temido profesor» (Marías, 2014: 108) llamado Francisco Rico, un hombre que se sentía pasado, que se 
disgustaba por tener que alternar con sus coetáneos, tan triviales, y que, sin embargo, se lamentaba, con 
anticipación, por el inevitable destino de «[…] dejar de tratarlos un día ―tratarlos sería también un descan-
so―, cuando por fin su sentimiento coincidiera con la realidad» (Marías, 2010: 101). Quizás, en contrapartida, 
Nebrija le haya entregado las llaves del Reino de Cervantes.

Obras citadas
Gil, Juan (2022): «Preámbulo omisible» en Francisco Rico, Lección y herencia de Elio Antonio de Nebrija, 

edición al cuidado de Rosa Bono, Madrid, Real Academia Española, págs. 7-14.
Marías, Javier (2008): Sobre la dificultad de contar. Discurso leído el día 27 de abril de 2008 en su recepción 

pública por el excmo. Sr. D. Javier Marías y contestación del excmo. Sr. D. Francisco Rico, Madrid, Real 
Academia Española.

Marías, Javier (2011): Los enamoramientos, Madrid, Alfaguara.
Marías, Javier (2014): Así empieza lo malo, Madrid, Alfaguara.


	Marcador 1
	Marcador 2

