EDICIONES
=] COMPLUTENSE @

Dicenda. Estudios de lenguay literatura espanolas ARTICULOS
ISSN-e: 1988-2556

De Poética e invencion retorica en la Edad Media
(Cala critica de historicidad y creacion literaria)

Jesus Baena Criado
Universidad de Méalaga =

https://dx.doi.org/10.5209/dice. 101522 Recibido: 7 marzo 2025 ¢ Aceptado: 11 julio 2025

Resumen: La Literatura tiene sus raices en la significacion del Ser, una idea clara desde los hexametros de
Parménides. La conciencia del Ser, radicada en el pensamiento platonico y aristotélico, genera la «infinitud
estética», con sus proyecciones simbdlicas basadas en la esencia. Esta idea condiciona su manifestacion
literaria, superando la individualidad y guiando hacia la reintegracion del Ser en la imitacion de lo divino y la
representacion simbdlica de la verdad. De este modo, la invencion retdrica no se concibe como creacion
original, sino como descubrimiento de formas preexistentes en la esencia del mundo. El poeta, como
hermeneuta, busca la sustancia detras de la forma, y la Literatura debe guiar hacia lo verdadero mediante
sus representaciones simbalicas. Este articulo resalta la continuidad conceptual en la historia de la Poética
y la Retdrica, mas alla de los cambios histéricos.

Palabras clave: teoria literaria; invencion retérica; poética; Edad Media; critica literaria

ENOn Poetics and Rhetorical Invention in the Middle Ages
(Critical Examination of Historicity and Literary Creation)

Abstract: Literature has its origins in the meaning of Being, a clear idea since the hexameters of Parmenides.
The consciousness of Being, rooted in Platonic and Aristotelian thought, generates “aesthetic infinity”,
with its symbolic projections based on essence. This idea conditions its literary manifestation, surpassing
individuality and guiding towards the reintegration of Being in the imitation of the divine and the symbolic
representation of Truth. Thus, rhetorical invention is not conceived as original creation, but as the discovery of
pre-existing forms in the essence of the world. The poet, as a hermeneutist, seeks the substance behind the
form, and Literature must guide towards the truth through its symbolic representations. This article highlights
the conceptual continuity in the history of Poetics and Rhetoric, beyond historical changes.

Keywords: literary theory; rhetorical invention; poetics; Middle Ages; literary criticism

Sumario: 1. Preliminar. 2. La inventio en la Edad Media: sobre la cosmovisién platénica y la poesia. 3.
Cosmovision cristiana: influencias de lo platénico sobre lo poético-retdorico en la Alta Edad Media. 3.1.
Equivalencias entre Verdad, Bien y Bello: lo cosmovisionario de lo poético y lo inventivo. 3.2. La inventio y la
literatura medieval: indagacion de claves tedricas. 4. Conclusion. Obras citadas

Como citar: Baena Criado, J. (2025). De Poética e invencion retérica en la Edad Media (Cala critica de
historicidad y creacion literaria). Dicenda. Estudios de lengua y literatura espafolas 43(2025) 1-9. https:/
dx.doi.org/10.5209/dice.101522

1. Preliminar

La raiz de toda Literatura remite a la significacion del Ser: ya su idea se descubre con claridad en los
hexametros de la clasicidad temprana con Parménides. De la conciencia 6ntica emana la infinitud es-
tética: las multiples proyecciones simbodlicas radican en esa nocion de la esencia. La idea sobre el Ser,
pues, condiciona su propia manifestaciéon simbdlico-literaria, y asi la evidencia material de la Otredad
plantea la posibilidad de lo Uno, obliterando la individualidad; si bien sera la ligadura con lo universal

Dicenda 43 (2025): 1-9 1


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:jesusbaena%40uma.es?subject=
https://orcid.org/0000-0002-9208-9211

2 Baena Criado, J. Dicenda 43 (2025): 1-9

lo que conduzca a la reintegracion del Ser en si mismo, y en el camino se ha resuelto también que la
verdad se conforma en lo otro. Ese hallazgo de lo verdadero en la idea del Ser primigenio se apodera
de la realidad: |la Palabra de lo Uno ya es persuasiva (cf. Michelstaedter, 2009) y por ello el mundo devie-
ne significado: la persona, materializacion del Ser, debe comprender el sentido de lo real, y con ello la
persuasion sobre la idea de la condicion formal de la realidad constituye una cosmovision compartida
donde el objeto es ya simbolo. Las colectividades habitan el mundo como un espacio de apariencia
comun, pero la circunstancialidad de la vida entra en conflicto con la percepcion de eternidad. El poeta
halla en el mundo lo verdadero, si, aunque la mera figuracion de la contingencia es falaz; solo hacia la
esencia debe conducir la creatividad y sus escrituras. El poeta es por tanto hermeneuta: su objeto es el
hallazgo de la sustancia tras la forma. De ahi el mandato histérico de que la Literatura debe guiar hacia lo
verdadero a través de su representacion sustancial y de las simbolizaciones en las formas de la lengua,
y a lavez la ontologia de la realidad regira los procedimientos de lo literario. Los cambios conceptuales
sobre la cualidad de la materia y de lo real incidiran en la forma simbdlica y la misma materializacion de
la idea; no hay, sin embargo, sustituciones de paradigma. De este modo, se presenta la continuidad de
los conceptos que fundamentan la invencion en el plano de la Poética y de la Retdrica durante la Edad
Media, objeto de esta contribucion.

2. Lainventio en la Edad Media: sobre la cosmovision platonicay la poesia

Platon descubre en lo metafisico una verdad que se refleja en la physis. Todo se figura desde la esencia,
puesto que es, y este Ser es el Todo: el principio y el final, la forma absoluta de lo que es y que, en su
condicion de esencia, se confirma como la unicidad armodnica del cosmos; Kenny afirma que «Platon y
sus seguidores argumentaron que si la mente puede conocer lo eterno e inmutable, entonces la mente
debe ser en si misma eterna e inmutable. Mantuvieron como minimo que debe ser una entidad inmortal
que puede sobrevivir ala muerte del cuerpo» (2000: 188). Detras de toda physis subyace la esencia: toda
realidad es manifestacion del Ser: la infinitud no puede contenerse en lo finito, aunqgue lo finito, a través
del alma, forme parte de lo infinito. Y la materializacion de la esencia es la creacion, dando como fruto
lo creado. Burkert (2002: 75-76) sefiala: «si reflexionamos mas atentamente, sin embargo, vemos que
casi ninguno entre los sucesores de Heraclito puede pasar sin el concepto de creadory; y afiade: «sdlo
Demdcrito intentd excluir a vodg, “mente”, de la formacién del macrocosmos y del microcosmos; la re-
accion llego con Platon y Aristoteles: el Timeo de Platén establecio definitivamente el término “creador”,
dnuIoupyag, en la filosofia griega» (Burkert, 2002: 76).

Toda physis, como materializacioén de la esencia, es sintoma del dnuioupydg: toda realidad es lo creado, y
por lo tanto igual, pues todo ello es soélo la esencia manifestada en forma concreta: la totalidad de lo real es
un conjunto de formas creadas cuyo trasunto es la esencia y, con ella, el creador. Aquello que se presenta
como realidad no es sino la representacion de lo real: una apariencia de la verdad; «el rechazo de la poesia
imitativa por parte de Platon no se debe a que ella constituya una copia [...], sino al hecho de que constituye
una representacion de meras apariencias en lugar de una representacion de la realidad» (Aguirre, 2013: 16);
lo que completa el mismo Aguirre (2013: 16):

la argumentacion platonica parte de la distincion entre la Idea Unica, fabricada por Dios, el objeto pro-
ducido por el artesano a partir de aquella Idea, y la copia realizada por el pintor a partir de la apariencia
[...] de la obra producida por el artesano, de donde resultan tres actores distintos —el productor, el
artesanoy el imitador— a quienes corresponden tres objetos progresivamente degradados en su valor
ontoldgico (cf. 596a-e).

Asi, pues, en el seno de la cosmovision platdnica, la afirmacion del dnuioupydg, del Poeta y de la
Verdad culminada en el Uno, esconden la potencial negaciéon de lo humano. La poesia en el orbe pla-
tonico es aquella que desentrana la esencia, trascendiendo la physis en la busqueda de la Luz mas
alla de lo cavernario: el hallazgo de la Verdad y sus posteriores formas en la lengua, ofrecida a la mira-
da del que la desconoce, ya sera, por tanto, inteligible en lo perceptivo. Y en ello, el vicio, la injusticia,
lo amoral, formas de la incomprensién y la ignorancia; y, asimismo, la mera imitacion del signo, la via
hacia la contradiccion y la ruptura de lo armonico: la philia. La afirmacion de la humanidad consistira
en el reencuentro, en el religarse con su esencia, radicada en lo Uno (utilizando la conceptualizacion
posterior de Plotino): la conciencia de siincide en el tragico desgarro entre el cuerpoy el alma, formay
sustancia que debe tender a la reintegracion universal. Lo poético es la aproximacion material a lo ver-
dadero: puente que debe guiar lo multiple, la divisidon, hacia la unidad. Por ello, el concepto de inventio
se incardina con la nocioén de lo verdadero y lo verosimil desde los tiempos originarios: «inventio est
excogitatio rerum verarum aut veri similium, quae causam probabilem reddant» (Her. 1, 2, 3); dada, de
tal modo, la existencia de la Verdad, toda invencién no es sino hallazgo (Quint. 3, 3, 11-15), consciencia
de la preexistencia del Ser ignorada hasta ese momento. La condicion de finitud de lo humano permite
la circunstancialidad, la apariencia, tras de la cual subyace la infinitud esencial. La inventio no puede
concebirse como creatio ex nihilo: nada que no es comienza a ser. En conclusion y sintesis, ofrece
Lausberg (1975: 235), sobre la base de las fuentes clasicas, dos definiciones consecutivas sobre in-
ventio que se adecuan al sentido original referido en relacioén con la cosmovision platdnica, siendo la
primera per traslationem: «La inventio es el “encuentro o hallazgo” de las ideas. [...] La inventio es un
proceso productivo-creador; consiste en extraer las posibilidades de desarrollo de las ideas conteni-
das mas o menos ocultamente en la res (excogitatio)».



Baena Criado, J. Dicenda 43 (2025): 1-9 3

3. Cosmovision cristiana: influencias de lo platonico sobre lo poético-retorico en la Alta
Edad Media

La cosmovision cristiana se funda, en parte, sobre los pilares de Platon y el arriba citado Plotino (sobre las
cuatro tradiciones clasicas, cf. Murphy, 1986). Lo Uno: Dios y lo divino emanan y confluyen también con las
concepciones orfico-pitagoricas. La tradicion judeocristiana se encuentra con la tradicion grecolatina: «ya el
judaismo alejandrino, cuyo mas célebre representante es Filon (muerto probablemente en tiempo de Claudio),
habia hecho suyas la ciencia y la filosofia griegas, aunque convirtiendo a los sabios helénicos en discipulos de
Moisés» (Curtius, 1976: 66-67). «La confluencia de esos (y otros) materiales dio nacimiento a una vulgata cos-
mologica aceptada por todas las culturas medievales, cristianas, arabes y judias, y que tales nociones no nos
remiten a una escuela, sino, sencillamente, a la escuela» (Rico, 1986: 105). La Idea de la Verdad conquista la
nocion de Dios (cf. Shestov, 2018): hay en Artapano, desde el Egipto helenistico del s. Il a. C., «dos cosas que no-
tar: la asociacion de Abraham, Moisés, Museo y Orfeo, calificados de “sabios” o “filésofos”» (Curtius, 1976: 302).

La divinidad cristiana deviene verdadera y abandona progresivamente la voluntad y el milagro. Dios es
el Todo: su materializacion, sin embargo, se circunscribe a la finitud de la forma concreta, si bien lo creado
conforma la pluralidad en la unidad, y en ello, la condicion de lo humano como creatura delata tanto su im-
perfeccion como su finitud; y sin embargo, la vision del cosmos, persuadida del Ser ya desde Parménides,
imagina lo infinito, es decir, Dios. El poeta piensa en lo eterno: no en la ausencia, sino en lo incomprensible
en su finitud: y da forma verbal a la idea del Todo como imagen de la Verdad subyacente a la aparienciay lo
sensible: «la eficacia de lo invisible es la categoria fundamental de la vida religiosa elemental. El pensamien-
to analégico combina las ideas religiosas con las doctrinas acerca del origen del mundo y del hombre y de
la procedencia del alma» (Dilthey, 1974: 52). En el ambito retérico, Cicerdn es el primer auctor reconocido (cf.
Murphy, 1986) desde una perspectiva técnica; frente a ello, en lo cosmovisionario, la idea de lo divino subyace
atoda génesis discursiva, enmarcando la invencion. El desvelamiento de lo invisible es el reconocimiento de
lo divino en la creatura: y en paralelo, el descubrimiento de la Otredad en el Yo es |la conciencia de la Verdad
y de Dios. Este hallazgo se sustancia en comprension del microcosmos hacia el macrocosmos:

bien conocida es la doctrina de la unidad del cosmos, del «universo», y cuan ligada va a la concepcion
del hombre como mundo menor (por ejemplo, en los pitagoricos, en los estoicos, en los astrélogos y
en los herméticos). La primera implica a menudo a la segunda, y en ambas tiene sélido apoyo la vieja
tendencia a la unificacion de los saberes. (Rico, 1986: 103-104)

Esa «unificacion de los saberes» obedece a la idea de cosmos: la conciencia cosmovisionaria fecunda tam-
bién lo creado. Si la cosmovision cristiana concibe lo humano como creatura, su adscripcion natural a la dimen-
sion del microcosmos permitira el hallazgo en la mismidad y finitud de lo macrocdsmico que la subyace, que se
instituye en la verdad y lo divino: «en el siglo Xl [...] siempre sobre bases platonicas, se desarrolla la cosmologia
“timaica” de la escuela de Chartres, fundada sobre una vision estético-matematica» (Eco, 1997: 47). No sorprende
que, desde esta perspectiva, bellos tratados como Poetria nova de Godofredo de Vinsauf, editado y traducido por
Calvo Revilla (2008), utilice la arquitectura y la geometria como elementos analogos a la invencion.

3.1. Equivalencias entre Verdad, Bien y Bello: lo cosmovisionario de lo poético y lo inventivo

La Verdad es el Bien: la conservacion de la integridad y la plenitud del Ser corresponde a la Verdad de lo Uno:
«el bien nombra a Dios en cuanto que confiere existencia a las cosas y las conserva de suerte que sean; lo
bello en cuanto que se convierte en causa organizante de lo creado» (Eco, 1997: 36); el Mal es la separacion
de aquello que Es: la Falsedad: el Ser no puede devenir en No-Ser. La forma representa la sustancia: sobre
el satiro, dice Colonna (2008: 168): «Pensé que el habilisimo artifice habia tenido presente la Idea de su natu-
raleza y la habia plasmado con suma destreza al realizarloy; carece de arbitrariedad: la significacion material
del Bien es la Belleza. Por lo tanto, la Belleza equivale a la Verdad: «lo bello era un valor, debia coincidir con lo
bueno, con lo verdadero y con todos los demas atributos del ser y de la divinidad» (Eco, 1997: 24); y por ello
«cuando la escolastica habla de la belleza, se refiere a un atributo de Dios. La metafisica de la belleza (por
ejemplo de Plotino) nada tiene que ver con la teoria del arte» (Curtius, 1976: 318).

La expresion artistica es la representacion del Ser: la forma debe plasmar la Idea fuera de toda circunstan-
cia; y asi, la materializacion de lo espiritual, que busca la pureza, sera Bello debido a su cercania con el Ser:

el campo de interés estético de los medievales era mas dilatado que el nuestro, y su atencién hacia
la belleza de las cosas a menudo estaba estimulada por la conciencia de la belleza como dato meta-
fisico; pero existia también el gusto del hombre comun, del artista y del amante de las cosas del arte,
vigorosamente inclinado hacia los aspectos sensibles. Este gusto, documentado por muchos medios,
los sistemas doctrinales intentaban justificarlo y dirigirlo de modo que la atencién hacia lo sensible no
se impusiera jamas sobre lo espiritual. (Eco, 1997: 14)

Veamos varias reflexiones significativas: «Cuando el Creador se hizo creatura (factor factus est factura),
todas las artes perdieron su valor» (Curtius, 1976: 70): o, también, aquello que es trasciende la contingencia ya
que la materia se fundamenta sobre lo inmutable, que constituye la esencia del objeto mas alla de sus multiples
apariencias (cf. Tatarkiewicz, 2015): «en el libro de Sabiduria, comentado por Agustin, los medievales aprendian
que el mundo habia sido creado por Dios segun numerus, pondus y mensura: categorias cosmoldgicas que
son [...] categorias estéticas ademas de manifestaciones del Bonum metafisico» (Eco, 1997: 29); «el siglo XllI
llega a fundar una concepcion de la belleza sobre bases hilemorficas, incluyendo en esta vision las teorias de
lo bello fisico y metafisico elaboradas por las estéticas de la proporcion y de la luz» (Eco, 1997: 68). El mundo



4 Baena Criado, J. Dicenda 43 (2025): 1-9

es materia in qua, y €llo llena de sentido al orbe: la realidad es acto, no potencia, donde a su vez lo humano es
creatura: «al proclamar la vieja analogia del alma intelectiva en el cuerpo y Dios en el cosmos, verdadera clave
de la microcosmia humana, [...] no se trata sdlo de mostrar que el mundo es como el hombre, sino que ambos
son dos versiones, a distinta escala, de un mismo arquetipo» (Rico, 1986: 106-107).

La experiencia de un mundo significado convierte la relacion consciente entre sujeto y objeto en una
hierofania constante: «una naturaleza que hablaba sin cesar un lenguaje heraldico [...] un hipogrifo era tan
real como un ledn porque al igual que éste era signo, existencialmente prescindible, de una verdad superior»
(Eco, 1997: 69). El hallazgo de lo divino en lo ordinario persuade al poeta de su condicion como creatura de
un Creador primigenio (Baena, 2004, 195-196), y asi la imposibilidad de la creatio ex nihilo compromete a la
mimesis. La imitacion de lo esencial es posible a partir de su manifestacion en lo inmutable del cosmos (la
geometria, el numero, la idea):

el cosmos como gran hombre y el hombre como pequeio cosmos. De aqui emprende su camino
gran parte del alegorismo medieval en su intento por interpretar a través de arquetipos matematicos
la relacion entre microcosmo y macrocosmo. En la teoria del homo quadratus, el nimero, principio
del universo, llega a adoptar significados simbdlicos, fundados sobre una serie de correspondencias
numéricas que son también correspondencias estéticas. (Eco, 1997: 50)

Y el poeta deviene artesano:

la eleccion del término comun poiein no es indiferente ni casual. No se olvide que Aristoteles era un
fildsofo, en cuyo sistema se apostaba por la comunicacion entre la identidad y la alteridad, es decir,
entre concienciay mundo; en el sentido de que el conocimiento humano corresponde a la realidad de
los objetos. (Garcia Berrio, 1988: 56)

La dimension aristotélica del autor literario sucumbe frente a la conciencia de lo divino: «poiesis, poema,
poeta aparecen poco en la Edad Media; la poesia no se consideraba como arte independiente. No hubo en
la temprana Edad Media palabra alguna que designara la accion de escribir poesia» (Curtius, 1976: 222). La
poiesis equivale entonces a la inventio: el auctor halla, y sobre el hallazgo se funda la obra; la comprension
del objeto hallado determina su formalizacion, cuya proximidad con lo representado sera lo bello, no como
cuestion estética, sino ontoldgica: «si lo bello es una estable propiedad de todo el ser, la belleza del cosmos
se fundara sobre la certidumbre metafisica y no sobre un simple sentimiento poético de admiracion» (Eco,
1997: 33; cf. Garcia Berrio, 2008).

3.2. Lainventio y la literatura medieval: indagacion de claves tedricas

La poesia es creacion y antecede a los cuerpos donde se materializa, por ello, la poética es consustan-
cial a la conciencia del Ser, pero este concepto no equivale necesariamente al individuo, también se en-
cuentra en lo colectivo y habita la esencia. Y desde esta se realiza la poesia que se alza subjetiva frente al
mundo (Eckermann, 1950: 145; Alonso, 1986, 34): originandose el hallazgo de lo objetivo en la conciencia
(Eckermann, 1950: 55). Solo en el Ser existe la nocion de lo Otro, y de la concepcion de lo diverso (Zambrano,
1993: 19) surge la posibilidad de su ligadura: «lo multiple lo da el sentido; el enlace lo da la razdn (en la sig-
nificacion mas amplia de todas): pues “razén” quiere decir “la facultad de enlazar”» (Schiller, 1991: 12). La
particion de lo unitario en lo plural que produce el Ser no puede reintegrarse en su unidad primigenia: solo
en el No-Ser es posible. Pero el desgarro de lo uno no es definitivo: el Ser reintegra lo multiple en la unidad
subjetiva del yo, vinculandose el no-ser a la creacion divina (Baena, 2016; 80-81): y con ella nace el Cosmos:
«el poeta era algo asi como un hacedor o un creador, por lo que el poema debe considerarse como un mun-
do» (Baumgarten, 1975: 68); y a la vez, «el artista habla al mundo a través de una obra de conjunto. Mas este
conjunto no lo halla en la Naturaleza, sino que es fruto de su propio espiritu» (Eckermann, 1950: 154). El espi-
ritu se enlaza con la materia; la materia se enlaza con el espiritu: el enlace material, disuelto en lo subjetivo,
renace a través del Adyoc¢: la objetivacion del Ser es la materializacion de sus representaciones, es decir, de
las ideas que en la conciencia radican respecto del mundo. El espiritu escindido del Ser entre la idea y la
materia, con la fragmentacion del concepto «Adyoo», que desmembrado distancia la nocion de la Razény la
Palabra (Zambrano, 1993: 13), es devuelto a su estado original en la poesia (Baena, 2004: 19-20).

La inventio retdrica refiere al objeto de la expresion literaria y su entendimiento flucttiia con el acaecer del
pensamiento, y asi la cosmovision es un espacio en el cual adviene lo literario. En ello, la conciencia de lo
divino conforma una concepcioén centrifuga del cosmos, donde lo que se da como objeto es la manifestacion
del Ser primero: la atencion a la forma, vanitas vanitatis: «la intellectio consiste en el examen minucioso de
la realidad extensional sobre la que la inventio va a operar encontrando o hallando las ideas» (Chico Rico,
1989: 50); y en lo que tratamos, la proximidad a la sustancia es el hallazgo de Dios. De otro lado, la idea de
lo poético, en el sentido del Moderno, arranca al individuo del Todo, emancipando al Ser de la Unidad. El ser
medieval existe como apariencia: la pluralidad es una circunstancia finita; la expresion literaria medieval es el
hallazgo, la moderna, sin embargo la creacion: «lo lejana que estaba la mentalidad medieval de una vision del
arte como fuerza creadora» (Eco, 1997: 131). Lausberg prueba la tarea de completar una definicion holistica
para la inventio que se adecua con idoneidad a la Edad Media:

la inventio [...] es el «kencuentro o hallazgo» de las ideas. La intellectio era un proceso receptivo-com-
prensivo; consiste en comprender las res dadas. La inventio es un proceso productivo-creador; con-
siste en extraer las posibilidades de desarrollo de las ideas contenidas mas o menos ocultamente en
la res (excogitatio). (Lausberg, 1975: 235)



Baena Criado, J. Dicenda 43 (2025): 1-9 5

Debido a que «el officium del poeta consiste en la imitacion (uiunoig) concentrada (kaB6éAou) de la realidad
humana y extrahumana» (Lausberg, 1975: 87), «en las artes poiéticas es donde los términos artifex para el
artista y opus para la obra de arte se hallan verdaderamente en su lugar» (Lausberg, 1975: 65-66). La circuns-
tancialidad consciente de lo humano en un tiempo circular y eterno (Paz, 1974) conduce a la busqueda del
Ser-Uno: el «hallazgo» de «las ideas contenidas mas o menos ocultamente en la res» es el encuentro con las
figuraciones ya cercanas a Dios. De ahi que la condicion individualizada de la esencia, en su mirar al mundo,
devenga en auctor; y que la naturaleza del ser como creatura lo convierta en artifex: «el poeta cristiano sabe
que la naturaleza es obra divina, y que él puede, por eso, invocar sus elementos en cuanto criaturas de Dios
o de Jesucristo; hasta puede completarla, puesto que la vida misma (Daniel, lll, 56-88; Salmo CXLVIIl) lo au-
torizaba» (Curtius, 1976: 140-141). Asimismo, «el poeta tiene ocasion de destacar ante el publico su propia in-
terpretacion de la vida encarnada en su opus» (Lausberg, 1975: 88): el auctor es scriptor en el seno Universal.

La circunstancia es un accidente que bascula entre el sufrimiento originado por el desgarrode lo Unoy la
liberacion nacida de la posibilidad de la existencia: lo Uno y lo diverso de Goethe, en correspondencia con lo
apolineoy lo dionisiaco (cf. Nietzsche, 2013). La simbolizacion de lo accidental no es sino la copia de la copia:
«una representacion de meras apariencias en lugar de una representacion de la realidad» (Aguirre, 2013: 16):
«para Platoén, en realidad, la poesia [...] es la mentira» (Zambrano, 1993: 30). La relacion entre el auctory el
mundo no se situa en el plano material; lo corporeo es solo la forma de la sustancia: «Escoto Erigena elabo-
rara una concepcion del cosmos como revelacion de Dios y de su belleza inefable a través de las bellezas
ideales y corporales» (Eco, 1997: 31). La materialidad, por consiguiente, es el umbral de la esencia, y la esen-
cia trasciende el limite circunstancial de lo humano: solo en el imaginario existe la posibilidad legitima de la
representacion de la Verdad. Lo objetivo es conquistado por el "Epwg: de modo que la conciencia del Ser
armoniza en sila Otredad: Razén y Palabra devienen nuevamente equivalentes en el Adyoc: «la razon, el logos
era creador, frente al abismo de la nada; era la palabra de quien lo podia todo hablando. Y el logos quedaba
situado mas alla del ser y de la nada. Era el principio mas alla de todo lo principiado» (Zambrano, 1993: 15),
que «busca la palabra capaz de crear lo real, es decir, de configurar aquello cuya expresion pueda traslucir el
nuevo sentido del ser» (Baena, 2014: 103). De este modo, Calvo Revilla (2008: 36) indica:

La poética medieval se formula como un arte eminentemente conceptual y racional, de ahi que al ha-
blar de la Poetria nova podamos hablar de una poética de la expresividad enunciativa, cuyos valores
poéticos, a diferencia de las otras dos modalidades de poeticidad, se acomodan al universo positivo
de la realidad y nace de las posibilidades inscritas en la combinatoria lingliistica; la inventio no puede
ser interpretada en términos del ideal romantico, sino que permanece encuadrada en el ambito de la
doctrina neoplaténica.

El Ser sustancial cruza la Forma hacia la Unidad: la Idea es la frontera ultima entre lo Uno y lo Multiple.
El auctor es poeta respecto a la ldea, scriptor respecto a la materialidad: solo en la mimesis de lo ideal se
legitima la creacion estética, en parte cuestion ontolégica: «el conocimiento humano abre una via de comu-
nicacién con el mundo; la accién poética como mimesis, imitaciéon o reproduccién de la realidad, redobla y
diversifica los instrumentos humanos de alcanzar un concepto “verdadero” sobre el universo de la alteridad»
(Garcia Berrio, 1988: 56). De la imitacion de la Idea nace la posibilidad de lo verosimil; una linea esclarecedo-
ra arriba ya citada «un hipogrifo era tan real como un leén porque al igual que éste era signo, existencialmen-
te prescindible, de una verdad superior» (Eco, 1997: 69); y asi, desde la verosimilitud se despliega la ficcion.
Mas alla del mundo posible, toda creacion originada en la mimesis de la idea no es posible, sino tan verda-
dera como un mundo que no es el real, sino su forma, su apariencia. En el orbe del Creador todo mundo es
posible; todo mundo es verdadero y falso en el mismo grado exacto: «Y asi es el dios para nosotros, en sumo
grado, la medida de todos los valores validos, en mucho mayor grado que, como se dice, cualquier hombre»
(Platon, Leyes, IV, 716 C). Sucede asi en Milagros de Nuestra Sefiora, «con sus elementos de reduccion del
mundo, pensamiento simbadlico, estructura alegdrica y sentido doctrinal, con la anulacién de lo histérico y
la afirmacion de lo eterno» (Ruiz Pérez, 2003: 195): esta es también la naturaleza de la Comedia de Dante,
y asimismo la de Imperial y la de Mena. No hay logica fuera de la ficcion; pero dentro de esta existen multi-
ples logicas. Las configuraciones cosmovisionarias establecen un universo concretado y sus entidades son
significaciones de la verdadera materialidad, carente de sentido por si misma. No existe objeto mas alla de
la ficcion: el caos es el estado natural de la materia: «el mundo es todo lo que acaece. El mundo es la totali-
dad de los hechos, no de las cosas. El mundo esta determinado por los hechos y por ser todos los hechos»
(Wittgenstein, 1973: 35). Se trata asi de la concepcion donde el orden es un discurso ficcional respecto a una
realidad cuya vacuidad estéril proyecta la multiplicidad, y como la condiciéon humana conlleva la limitacion:
solo dentro del limite existe el orden: la logica:

si yo no puedo indicar las proposiciones elementales a priori, querer indicarlas debe llevar a un obvio
sinsentido. Los limites de mi lenguaje significan los limites de mi mundo. La Iégica llena el mundo; los
limites del mundo son también sus limites. [...] Lo que no podemos pensar no podemos pensarlo.
Tampoco, pues, podemos decir lo que no podemos pensar. Esta observacion da la clave para decidir
acerca de la cuestion de cuanto haya de verdad en el solipsismo. En realidad, lo que el solipsismo sig-
nifica es totalmente correcto; sélo que no puede decirse, sino mostrarse. Que el mundo es mi mundo,
se muestra en que los limites del lenguaje (el lenguaje que yo solo entiendo) significan los limites de
mi mundo. Mundo y vida son una sola cosa. Yo soy mi mundo. (El microcosmos). El sujeto pensan-
te, representante, no existe. [...] El sujeto no pertenece al mundo, sino que es un limite del mundo.
(Wittgenstein, 1973: 163-165)



6 Baena Criado, J. Dicenda 43 (2025): 1-9

La composicion del Cosmos (el Orden) comporta la separacion del objeto de la totalidad; la individuali-
zacion del objeto es en si misma una ficcion sobre la realidad: «pese a la existencia de cuatro corrientes de
tratados preceptivos en el Medievo [...] todos los escritores comparten un interés dominante por el orden»
(Murphy, 1986: 369). Parménides halla una forma de llamar al Todo: el Ser. La propia nocion del Ser no es sino
la constatacion de la Humanidad. Y asi, la persuasion que ha ejercido la ficcion del Ser sobre lo humano es
extensa: aun nuestros paradigmas cientifico-técnicos nacen de la vision persuadida del Ser y lo Uno. Asi
como el Big Bang, fueron omphalos y sphairos reflejos de Dios, las formas infinitas ficcionales de nombrar
una significacion del mundo que radica en la Unidad que refiere el paradigma de Thomas Kuhn (cf. 2004).
Esta vision persuadida sobre el mundo es una cosmovision: su existencia conlleva la conformacion de ob-
jetos concretos como la exclusidon de otros posibles. En el Medioevo, la idea de Dios configura una cosmo-
vision sostenida sobre un numero reducido de elementos, es la vision mas cercana de lo Uno: la Idea. La
nocioén del Ser implica asimismo la concepcion del Orden, por lo que existe una Iégica unica; y la forma, ma-
nifestacion figurada de la Idea, carece de importancia en el Cosmos siempre que conserve la légica original.
No se trata de la contraposicion entre lo verdadero y lo falso: toda forma es ambas cosas a la vez. El dragon,
simbolo del Mal y del Caos, no es ficticio; a la vez, es tan ficticio como el manzano. Mas alla, solo el manzano
edénico, simbolo también, alcanzara la condicion verdadera del dragdn; de lo contrario, el manzano, a pesar
de su materialidad, es apariencia, mientras que el dragon, a pesar de su inexistencia, es verdadero.

Todo mundo posible es una opcion ya contemplada (cf. Leibniz, 2015): no existe la ficcion de lo imposible.
En el orbe medieval, la creatura no puede pensar en el No-Ser: el Ser circunstanciado desvela en la Idea
las multiples posibilidades formales de la Esencia. La verosimilitud no consiste, por tanto, en la copia de un
referente Unico, antes bien, se funda sobre la relacion que se establece entre el Ser, lo Objeto y la Forma.
Lo Objeto nombra lo material y nombra lo inmaterial; lo Objeto es lo posible como lo imposible. La verosimi-
litud no depende de la posibilidad, de la probabilidad, sino de la necesidad: lo verosimil se sostiene sobre
el Orden ficcional, que se manifiesta en la Idgica, y en el como se relacionan Ser, Objeto y Forma en este
Orden de la ficcion (sobre la ficcion, la l6gica ficcional y la Teoria de los Mundos Posibles, cf. Petéfi y Garcia
Berrio, 1979; Albaladejo, 1998; Rodriguez Pequefio, 1997, 2008, 2023; Martin Jiménez, 2004, 2015; Gonzalez
Alcazar, 2009; Gomez Alonso, 2016; Luarsabishvili, 2023). Solo en lo humano existe lo absoluto; fuera de la
Humanidad, toda realidad es circunstancial. Solo en su condicion absoluta la Idea se materializa en cual-
quier forma, y en su acaecer, la ldea es siempre relativa, y su forma, sujeta a la condicion de la circunstancia
(Blinler, 1985: 48). La Forma, en su condicion absoluta, es la manifestacion perfecta de la Idea; en su ma-
terialidad (Alarcos, 1969: 22), pero es siempre relativa: se inserta entonces en el infinito estético, donde en
potencia es representacion de cualquier Idea (Biihler, 1985:179-ss.). Sélo en el Ser se religa lo multiple, trans-
formandose en Unidad (Alonso, 1986: 34-35): por ello, la intervencién de una entidad consciente convierte en
un acto unico Idea y Forma, dotando de plenitud a su comunién en la Palabra, que deviene Objeto, ya nacido
de la indeterminacion y la incertidumbre, pero emancipado del Creador-Ser-Sujeto como realidad exterio-
rizada. Como Objeto, el Poema se da relativo al Creador, siendo esta su condicion absoluta, cuyo sentido
esencial solo es posible en la relacion Creador-Creatura/Poeta-Poema. Y como Objeto ya independizado del
Sujeto-Ser-Creador se presenta el Poema en su condicion relativa: forma ya inscrita en el infinito estético.

La invencion, retérica y estética (cf. Baena, 2014: 45-ss.), en el modelo cosmovisionario ejemplificado
aqui, en el pensamiento estético-discursivo medieval, refiere la expresion que el Ser humano, en su condi-
cion de creatura, realiza respecto a la entidad mas cercana a lo Verdadero, la Idea, mimetizandola a través de
la Palabra: «la retdrica es el vinculo santo y fértil entre la razon y la palabra; gracias a ella se mantienen unidas
las comunidades humanas por la harmonia», en términos de Salisbury (Curtius, 1976: 119; cf. Murphy, 1986).
Anterior a la Palabra, la figuraciéon de lo poético no alcanza aun a arrancarse de lo Uno para objetivarse en su
individualidad: sus limites se diluyen en la extension del Todo. El texto, visto en su acepcion moderna (cf. Dijk,
1992), era la figuracion de la imagen mas cercana a lo Uno: la incorporeidad de la idea encuentra su forma en
el infinito estético (cf. Valéry, 1990). Esa entidad de lo ideal, extirpada del Todo, constituye un espacio exten-
so, pero limitado, razdn por la que las configuraciones del pensamiento medieval justifican su propiedad, es
decir, en estas se presentan las posibilidades e imposibilidades tematoldgicas, siendo solo algunos tépicos
y motivos los que cohabitan en su cosmovision.

Por ello, kaAdg kayabdg: estética y ética son lo mismo (Wittgenstein, 1973: 197), de modo que, en su con-
crecion figurativa, se descubre la conciencia literaria (Baena, 2021: 165-216) como conciencia poética: la con-
dicion de Ser del motor inmovil sugiere la accion constante mas alla de si mismo, de manera que elabora el
mundo desde si en sus progresivas formas, «el mundo de las puras formas reconocidas asi como portadoras
de significados primarios o naturales podra denominarse el mundo de los motivos artisticos» (Panofsky,
1976: 5), alcanzando la nocién de lo geométrico en lo humano: lo tematico (Segre, 1985: 337), que es seguido
del tépico (Curtius, 1976), y este del motivo (Shklovsky, 1991: 16). La conciencia poética, asi como la conciencia
literaria, se desvelan entonces como proyecciones de si sobre el objeto poético-literario, del mismo modo
que como reflexiones del objeto poético-literario sobre el Ser (Beller, 1984: 105). El proceso de formalizacion
conduce al Ser hasta la materialidad linglistica: entre ambos, la cadena inseparable y sucesiva de tema,
topico y motivo. De tal modo se esclarece que la forma poética no es equivalente sino inmersa en la forma
literaria: las figuraciones del Ser anteceden a su materializacion, donde se concretan definitivamente como
acto, como poema: y asi, «motivos y temas son, en definitiva, el lenguaje (casi palabras, frases, esquemas
sintacticos) de nuestro contacto cognoscitivo con el mundo del hombre» (Segre, 1985: 366).

En la dimensidn de lo poético, el hallazgo de la tematicidad universal es en si una renuncia a la radica-
lidad del Ser. Lo universal pertenece a la estirpe de lo humano (Segre, 1985: 343-344): no tiene existencia
idéntica mas alla de su condicidn; pero a la vez se presenta como realidad objetivada por la colectividad, y



Baena Criado, J. Dicenda 43 (2025): 1-9 7

su configuracion sustancial adviene como la primera frontera, amplia, entre lo Uno y la Otredad. Los avances
de la expresion en su plenitud son a la vez el proceso de concrecion del Ser (Baena, 2016: 73), es decir, la
materializacion de la conciencia: a su vez, los topicos y motivos son grados sucesivos de esas particulariza-
ciones (Segre, 1985, 343), que desembocan en la materia lingliistica, donde se instituiran como forma litera-
ria; «la perfeccion es la forma de una materia, la belleza, por el contrario, es la forma de esta perfeccion: que
se comporta, pues, frente a la belleza, como la materia frente a la forma» (Schiller, 1991: 5-6). La existencia
anterior y colectiva de las progresivas concreciones recupera la nocion de la dialéctica positiva entre el Ser
y lo Otro, de modo que la realidad asi significada se presenta al yo como un espacio comun, y, al igual que
la materialidad lingtiistica, las formas de lo poético (tema, tdpico, motivo) se descubren como realidades
objetivas reconocibles por la colectividad (Trousson, 1965: 6). El abandonarse del Ser a la esencia colectiva
de las formas significa que el individuo es convencido de la plenitud del sentido de la alteridad, mediante la
identificacion del Ser en la Otredad que es la retéricamente denominada «persuasion». La persuasion es una
colonizacion esterilizadora del individuo (cf. Michelstaedter, 2009): la figura, como entidad, es acto; como
poema, y su facticidad no permite mas que la constatacion de su existencia, excluyendo de si la compren-
sion potencial de su sentido inmanente. La relacion dialéctica entre el Ser y las formas suscita, sin embargo,
la tension entre la irreductibilidad de las esencias, asi reconocidas por el individuo.

No obstante, las representaciones de la colectividad a través del topico y del motivo reconocen entonces
la soberania legitima del poeta, que en ellas descubre las formas comunes de la experiencia inscritas en la
tradicion (Zumthor, 1971) a través de las artes, y desde las cuales expresa su individualidad; «estos significa-
dos secundarios vuelven a semantizarse en cada una de sus reutilizaciones, a base de las concepciones de
las que el artista es portador (o creador)» (Segre, 1985, 343): y en ello, la invencion estética como hallazgo:
las formas son codigos de lo poético reconocibles en la conciencia literaria (Baena, 2014); y en la linea cita-
da: «motivos y temas son, en definitiva, el lenguaje (casi palabras, frases, esquemas sintacticos) de nuestro
contacto cognoscitivo con el mundo del hombre» (Segre, 1985: 366).

La creacion, nacida en la conciencia del Ser (motor inmdavil aristotélico) respecto de lo Otro, se concreta
en las formas poéticas que la tradicion ha figurado como representaciones categoricas de la experiencia
humana (Segre, 1985: 359, 363). La materializacion del Ser en la forma poética revierte la simbolizacion de
si en cddigos colectivos: esos temas, topicos y motivos; pero «la constitucion de la forma se realiza tam-
bién mediante la ontologia de la presencia textual, lo que confiere a la expresion la densidad extraordinaria
que salta del ingenium al ars mostrando la capacidad de la literatura, en lo imaginado y mimético, para
producir simbolos» (Baena, 2016: 99). La mimesis se realiza sobre la referencia, sobre la conciencia del
Ser (p. e. Champfleury, 1857; Flaubert, 2002; Tolstdi, 2012; Zola, 1902; Breton, 2001) y sus representaciones
(p. e. Staél, 1829; Baudelaire, 1868; Poe, 1899; Eckermann, 1950; Schiller, 1991; Coleridge, 2014;). De este
modo, las formas lo son en tanto cristalizacion de la esencia (Segre, 1985, 357-358): simbolizaciones que
encuentran su final en el signo linglistico colectivo, cuyo sentido inmanente coincide con la representa-
cion poetizada del Ser en su figuracion tematica, topica y en el mismo motivo (Czerny apud. Segre, 1985:
356-357); y el resultado «es ya la unidad no oculta, sino presente; la unidad realizada, diriamos encarnada.
El poeta no ejercio violencia alguna sobre las heterogéneas apariencias y sin violencia alguna también
logré la unidad» (Zambrano, 1993: 22).

La particularizacion sucesiva del yo resuelve la amenaza constante de lo inconmensurable (Alonso, 1986:
34) a cambio de la moderacion de su esencia, cuya radicalidad cede frente a la forma, presentada como co-
digo colectivo. El signo es sinfoma (Biihler, 1985: 48) de la expresion del individuo en su materia: ello motiva
la historica reflexion sobre la materia como manifestacion de la idea (Saussure, 1983: 80; Sapir, 1975: 14, 25,
30; Kayser, 1976: 27; Hjelmslev, 1976: 43): nace entonces la elaboracion formal del concepto en el seno lin-
guistico, y otro modo de frontera entre el Ser y lo Otro: «los limites de mi lenguaje significan los limites de mi
mundo» (Wittgenstein, 1973: 163-165), y es en esta linde donde germina lo poético. El signo linglistico es la
frontera (Hjelmslev, 1980: 86): «de ahi que el Logos, la maxima complejidad, fuera el receptaculo de la espi-
ritualidad, entendido como la significacion superior, el encuentro de los contrarios, el choque de opuestos»
(Baena, 2004: 20). La objetividad del signo esta inserta en el dominio de la colectividad (Alarcos, 1969: 19). y
su condicion, dentro de las contingencias de lo humano (Biihler, 1985:170), lo que obliga a su reconocimiento
como realidad emancipada, como individualidad en si misma: la materialidad vacia del simbolo mantiene su
existencia inerte, estéril en la facticidad, inmovil, pero presente. Y aun asi, «La capacidad especial que tiene
el lenguaje literario para provocar una objetividad sui generis» (Kayser, 1976: 17) no se agota en la facticidad
de la forma como hecho material objetivo: el signo lo es porque significa: «la belleza que no es sino la forma
de una forma, y que lo que se denomina materia tiene que ser, sin mas, una materia formada» (Schiller, 1991,
5): por ello «“El estilo es el hombre mismo”, escribia Buffon en 1753, pero mas bien el estilo es la propia es-
piritualidad» (Baena, 2004, 20).

4. Conclusion

Todo Cosmos ha sido fundado sobre lo poético: «Was bleibet aber, stiften die Dichter» (Holderlin, 1977 [1799]:
226),y asi la realidad poetizada es por ello una ficcion persuasiva. El Ser medieval habita un universo creado:
deja de percibir la distancia entre lo real y lo ficticio, de forma que el significado deviene dogmatico. La inven-
cion refiere entonces «el vinculo santo y fértil entre la razén y la palabra» (Curtius, 1976: 119): el auctor, como
segunda mano, halla en la materia el reflejo de Dios, el Auctor primigenio. El advenimiento de la Modernidad
no crea desfase sustancial en el concepto de la invencion medieval: en el transcurso del tiempo, Dios de-
viene Ser, tomando el poeta moderno conciencia de si. La posesion del Ser es la posesion de la realidad:



8 Baena Criado, J. Dicenda 43 (2025): 1-9

la purificacion consiste en la separacion entre la identidad y la alteridad, mientras que el Ser medieval se
purificaba en la union entre lo Uno y lo Multiple, y se sacraliza en el simbolo, «el vinculo santo y fértil entre la
razon y la palabray: la invencion medieval, sin embargo, en su conceptualizacion general, es aplicable pa-
ralelamente en las relaciones particulares del poeta moderno consigo mismo. La comprension tedrica de
la creacion en la Edad Media, obviamente, plantea diferencias en el tiempo presente que se disuelven en la
apariencia, pero no en su fondo: la invencion debe definirse como relacion, y la inventio es la ratio entre Ser
y Simbolo; por ello, la conclusidn, alumbrada por el pensamiento medieval, manifiesta su alcance superando
los limites propios de lo histdorico, es decir, la aplicacion conceptual trazada consigue abarcar lo literario en
su dimension poética sin adscripciones temporales, posibilitando la pureza y la revitalizacion disciplinaria
con la voluntad de dotar a la Retérica y la invencion de nuevas definiciones, de acuerdo con su legado, que
acojan en su seno formas mas amplias de la poiesis, pues ars sine scientia nihil est.

Obras citadas

Aguirre, Javier (2013): “Platén y el conflicto entre la vieja y la nueva poesia”, Convivium, 26, 5-28. https://raco.
cat/index.php/Convivium/article/view/313799

Alarcos Llorach, Emilio (1969): Gramatica estructural: (segun la Escuela de Copenhague y con especial
atencion a la lengua espafriola), Madrid, Gredos.

Albaladejo, Tomas (1998): Teoria de los mundos posibles y macroestructura narrativa. Analisis de las novelas
cortas de Clarin, Alicante, Publicaciones de la Universidad de Alicante.

Alonso, Amado (1986): Materia y forma en poesia, Madrid, Gredos.

Baena, Enrique (2004): El ser y la ficcion, Barcelona, Anthropos.

Baena, Enrique (2014): La invencion estética, Madrid, Catedra.

Baena, Enrique (2016): Estudios de Teoria y Literatura Comparada, Barcelona, Anthropos.

Baena, Enrique (2021): Los poetas y el espiritu del tiempo. Aspectos criticos del devenir creativo y de la
conciencia literaria, Binges, Orbis Tertius.

Baudelaire, Charles (1868): Oeuvres complétes de Charles Baudelaire. Curiosités esthétiques (Vol. ll), Paris,
Michel Lévy Fréres, libraires éditeurs.

Baumgarten, Alexander Gottlieb (1975): Reflexiones filosoéficas acerca de la poesia, Buenos Aires, Aguilar.

Beller, Manfred (1984). “Tematologia”, en M. Schmeling, ed., Teoria y praxis de la literatura comparada,
Barcelona, Alfa, pp. 101-133.

Breton, André (2001): Manifiestos del surrealismo, Buenos Aires, Argonauta.

Bihler, Karl (1985): Teoria del lenguaje, Madrid, Alianza Editorial.

Burkert, Walter (2002): De Homero a los magos: la tradicion oriental en la cultura griega, Barcelona, Acantilado.

Champfleury, Jules (1857): Le Réalisme, Paris, Michel Lévy Freres, libraires éditeurs.

Chico Rico, Francisco (1989): “La intellectio: notas sobre una sexta operacion retoérica”, Castilla, Estudios de
Literatura, 14, pp. 47-55, http://hdl.handle.net/10045/8416, [4-03-2025].

Coleridge, Samuel Taylor (2014): Biographia Literaria, Reino Unido, Edinburgh University Press.

Colonna, Francesco (2008): Suefio de Polifilo, Barcelona, Acantilado.

Curtius, Ernst Robert (1976): Literatura europea y Edad Media Latina, Madrid, Fondo de Cultura Econémica.

Czerny, Zygmunt apud. Segre, Cesare, 1985: pp. 356-357 (1959): “Contribution a une théorie comparée
du motif dans les arts”, en P.von Béckmann, ed., Stil und Formprobleme in der Literatur. International
Federation of Modern Languages and Literatures rth Congress, Heidelberg 1957, Heidelberg, Winter,
1959, pp. 38-50.

Dijk, Teun Adrianus van (1992): La ciencia del texto: un enfoque interdisciplinario, Barcelona, Paidds.

Dilthey, Wilhelm (1974): Teoria de las concepciones del mundo, Madrid, Revista de Occidente.

Eckermann, Johann Peter (1950): Conversaciones con Goethe, Buenos Aires, Espasa-Calpe.

Eco, Umberto (1997): Arte y belleza en la estética medieval, Barcelona, Lumen.

Flaubert, Gustave (2002): Dictionnaire des idées recues, Paris, Editions du Boucher.

Garcia Berrio, Antonio (1988): Introduccidon a la poética clasicista: Comentario a las Tablas Poéticas de
Cascales, Madrid, Taurus.

Garcia Berrio, Antonio (2008): El centro en lo mdiltiple. Las formas del contenido, Barcelona, Anthropos
Editorial.

Godmez Alonso, Juan Carlos (2016): “Imitacion y realismo en la literatura espafnola”, Actuarios, 39, pp. 57-58,
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5811891, [04-03-2025].

Gonzalez Alcazar, Felipe (2009): “Realidad y fantasia en el Viaje a la luna de Julio Verne”, Revista Calamo
FASPE, 54, pp. 43-47, https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7371754, [04-03-2025].

Hjelmslev, Louis (1976): El lenguaje, Madrid, Gredos.

Hjelmsleyv, Louis (1980): Prolegdmenos a una teoria del lenguaje, Madrid, Gredos.

Holderlin, Friedrich (1977 [1799]): Poesia completa. Edicién bilinglie, Barcelona, Libros Rio Nuevo.

Kayser, Wolfgang (1976): Interpretacion y analisis de la obra literaria, Madrid, Gredos.

Kenny, Anthony John Patrick (2000): La metafisica de la mente, Barcelona, Paidods.

Kuhn, Thomas Samuel (2004): La estructura de las revoluciones cientificas, Argentina, Fondo de Cultura
Econdmica.

Lausberg, Heinrich (1975): Manual de Retdrica literaria, vol. |, Madrid, Gredos.

Leibniz, Gottfried Wilhelm (2015): Ensayos de Teodicea, Granada, Comares.


https://raco.cat/index.php/Convivium/article/view/313799
https://raco.cat/index.php/Convivium/article/view/313799
http://hdl.handle.net/10045/8416
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5811891
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7371754

Baena Criado, J. Dicenda 43 (2025): 1-9 9

Luarsabishvili, Vladimer(2023): “Laconstrucciontextualy referencial del cuento: lalinglisticatextual, laretorica
cultural y la teoria del profesor Mariano Baquero Goyanes. Una aproximacion a ‘El espejo y la mascara’
de Jorge Luis Borges”, Monteagudo, 28, pp. 153-174, https://doi.org/10.6018/monteagudo.561861.

Martin-Jimeénez, Alfonso (2004): “Los géneros literarios y la teoria de la ficcion: el mundo del autor y el mundo
de los personajes”, en Carlos Mendes de Sousay Rita Patricio (eds.), Largo mundo alumiado. Estudos em
homenagem a Vitor Aguiar e Silva, |, pp. 61-80, http://uvadoc.uva.es/handle/10324/3203, [04-03-2025].

Martin-diménez, Alfonso (2015): Literatura y ficcion. La ruptura de la I6gica ficcional, Berlin, Peter Lang.

Michelstaedter, Carlo (2009): La persuasion y la retérica, Madrid, Editorial Sexto Piso.

Murphy, James J. (1986): La retdrica en la Edad Media, México, Fondo de Cultura Econémica.

Nietzsche, Friedrich (2013): El origen de la tragedia, Barcelona, Espasa Libros.

Panofsky, Erwin (1976): Estudios sobre iconologia, Madrid, Alianza Editorial.

Paz, Octavio (1974): Los hijos del limo, Barcelona, Seix Barral.

Peté6fi, Janos y Garcia Berrio, Antonio (1979): Lingliistica de Texto y Critica Literaria, Madrid, Comunicacion.

Poe, Edgar Allan (1899): “The Poetic Principle”, en The Works of Edgar Allan Poe, vol. lll, Londres, A. & C. Black,
pp. 197-219.

Rico, Francisco (1986): El pequefio mundo del hombre: varia fortuna de una idea en la cultura espafola, Madrid,
Alianza Editorial.

Rodriguez Pequefio, Francisco Javier (1997): “Mundos imposibles: ficciones posmodernas”, Castilla. Estudios
de Literatura, 22, pp. 179-187, http://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=136237, [04-03-2025].

Rodriguez Pequeno, Francisco Javier (2008): Géneros literarios y mundos posibles, Madrid, Eneida.

Rodriguez Santos, José Maria y Rodriguez Pequefo, Francisco Javier (2023): “La ruptura de la l6gica ficcional
en ‘Fleabag’”, Pygmalion: Revista de teatro general y comparado, 15, pp. 81-91, https://dialnet.unirioja.es/
servlet/articulo?codigo=9250117, [04-03-2025]

Ruiz Pérez, Pedro (2003): Manual de estudios literarios de los siglos de oro, Madrid, Castalia.

Sapir, Edward (1975): El lenguaje: introduccion al estudio del habla, México, Fondo de Cultura Econémica.

Saussure, Ferdinand de (1983): Curso de lingliistica general, Madrid, Alianza Editorial.

Schiller, Friedrich von (1991): Escritos sobre estética, Madrid, Tecnos.

Segre, Cesare (1985): Principios de analisis del texto literario, Barcelona, Critica.

Shestoy, Lev (2018): Atenas y Jerusalén, Espafa, Hermida Editores.

Shklovsky, Viktor (1991): Theory of prose, lllinois, Dalkey Archive Press.

Staél, Madame de (1829): De la literatura, considerada en sus relaciones con las instituciones sociales, Paris,
Imprenta de Pillet.

Tatarkiewicz, Wladislaw (2015): Historia de seis ideas, Madrid, Editorial Tecnos.

Tolstdi, Lev (2012): ;Qué es el arte?, Valladolid, Editorial Maxtor.

Trousson, Raymond (1965). Un probléeme de littérature comparée: Les études de thémes; essai de
méthodologie, Paris, Minard.

Valéry, Paul (1990): Teoria poética y estética, Madrid, Visor.

Vinsauf, Godofredo de (2008): Poetria nova, en A. M. Calvo Revilla (ed.), Madrid, Arco Libros.

Wittgenstein, Ludwig (1973): Tractatus Logico-Philosophicus, Madrid, Alianza Editorial.

Zambrano, Maria (1993): Filosofia y poesia, Madrid, Fondo de Cultura Econémica.

Zola, Emile (1902): Le roman expérimental, Paris, Eugéne Fasquelle.

Zumthor, Paul (1971): “Topique et tradition”, Poétique, I, pp. 354-365.


https://doi.org/10.6018/monteagudo.561861
http://uvadoc.uva.es/handle/10324/3203
http://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=136237
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=9250117
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=9250117




	Marcador 1
	Marcador 2
	_Hlk191927439
	_Hlk191927451
	_Hlk191927460
	_Hlk191927473
	_Hlk192026482
	_Hlk191927488
	_Hlk191927497
	_Hlk191927505
	_Hlk191927514
	_Hlk191927534
	_Hlk191927543
	_Hlk191927558
	_Hlk191927572
	_Hlk191927582
	_Hlk192026557
	_Hlk191927611
	_Hlk191927622
	_Hlk191927634
	_Hlk191927642
	_Hlk191927651
	_Hlk191927657
	_Hlk191927677
	_Hlk191927697
	_Hlk191927712
	_Hlk191927761
	_Hlk191927779
	_Hlk191927801
	_Hlk191927810
	_Hlk191927822
	_Hlk191927842
	_Hlk191927851
	_Hlk191927868
	_Hlk191927878
	_Hlk191927907
	_Hlk191927916
	_Hlk191927929
	_Hlk191927938
	_Hlk191927946
	_Hlk191927956
	_Hlk191927965
	_Hlk191927993
	_Hlk191928004
	_Hlk191928028
	_Hlk191928062
	_Hlk191928070
	_Hlk191928077
	_Hlk191928086
	_Hlk191928097
	_Hlk191928126
	_Hlk191928117
	_Hlk191928109
	_Hlk191928143
	_Hlk191928164
	_Hlk191928172
	_Hlk191928179
	_Hlk191928194
	_Hlk191928204
	_Hlk191928222

