
1Dicenda 43 (2025): 1-9

De Poética e invención retórica en la Edad Media 
(Cala crítica de historicidad y creación literaria)

https://dx.doi.org/10.5209/dice.101522� Recibido: 7 marzo 2025 • Aceptado: 11 julio 2025

Resumen: La Literatura tiene sus raíces en la significación del Ser, una idea clara desde los hexámetros de 
Parménides. La conciencia del Ser, radicada en el pensamiento platónico y aristotélico, genera la «infinitud 
estética», con sus proyecciones simbólicas basadas en la esencia. Esta idea condiciona su manifestación 
literaria, superando la individualidad y guiando hacia la reintegración del Ser en la imitación de lo divino y la 
representación simbólica de la verdad. De este modo, la invención retórica no se concibe como creación 
original, sino como descubrimiento de formas preexistentes en la esencia del mundo. El poeta, como 
hermeneuta, busca la sustancia detrás de la forma, y la Literatura debe guiar hacia lo verdadero mediante 
sus representaciones simbólicas. Este artículo resalta la continuidad conceptual en la historia de la Poética 
y la Retórica, más allá de los cambios históricos.
Palabras clave: teoría literaria; invención retórica; poética; Edad Media; crítica literaria

EN On Poetics and Rhetorical Invention in the Middle Ages 
(Critical Examination of Historicity and Literary Creation)

Abstract: Literature has its origins in the meaning of Being, a clear idea since the hexameters of Parmenides. 
The consciousness of Being, rooted in Platonic and Aristotelian thought, generates “aesthetic infinity”, 
with its symbolic projections based on essence. This idea conditions its literary manifestation, surpassing 
individuality and guiding towards the reintegration of Being in the imitation of the divine and the symbolic 
representation of Truth. Thus, rhetorical invention is not conceived as original creation, but as the discovery of 
pre-existing forms in the essence of the world. The poet, as a hermeneutist, seeks the substance behind the 
form, and Literature must guide towards the truth through its symbolic representations. This article highlights 
the conceptual continuity in the history of Poetics and Rhetoric, beyond historical changes.
Keywords: literary theory; rhetorical invention; poetics; Middle Ages; literary criticism

Sumario: 1. Preliminar. 2. La inventio en la Edad Media: sobre la cosmovisión platónica y la poesía. 3. 
Cosmovisión cristiana: influencias de lo platónico sobre lo poético-retórico en la Alta Edad Media. 3.1. 
Equivalencias entre Verdad, Bien y Bello: lo cosmovisionario de lo poético y lo inventivo. 3.2. La inventio y la 
literatura medieval: indagación de claves teóricas. 4. Conclusión. Obras citadas

Como citar: Baena Criado, J. (2025). De Poética e invención retórica en la Edad Media (Cala crítica de 
historicidad y creación literaria). Dicenda. Estudios de lengua y literatura españolas 43(2025) 1-9. https://
dx.doi.org/10.5209/dice.101522

1. Preliminar
La raíz de toda Literatura remite a la significación del Ser: ya su idea se descubre con claridad en los 
hexámetros de la clasicidad temprana con Parménides. De la conciencia óntica emana la infinitud es-
tética: las múltiples proyecciones simbólicas radican en esa noción de la esencia. La idea sobre el Ser, 
pues, condiciona su propia manifestación simbólico-literaria, y así la evidencia material de la Otredad 
plantea la posibilidad de lo Uno, obliterando la individualidad; si bien será la ligadura con lo universal 

Dicenda. Estudios de lengua y literatura españolas
ISSN-e: 1988-2556

A RT Í C U LOS

Jesús Baena Criado
Universidad de Málaga    

E95020

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:jesusbaena%40uma.es?subject=
https://orcid.org/0000-0002-9208-9211


2 Baena Criado, J. Dicenda 43 (2025): 1-9

lo que conduzca a la reintegración del Ser en sí mismo, y en el camino se ha resuelto también que la 
verdad se conforma en lo otro. Ese hallazgo de lo verdadero en la idea del Ser primigenio se apodera 
de la realidad: la Palabra de lo Uno ya es persuasiva (cf. Michelstaedter, 2009) y por ello el mundo devie-
ne significado: la  persona, materialización del Ser, debe comprender el sentido de lo real, y con ello la 
persuasión sobre la idea de la condición formal de la realidad constituye una cosmovisión compartida 
donde el objeto es ya símbolo. Las colectividades habitan el mundo como un espacio de apariencia 
común, pero la circunstancialidad de la vida entra en conflicto con la percepción de eternidad. El poeta 
halla en el mundo lo verdadero, sí, aunque la mera figuración de la contingencia es falaz; solo hacia la 
esencia debe conducir la creatividad y sus escrituras. El poeta es por tanto hermeneuta: su objeto es el 
hallazgo de la sustancia tras la forma. De ahí el mandato histórico de que la Literatura debe guiar hacia lo 
verdadero a través de su representación sustancial y de las simbolizaciones en las formas de la lengua, 
y a la vez la ontología de la realidad regirá los procedimientos de lo literario. Los cambios conceptuales 
sobre la cualidad de la materia y de lo real incidirán en la forma simbólica y la misma materialización de 
la idea; no hay, sin embargo, sustituciones de paradigma. De este modo, se presenta la continuidad de 
los conceptos que fundamentan la invención en el plano de la Poética y de la Retórica durante la Edad 
Media, objeto de esta contribución.

2. La inventio en la Edad Media: sobre la cosmovisión platónica y la poesía
Platón descubre en lo metafísico una verdad que se refleja en la physis. Todo se figura desde la esencia, 
puesto que es, y este Ser es el Todo: el principio y el final, la forma absoluta de lo que es y que, en su 
condición de esencia, se confirma como la unicidad armónica del cosmos; Kenny afirma que «Platón y 
sus seguidores argumentaron que si la mente puede conocer lo eterno e i nmutable, entonces la mente 
debe ser en sí misma eterna e inmutable. Mantuviero n como mínimo que debe ser una entidad inmortal 
que puede sobrevivir a la muerte del cuerpo» (2000: 188). Detrás de toda physis subyace la esencia: toda 
realidad es manifestación del Ser: la infinitud no puede contenerse en lo finito, aunque lo finito, a través 
del alma, forme parte de lo infinito. Y la materialización de la esencia es la creación, dando como fruto 
lo creado. Burkert (2002: 75-76) señala: «si reflexionamos más atentamente, sin embargo, vemos que 
casi ninguno entre los  sucesores de Heráclito puede pasar sin el concepto de creador»; y añade: «sólo 
Demócrito intentó excluir a  νοῦς, “mente”, de la formación del macrocosmos y del microcosmos; la re-
acción llegó con Platón y Aristóteles: el Timeo de Platón estableció definitivamente el término “creador”, 
δημιουργός, en la filosofía griega» (Burkert, 2002: 76).

Toda physis, como materialización de la esencia, es síntoma del δημιουργός: toda realidad es lo creado, y 
por lo tanto igual, pues todo ello es sólo la esencia manifestada en forma concreta: la totalidad de lo real es 
un conjunto de formas creadas cuyo trasunto es la esencia y, con ella, el creador. Aquello que se presenta 
como realidad no es sino la representación de lo real: una apariencia de la verdad; «el rechazo de la poesía 
imitativa por parte de Platón no se debe a que ella constituya una copia […], sino al hecho de que constituye 
una representación de meras apariencias en lugar de una representación de la realidad» (Aguirre, 2013: 16); 
lo que completa el mismo Aguirre (2013: 16):

la argumentación platónica parte de la distinción entre la Idea única, fabricada por Dios, el objeto pro-
ducido por el artesano a partir de aquella Idea, y la copia realizada por el pintor a partir de la apariencia 
[…] de la obra producida por el artesano, de donde resultan tres actores distintos —el productor, el 
artesano y el imitador— a quienes corresponden tres objetos progresivamente degradados en su valor 
ontológico (cf. 596a-e).

Así, pues, en el seno de la cosmovisión platónica, la afirmación del δημιουργός, del Poeta y de la 
Verdad culminada en el Uno, esconden la potencial negación de lo humano. La poesía en el orbe pla-
tónico es aquella que desentraña la esencia, trascendiendo la physis en la búsqueda de la Luz más 
allá de lo cavernario: el hallazgo de la Verdad y sus posteriores formas en la lengua, ofrecida a la mira-
da del que la desconoce, ya será, por tanto, inteligible en lo perceptivo. Y en ello, el vicio, la injusticia, 
lo amoral, formas de la incomprensión y la ignorancia; y, asimismo, la mera imitación del signo, la vía 
hacia la contradicción y la ruptura de lo armónico: la philía. La afirmación de la humanidad consistirá 
en el reencuentro, en el religarse con su esencia, radicada en lo Uno (utilizando la conceptualización 
posterior de Plotino): la conciencia de sí incide en el trágico desgarro entre el cuerpo y el alma, forma y 
sustancia que debe tender a la reintegración universal. Lo poético es la aproximación material a lo ver-
dadero: puente que debe guiar lo múltiple, la división, hacia la unidad. Por ello, el concepto de inventio 
se incardina con la noción de lo verdadero y lo verosímil desde los tiempos originarios: «inventio est 
excogitatio rerum verarum aut veri similium, quae causam probabilem reddant» (Her. 1, 2, 3); dada, de 
tal modo, la existencia de la Verdad, toda invención no es sino hallazgo (Quint. 3, 3, 11-15), consciencia 
de la preexistencia del Ser ignorada hasta ese momento. La condición de finitud de lo humano permite 
la circunstancialidad, la apariencia, tras de la cual subyace la infinitud esencial. La inventio no puede 
concebirse como creatio ex nihilo: nada que no es comienza a ser. En conclusión y síntesis, ofrece 
Lausberg (1975: 235), sobre la base de las fuentes clásicas, dos definiciones consecutivas sobre in-
ventio que se adecúan al sentido original referido en relación con la cosmovisión platónica, siendo la 
primera per traslationem: «La inventio es el “encuentro o hallazgo” de las ideas. […] La inventio es un 
proceso productivo-creador; consiste en extraer las posibilidades de desarrollo de las ideas conteni-
das más o menos ocultamente en la res (excogitatio)».



3Baena Criado, J. Dicenda 43 (2025): 1-9

3. �Cosmovisión cristiana: influencias de lo platónico sobre lo poético-retórico en la Alta 
Edad Media

La cosmovisión cristiana se funda, en parte, sobre los pilares de Platón y el arriba citado Plotino (sobre las 
cuatro tradiciones clásica s, cf. Murphy, 1986). Lo Uno: Dios y lo divino emanan y confluyen también con las 
concepciones órfico-pitagóricas. La tradición judeocristiana se encuentra con la tradición grecolatina: «ya el 
judaísmo alejandrino, cuyo más célebre representante es Filón (muerto probablemente en tiempo de Claudio), 
había hecho suyas la ciencia y la filosofía griegas, aunque convirtiendo a los sabios helénicos en discípulos de 
Moisés» (Curtius, 1976: 66-67). «La confluencia de esos (y otros) materiales dio nacimiento a una vulgata cos-
mológica aceptada por todas las culturas medievales, cristianas, árabes y judías, y que tales nociones no nos 
remiten a una escuela, sino, sencillam ente, a la escuela» (Rico, 1986: 105). La Idea de la Verdad conquista la 
noción de Dios (cf. Shestov, 2018): hay en Artapano, desde el Egipto helenístico del s. II a. C., «dos cosas que no-
tar: la asociación de Abraham, Moisés, Museo y Orfeo, calificados de “sabios” o “filósofos”» (Curtius, 1976: 302).

La divinidad cristiana deviene verdadera y abandona prog resivamente la voluntad y el milagro. Dios es 
el Todo: su materialización, sin embargo, se circunscribe a la finitud de la forma concreta, si bien lo creado 
conforma la pluralidad en la unidad, y en ello, la condición de lo humano como creatura delata tanto su im-
perfección como su finitud; y sin embargo, la visión del cosmos, persuadida del Ser ya desde Parménides, 
imagina lo infinito, es decir, Dios. El poeta piensa en lo eterno: no en la ausencia, sino en lo incomprensible 
en su finitud: y da forma verbal a la idea del Todo como imagen de la Verdad subyacente a la apariencia y lo 
sensible: «la eficacia de lo invisible es la categoría fundamental de la vida religiosa elemental. El pensamien-
to analógico combina las ideas religiosas con las doctrinas acerca del origen del mundo y del hombre y de 
la procedencia del alma» (Dilthey, 1974: 52). En el ámbito retórico, Cicerón es el primer auctor reconocido (cf. 
Murphy, 1986) desde una perspectiva técnica; frente a ello, en lo cosmovisionario, la idea de lo divino subyace 
a toda génesis discursiva, enmarcando la invención. El desvelamiento de lo invisible es el reconocimiento de 
lo divino en la creatura: y en paralelo, el descubrimiento de la Otredad en el Yo es la conciencia de la Verdad 
y de Dios. Este hallazgo se sustancia en comprensión del microcosmos hacia el macrocosmos:

bien conocida es la doctrina de la unidad del cosmos, del «universo», y cuán ligada va a la concepción 
del hombre como mundo menor (por ejemplo, en los pitagóricos, en los estoicos, en los astrólogos y 
en los herméticos). La primera implica a menudo a la segunda, y en ambas tiene sólido apoyo la vieja 
tendencia a la unificación de los saberes. (Rico, 1986: 103-104)

Esa «unificación de los saberes» obedece a la idea de cosmos: la conciencia cosmovisionaria fecunda tam-
bién lo creado. Si la cosmovisión cristiana concibe lo humano como creatura, su adscripción natural a la dimen-
sión del microcosmos permitirá el hallazgo en la mismidad y finitud de lo macrocósmico que la subyace, que se 
instituye en la verdad y lo divino: «en el siglo XII […] siempre sobre bases platónicas, se desarrolla la cosmología 
“timaica” de la escuela de Chartres, fundada sobre una visión estético-matemática» (Eco, 1997: 47). No sorprende 
que, desde esta perspectiva, bellos tratados como Poetria nova de Godofredo de Vinsauf, editado y traducido por 
Calvo Revilla (2008), utilice la arquitectura y la geometría como elementos análogos a la invención.

3.1. �Equivalencias entre Verdad, Bien y Bello: lo cosmovisionario de lo poético y lo inventivo
La Verdad es el Bien: la conservación de la integridad y la plenitud del Ser corresponde a la Verdad de lo Uno: 
«el bien nombra a Dios en cuanto que confiere existencia a las cosas y las conserva de suerte que sean; lo 
bello en cuanto que se convierte en causa organizante de lo creado» (Eco, 1997: 36); el Mal es la separación 
de aquello que Es: la Falsedad: el Ser no puede devenir en No-Ser. La forma representa la sustancia: sobre 
el sátiro, dice Colonna (2008: 168): «Pensé que el habilísimo artífice había tenido presente la Idea de su natu-
raleza y la había plasmado con suma destreza al realizarlo»; carece de arbitrariedad: la significación material 
del Bien es la Belleza. Por lo tanto, la Belleza equivale a la Verdad: «lo bello era un valor, debía coincidir con lo 
bue no, con lo verdadero y con todos los demás atributos del ser y de la divinidad» (Eco, 1997: 24); y por ello 
«cuando la escolástica habla de la belleza, se refiere a un atributo de Dios. La metafísica de la belleza (por 
ejemplo de Plotino) nada tiene que ver con la teoría del arte» (Curtius, 1976: 318).

La expresión artística es la representación del Ser: la forma debe plasmar la Idea fuera de toda circunstan-
cia; y así, la materialización de lo espiritual, que busca la pureza, será Bello debido a su cercanía con el Ser:

el campo de interés estético de los medievales era más dilatado que el nuestro, y su atención hacia 
la belleza de las cosas a menudo estaba estimulada por la conciencia de la belleza como dato meta-
físico; pero existía también el gusto del hombre común, del artista y del amante de las cosas del arte, 
vigorosamente inclinado hacia los aspectos sensibles. Este gusto, documentado por muchos medios, 
los sistemas doctrinales intentaban justificarlo y dirigirlo de modo que la atención hacia lo sensible no 
se impusiera jamás sobre lo espiritual. (Eco, 1997: 14)

Veamos varias reflexiones significativas: «Cuando el Creador se hizo creatura (factor factus est factura), 
todas las artes perdieron su valor» (Curtius, 1976: 70): o, también, aquello que es trasciende la contingencia ya 
que la materia se fundamenta sobre lo inmutable, que constituye la esencia del objeto más allá de sus múltiples 
apariencias (cf. Tatarkiewicz, 2015): «en el libro de Sabiduría, comentado por Agustín, los medievales aprendían 
que el mundo había sido creado por Dios según numerus, pondus y mensura: categorías cosmológicas que 
son […] categorías estéticas además de manifestaciones del Bonum metafísico» (Eco, 1997: 29); «el siglo XIII 
llega a fundar una concepción de la belleza sobre bases hilemórfica s, incluyendo en esta visión las teorías de 
lo bello físico y metafísico elaboradas por las estéticas de la proporción y de la luz» (Eco, 1997: 68). El mundo 



4 Baena Criado, J. Dicenda 43 (2025): 1-9

es materia in qua, y ello llena de sentido al orbe: la realidad es acto, no potencia, donde a su vez lo humano es 
creatura: «al proclamar la vieja analogía del alma intelectiva en el cuerpo y Dios en el cosmos, verdadera clave 
de la microcosmía humana, […] no se trata sólo de mostrar que el mundo es como el hombre, sino que ambos 
son dos versiones, a distinta escala, de un mismo arquetipo» (Rico, 1986: 106-107).

La experiencia de un mundo significado convierte la relación consciente entre sujeto y objeto en una 
hierofanía constante: «una naturaleza que hablaba sin cesar un lenguaje heráldico […] un hipogrifo era tan 
real como un león porque al igual que éste era signo, existencialmente prescindible, de una verdad superior» 
(Eco, 1997: 69). El hallazgo de lo divino en lo ordinario persuade al poeta de su condición como creatura de 
un Creador primigenio (Baena, 2004; 195-196), y así la imposibilidad de la creatio ex nihilo compromete a la 
mímesis. La imitación de lo esencial es posible a partir de su manifestación en lo inmutable del cosmos (la 
geometría, el número, la idea):

el cosmos como gran hombre y el hombre como pequeño cosmos. De aquí emprende su camino 
gran parte del alegorismo medieval en su intento por interpretar a través de arquetipos matemáticos 
la relación entre microcosmo y macrocosmo. En la teoría del homo quadratus, el número, principio 
del universo, llega a adoptar significados simbólicos, fundados sobre una serie de correspondencias 
numéricas que son también correspondencias estéticas. (Eco, 1997: 50)

Y el poeta deviene artesano:
la elección del término común poiein no es indiferente ni casual. No se olvide que Aristóteles era un 
filósofo, en cuyo sistema se apostaba por la comunicación entre la identidad y la alteridad, es decir, 
entre conciencia y mundo; en el sentido de que el conocimiento humano corresponde a la realidad de 
los objetos. (García Berrio, 1988: 56)

La dimensión aristotélica del autor literario sucumbe frente a la conciencia de lo divino: «poiesis, poema, 
poeta aparecen poco en la Edad Media; la poesía no se consideraba como arte independiente. No hubo en 
la temprana Edad Media palabra alguna que designara la acción de escribir poesía» (Curtius, 1976: 222). La 
poiesis equivale entonces a la inventio: el auctor halla, y sobre el hallazgo se funda la obra ; la comprensión 
del objeto hallado determina su formalización, cuya proximidad con lo representado será lo bello, no como 
cuestión estética, sino ontológica: «si lo bello es una estable propiedad de todo el ser, la belleza del cosmos 
se fundará sobre la certidumbre metafísica y no sobre un simple sentimiento poético de admiración» (Eco, 
1997: 33; cf. García Berrio, 2008).

3.2. La inventio y la literatura medieval: indagación de claves teóricas
La poesía es creación y antecede a los cuerpos donde se materializa, por ello, la poética es consustan-
cial a la conciencia del Ser, pero este concepto no equivale necesariamente al individuo, también se en-
cuentra en lo colectivo y habita la esencia. Y desde esta se realiza la poesía que se alza subjetiva frente al 
mundo (Eckermann, 1950: 145; Alonso, 1986, 34): originándose el hallazgo de lo  objetivo en la conciencia 
(Eckermann, 1950: 55). Sólo en el Ser existe la noción de lo Otro, y de la concepción de lo diverso (Zambrano, 
1993: 19) surge la posibilidad de su ligadura: «lo múltiple lo da el sentido; el enlace lo da la razón (en la sig-
nificación más amplia de todas): pues “razón” quiere decir “la facultad de enlazar”» (Schiller, 1991: 12). La 
partición de lo unitario en lo plura l que produce el Ser no  puede reintegrarse en su unidad primigenia: solo 
en el No-Ser es posible. Pero el desgarro de lo uno no es definitivo: el Ser reintegra lo múltiple en la unidad 
subjetiva del yo, v inculándose el no-ser a la creación divina (Baena, 2016; 80-81): y con ella nace el Cosmos: 
«el poeta era algo así como un hacedor o un creador, por lo que el poema debe considerarse como un mun-
do» (Baumgarten, 1975:  68); y a la vez, «el artista habla al mundo a través de una obra de conjunto. Mas este 
conjunto no lo halla en la Naturaleza, sino que es fruto de su propio espíritu» (Eckermann, 1950: 154). El espí-
ritu se enlaza con la materia; la materia se enlaza con el espíritu: el enlace material, disuelto en lo subjetiv o, 
renace a través del λóγος: la objetivación del Ser es la materialización de sus representaciones, es decir, de 
las ideas que en la conciencia radican respecto  del mundo. El espíritu escindido del Ser entre la idea y la 
materia, con la fragmentación del concepto «λóγος», que desmembrado distancia la noción de la Razón y la 
Palabra (Zambrano, 1993: 13), es devuelto a su estado original en la poesía (Baena, 2004: 19-20).

La inventio retórica refiere al objeto de la expresión literaria y su entendimiento fluctúa con el acaecer del 
pensamiento, y así la cosmovisión es un espacio en el cual adviene lo literario. En ello, la conciencia de lo 
divino conforma una concepción centrífuga del cosm os, donde lo que se da como objeto es la manifestación 
del Ser primero: la atención a la forma, vanitas vanitatis: «la intellectio consiste en el examen minucioso de 
la realidad extensional sobre la que la inventio va a operar encontrando o hallando las ideas» (Chico Rico, 
1989: 50); y en lo que tratamos, la proximidad a la sustancia es el hallazgo de Dios. De otro lado, la idea de 
lo poético, en el sentido del Moderno, arranca al individuo del Todo, emancipando al Ser de la Unidad. El ser 
medieval existe como apariencia: la pluralidad es una circunstancia finita; la expresión literaria medieval es el 
hallazgo, la moderna, sin embargo la creación: «lo lejana que estaba la mentalidad medieval de una visión del 
arte como fuerza creadora» (Eco, 1997: 131). Lausberg prueba la tarea de completar una definición holística 
para la inventio que se adecúa con idoneidad a la Edad Media:

la inventio […] es el «encuentro o hallazgo» de las ideas. La intellectio era un proceso receptivo-com-
prensivo; consiste en comprender las res dadas. La inventio es un proceso productivo-creador; con-
siste en extraer las posibilidades de desarrollo de las ideas contenidas más o menos ocultamente en 
la res (excogitatio). (Lausberg, 1975: 235)



5Baena Criado, J. Dicenda 43 (2025): 1-9

Debi do a que «el officium del poeta consiste en la imitación (μίμησις) concentrada (καθόλου) de la realidad 
humana y extrahumana» (Lausberg, 1975: 87), «en las artes poiéticas es donde los términos artifex para el 
artista y opus para la obra de arte se hallan verdaderamente en su lugar» (Lausberg, 1975: 65-66). La circuns-
tancialidad consciente de lo humano en un tiempo circular y eterno (Paz, 1974) conduce a la búsqueda del 
Ser-Uno: e l «hallazgo» de «las ideas contenidas más o menos ocultamente en la res» es el encuentro con las 
figuraciones ya cercanas a Dios. De ahí que la condición individualizada de la esencia, en su mirar al mundo, 
devenga en auctor; y que la naturalez a del ser como creatura lo convierta en artifex: «el poeta cristiano sabe 
que la naturaleza es obra divina, y que él puede, por eso, invocar sus elementos en cuanto criaturas de Dios 
o de Jesucristo; hasta puede completarla, puesto que la vida misma (Daniel, III, 56-88; Salmo CXLVIII) lo au-
torizaba» (Curtius, 1976: 140-141). Asimismo, «el poeta tiene ocasión de destacar ante el público su propia in-
terpretación de la vida encarnada en su opus» (Lausberg, 1975: 88): el auctor es scriptor en el seno Universal.

La circunstancia es un accidente que bascula entre el sufrimiento originado por el desgarro de lo Uno y la 
liberación nacida de la posibilidad de la existencia: lo Uno y lo diverso de Goethe, en correspondencia con lo 
apolíneo y lo dionisíaco (cf. Nietzsche, 2013). La simbolización de lo accidental no es sino la copi a de la copia: 
«una representación de meras apariencias en lugar de una representación de la realidad» (Aguirre, 2013: 16): 
«para Platón, e n realidad, la poesía […] es la mentira» (Zambrano, 1993: 30). La relación entre el auctor y el 
mundo no se sitúa en el plano material; lo corpóreo es solo la forma de la sustancia: «Escoto Erígena elabo-
rará una concepción del cosmos como revelación de Dios y de su belleza inefable a través de las bellezas 
ideales y corporales» (Eco, 1997: 31). La materialidad, por consiguiente, es el umbral de la esencia, y la esen-
cia trasciende el límite circunstancial de lo humano: solo en el imaginario existe la posibilidad legítima de la 
representación de la Verdad. Lo objetivo es conquistado por el Ἔρως: de modo que la conciencia del Ser 
armoniza en sí la Otredad: Razón y Palabra devienen nuevamente equivalentes en el λóγος: «la razón, el logos 
era creador, frente al abismo de la nada; era la palabra de quien lo podía todo hablando. Y el logos quedaba 
situado más allá del ser y de la nada. Era el principio más allá de todo lo principiado» (Zambrano, 1993: 15), 
que «busca la palabra capaz de crear lo real, es decir, de configurar aquello cuya expresión pueda traslucir el 
nuevo sentido del ser» (Baena, 2014: 103). De este modo, Calvo Revilla (2008: 36) indica:

La poética medieval se formula como un arte eminentemente conceptual y racional, de ahí que al ha-
blar de la Poetria nova podamos hablar de una poética de la expresividad enunciativa, cuyos valores 
poéticos, a diferencia de las otras dos modalidades de poeticidad, se acomodan al universo positivo 
de la realidad y nace de las posibilidades inscritas en la combinatoria lingüística; la inventio no puede 
ser interpretada en términos del ideal romántico, sino que permanece encuadrada en el ámbito de la 
doctrina neoplatónica.

El Ser sustancial cruza la Forma hacia la Unidad: la Idea es la frontera última entre lo Uno y lo Múltiple. 
El auctor es poeta respecto a la Idea, scriptor respecto a la materialidad: solo en la mímesis de lo ideal se 
legitima la creación estética, en parte cuestión ontológica: «el conocimiento humano abre una vía de comu-
nicación con el mundo; la acción poética como mímesis, imitación o reproducción de la realidad, redobla y 
diversifica los instrumentos humanos de alcanzar un concepto “verdadero” sobre el universo de la alteridad» 
(García Berrio, 1988: 56). De la imitación de la Idea nace la posibilidad de lo verosímil; una línea esclarecedo-
ra arriba ya citada «un hipogrifo era tan real como un león porque al igual que éste era signo, existencialmen-
te prescindible, de una verdad superior» (Eco, 1997: 69); y así, desde la verosimilitud se despliega la ficción. 
Más allá del mundo posible, toda creación originada en la mímesis de la idea no es posible, sino tan verda-
dera como un mundo que no es el real, sino su forma, su apariencia. En el orbe del Creador todo mundo es 
posible; todo mundo es verdadero y falso en el mismo grado exacto: «Y así es el dios para nosotros, en sumo 
grado, la medida de todos los valores válidos, en mucho mayor grado que, como se dice, cualquier hombre» 
(Platón, Leyes, IV, 716 C). Sucede así en Milagros de Nuestra Señora, «con sus elementos de reducción del 
mundo, pensamiento simbólico, estructura alegórica y sentido doctrinal, con la anulación de lo histórico y 
la afirmación de lo eterno» (Ruiz Pérez, 2003: 195): esta es también la naturaleza de la Comedia de Dante, 
y asimismo la de Imperial y la de Mena. No hay lógica fuera de la ficción; pero dentro de esta e xisten múlti-
ples lógicas. Las configuraciones cosmovisionarias establecen un universo concretado y sus entidades son 
significaciones de la verdadera materialidad, carente de sentido por sí misma. No existe objeto más allá de 
la ficción: el caos es el estado natural de la materia: «el mundo es todo lo que acaece. El mundo es la totali-
dad de los hechos, no de las cosas. El mundo está determinado por los hechos y por ser todos los hechos» 
(Wittgenstein, 1973: 35). Se trata así de la concepción donde el orden es un discurso ficcional respecto a una 
realidad cuya vacuidad estéril proyecta la multiplicidad, y como la condición humana conl leva la limitación: 
solo dentro del límite existe el orden: la lógica:

si yo no puedo indicar las proposiciones elementales a priori, querer indicarlas debe llevar a un obvio 
sinsentido. Los límites de mi lenguaje significan los límites de mi mundo. La lógica llena el mundo; los 
límites del mundo son también sus límites. […] Lo que no podemos pensar no podemos pensarlo. 
Tampoco, pues, podemos decir lo que no podemos pensar. Esta observación da la clave para decidir 
acerca de la cuestión de cuanto haya de verdad en el solipsismo. En realidad, lo que el solipsismo sig-
nifica es totalmente correcto; sólo que no puede decirse, sino mostrarse. Que el mundo es mi mundo, 
se muestra en que los límites del lenguaje (el lenguaje que yo sólo entiendo) significan los límites de 
mi mundo. Mundo y vida son una sola cosa. Yo soy mi mundo. (El microcosmos). El sujeto pensan-
te, representante, no existe. […] El sujeto no pertenece al mundo, sino que es un límite del mundo. 
(Wittgenstein, 1973: 163-165)



6 Baena Criado, J. Dicenda 43 (2025): 1-9

La composición del Cosmos (el Orden) comporta la separación del objeto de la totalidad; la individuali-
zación del objeto es en sí misma una ficción sobre la realidad: «pese a la existencia de cuatro corrientes de 
tratados preceptivos en el Medievo […] todos los escritores comparten un interés dominante por el orden» 
(Murphy, 1986: 369). Parménides halla una forma de llamar al Todo: el Ser. La propia noción del Ser no es sino 
la constatación de la Humanidad. Y así, la persuasión que ha ejercido la ficción del Ser sobre lo humano es 
extensa: aun nuestros paradigmas científico-técnicos nacen de la visión persuadida del Ser y lo Uno. Así 
como el Big Bang, fueron omphalos y sphairos reflejos de Dios, las formas infinitas ficcionales de nombrar 
una significación del mundo que radica en la Unidad que refiere el paradigma de Thomas Kuhn (cf. 2004). 
Esta visión persuadida sobre el mundo es una cosmovisión: su existencia conlleva la conformación de ob-
jetos concretos como la exclusión de otros posibles. En el Medioevo, la idea de Dios configura una cosmo-
visión sostenida sobre un n úmero reducido de elementos, es la visión más cercana de lo Uno: la Idea. La 
noción del Ser implica asimismo la concepción del Orden, por lo que existe una lógica única; y la forma, ma-
nifestación figurada de la Idea, carece de importancia en el Cosmos siempre que conserve la lógica original. 
No se trata de la contraposición entre lo verdadero y lo falso: toda forma es ambas cosas a la vez. El dragón, 
símbolo del Mal y del Caos, no es ficticio; a la vez, es tan ficticio como el manzano. Más allá, solo el manzano 
edénico, símbolo también, alcanzará la condición verdadera del dragón; de lo contrario, el manzano, a pesar 
de su materialidad, es apariencia, mientras que el dragón, a pesar de su inexistencia, es verdadero.

Todo mundo posible es una opción ya contemplada (cf. Leibniz, 2015): no existe la ficción de lo imposible. 
En el orbe medieval, la creatura no puede pensar en el No-Ser: el Ser circunstanciado desvela en la Idea 
las múltiples posibilidades formales de la Esencia. La verosimilitud no consiste, por tanto, en la copia de un  
referente único, antes bien, se funda sobre la relación que se establece entre el Ser, lo Objeto y la Forma. 
Lo Objeto nombra lo material y nombra lo inmaterial; lo Objeto es lo posible como lo imposible. La verosimi-
litud no depende de la posibilidad, de la probabilidad, sino de la necesidad: lo verosímil se sostiene sobre 
el Orden ficcional, que se manifiesta en la lógica, y en el cómo se relacionan Ser, Objeto y Forma en este 
Orden de la ficción (sobre la ficción, la lógica ficcional y la Teoría de los Mundos Posibles, cf. Petőfi y García 
Berrio, 1979; Albaladejo, 1998; Rodríguez Pequeño, 1997, 2008, 2023; Martín Jiménez, 2004, 2015; González 
Alcázar, 2009; Gómez Alonso, 2016; Luarsabishvili, 2023). Solo en lo humano existe lo absoluto; fuera de la 
Humanidad, toda realidad es circunstancial. Solo en su condición absoluta la Idea se materializa en cual-
quier forma, y en su acaecer, la Idea es siempre relativa, y su forma, sujeta a la condición de la circunstancia 
(Bühler, 1985: 48). La Forma, en su condición absoluta, es la manifestación perfecta de la Idea; en su ma-
terialidad (Alarcos, 1969: 22), pero es siempre relativa: se inserta entonces en el infinito estético, donde en 
potencia es representación de cualquier Idea (Bühler, 1985: 179-ss.). Sólo  en el Ser se religa lo múltiple, trans-
formándose en Unidad (Alonso, 1986: 34-35): por ello, la intervención de una enti dad consciente convierte en 
un acto único Idea y Forma, dotando de plenitud a su comunión en la Palabra, que deviene Objeto, ya nacido 
de la indeterminación y la incertidumbre, pero emancipado del Creador-Ser-Sujeto como realidad exterio-
rizada. Como Objeto, el Poema se da relativo al Creador, siendo esta su condición absoluta, cuyo sentido 
esencial solo es posible en la relación Creador-Creatura/Poeta-Poema. Y como Objeto ya independizado del 
Sujeto-Ser-Creador se presenta el Poema en su condición relativa: forma ya inscrita en el infinito estético.

La invención, retórica y estética (cf. Baena, 2014: 45-ss.), en el modelo cosmovisionario ejemplificado 
aquí, en el pensamiento estético-discursivo medieval, refiere la expresión que el Ser humano, en su condi-
ción de creatura, realiza respecto a la entidad más cercana a lo Verdadero, la Idea, mimetizándola a través de 
la Palabra: «la retórica es el vínculo santo y fértil entre la razón y la palabra; gracias a ella se mantienen unidas 
las comunidades humanas por la harmonía», en términos de Salisbury (Curtius, 1976: 119; cf. Murphy, 1986). 
Anterior a la Palabra, la figuración de lo poético no alcanza aún a arrancarse de lo Uno para objetivarse en su 
individualidad: sus límites se diluyen en la extensión del Todo. El texto, visto en su acepción moderna (cf. Dijk, 
1992), era la figuración de la imagen más cercana a lo Uno: la incorporeidad de la idea encuentra su forma en 
el infinito estético (cf. Valéry, 1990). Esa entidad de lo ideal, extirpada del Todo, constituye un espacio exten-
so, pero limitado, razón por la que las configuraciones del pensamiento medieval justifican su propieda d, es 
decir, en estas se presentan las posibilidades e imposibilidades tematológicas, siendo solo algunos tópicos 
y motivos los que cohabitan en  su cosmovisión.

Por ello, καλὸς κἀγαθός: estética y ética son lo mismo (Wittgenstein, 1973: 197), de modo que, en su con-
creción figurativa, se descubre la conciencia literaria (Baena, 2021: 165-216) como conciencia poética: la con-
dición de Ser del motor inmóvil sugiere la acción constante más allá de sí mismo, de manera que elabora el 
mundo desde sí en sus progresivas formas, «el mundo de las puras formas reconocidas así como portadoras 
de significados primarios o naturales podrá denominarse el mundo de los motivos artísticos»  (Panofsky, 
1976: 5), alcanzando la noción de lo geométrico en lo humano: lo temático (Segre, 1985: 337), que es seguido 
del tópico (Curtius, 1976), y este del motivo (Shklovsky, 1991: 16). La conciencia poética, así como la conciencia 
literaria, se desvelan entonces como proyecciones de sí sobre el objeto poético-literario, del mismo modo 
que como reflexiones del ob jeto poético-literario sobre el Ser (Beller, 1984: 105). El proceso de formalización 
conduce al  Ser hasta la materialidad lingüística: entre ambos, la cadena inseparable y suces iva de tema, 
tópico y motivo. De tal modo se esclarece que la forma poética no es equivalente sino inmersa en la forma 
literaria: las figuraciones del Ser anteceden a su materialización, donde se concretan definitivamente como 
acto, como poema:  y así, «motivos y temas son, en definitiva, el lenguaje (casi palabras, frases, esquemas 
sintácticos) de nuestro contacto cognoscitivo con el mundo del hombre» (Segre, 1985: 366).

En la dimensión de lo poético, el hallazgo de la tematicidad universal es en sí una renuncia a la radica-
lidad del Ser. Lo universal pertenece a la estirpe de lo humano (Segre, 1985: 343-344): no tiene existencia 
idéntica más allá de su condición; pero a la vez se presenta como realidad objetivada por la colectividad, y 



7Baena Criado, J. Dicenda 43 (2025): 1-9

su configuración sustancial adviene como la primera frontera, amplia, entre lo Uno y la Otredad. Los avances 
de la expresión en su plenitud son a la vez el proceso de concreción del Ser (Baena, 2016: 73), es decir, la 
materialización de la conciencia: a su vez, los tópicos y motivos son grados sucesivos de esas particulariza-
ciones (Segre, 1985, 343), que desembocan en la materia lingüística, donde se instituirán como forma litera-
ria; «la perfección es la forma de una materia, la belleza, por el contrario, es la forma de esta perfección: que 
se comporta, pues, frente a la belleza, como la materia frente a la forma» (Schiller, 1991: 5-6). La existencia 
anterior y colectiva de las progresivas concreciones recupera la noción de la dialéctica positiva entre el Ser 
y lo Otro, de modo que la realidad así significada se presenta al yo como un espacio común, y, al igual que 
la materialidad lingüística, las formas de lo poético (tema, tópico, motivo) se descubren como realidades 
objetivas reconocibles por la colectividad (Trousson, 1965: 6). El abandonarse del Ser a la esencia colectiva 
de las formas significa que el individuo es convencido de la plenitud del sentido de la alteridad, mediante la 
identificación del Ser en la Otredad que es la retóricamente denominada «persuasión». La persuasión es una 
colonización esterilizadora del individuo (cf. Michelstaedter, 2009): la figura, como entidad, es acto; como 
poema, y su facticidad no permite  más que la constatación de su existencia, excluyendo de sí la compren-
sión potencial de su sentido inmanente. La relación dialéctica entre el Ser y las formas suscita, sin embargo, 
la tensión entre la irreductibilidad de las esencias, así reconocidas por el individuo.

No obstante, las representaciones de la colectividad a través del tópico y del motivo reconocen entonces 
la soberanía legítima del poeta, que en ellas descubre las formas comunes de la experiencia inscritas en la 
tradición (Zumthor, 1971) a través de las artes, y desde las cuales expresa su individualidad; «estos significa-
dos secundarios vuelven a semantizarse en cada una de sus reutilizaciones, a base de las concepciones de 
las que el artista es portador (o creador)» (Segre, 1985, 343): y en ello, la invención estética como hallazgo: 
las formas son códigos de lo poético reconocibles en la conciencia literaria (Baena, 2014); y en la línea cita-
da: «motivos y temas  son, en definitiva, el lenguaje (casi palabras, frases, esquemas sintácticos) de nuestro 
contacto cognoscitivo con el mundo del hombre» (Segre, 1985: 366).

La creación, nacida en la conciencia del Ser (motor inmóvil aristotélico) respecto de lo Otro, se concreta 
en las formas poéticas que la tradición ha figurado como representaciones categóricas de la experiencia 
humana (Segre, 1985: 359, 363). La materialización del Ser en la forma poética revierte la simbolización de 
sí en códigos colectivos: esos temas, tópicos y motivos; pero «la constitución de la forma se realiza tam-
bién mediante la ontología de la presencia textual, lo que confiere a la expresión la densidad extraordinaria 
que salta del ingenium al ars mostrando la capacidad de la literatura, en lo imaginado y mimético, para 
producir símbolos» (Baena, 2016: 99). La mímesis se realiza sobre la referencia, sobre la conciencia del 
Ser (p. e. Champfleury, 1857; Flaubert, 2002; Tolstói, 2012; Zola, 1902; Breton, 2001) y sus representaciones 
(p. e. Staël, 1829; Baudelaire, 1868; Poe, 1899; Eckermann, 1950; Schiller, 1991; Coleridge, 2014;). De este 
modo, las formas lo son en tanto cristalización de la esencia (Segre, 1985, 357-358): simbolizaciones que 
encuentran su final en el signo lingüístico colectivo, cuyo sentido inmanente coincide con la representa-
ción poetizada del Ser en su figuración temática, tópica y en el mis mo motivo (Czerny a pud. Segre, 1985 : 
356-357); y e l resultado « es ya la unidad no oculta, sino presente; la  unidad realiz ada, diríamos enca rnada. 
El poeta no ejerció violencia alguna  sobre las heterogéneas apariencias y sin violencia alguna también 
logró la unidad» (Zambrano, 1993: 22).

La particularización sucesiva del yo resuelve la amenaza constante de lo inconmensurable (Alonso, 1986: 
34) a cambio de la moderación de su esencia, cuya radicalidad cede frente a la forma, presentada como có-
digo colec tivo. El signo es síntoma (Bühler, 1985: 48) de la expresión del individuo en su materia: ello motiva 
la histórica reflexión sobre la materia como manifestación de la idea (Saussure, 1983: 80; Sapir, 1975: 14, 25, 
30; Kayser, 1976: 27; Hjelmslev, 1976: 43): nace entonces la elaboración formal del concepto en el seno lin-
güístico, y otro modo de frontera entre el Ser y lo Otro: «los límites de mi lenguaje significan los límites de mi 
mundo» (Wittgenstein, 1973: 163-165), y es en esta linde donde germina lo poético. El signo lingüístico es la 
frontera (Hjelmslev, 1980: 86): «de ahí que el Logos, la máxima complejidad, fuera el receptáculo de la espi-
ritualidad, entendido como la si gnificación superior , el encuentro de los con trarios, el choque  de opuestos» 
(Baena, 2004: 20). La objetividad del signo está inserta en el dominio de la colectividad (Alarcos, 1969: 19): y 
su condición, dentro de las contingencias de lo humano (Bühler, 1985: 170), lo que obliga a su reconocimiento 
como realidad emancipada, como individualidad en sí misma: la materialidad vacía del símbolo  mantiene su 
existencia inerte, estéril en la facticidad, inmóvil, pero presente. Y aún así, «La capacidad especial que tiene 
el lenguaje literario para provocar una objetividad sui generis» (Kayser, 1976: 17) no se agota en la facticidad 
de la forma como hecho material objetivo: el signo lo es porque significa: «la belleza que no es sino la forma 
de una forma, y que lo que se denomina materia tiene que ser, sin más, una materia formada» (Schiller, 1991, 
5): por ello «“El estilo es el hombre mismo”, escribía Buffon en 1753, pero más bien el estilo es la propia es-
piritualidad» (Baena, 2004, 20).

4. Conclusión
Todo Cosmos ha sido fundado sobre lo poético: «Was bleibet aber, stiften die Dichter» (Hölde rlin, 1977 [1799]: 
226), y así la realidad poetizada es por ello una ficción persuasiva. El Ser medieval habita un universo creado: 
deja de percibir la distancia entre lo real y lo ficticio, de forma que el significado deviene dogmático. La inven-
ción refiere entonces «el vínculo santo y fértil entre la razón y la palabra» (Curtius, 1976: 119): el auctor, como 
segunda mano, halla en la materia el reflejo de Dios, el Auctor primigenio. El advenimiento de la Modernidad 
no crea desfase sustancial en el concepto de la invención medieval: en el transcurso del tiempo, Dios de-
viene Ser, tomando el poeta moderno conciencia de sí. La posesión del Ser es la posesión de la realidad: 



8 Baena Criado, J. Dicenda 43 (2025): 1-9

la purificación consiste en la separación entre la identidad y la alteridad, mientras que el Ser medieval se 
purificaba en la unión entre lo Uno y lo Múltiple, y se sacraliza en el símbolo, «el vínculo santo y fértil entre la 
razón y la palabra»: la invención medieval, sin embargo, en su conceptualización general, es aplicable pa-
ralelamente en las relaciones particulares del poeta moderno consigo mismo. La comprensión teórica de 
la creación en la Edad Media, obviamente, plantea diferencias en el tiempo presente que se disuelven en la 
apariencia, pero no en su fondo: la invención debe definirse como relación, y la inventio es la ratio entre Ser 
y Símbolo; por ello, la conclusión, alumbrada por el pensamiento medieval, manifiesta su alcance superando 
los límites propios de lo histórico, es decir, la aplicación conceptual trazada consigue abarcar lo literario en 
su dimensión poética sin adscripciones temporales, posibilitando la pureza y la revitalización disciplinaria 
con la voluntad de dotar a la Retórica y la invención de nuevas definiciones, de acuerdo con su legado, que 
acojan en su seno formas más amplias de la poiesis, pues ars sine scientia nihil est.

Obras citadas
Aguirre, Javier (2013): “Platón y el conflicto entre la vieja y la nueva poesía”, Convivium, 26, 5-28. https://raco.

cat/index.php/Convivium/article/view/313799
Alarcos Llorach, Emilio (1969): Gramática estructural: (según la Escuela de Copenhague y con especial 

atención a la lengua española), Madrid, Gredos.
Albaladejo, Tomás (1998): Teoría de los mundos posibles y macroestructura narrativa. Análisis de las novelas 

cortas de Clarín, Alicante, Publicaciones de la Universidad de Alicante.
Alonso, Amado (1986): Materia y forma en poesía, Madrid, Gredos.
Baena, Enrique (2004): El ser y la ficción, Barcelona, Anthropos.
Baena, Enrique (2014): La invención estética, Madrid, Cátedra.
Baena, Enrique (2016): Estudios de Teoría y Literatura Comparada, Barcelona, Anthropos.
Baena, Enrique (2021): Los poetas y el espíritu del tiempo. Aspectos críticos del devenir creativo y de la 

conciencia literaria, Binges, Orbis Tertius.
Baudelaire, Charles (1868): Oeuvres complètes de Charles Baudelaire. Curiosités esthétiques (Vol. II), París, 

Michel Lévy Fréres, libraires éditeurs.
Baumgarten, Alexander Gottlieb (1975): Reflexiones filosóficas acerca de la poesía, Buenos Aires, Aguilar.
Beller, Manfred (1984): “Tematología”, en M. Schmeling, ed., Teoría y praxis de la literatura comparada, 

Barcelona, Alfa, pp. 101-133.
Breton, André (2001): Manifiestos del surrealismo, Buenos Aires, Argonauta.
Bühler, Karl (1985): Teoría del lenguaje, Madrid, Alianza Editorial.
Burkert, Walter (2002): De Homero a los magos: la tradición oriental en la cultura griega, Barcelona, Acantilado.
Champfleury, Jules (1857): Le Réalisme, París, Michel Lévy Frères, libraires éditeurs.
Chico Rico, Francisco (1989): “La intellectio: notas sobre una sexta operación retórica”, Castilla, Estudios de 

Literatura, 14, pp. 47-55, http://hdl.handle.net/10045/8416, [4-03-2025].
Coleridge, Samuel Taylor (2014): Biographia Literaria, Reino Unido, Edinburgh University Press.
Colonna, Francesco (2008): Sueño de Polífilo, Barcelona, Acantilado.
Curtius, Ernst Robert (1976): Literatura europea y Edad Media Latina, Madrid, Fondo de Cultura Económica.
Czerny, Zygmunt apud. Segre, Cesare, 1985: pp. 356-357 (1959): “Contribution à une théorie comparée 

du motif dans les arts”, en P. von Böckmann, ed., Stil und Formprobleme in der Literatur. International 
Federation of Modern Languages and Literatures 7th Congress, Heidelberg 1957, Heidelberg, Winter, 
1959, pp. 38-50.

Dijk, Teun Adrianus van (1992): La ciencia del texto: un enfoque interdisciplinario, Barcelona, Paidós.
Dilthey, Wilhelm (1974): Teoría de las concepciones del mundo, Madrid, Revista de Occidente.
Eckermann, Johann Peter (1950): Conversaciones con Goethe, Buenos Aires, Espasa-Calpe.
Eco, Umberto (1997): Arte y belleza en la estética medieval, Barcelona, Lumen.
Flaubert, Gustave (2002): Dictionnaire des idées reçues, París, Éditions du Boucher.
García Berrio, Antonio (1988): Introducción a la poética clasicista: Comentario a las Tablas Poéticas de 

Cascales, Madrid, Taurus.
García Berrio, Antonio (2008): El centro en lo múltiple. Las formas del contenido, Barcelona, Anthropos 

Editorial.
Gómez Alonso, Juan Carlos (2016): “Imitación y realismo en la literatura española”, Actuarios, 39, pp. 57-58, 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5811891, [04-03-2025].
González Alcázar, Felipe (2009): “Realidad y fantasía en el Viaje a la luna de Julio Verne”, Revista Cálamo 

FASPE, 54, pp. 43-47, https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7371754, [04-03-2025].
Hjelmslev, Louis (1976): El lenguaje, Madrid, Gredos.
Hjelmslev, Louis (1980): Prolegómenos a una teoría del lenguaje, Madrid, Gredos.
Hölderlin, Friedrich (1977 [1799]): Poesía completa. Edición bilingüe, Barcelona, Libros Río Nuevo.
Kayser, Wolfgang (1976): Interpretación y análisis de la obra literaria, Madrid, Gredos.
Kenny, Anthony John Patrick (2000): La metafísica de la mente, Barcelona, Paidós.
Kuhn, Thomas Samuel (2004): La estructura de las revoluciones científicas, Argentina, Fondo de Cultura 

Económica.
Lausberg, Heinrich (1975): Manual de Retórica literaria, vol. I, Madrid, Gredos.
Leibniz, Gottfried Wilhelm (2015): Ensayos de Teodicea, Granada, Comares.

https://raco.cat/index.php/Convivium/article/view/313799
https://raco.cat/index.php/Convivium/article/view/313799
http://hdl.handle.net/10045/8416
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5811891
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7371754


9Baena Criado, J. Dicenda 43 (2025): 1-9

Luarsabishvili, Vladimer (2023): “La construcción textual y referencial del cuento: la lingüística textual, la retórica 
cultural y la teoría del profesor Mariano Baquero Goyanes. Una aproximación a ‘El espejo y la máscara’ 
de Jorge Luis Borges”, Monteagudo, 28, pp. 153-174, https://doi.org/10.6018/monteagudo.561861.

Martín-Jiménez, Alfonso (2004): “Los géneros literarios y la teoría de la ficción: el mundo del autor y el mundo 
de los personajes”, en Carlos Mendes de Sousa y Rita Patrício (eds.), Largo mundo alumiado. Estudos em 
homenagem a Vítor Aguiar e Silva, I, pp. 61-80, http://uvadoc.uva.es/handle/10324/3203, [04-03-2025].

Martín-Jiménez, Alfonso (2015): Literatura y ficción. La ruptura de la lógica ficcional, Berlin, Peter Lang.
Michelstaedter, Carlo (2009): La persuasión y la retórica, Madrid, Editorial Sexto Piso.
Murphy, James J. (1986): La retórica en la Edad Media, México, Fondo de Cultura Económica.
Nietzsche, Friedrich (2013): El origen de la tragedia, Barcelona, Espasa Libros.
Panofsky, Erwin (1976): Estudios sobre iconología, Madrid, Alianza Editorial.
Paz, Octavio (1974): Los hijos del limo, Barcelona, Seix Barral.
Petőfi, János y García Berrio, Antonio (1979): Lingüística de Texto y Crítica Literaria, Madrid, Comunicación.
Poe, Edgar Allan (1899): “The Poetic Principle”, en The Works of Edgar Allan Poe, vol. III, Londres, A. & C. Black, 

pp. 197-219.
Rico, Francisco (1986): El pequeño mundo del hombre: varia fortuna de una idea en la cultura española, Madrid, 

Alianza Editorial.
Rodríguez Pequeño, Francisco Javier (1997): “Mundos imposibles: ficciones posmodernas”, Castilla. Estudios 

de Literatura, 22, pp. 179-187, http://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=136237, [04-03-2025].
Rodríguez Pequeño, Francisco Javier (2008): Géneros literarios y mundos posibles, Madrid, Eneida.
Rodríguez Santos, José María y Rodríguez Pequeño, Francisco Javier (2023): “La ruptura de la lógica ficcional 

en ‘Fleabag’”, Pygmalion: Revista de teatro general y comparado, 15, pp. 81-91, https://dialnet.unirioja.es/
servlet/articulo?codigo=9250117, [04-03-2025]

Ruiz Pérez, Pedro (2003): Manual de estudios literarios de los siglos de oro, Madrid, Castalia.
Sapir, Edward (1975): El lenguaje: introducción al estudio del habla, México, Fondo de Cultura Económica.
Saussure, Ferdinand de (1983): Curso de lingüística general, Madrid, Alianza Editorial.
Schiller, Friedrich von (1991): Escritos sobre estética, Madrid, Tecnos.
Segre, Cesare (1985): Principios de análisis del texto literario, Barcelona, Crítica.
Shestov, Lev (2018): Atenas y Jerusalén, España, Hermida Editores.
Shklovsky, Viktor (1991): Theory of prose, Illinois, Dalkey Archive Press.
Staël, Madame de (1829): De la literatura, considerada en sus relaciones con las instituciones sociales, París, 

Imprenta de Pillet.
Tatarkiewicz, Wladislaw (2015): Historia de seis ideas, Madrid, Editorial Tecnos.
Tolstói, Lev (2012): ¿Qué es el arte?, Valladolid, Editorial Maxtor.
Trousson, Raymond (1965): Un problème de littérature comparée: Les études de thèmes; essai de 

méthodologie, Paris, Minard.
Valéry, Paul (1990): Teoría poética y estética, Madrid, Visor.
Vinsauf, Godofredo de (2008): Poetria nova, en A. M. Calvo Revilla (ed.), Madrid, Arco Libros.
Wittgenstein, Ludwig (1973): Tractatus Logico-Philosophicus, Madrid, Alianza Editorial.
Zambrano, María (1993): Filosofía y poesía, Madrid, Fondo de Cultura Económica.
Zola, Émile (1902): Le roman expérimental, París, Eugène Fasquelle.
Zumthor, Paul (1971): “Topique et tradition”, Poétique, II, pp. 354-365.

https://doi.org/10.6018/monteagudo.561861
http://uvadoc.uva.es/handle/10324/3203
http://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=136237
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=9250117
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=9250117



	Marcador 1
	Marcador 2
	_Hlk191927439
	_Hlk191927451
	_Hlk191927460
	_Hlk191927473
	_Hlk192026482
	_Hlk191927488
	_Hlk191927497
	_Hlk191927505
	_Hlk191927514
	_Hlk191927534
	_Hlk191927543
	_Hlk191927558
	_Hlk191927572
	_Hlk191927582
	_Hlk192026557
	_Hlk191927611
	_Hlk191927622
	_Hlk191927634
	_Hlk191927642
	_Hlk191927651
	_Hlk191927657
	_Hlk191927677
	_Hlk191927697
	_Hlk191927712
	_Hlk191927761
	_Hlk191927779
	_Hlk191927801
	_Hlk191927810
	_Hlk191927822
	_Hlk191927842
	_Hlk191927851
	_Hlk191927868
	_Hlk191927878
	_Hlk191927907
	_Hlk191927916
	_Hlk191927929
	_Hlk191927938
	_Hlk191927946
	_Hlk191927956
	_Hlk191927965
	_Hlk191927993
	_Hlk191928004
	_Hlk191928028
	_Hlk191928062
	_Hlk191928070
	_Hlk191928077
	_Hlk191928086
	_Hlk191928097
	_Hlk191928126
	_Hlk191928117
	_Hlk191928109
	_Hlk191928143
	_Hlk191928164
	_Hlk191928172
	_Hlk191928179
	_Hlk191928194
	_Hlk191928204
	_Hlk191928222

