
61Cuad. Filol. Clás. Estud. Lat. 45, 2025: 61-72

ES Resumen: Dentro del género de la epístola heroica, las figuras de Enrique VIII y Catalina de Aragón 
despertaron especial interés en autores renacentistas. En una de estas composiciones que lleva 
por título Ad Henricum Britanniae regem uxoris repudiatae nomine, compuesta alrededor de 1534 
por Francesco Maria Molza (1489-1544), Catalina de Aragón se dirige a su marido Enrique VIII que la 
ha abandonado para volver a casarse con Ana Bolena. Poco después, el poeta Juan Segundo (1511-
1536) compondría una epístola dirigida por Enrique a Catalina (Ad Catharinam Reginam Angliae, 
nomine Regis Henrici VIII conscripta a Io. Secundo) en respuesta a la escrita anteriormente por 
Molza. Nos proponemos analizar y traducir la epístola de Juan Segundo, intentando mostrar el juego 
literario articulado en torno a una poética ficticia, donde están presentes las convenciones del 
género con un estudiado despliegue de retórica.
Palabras clave: Juan Segundo; poesía neolatina; epístola heroica; Enrique VIII; Catalina de 
Aragón.

ENG The poem of Johannes Secundus in response to Francesco 
Maria Molza’s epistle on Catherine of Aragon

ENG Abstract: Within the genre of the heroic epistle, the figures of Henry VIII and Catherine of 
Aragon aroused special interest in Renaissance authors. In one of these compositions entitled 
Ad Henricum Britanniae regem uxoris repudiatae nomine, composed around 1534 by Francesco 
Maria Molza (1489-1544), Catherine of Aragon addresses her husband Henry VIII who has 
abandoned her to remarry Anne Boleyn. Shortly after, the poet Johannes Secundus (1511-1536) 
would compose an epistle addressed by Henry to Catherine (Ad Catharinam Reginam Angliae, 
nomine Regis Henrici VIII conscripta a Io. Secundo) in response to the one written previously by 
Molza. We propose to analyze and translate the epistle of Johannes Secundus trying to show 
the literary game articulated around a fictional poetics, where the conventions of the genre are 
present with a studied deployment of rhetoric.
Keywords: Johannes Secundus; Neolatin poetry; heroic epistle; Henry VIII; Catherine of Aragon.

Sumario: 1. Introducción. 2. Dos epístolas sobre Enrique VIII y Catalina de Aragón. 3. El poema de 
Juan Segundo. 4. Conclusiones. 5. Bibliografía.

Cómo citar: Ruiz Sánchez, M. (2025), El poema de Juan Segundo en respuesta a la epístola de 
Francesco Maria Molza sobre Catalina de Aragón, Cuad. Filol. Clás. Estud. Lat. 45, (2025): 61-72.

El poema de Juan Segundo en respuesta a la epístola 
de Francesco Maria Molza sobre Catalina de Aragón

María Ruiz Sánchez
Universidad de Murcia  

Cuadernos de Filología Clásica. Estudios Latinos
ISSN: 1131-9062

ARTÍCULOS

https://www.doi.org/10.5209/cfcl.106003 Recibido: 17/10/2024 • Revisado: 26/11/2024 • Aceptado: 04/03/2025

mailto:mrs4%40um.es?subject=
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense


62 Cuad. Filol. Clás. Estud. Lat. 45, 2025: 61-72

1. Introducción
Toda la poesía epistolar heroica tiene su origen en las Epistulae Heroidum de Ovidio. 
Mientras que en los demás géneros la Antigüedad nos legó numerosos ejemplos de diversos 
autores, en este caso, un género moderno se remonta a una única obra poética antigua. 
Ovidio creó un nuevo género literario mediante la fusión de elementos preexistentes en 
la tradición literaria1. La novedad de su obra radica en ser una colección de cartas de 
amor en verso escritas por heroínas de la mitología. Características distintivas de la forma 
epistolar son la narración subjetiva, con todo su potencial retórico de persuasión, así 
como un sentido de inmediatez que indica el intento del escritor de crear la ilusión de la 
presencia del destinatario ausente (Lindheim 2003, 13). Ovidio se centra por primera vez 
en los sentimientos de la mujer, en lugar de en los del poeta-amante, lo que está en la raíz 
de su originalidad (Brownlee 1990, 24). Sin embargo, en la elegía subjetiva, de temática 
personal, tenemos la poesía de Sulpicia, que probablemente poco antes que Ovidio refleja 
los sentimientos de la mujer en elegías de corte epistolar.

Con las epístolas heroicas se produce una reinterpretación del género, una reorientación 
genérica de la heroida. Cada género literario se inserta dentro de un sistema genérico propio de 
una cultura determinada. Por lo tanto, cualquier intento de recuperar un género perteneciente a 
un sistema literario distinto requiere, inevitablemente, una reinterpretación del mismo.

Las epístolas heroicas son poemas en verso presentados en forma de carta, donde el 
remitente, y generalmente también el destinatario, es un héroe o una heroína. En estos textos 
no escuchamos la voz del poeta, sino la del propio héroe, que ofrece su narración en primera 
persona. Según Dörrie (1968, 12), la poesía epistolar heroica es incapaz de representar 
acciones. En cambio, se emplea para comprender situaciones y revelar los motivos de 
acciones futuras. Su carácter monológico la hace adecuada para presentar al héroe en 
conflicto o en el proceso de tomar una decisión, por eso prefiere mostrar procesos mentales 
en lugar de acciones2.

En la epístola heroica neolatina se aprecia un proceso de nacionalización de los relatos. 
Además de los ejemplos que continúan la línea mitológica de Ovidio, surgen composiciones 
basadas en la historia nacional propia, como es el caso de las epístolas de Francesco Maria 
Molza y Juan Segundo sobre Enrique VIII y Catalina de Aragón, que serán objeto de nuestro 
análisis. El género se reconfigura al incorporar poemas que no necesariamente tienen una 
temática amorosa ni están en boca de mujeres. Incluso encontramos heroidas de carácter 
religioso, en las cuales los protagonistas son santos y santas, y el amor que se representa es de 
naturaleza espiritual en lugar de mundana.

La epístola heroica se desvía del género puramente elegíaco, con total predominancia de 
lo femenino, y se orienta hacia lo heroico. Sin perder del todo su conexión con la elegía, se 
fortalece su vínculo con los géneros más elevados, como la épica y la tragedia. El poema puede 

1	 Hintermeier (1993) señala que el logro poético de Ovidio reside en su enfoque innovador de la tradición 
literaria. La innovación del poeta en la concepción de los personajes puede describirse, según la autora, 
con tres palabras clave: elegización, psicologización e individuación. Si bien estos textos presentan una 
variedad de propiedades y estructuras características de la epístola, la elegía y el drama, Ovidio modi-
fica con total libertad los estándares de estos géneros. Los elementos genéricos de las formas retóric-
as y de la épica solo aparecen en una función de acompañamiento dependiente. Entre los libros más 
recientes sobre las Heroidas, Spentzou (2003) y Lindheim (2003) centran su enfoque en las mujeres y 
las interpretan como esencialmente unívocas, como si expresaran algo sobre la condición femenina. 
Fulkerson (2005), por su parte, utiliza modelos de comunidad y autoría como una vía para explorar la 
poética ovidiana. Retrata a las mujeres de las Heroidas como una comunidad de autoras y sostiene que 
los puntos de contacto entre las diferentes cartas representan una brillante explotación de la intratex-
tualidad, en la que cada heroína ovidiana se muestra como una autora alusiva, influenciada por lo que 
ha leído en las Heroidas.

2	 Janet Altman (1983, 6) definió el género epistolar como a form in which fiction conventionally masquera-
des as a real-life product (“una forma en la que la ficción se disfraza convencionalmente de producto de la 
vida real”).



63Cuad. Filol. Clás. Estud. Lat. 45, 2025: 61-72

considerarse equivalente a una escena o acto de una tragedia, pero expresado a través de una 
sola voz. Esta concepción encontraba, por otra parte, apoyo en la propia obra de Ovidio3.

Aunque los temas tratados deben referirse a historias conocidas y los personajes no son 
anónimos ni inventados, es frecuente que los autores modernos hagan preceder los poemas 
de un relato en prosa que explique los hechos que presuponen. En las Heroidas de Ovidio, el 
contenido también era conocido y los mitos seleccionados eran los preferidos por un público 
que, según Moya del Baño, paladeaba la consideración del detalle, sobre todo en desarrollos 
psicológicos y emocionales (Ovidio 1986, xxv). Sin embargo, en la obra de Ovidio, la inclusión de 
elementos paratextuales resultaría inconcebible, ya que el texto debía proporcionar por sí solo 
todas las indicaciones necesarias para su comprensión. 

2. Dos epístolas sobre Enrique VIII y Catalina de Aragón
El rey Enrique VIII ha despertado interés como tema de la poesía epistolar heroica. Así, por 
ejemplo, Antonio Bruni (1593-1635) compuso Catarina d‘Aragona ad Arrigo VIII, Rè d‘Inghilterra 
(1627, 79-87), poema precedido por un resumen del argumento (1627, 73) y una alegoría (1627, 75-
78). Edouard Thomas Simon de Troyes (1740-1818), por su parte, es autor de un poema titulado 
Anne de Boulen ä son cruel époux Henry VIII (1765, 25-36), que incluye un prefacio histórico con 
un relato de los hechos (19-24). En la misma línea, con Ana Bolena como protagonista, Henrik 
Collot d‘Escury (1773-1845) escribió la epístola VI, Anna Boleynia Henrico VIII Angliae Regi (1797, 
27-36).

Francesco Maria Molza y Juan Segundo trataron el controvertido tema del matrimonio y 
divorcio de Enrique VIII y Catalina de Aragón en un momento de gran relevancia histórica, ya que 
compusieron sus poemas poco después de que tuvieran lugar los hechos. Molza escribió en torno 
a 1534 el poema Ad Henricum Britanniae regem uxoris repudiatae nomine, en el que Catalina 
de Aragón acusa a Enrique de infidelidad, asumiendo el papel de una heroína abandonada4. La 
epístola heroica, que consta de algo más de doscientos versos, defiende la posición del Papa 
respecto a la complicada cuestión del divorcio. En respuesta, Juan Segundo5 compuso la Epistola 
Ad Catharinam Reginam Angliae, nomine Regis Henrici VIII, en la que Enrique VIII toma la palabra 
para responder a las acusaciones de Catalina. Conscientes de la estrecha relación entre ambos 
textos, los editores de las obras de Juan Segundo decidieron publicarlas juntas6. El lector de 
estas cartas se encuentra en una posición de autoridad, pues al tratarse de un acontecimiento 
reciente sabe perfectamente que la carta no va a persuadir a Enrique VIII de reconciliarse con 
Catalina.

Como es habitual en muchas de las epístolas heroicas de la época, los protagonistas de los 
poemas de Molza y Segundo son dos personajes históricos y de condición ilustre. Catalina de 

3	 A pesar de que las Heroidas de Ovidio se encuadran fundamentalmente dentro de la poesía elegíaca, mue-
stran una clara relación con la épica, la tragedia y el epilio. Los monólogos de mujeres engañadas o abando-
nadas no constituían un género literario independiente, pero se encontraban integrados en otros géneros. En 
la epopeya, por ejemplo, es frecuente el lamento de las heroínas, que representan la voz de los que se quedan 
atrás, ofreciendo una perspectiva alternativa a la visión masculina y colectiva. Igualmente, en la tragedia los 
monólogos patéticos permiten explorar los motivos y procesos psicológicos de los personajes. Estos solilo-
quios, integrados en diferentes marcos en la literatura antigua, encontraron en las cartas de Ovidio una legiti-
mación formal. Sobre la deriva del género elegíaco después de Ovidio puede verse el libro de Dörrie (1968). La 
heroida se entendió en las poéticas modernas como epístola heroica. Cf. Ruiz Sánchez (2019).

4	 En la edición de sus obras de 1747 se incluye una vita realizada por Pierantonio Serassi (Molza 1747, I-XC). 
Gracias a ella sabemos que Francesco Maria Molza (1489-1544) nació en Módena y vivió desde 1516 en 
Roma bajo la protección de sus mecenas Hipólito de Médicis y Alejandro Farnesio. Es conocido por sus 
composiciones en latín y sus poemas amorosos en lengua vernácula, escritos en un estilo petrarquista.

5	 Jan Everaerts (1511-1536), poeta neolatino nacido en La Haya, autor del Liber basiorum, una colección de 
poemas polimétricos en los que trata el tema de los besos. Sobre la biografía, obras, fuentes e imitadores 
de Segundo véase Schoolfield (1980), Van Tieghem, (1966, 69-78), Price (1996), Endres y Gold (1982).

6	 Podemos verlo, por ejemplo, en las ediciones de Segundo de 1619 (237-247), de 1631 (202-210) o en la de 
1821 (200-211).



64 Cuad. Filol. Clás. Estud. Lat. 45, 2025: 61-72

Aragón (1485-1536) fue la quinta hija de los Reyes Católicos7. Se casó en primeras nupcias, en 
1501, con Arturo, príncipe de Gales, hermano mayor de Enrique VIII y heredero del trono inglés, 
con el que estaba prometida desde su infancia, pero el joven murió prematuramente al año 
siguiente. Posteriormente, en 1509, tras obtener una dispensa papal, Catalina se casó de nuevo 
con Enrique VIII. A pesar de haber quedado embarazada en varias ocasiones, solo logró sobrevivir 
una descendiente del matrimonio, la futura María I.

En la primavera de 1526 el rey se enamoró de Ana Bolena y esta pasión reavivó su deseo 
de un hijo varón que asegurara la sucesión al trono. Así, en mayo de 1527, solicitó el divorcio de 
Catalina de Aragón8, alegando que sus escrúpulos de conciencia le hacían cuestionar la validez de 
su matrimonio. Para ello se apoyó en varios pasajes del Levítico (18:16; 20:21) que hablan sobre el 
matrimonio con la mujer del hermano, que sería castigado con la falta de descendencia. Se inició 
un conflicto interpretativo y un largo proceso en el que participaron elaborando informes juristas, 
teólogos, universidades y eclesiásticos de toda Europa (Benavent 2021). La reina, por su parte, 
defendió que el matrimonio con el príncipe Arturo nunca llegó a consumarse. Aunque el Papa 
prohibió al rey casarse mientras el caso de divorcio estuviera sub iudice en Roma, el 25 de enero 
de 1533 contrajo matrimonio con Ana Bolena, que ya estaba embarazada de la que sería su única 
hija, la futura Isabel I. El clero aceptó que el rey asumiera un nuevo título, Jefe Supremo de la Iglesia 
y el Clero de Inglaterra, lo que marcó una ruptura definitiva con Roma y la creación de la Iglesia 
Anglicana. En marzo de 1534 llegaría por fin la sentencia definitiva de Roma en la que Clemente VII 
declaraba que el matrimonio entre el rey Enrique VIII y la reina Catalina había sido válido.

3. El poema de Juan Segundo
El poema de Juan Segundo Epistola Ad Catharinam Reginam Angliae, nomine Regis Henrici 
VIII es considerablemente más breve que el de Molza, ya que tiene solo 70 versos, pero resulta 
muy elaborado. En él, como ya hemos señalado, el autor responde punto por punto, en nombre 
de Enrique VIII, a las afirmaciones que había hecho Catalina en la carta de Molza. Esta heroida, 
compuesta en respuesta a la de Catalina de Aragón, recurre en ocasiones a las mismas fuentes 
que habían sido empleadas de manera alusiva en el poema de Molza. Sin embargo, en este 
caso, dichas referencias son utilizadas con el propósito de refutar las acusaciones de la reina y 
reinterpretarlas a favor de Enrique VIII.

En la edición de las obras de Juan Segundo realizada por Petrus Scriverius (1619, 237), el editor 
afirma que Molza presenta la elegía como una epístola escrita por Catalina de Aragón a su marido 
Enrique VIII, al que Segundo responde con otra divertida epístola: Opportune his subiicietur Elegia 
Poetae Itali, Francisci Marii Molsae, Mutinensis, uelut Epistola Reginae Catharinae nomine scripta 
ad maritum Henricum VIII. Britanniae Regem, cui alia ludicra Epistola respondet Secundus. 
Vtramque, quod huc spectarent, hic potius, quam in Deliciis Italiae aut alibi legi uoluimus. La 
edición de 1821 de Petrus Bosscha es una reedición de la que llevó a cabo Petrus Burmanus, 
quien señala en nota que la epístola de Segundo es una respuesta breve y concisa del rey, que se 
desvía de una causa que no puede defender recurriendo a la autoridad. Burmanus valora más la 
obra de Segundo que la de Molza (Segundo 1821, 209): Est haec epistola responsoria talis, qualem 
exspectes a rege, qui ab ipsa causa, quam defendere non possit, deflectens auctoritate sua omnia 

7	 Desde la publicación en 1932 de la obra de Fraser, que ofrece un profundo análisis feminista de la vida de 
Catalina como parte de una biografía colectiva de las esposas de Enrique VIII, los estudiosos han aborda-
do aspectos previamente desatendidos de la figura de Catalina de Aragón, como su papel en el desarrollo 
del humanismo y su legado. Earenfight (2015, 138) señala que el interés que ha suscitado el tema del 
divorcio, por importante que sea, ha impedido una comprensión completa del personaje, y por eso centra 
su estudio en los primeros años de vida de la reina, desde su nacimiento en 1485 hasta la muerte de su 
madre Isabel en 1504. El gusto de Catalina por la erudición contribuyó a popularizar los intereses inte-
lectuales entre las mujeres, como había sucedido en España bajo el reinado de Isabel la Católica (Fraser 
1998, 119). Todas las hijas de los Reyes Católicos recibieron una educación humanista, elogiada por Juan 
Luis Vives (1996, 36). El propio Vives o Erasmo de Róterdam ensalzaron también la formación de la reina 
de Inglaterra, que según el propio Erasmo superaba la de su marido, Enrique VIII (Cahill Marrón 2014, 419).

8	 Aunque generalmente se utiliza el término ‘divorcio’ en relación con el “gran asunto” del rey, lo que en reali-
dad buscaba Enrique VIII era una declaración de que su matrimonio con Catalina era inválido. En términos 
actuales pretendía una anulación (Fraser 1998, 190).



65Cuad. Filol. Clás. Estud. Lat. 45, 2025: 61-72

peragit, breuis et concisus in dicendo, absque tamen ut umquam haesitet. Talis erat Henricus Rex, 
talem eum finxit poeta, qui me quidem iudice palmam Molsae multis titulis praeripuit.

Al comienzo de la carta de Enrique a su esposa Catalina se observan varios elementos 
autorreferenciales que evocan el género de la elegía, tales como gemitus y flebile carmen9 (v. 1). Esto 
resulta coherente con la tradición antigua, en la que la idea del lamento jugaba un papel importante 
en la concepción de este género (vv. 1-6)10:

  EPISTOLA Ad Catharinam Reginam Angliae, nomine Regis Henrici VIII conscripta a Io. 
Secundo
Sensimus, heu, gemitus, et flebile carmen, et iram, 
  Qualem caeruleus non, puto, pontus habet. 
Hei mihi, femineo quae sunt satis arma dolori?
  Nunc ego cum magno Caesare bella precor.
Cingite, tela, caput deuotum, cingite, flammae,	 5
  Et caua fauce globos aera tonante uomant.

Epístola a Catalina, reina de Inglaterra, escrita por Juan Segundo en nombre del rey Enrique VIII. 
Hemos sentido, ay, tus gemidos y tu canto de lamentación y tu cólera, como no creo que la 
tenga el azulado mar. ¡Ay de mí! ¿Qué armas son suficientes para el dolor femenino? Ahora 
yo ruego enfrentarme en guerras con el gran César. Ceñid armas esta cabeza maldita, 
ceñid llamas, y que los cóncavos bronces vomiten balas por su boca atronadora. 

Enrique VIII va rebatiendo las afirmaciones que Catalina ha pronunciado en el poema de 
Molza. En esta epístola la reina comparaba el carácter de Enrique VIII con la tierra en la que habita, 
constantemente azotada por vientos furiosos y un mar agitado (vv. 9-12: Est aliquid, fateor, uentos 
audire furentes, / Et quae perpetuo murmura pontus habet. / Larga tui quocunque olim se audacia 
iactet, / Ingenio similis diceris esse loci: “Es algo oír los vientos enfurecidos, lo confieso, y los 
murmullos que tiene el mar perpetuamente. A donde quiera que se arroje tu larga audacia, se dirá 
de ti que eres semejante al lugar”). La cruel condición de Enrique VIII se asemeja, en palabras de 
Catalina, a la región lejana y salvaje en la que vive. Sin embargo, Enrique responde, jugando con esa 
comparación, afirmando que ha sentido la ira de su esposa mayor que la del azulado mar (vv.1-2). 
Confiesa que prefiere enfrentarse a Carlos V, al que llama “gran César”, antes que al dolor de 
una mujer. También Catalina ha identificado en el poema de Molza a Carlos V con César y ha 
amenazado a su esposo con la posibilidad de una invasión imperial (Haec loca ui quondam Caesar 
populatus, et igni, / Saeua iugum doceat aequora uestra pati, vv. 167-168: “César que una vez arrasó 
por la fuerza y por el fuego estos lugares, enseñe a vuestros crueles mares a soportar el yugo”). En 
efecto, Carlos V era sobrino de Catalina de Aragón y la reacción inmediata de la reina fue recurrir 
a él en busca de apoyo para resolver su conflicto con Enrique VIII11.

La Eneida, un subtexto fundamental en la epístola de Molza, está igualmente muy presente 
en el poema de Segundo de manera alusiva, como mito fundacional de Roma, especialmente en 
relación con la figura de Carlos V, que aparece de fondo a lo largo de toda la composición. En los 
versos 7-10 hay una alusión a la guerra de Troya: 

Densior externo ruat in me miles ab orbe,
  Laomedonteas quam lacerauit opes.
Mille ter hostiles impellant lintea uenti,
  Et mihi perniciem trabs numerosa uehat.	 10

9	 Cf. Tristia 5.1.5.
10	 Para los textos se han cotejado las ediciones siguientes de Segundo: 1619, 1631 y 1821. Las traducciones 

son propias.
11	 Era hijo de Juana de Castilla, hermana de Catalina. Además, la hija de Catalina, María, estuvo prometida 

con Carlos V, pero él terminó casándose con Isabel de Portugal, ya que María aún era muy joven y Carlos 
no estaba dispuesto a esperar tanto tiempo para tener un heredero.

	 Por un lado, Catalina de Aragón deseaba que Carlos V reprendiera a Enrique VIII y, por otro, esperaba que 
lograra que el Papa se hiciera cargo de su caso en Roma, puesto que el rey prefería que los procedimien-
tos se llevaran a cabo en Inglaterra (Fraser 1998, 199).



66 Cuad. Filol. Clás. Estud. Lat. 45, 2025: 61-72

Que se precipiten contra mí desde el orbe extranjero los soldados más densos que los que 
despilfarraron las riquezas de Laomedonte. Que los vientos hostiles empujen tres veces 
mil velas y los numerosos barcos me traigan la perdición.

Las riquezas de Laomedonte no son suyas, sino de la Troya que gobernó. En este caso es el 
marido, y no la mujer (Helena), el que ha sido infiel, lo que puede provocar un conflicto bélico. La 
identificación de Enrique VIII con Laomedonte12 resulta muy significativa porque es el paradigma 
de rey perjuro, que se niega reiteradamente a cumplir su palabra. De manera similar, Enrique VIII 
ha violado los pactos matrimoniales.

Los “vínculos perniciosos”, afirma Enrique VIII, no son los de Ana Bolena, como le ha reprochado 
Catalina, sino su propio matrimonio con ella, que fue la esposa de su hermano. Aparece en el 
poema por primera vez el tema del anterior matrimonio de Catalina con Arturo (vv. 11-18): 

Omnia feminea me laedent mitius ira.
  Tristius hac Siculae nil habet aula deae.
Heu, quaecunque meo desedit pectore cura,
  Siue fuit fatum, seu malesuadus Amor,
Ut, spretis thalamis, quos tot mihi regna ferebant,	 15
  Vincula maluerim perniciosa sequi,
Oscula decerpens fraternis debita labris:
  Haec uenit titulis prima ruina meis.

Todas las cosas me lastimarán de forma menos cruel que la ira femenina. Nada tiene la 
corte de la diosa siciliana más triste. Ay, cualquiera que fuera la cuita que se aposentó 
en mi pecho, ya fuera el destino, ya fuera el amor mal consejero, para que despreciados 
los lechos nupciales a los que tantos reinos me empujaban, prefiriera seguir los vínculos 
perniciosos disfrutando de los besos debidos a los labios fraternos. Esta fue la primera 
causa de ruina para mis méritos. 

La diosa siciliana es Prosérpina13, reina del mundo de los muertos. Esta alusión a los infiernos 
recuerda el final del poema de Molza, en el que Catalina invoca a las Furias para que persigan a 
Enrique VIII y no lo dejen descansar (Vos uero ultrices mecum properate sorores, / Et miserum diris 
pellite imaginibus, vv. 199-200: “Pero vosotras, por vuestra parte, hermanas vengadoras, apresuraos 
conmigo, y perseguid al desdichado con crueles imágenes”). 

Si para Catalina el arco de Cupido era cruel por haber provocado que Enrique VIII se enamorara 
de Ana Bolena (At tu quam praefers, saeuo male saucius arcu, / Dum censes animo cuncta licere 
tuo?, vv. 81-82: “¿Pero tú a quién prefieres herido malamente por el cruel arco, mientras piensas que 
tu voluntad lo puede todo?”), Enrique invierte los términos y se lamenta de que el cruel Cupido y 
Venus lo hayan hecho arder en llamas incestuosas (vv. 19-24):

Dire puer, facibus funestis acer et arcu,
  Et dea frondosum quae regis Idalium,	 20
Quid me collubuit incestis urere flammis?
  Dextera cur alibi non fuit ista potens?
Frigida deserto queritur Catharina cubili,
  Irrorans tepidis lumina fluminibus.

Cruel niño, amargo con las antorchas funestas y con el arco, y diosa que gobiernas 
el frondoso Idalio, ¿por qué me agradó abrasarme en llamas incestuosas? ¿Por qué no 

12	 Es el padre del rey Príamo. Se negó a pagar el salario pactado a Posidón y Apolo después de que con-
struyeran las murallas de Troya. Asimismo, incumplió su promesa de entregar a Hércules unos caballos 
divinos como recompensa por salvar a Hesíone, lo que provocó más tarde la expedición de castigo de 
Hércules contra Troya.

13	 Se puede establecer un vínculo entre Prosérpina y Catalina de Aragón a través de la granada, que es el em-
blema de la reina. Este fruto aparecía ya en el escudo de los Reyes Católicos como un elemento heráldico que 
representaba la conquista del último reino musulmán de la Península Ibérica. Posteriormente, cuando María 
Tudor, hija de Catalina, ascendió al trono, retomó este emblema (Cahill Marrón 2015, 710).



67Cuad. Filol. Clás. Estud. Lat. 45, 2025: 61-72

fue esa diestra poderosa en otra parte? Catalina se queja fría en el abandonado lecho, 
rociando sus ojos con lágrimas tibias.

El verso 23 evoca las palabras de Penélope en la heroida de Ovidio (Non ego deserto iacuissem 
frigida lecto, v. 7). De esta manera, la figura de Penélope sirve para modelar a Catalina como una 
esposa fiel.

También Dido funciona como modelo. Así, en el verso 25, Enrique se inspira de nuevo en 
Virgilio (Aen.4.360: Desine meque tuis incendere teque querelis), en las palabras que Eneas dirige 
a Dido cuando se dispone a partir de Cartago y le asegura que no se marcha a Italia por voluntad 
propia. El rey pide a Catalina que lo deje marchar y cese en sus amenazas (vv. 25-32):

Desine me lacrymis et te, Regina, necare:	 25
  Mitte, nec in uanis spem tibi pone minis.
Hunc cupis amplecti? cui tela minaris, et ignes?
  Huic tu blanditias deliciasque paras?
Cuius in exitium tacitis non uocibus armas,
  Quaeque mìhi tumidas gens iacet inter aquas?	 30
Quaeque iacet circum magno deuota nероti?
  Quaeque procul nostra de regione manet?

Cesa, pues, reina, de matarme a mí y a ti con tus lágrimas. Déjame ir y no pongas tu 
esperanza en vanas amenazas. ¿Deseas abrazar a este al que amenazas con armas y 
fuegos? ¿A este te dispones a colmarlo de halagos y deleites, por cuya muerte llamas a 
grandes gritos a la gente que está sometida a mí entre las bravías aguas y la que alrededor 
está sometida a tu gran sobrino, y la que permanece lejos de nuestra región?

Enrique parece insinuar que su separación de Catalina, como la de Eneas de Dido, está 
motivada por su sentido del deber. Este deber es tanto moral, dado que Catalina fue la esposa 
de su hermano, como patriótico, similar a la misión encomendada a Eneas. Enrique, al igual 
que Eneas, se ve obligado a cumplir una responsabilidad superior: la necesidad de asegurar 
un heredero varón, algo que Catalina ya no puede proporcionarle. El paralelismo con la reina 
cartaginesa es claro: viuda de Siqueo, Dido habría traicionado su memoria, según la mentalidad 
antigua que exaltaba a la mujer uniuira, al mantener una relación con Eneas.

Acusa a Catalina de incitar al pueblo a la rebelión. A la amenaza imperialista exterior se 
sumaba el apoyo que la reina tenía dentro de la propia Inglaterra, donde era muy popular. La 
expresión gens deuota recuerda el caput deuotum del v.5, que, a su vez, nos remite a las palabras 
de Catalina en la carta de Molza (deuotum…regem, v. 79). El participio deuotus, además de significar 
“sometido”, también puede ser “maldito”. Tanto Catalina como Enrique emplean el término, en un 
elaborado juego conceptual, con este doble sentido14.

Enrique asegura que Catalina es aún más feroz que su madre, que cometió un asesinato (vv. 
33-40): 

Mirabar matrem funestam caede uirili:
  Desino mirari, plus feritatis habes.
Istius est animi crudelis uoluere motus,	 35
  Qualibus est aetas uix uiolata prior.
Immites oculos tenero satiare cruore,
  Membraque sparsa pio ferre epulanda patri,
Non ita uicino mihi duruit aequore pectus,
  Nec tales animos dant fera flabra mihi.	 40

14	 Tanto Molza como Segundo juegan con el sentido etimológico de deuotus, que proviene de deuoueo y 
significa “vouer entièrement aux dieux (souvent avec un sens péjoratif), vouer aux dieux infernaux; consa-
crer (sens propre et figuré)” (Ernout-Meillet 1979, 753). Comparar la primera acepción de deuotus en el 
Oxford Latín Dictionary: “Accursed, execrable” (Glare 2000).



68 Cuad. Filol. Clás. Estud. Lat. 45, 2025: 61-72

Me admiraba de tu madre funesta por un asesinato masculino. Dejo de admirarme, tú 
eres más feroz. Es propio de tal ánimo cruel preparar sublevaciones, que antes no se han 
producido; saciar tus crueles ojos con la tierna sangre y llevar los miembros dispersos 
como banquete para su piadoso padre. No tanto se me endureció el pecho por el vecino 
mar, ni los fieros vientos me dan tal carácter.

Isabel consiguió ser reina tras enfrentarse primero a su hermanastro Enrique IV y, 
posteriormente, a los partidarios de Juana la Beltraneja durante la Guerra de Sucesión Castellana. 
Además, su hermano, el infante Alfonso, falleció en circunstancias sospechosas poco después 
de haber sido proclamado rey de Castilla por la nobleza en el episodio conocido como la “farsa 
de Ávila”.

La acusación de asesinato contrasta con la enumeración de los méritos de Isabel la Católica 
que hace su hija Catalina en la epístola de Molza (vv. 105-108: Una mihi mater titulos Isabella, 
genusque / una parit, ceras implet et una graues / Quae quondam calathos, telasque exosa 
Mineruae, / Martia feminea sustulit arma manu: “Mi madre, Isabel, ha engendrado ella sola títulos y 
un linaje y ella sola llena páginas. Ella que en otro tiempo habiendo rechazado los canastillos y los 
paños de Minerva, levantó con su femenina mano las armas de Marte”).

Refuerza la idea de la ferocidad de Catalina con la alusión al mito de Procne. Esta referencia 
responde nuevamente a lo que Catalina expresa en la epístola de Molza, donde la reina se pregunta 
de manera retórica si debería haber matado a su hija para vengarse de su marido y finalmente 
concluye que la piedad le impide llevar a cabo un acto tan atroz (Debueram natae iugulo demissa 
cruoris / Flumina luminibus supposuisse tuis, / Et patriis artus sparsos apponere mensis, / Obiicere 
et saeuis uiscera nostra lupis. / Sed, quae nulla tibi est, pietas crudelibus ausis / Obstitit, et saeuum 
dextra refugit opus, vv. 137-142: “¿Había debido poner ante tus ojos los ríos de sangre salidos del 
cuello de nuestra hija, y servir a las mesas paternas los miembros esparcidos y arrojar nuestras 
entrañas a los crueles lobos? Pero la piedad, de la que tú ninguna tienes, se opuso a estas crueles 
empresas, y mi mano rehuye la cruel tarea”). Mientras Catalina subraya la falta de piedad en Enrique, 
este se describe a sí mismo como un pio patri (v. 38). Asimismo, el artus sparsos (v. 139) del poema 
de Molza encuentra su correspondencia en el membra sparsa del de Segundo (v. 38).

A continuación, Enrique relata la aparición en sueños del fantasma de Arturo (vv. 41-52):

Non, tua contemnens, aliena cubilia sector:
  Est aliud quod nos arcet ab ore tuo.
Excludunt olim complexibus exoptatis
  Germani cineres, tristis et umbra, mei.
Nox erat, et nigra uelauerat omnia ueste,    	 45
  Haerebam nexis tecum ego brachiolis.
Membraque languidulo reparabam fessa sopore,
  Cum stetit ante oculos pallidus ille meos,
Iniiciensque manus, sunt haec mea gaudia, dixit,
  Gaudia fraterna non bene rapta manu.   	 50 
Venit in ora color, qualem uix ille gerebat,
  Crinis in attonita fronte supinus erat.

Desdeñando el tuyo, no persigo lechos ajenos: es otra cosa la que nos separa de tu rostro. 
Me alejan de los deseados abrazos las cenizas y el triste fantasma de mi hermano. Era de 
noche y con su vestido negro lo había cubierto todo. Yo estaba abrazándote y descansaba 
mis miembros cansados con un lánguido sueño, cuando pálido apareció ante mis ojos 
aquel, y extendiendo las manos hacia mí dijo: “Estos son mis gozos, no bien robados por la 
mano del hermano”. Me vino al rostro el color, como el que apenas él llevaba, y mi cabello 
estaba de punta en mi atónita frente.

Lo que aleja a Enrique de Catalina, según él mismo afirma, no es la relación adúltera con Ana 
Bolena, sino su hermano Arturo. Enrique está respondiendo una vez más a una pregunta de Catalina 
en la epístola de Molza (Qui tamen es tu, quem nostri sic poenitet oris, / Congressu ut perstes 
abstinuisse meo?, vv. 123-124: “¿Quién, sin embargo, eres tú, que se avergüenza de mi rostro, como 
para que te obstines en mantenerte alejado de mi compañía?”). Esta escena está inspirada en 



69Cuad. Filol. Clás. Estud. Lat. 45, 2025: 61-72

diversos textos de la poesía latina clásica15. En el libro II de la Eneida, Héctor se aparece a Eneas y 
le dice que debe abandonar Troya (Aen.2.268-295). Más adelante, tras haber perdido a su esposa 
al escapar de la ciudad, Eneas se encuentra con la sombra de Creúsa, lo que le provoca una 
reacción similar a la que experimenta Enrique ante el fantasma de Arturo (obstipui, steteruntque 
comae et uox faucibus haesit, Aen.2.774). Creúsa también menciona el futuro matrimonio de su 
marido con otra mujer, aunque en su caso sin reproches. Un paralelo más claro se encuentra en 
la aparición de Julia en sueños a Pompeyo en la Farsalia de Lucano (3.1-45). Julia, que reprocha 
a su esposo su nuevo matrimonio con Cornelia, había funcionado además ya como modelo de 
Catalina en la epístola de Molza. Por último, otro episodio similar se encuentra en Propercio (4.7), 
donde Cintia recrimina en sueños al poeta que se haya olvidado de sus citas secretas o que no 
haya llorado lo suficiente en su funeral.

Enrique se dirige a Arturo de la siguiente manera (vv. 53-62):

Da ueniam frater, dixi, iuuenilibus ausis,
  Et tua iam posthac gaudia solus habe.
Sic te nulla premant onerosae pondera terrae; 	 55
  Quaque frui uiuum non uoluere Dei,
Hanc olim sociam tibi dent in ualle beata,
  Tecum perpetuas ducat ibi choreas;
Qua nemus Eridani per odorum uoluitur unda, 
  Umbraque sit taedis aemula nulla tuis.     	 60
Audiit, et tenues in uentos cessit imago:
  Ex illo uetitus est torus iste mihi.

Perdona hermano, dije, mis osadías juveniles, y de ahora en adelante quédate ya tú solo 
con tus gozos. Que ningún peso de la onerosa tierra te oprima y de la que vivo no quisieron 
los dioses que disfrutaras, que te la den para ti en el futuro como compañera en el valle de 
los bienaventurados, y que guíe allí eternos coros por donde a través del oloroso bosque 
del Erídano discurre el agua, y que no haya sombra que sea rival para las antorchas de tu 
matrimonio. Me oyó, y la imagen se difuminó en los tenues vientos: desde aquel momento 
ese lecho me está prohibido. 

El verso 55 es una variación de la fórmula sit tibi terra leuis, un deseo tradicionalmente 
expresado por los allegados al difunto. El rey manifiesta su anhelo de que Catalina acompañe 
a Arturo en el valle de los bienaventurados. En este pasaje se contaminan varios subtextos de 
la Eneida. Por una parte, evoca el encuentro de Dido y Eneas en el inframundo, en el libro VI de 
la Eneida (vv. 450-476). Eneas le confiesa que fue la voluntad de los dioses la que lo obligó a 
abandonarla, pero ella se ha reencontrado con su esposo Siqueo y lo ignora. Además, en el libro I 
(vv. 498-500), durante la primera aparición de Dido en el poema, anterior al encuentro con Eneas, 
la reina es comparada con Diana, que conduce los coros de ninfas. Estos “coros eternos” aluden 
a la suspensión temporal característica del más allá y de la muerte, sugiriendo una repetición 
constante. Asimismo, el verso 59 es un eco del pasaje en el que Eneas, en el inframundo, se 
encuentra con unos guerreros que comen tendidos en la hierba mientras cantan himnos en honor 
de Apolo, en medio de un bosque de laureles por el que discurre el río Erídano (Aen.6.658-659: 
inter odoratum lauris nemus, unde superne / plurimus Eridani per siluam uoluitur amnis).

La expresión Sunt aliquid Manes remite nuevamente a la elegía IV, 7 de Propercio (Sunt 
aliquid Manes: letum non omnia finit, v. 1), que ya hemos mencionado a propósito de la aparición 
del fantasma de Cintia a Propercio, y cuyo tema es el encuentro del amor y la muerte. También 
recuerda, aunque en un sentido opuesto, las palabras que Ana dirige a Dido para incitarla a tener 
relaciones con Eneas (id cinerem aut Manis credis curare sepultos?, Aen.4.34), las cuales reflejan 
la idea epicúrea de que no hay nada más allá de la muerte16.

15	 López Moreda (1998: 361) habla del sueño como recurso épico-trágico y afirma que tal vez es el tópico 
más recurrente en la literatura antigua.

16	 Pompeyo realiza una reflexión similar en el pasaje de la Farsalia de Lucano citado anteriormente, tras la 
aparición de Julia (aut nihil est sensus animis a morte relictum / aut mors ipsa nihil?, III, vv. 39-40).



70 Cuad. Filol. Clás. Estud. Lat. 45, 2025: 61-72

El poema concluye con una alusión a Políxena y una severa advertencia (vv. 64-70):

Sunt aliquid Manes, et curant multa sерulti. 	
  Nunquid Achilleum flebilis ad tumulum
Regia truncatum proiecit filia corpus,      	 65
  Ferret ut exstincto gaudia pacta uiro. 
Non mihi germani rapieris ad alta sepulcra;
  O liceat terris te superesse diu,
Et tua felici decurrant stamina fuso,
  Dum mihi securus te sine somnus eat.  	 70

Valen algo los Manes y son muchos los sentimientos que albergan los sepultados. ¿No 
arrojó su cuerpo degollado la hija del rey digna de ser llorada junto a la tumba de Aquiles 
para que disfrutara de los goces pactados para el héroe muerto? No serás arrastrada por 
mí a los profundos sepulcros de mi hermano. Oh, que puedas tú vivir largo tiempo en las 
tierras y que los hilos de las ruecas corran con feliz huso mientras mi sueño esté seguro 
sin ti. 

Enrique, tras haber manifestado su deseo de que Catalina pueda reunirse con su hermano 
(vv. 56-57), ahora en los versos 64-65 alude a Políxena, la hija menor del rey Príamo de Troya. 
Después de la muerte de Aquiles a manos de Paris, el fantasma del héroe se apareció a su hijo 
Neoptólemo (Pirro), exigiendo que Políxena fuera sacrificada en su tumba. Esta referencia no es 
casual: en la heroida de Molza, Catalina había comparado a Enrique con Neoptólemo, el asesino 
de Políxena17. En este contexto, la respuesta de Enrique cobra pleno sentido: si Enrique es como 
Pirro, entonces Catalina se convierte en una nueva Políxena destinada a ser sacrificada en la 
tumba de su hermano. Tanto la muerte de Príamo como la de Políxena son sacrificios pervertidos 
y el paralelismo mitológico se transforma en una amenaza a Catalina.

La epístola de Segundo evoca indudablemente el poema 64 de Catulo, en el cual el Canto 
de las Parcas (vv. 303-381) predice la muerte de Aquiles y el sacrificio de Políxena en su tumba 
(proiciet truncum summisso poplite corpus, v. 370). La muerte de Políxena marca el final del 
elogio del futuro Aquiles hecho por las Parcas. Además, para subrayar la relación intertextual, 
en el penúltimo verso hay un eco verbal del catuliano currite ducentes subtegmina, currite, fusi. 
El último verso es una amenaza apenas disimulada, que responde a la invocación de Catalina a 
las furias al final del poema de Molza, rogándoles que lo persigan y no le concedan descanso. 
Recuerda, por otra parte, las palabras de Julia en la Farsalia de Lucano, figura que, como se ha 
señalado, ha servido como modelo para la construcción del personaje de Catalina en ambas 
epístolas (dum non securos liceat mihi rumpere somnos, 3.25).

4. Conclusiones
Las epístolas de Molza y Segundo no recurren a un hecho histórico del pasado, sino que abordan 
un acontecimiento contemporáneo, la traición del rey Enrique VIII a su esposa, Catalina de Aragón, 
y su ruptura con la Iglesia Católica, un episodio que marcó el panorama político y religioso de 
su tiempo. Estamos ante dos poemas muy elaborados, basados en sucesos del momento, que 
presentan como protagonistas a personajes históricos reales, contemporáneos de los autores, y 
que seguían vivos cuando fueron escritos. El lector de la época, familiarizado con los hechos, se 
encuentra, por tanto, en una posición privilegiada de gran autoridad.

17	 En la Eneida, Neoptólemo mata a Príamo, rey de Troya, sobre el altar sagrado de la ciudad (Aen. II 550-
558). El rey había comparado a Pirro con Aquiles, destacando el contraste entre ambos, pues mientras 
Aquiles, a pesar de su cólera, devolvió a Príamo el cuerpo de su hijo Héctor, Pirro ha matado a Polites ante 
los ojos de su propio padre. Mientras lo mata, Pirro le dice con sorna que puede contarle a Aquiles en el 
inframundo cómo ha degenerado su hijo (Aen. II 547-549). Este acto de crueldad y venganza resuena en 
las palabras de Catalina en la epístola de Molza, quien, resignada a morir, amenaza con contarle a Enrique 
VII en el inframundo las fechorías de su hijo Enrique VIII (Audiat uxoris spoliis, et caede superbum, / Pellicis 
indigno colla dedisse iugo, vv. 197-198: “Que oiga que él está soberbio por los despojos y el asesinato de una 
esposa, y que ha entregado su cuello al indigno yugo de una concubina”).



71Cuad. Filol. Clás. Estud. Lat. 45, 2025: 61-72

Al igual que en las Heroidas de Ovidio, en estas epístolas heroicas la situación de los 
personajes viene ya dada, y durante la escritura de la carta no sucede nada que afecte al curso 
de los acontecimientos. No representan acciones, sino que muestran a los personajes en un 
momento de conflicto interno, exponiendo sus procesos mentales y revelando sus motivos para 
acciones futuras. 

El poema de Segundo está claramente escrito en respuesta a la epístola de Molza, y en él 
Enrique VIII rebate los argumentos de Catalina de Aragón. En realidad, debemos plantearnos 
los dos textos, aunque sean de distintos autores, como un solo relato. Este tipo de epístolas de 
respuesta, que encuentran sus raíces en la Antigüedad, se convirtieron en una convención dentro 
del género18. No se expresan sentimientos auténticos, sino que se trata de un juego literario 
articulado en torno a una poética ficticia, donde están presentes las convenciones del género, 
con un estudiado despliegue estratégico de retórica. Podemos hablar de poesía mimética, en la 
que lo importante no es tanto lo que se dice, sino cómo se dice. 

Los numerosos ecos intertextuales presentes en la epístola de Segundo remiten 
principalmente a la Eneida, así como a la elegía amorosa, la tragedia y el epilio. La rica tradición 
de la poesía latina sirve de inspiración y ofrece un marco familiar a través del cual los lectores 
pueden interpretar y comprender mejor los dilemas y las emociones de los personajes. Aunque 
los poemas se sitúan en un contexto histórico y no literario o mitológico, la mitología desempeña 
un papel fundamental en la caracterización de los personajes. Si en el poema de Molza las fuentes 
clásicas son empleadas de manera alusiva, Juan Segundo en sus versos va más allá: Enrique 
se sirve de las mismas referencias literarias para dar la vuelta a las acusaciones de Catalina. A 
través de un discurso lógico expone sus razones, falsas, para abandonar a Catalina y se muestra 
como un hombre frío y calculador. Las relaciones tipológicas que se establecen entre Enrique y 
personajes como Eneas, Laomedonte o Tereo enfatizan su traición o abandono, mientras que 
Catalina es asociada con Penélope, Dido o Políxena, que representan la fidelidad o el sacrificio 
y subrayan su destino trágico. Estos personajes históricos son prefigurados por otros literarios, 
evocados intertextualmente, creando así paralelismos que permiten al lector comprender mejor 
su carácter y motivaciones.

5. Bibliografía
Altman, J. (1983), Epistolarity: Approaches to a Form, Columbus, Ohio State University Press. 
Benavent, J. (2021), “El apoyo de Isabel de Portugal a Catalina de Aragón, reina de Inglaterra. 

Registro de cartas de la emperatriz (AGS Est. Libro 68)”,  Hipogrifo. Revista de literatura y 
cultura del Siglo de Oro 9(2), 431-444. 

Brownlee, M.S. (1990), The severed word Ovid’s Heroides and the novela sentimental, Princeton-
Nueva Jersey, Princeton University Press.

Bruni, A. (1627), Epistole heroiche. Poesie del Bruni libri due, Roma, Facciotti. 
Cahill Marrón, E. L. (2014), “Una Lucrecia del siglo XVI: los libros de Catalina de Aragón”, en De 

Maria, S. y Parada López de Corselas, M. (eds.), El imperio y las Hispanias de Trajano a Carlos 
V: clasicismo y poder en el arte español, Bolonia, Bononia University Press, 419-428.

Cahill Marrón, E. L. (2015), “Tras la pista de Catalina de Aragón: la granada en los manuscritos de la 
época Tudor”, en Labrador Arroyo, F. (ed.), Actas del II Encuentro de Jóvenes Investigadores 
en Historia Moderna. Líneas recientes de investigación en Historia Moderna. Madrid, 
Ediciones Cinca, S.A., Servicio de Publicaciones de la Universidad Rey Juan Carlos, 707-725.

Collot d‘Escury, H. (1797), Henrici Collot d’Escury Musae iuveniles, Róterdam, Apud Nicolaum 
Cornel.

	 DOI: http://dx.doi.org/10.13035/H.2021.09.02.33
Dörrie, H. (1968), Der heroische Brief. Bestandsaufnahme, Geschichte, Kritik einer humanistisch-

barocken Literaturgattung, Berlín, Walter de Gruyter & Co.

18	 Sabino compuso elegías de respuesta a seis de las cartas de las Heroidas. La satisfacción de Ovidio ante 
estas réplicas fue tal que se sintió impulsado a añadir tres nuevos pares de cartas, estableciendo así una 
convención dentro del género. Sobre la convención de las heroidas dobles véase Hintermeier (1993, 190) 
y Pérez Vega (1994, 12).



72 Cuad. Filol. Clás. Estud. Lat. 45, 2025: 61-72

Earenfight, T. (2015), “Regarding Catherine of Aragon”, en Scholars and Poets Talk About Queens 
(Queenship and Power), Carole Levin and Christine Stewart-Nuñez (eds.), Nueva York, 
Palgrave Macmillan, 137-157. 

Endres, C. y Gold, B.K. (1982), “Joannes Secundus and His Roman Models: Shapes of Imitation in 
Renaissance Poetry”, Renaissance Quarterly, 35(4), 577-589.

Ernout, A. y Meillet, A. (1979), “Voueo.”, Dictionnaire Étymologique de la Langue Latine. Histoire 
des mots, París, Éditions Klincksieck.

Fraser, A. (1998), Las seis mujeres de Enrique VIII, Buenos Aires, Ediciones B Argentina. (Obra 
original publicada en 1932).

Fulkerson, L. (2005), The Ovidian Heroine as Author. Reading, Writing, and Community in the 
Heroides, Cambridge, Cambridge University Press.

Glare, P.G.W. (ed.) (2000), “Deuotus”, Oxford Latin Dictionary, Oxford, Oxford University Press.
Hintermeier, C.M. (1993), Die Briefpaare in Ovids Heroides. Tradition und innovation, Stuttgart, 

Franz Steiner Verlag. 
Lindheim, S.H. (2003), Mail and Female. Epistolary Narrative and Desire in Ovid‘s Heroides, 

Wisconsin, The University of Wisconsin Press.
López Moreda, S. (1998), “Antecedentes y función literaria del sueño de Eneas y Andrómaca: 

VERG. AEN. II 268-295 y SEN., TROAD. 438-488”, Emerita 66(2), 361-381.
Molza, F.M. (1747), Delle poesia volgari e latine di Francesco Mario Molza, Corrette, illuftrate, ed 

accreiciute colla vita dell’autore scritta da Pierantonio Serassi, Vol. Primo, Bérgamo, Appresso 
Pietro Lancellotti. 

Ovidio Nasón, P. (1986), Heroidas, Traducción de Francisca Moya del Baño, Madrid, CSIC.
Ovidio Nasón, P. (1994), Cartas de las heroínas. Ibis, Traducción de Ana Pérez Vega, Madrid, 

Gredos. 
Price, D. (1996), Janus Secundus, Tempe, Published by Medieval & Renaissance Texts & Studies.
Ruiz Sánchez, M. (2019), “La Epistola Sosae ad sodales de Juan de Iriarte”, Fortunatae 29, 131-150.
Segundo, J.N. (1619), Ioannis Secundi Hagiensis Poetae elegantissimi, Opera quae reperiri 

potuerunt Omnia, curante atque edente Petro Scriverio, Leiden, Typis Iacobi Marci. 
Segundo, J.N. (1631), Ioannis Secundi Opera, Accurate recognita ex museo P. Scriverii, Leiden, 

Apud Franciscum Hegerum. 
Segundo, J.N. (1821), Ioannis Nicolaii Secundi Opera omnia, emendatius et cum notis adhuc 

ineditis Petri Burmanni Secundi, denuo edita, cura Petri Bosscha, T. II, Leiden, Apud S. et J. 
Lucht Mans. 

Simon de Troyes, E.T. (1765), L’Hermaphrodite ou Lettre de Grandjean a Françoise Lambert, sa 
femme, suivie D’Anne de Boulen a Henry VIII, roi D’Angleterre, son epoux. Heroïde nouvelle et 
de deux Idilles, Grenoble-París, Chez Cailleau.

Schoolfield, G. (1980), Janus Secundus, Boston, Twayne Publishers.
Spentzou, E. (2003), Readers and Writers in Ovid‘s Heroides. Transgressions of Genre and Gender, 

Oxford, Oxford University Press.
Toscanus, J. M. (ed.) (1576), Carmina illustrium poetarum Italorum, Io. Matthaeus Toscanus 

conquisivit, recensuit, París, Apud Aegidium Gorbinum.
Ubaldini. G. P. (ed.) (1563), Carmina poetarum nobilium Io. Pauli Ubaldini Studio conquisita, Milán, 

Apud Antonium Antonianum.
Van Tieghem, P. (1966), La Littérature Latine de la Renaissance, Ginebra, Slatkine Repeints.
Vives, J.L. (1996), De institutione feminae christianae, Charles Fantazzi y Constant Matheeussen 

(eds.), Leiden-Boston-Colonia, Ed. Brill.


