
151An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 151-161

Pasolini y Foucault analizan el poder 
en las democracias contemporáneas

https://dx.doi.org/10.5209/ashf.98908� Recibido: 06/11/2024 • Aceptado: 03/04/2025

Resumen: El presente trabajo tiene por objetivo analizar el poder en las democracias contemporáneas a partir 
de Pasolini y Foucault. Para ello, se realizará una revisión de los textos -y películas, en el caso del cineasta- 
de los autores que abordan el tema y que nos permitirán trazar un puente entre ellos. Nos centraremos en 
su descripción del poder como capacidad para instrumentalizar al otro y la relacionaremos con el “poder 
circular” de las élites, un poder completamente alejado de la intervención del pueblo. Ubicaremos este tipo 
de poder como la principal herramienta del capitalismo contemporáneo, el cual se apoya en un sistema de 
democracias representativas que solo corroboran el alejamiento de los recursos de poder de la ciudadanía. 
Seguidamente, presentaremos la subjetivación de los ciudadanos, esto es, su conversión en actores 
políticos, como la única vía para hacerse cargo de sus democracias. Por último, plantearemos la necesidad 
de crear una globalización trans-democrática que pueda revertir la globalización economicista -basada en 
el poder circular de las élites- que gobierna la actualidad.
Palabras clave: Democracia, Foucault, instrumentalización, Pasolini, poder, subjetivación

ENG Pasolini and Foucault analyze power 
in contemporary democracies

Abstract : The objective of this work is to analyze power in contemporary democracies based on Pasolini 
and Foucault. To do this, a review will be carried out of the texts - and films, in the case of the filmmaker - of 
the authors who address the topic and which will allow us to draw a bridge between them. We will focus on 
his description of power as the ability to instrumentalize the other and relate it to the “circular power” of the 
elites, a power completely removed from the intervention of the people. We will locate this type of power as 
the main tool of contemporary capitalism, which is supported by a system of representative democracies 
that only corroborate the distancing of power resources from citizens. Next, we will present the subjectivation 
of citizens, that is, their conversion into political actors, as the only way to take charge of their democracies. 
Finally, we will raise the need to create a trans-democratic globalization that can reverse the economic 
globalization -based on the circular power of the elites- that governs today.
Keywords: Democracy, Foucault, instrumentalization, Pasolini, power, subjectivation

Sumario: 1. Introducción. 2. Dos tipos de poder: para oprimir o para liberarse. 3. Foucault y el Poder como 
violencia radical: la conversión de los sujetos en seres anónimos. 4. Pasolini y el Poder como “genocidio” 
de las particularidades. 5. Poder y democracia: la capacidad para generar verdad. 6. Conclusiones. 
7. Referencias bibliográficas.

Cómo citar: López-Pérez, S. (2026). Pasolini y Foucault analizan el poder en las democracias contemporáneas. 
Anales del Seminario de Historia de la Filosofía, 43 (1), 151-161.

Anales del Seminario de Historia de la Filosofía
e-ISSN 0211-2337

E ST U D I OS

Sheila López-Pérez
Universidad Isabel I, Burgos   

1. Introducción
Poder es una noción tan compleja como inabar-
cable. Debido a ello -o quizá gracias a ello- puede 
ser abordada desde innumerables perspectivas, 
las cuales darán cuenta de aquella arista que el au-
tor busque poner en relieve. El acercamiento a este 
concepto nos puede llevar a considerar su relación 

con la acción, con la ética, con las relaciones, con 
el conocimiento, con la creación de subjetividades, 
con el dominio y un largo etcétera. Por consiguien-
te se debe acotar, desde el principio, qué arista del 
poder se quiere analizar y sobre todo con qué herra-
mientas, de modo que podamos trazar un recorrido 
tan delimitado en su metodología como provechoso 
en sus resultados.

https://dx.doi.org/10.5209/ashf.98661
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:sheila.lopez%40ui1.es?subject=
https://orcid.org/0000-0003-4198-6884


152 López-Pérez, S. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 151-161

El presente artículo analizará el poder desde al-
gunos los escritos de Pasolini y Foucault. El objetivo 
es trazar líneas de continuidad entre los dos autores 
que nos permitan examinar el poder en las socieda-
des contemporáneas. En busca de este fin, partire-
mos, en el primer apartado, de un acercamiento al 
concepto de poder desde la dicotomía “poder para 
oprimir” y “poder para liberarse”. Relacionaremos el 
“poder para oprimir” con el poder ejercido por las éli-
tes y el “poder para liberarse” con el poder ejercido 
por el pueblo en épocas de ruptura. A continuación, 
defenderemos la idea de que el “poder para oprimir” 
tiene como principal herramienta la instrumentaliza-
ción de la población por parte de las élites, mientras 
que el “poder para liberarse” tiene como única herra-
mienta la subjetivación de los ciudadanos, esto es, 
su conversión en actores políticos.

Seguidamente pasaremos a analizar el poder 
según Foucault. Relacionaremos su concepción del 
poder con minúscula -una mediación entre huma-
nos que para él carece de connotaciones negati-
vas- con las relaciones lineales de poder, aquellas 
capaces de provocar épocas de ruptura. Su con-
cepción del Poder con mayúscula -el dominio ab-
soluto sobre la otra parte- será relacionada con las 
relaciones circulares de poder, aquellas en las que 
están sumergidas las élites en su carrera por la acu-
mulación de poder.

Posteriormente analizaremos el poder según 
Pasolini. En este apartado describiremos su crítica al 
poder homogeneizador del capitalismo, el cual liga-
remos a la concepción del Poder con mayúscula, es 
decir, al poder para instrumentalizar a los ciudadanos 
y a las relaciones circulares de poder. Aludiremos a 
su defensa de los particularismos ante un globalis-
mo cultural “genocida” y la trasladaremos a la última 
parte de este trabajo: la hipótesis de que es necesa-
rio construir una globalidad trans-democrática asen-
tada sobre las relaciones lineales de poder.

En este último apartado, defenderemos la nece-
sidad de reconducir la dirección de las democracias 
representativas actuales por alejar el poder del pue-
blo desde el momento en que lo mantienen en ma-
nos de los representantes políticos. Con miras a ello, 
defenderemos que solo una democracia en la que 
los individuos puedan acceder a los recursos de po-
der, o lo que es lo mismo, a la posibilidad de generar 
verdad, puede restituir la dignidad democrática en 
un mundo atravesado por un economicismo despó-
tico e inhumano.

2. �Dos tipos de poder: para oprimir o para 
liberarse

Todo ciudadano es consciente, aunque s ea de forma 
mínima, de la carrera por el poder en la que están 
sumergidas las élites, carrera que puede perseguir 
fines económicos, políticos, de prestigio, de influen-
cia, de autoridad o de cualquier otro tipo. Incluso 
puede perseguirlos todos a la vez. En esta carrera, 
el objetivo prioritario de los actores se centra en 
acumular más poder que el resto, ya que su posición 
en esta competición sin fin depende, exclusivamen-
te, de la relatividad de su posición respecto a la de 
sus rivales. Nos referiremos a este tipo de relación 
con el poder, siguiendo la categorización de Ferran 

Izquierdo en su Poder y felicidad (2008), como rela-
ción circular de poder.

En la relación circular de poder, el objetivo no es 
llegar a una meta concreta, sino acumular más poder 
que el resto. Debido a ello, la relación circular de po-
der carece de objetivo final, sea este material o de 
posicionamiento: todos los objetivos materiales son 
solo medios en la acumulación de más poder, y no 
se puede llegar a un posicionamiento final, puesto 
que en el momento en que un actor se detiene en la 
carrera por el poder desaparece de la competición, 
mientras que el resto de actores sigue acumulando 
más poder y deja atrás a los que se han detenido.

En la relación circular de poder, las acumulacio-
nes pasadas siguen siendo poder únicamente en la 
medida en que pueden ser usadas, en el presente, 
para acumular más poder. Si el poder acumulado 
no se usa para seguir acumulando, deja de otorgar 
poder a su poseedor: tal y como indicábamos más 
arriba, en el momento en que un actor se detiene en 
la competición pierde la capacidad de control sobre 
los recursos acumulados, o lo que es lo mismo, es-
tos recursos pierden su esencia en términos de po-
der y vuelven a su función original, quedando el actor 
desposeído como poderoso.

El hombre de negocios, el directivo o el empresa-
rio, en definitiva, no tienen otro objetivo en su acumu-
lación de poder que mejorar su posición, de forma 
reiterada, respecto a sus competidores. Por lo tanto, 
establecen una relación circular que se debe me-
dir en términos de capacidad acumulativa, más que 
de cantidad acumulada o de objetivos logrados. La 
muestra del poder es su movimiento, su talento para 
acumular más poder, y no el tener poder acumulado.

Podemos localizar un tipo distinto de poder 
que brota cuando los actores que están fuera de la 
competición circular emergen, luchan por objetivos 
concretos y, una vez conseguidos, se retiran de la 
“competición”. Siguiendo con la categorización de 
Izquierdo (2008: 19), denominaremos a esta relación 
“relación lineal de poder”.

Este tipo de relación lineal, con un principio y un 
fin determinados por objetivos concretos, es la que 
conduce a transformaciones estructurales en la so-
ciedad. Cuando es la población la que activa este 
tipo de relación de poder nos encontramos ante los 
pocos momentos realmente democráticos en los 
que las personas se convierten en ciudadanos ac-
tivos, en sujetos, en lugar de medios en manos de 
unas elites en su propia competición por el poder.

Las relaciones lineales de poder desembocan en 
conquistas sociales que desvelan lo emponzoñado 
y falso de aquellas otras “conquistas” que fueron re-
galadas por las élites: “Sólo la verdadera democracia 
puede destruir la falsa democracia” (Pasolini, 2005: 
324), recordaba Pasolini, uno más en la estela de 
aquellos pensadores1 que denunciaron exhaustiva-
mente que los derechos y libertades no pueden ser 
regalos de los de arriba, sino que deben ser conquis-
tas de los de abajo.

Es necesario identificar, pues, cuándo una re-
lación de poder es lineal o circular. Dicho de otra 

1	 Arendt, Unamuno, Weil, Paz, Fabela Alfaro, Ortega y Gasset, 
Aron, Castilla del Pino y un largo etcétera que va desde el 
socialismo hasta el liberalismo contemporáneos.



153López-Pérez, S. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 151-161

forma: es necesario identificar cuándo los actores 
en una relación de poder, de la cual emergerán nue-
vas formas sociales, tienen objetivos e intereses 
concretos y cuándo los actores tienen como obje-
tivo prioritario la acumulación diferencial de poder, 
esto es, la creación de esa diferencia jerárquica que 
el poder les permite establecer entre ellos y el resto 
de la sociedad.

En el primer caso, la relación lineal, cualquier 
ciudadano puede convertirse en actor. Esto signi-
fica que cualquier ciudadano puede crear, en ca-
lidad de actor, una alianza con otros ciudadanos 
en persecución de un objetivo en común. El paso 
previo a la creación de estas alianzas es siempre 
la consciencia de los propios intereses, una cons-
ciencia que permite a los individuos convertirse en 
sujetos-actores. Así las cosas, la subjetivación del 
ciudadano -la conversión de objeto en sujeto- es la 
base de las relaciones lineales.

En el segundo caso, la relación circular, ni todos 
los ciudadanos pueden convertirse en actores ni el 
objetivo de los actores es coincidente con los inte-
reses de la mayoría. Recordemos que la prioridad 
en la relación circular es la acumulación diferencial 
de poder, esto es, diferenciarse jerárquicamente 
tanto del resto de actores en competición como, 
por supuesto, del resto de la ciudadanía. En este 
segundo caso, la relación que establecen los acto-
res con la mayoría de la población es de sujeto a 
objeto, de actor a recurso, y la posición de la mayo-
ría de la población es de subyugación al interés de 
los que ostentan el poder.

La dirección en la que se desarrolla una socie-
dad, sus mejoras para la mayoría de la población y 
su veracidad democrática vienen marcadas por las 
relaciones lineales de poder, aquellas que rompen 
con el poder circular de las élites. No obstante, son 
las relaciones circulares de poder las que ocupan la 
mayor parte del tiempo y las que dominan los gran-
des periodos de estancamiento social.

“Poder”, por tanto, puede mentar dos cosas bien 
distintas. Por un lado, menta la posibilidad de que una 
persona o un número de personas realicen su propia 
voluntad en una acción transformadora contra los 
poderes establecidos que obstaculizan la evolución, 
tanto de la sociedad como de los individuos. Por otro 
lado, existe también el ejercicio de poder para que 
otras personas no puedan realizar su voluntad. Un 
ejercicio que ha encontrado vías mucho más refina-
das que las represivas para lograr tener éxito, tal y 
como supo ver Foucault:

Si el poder fuese únicamente represivo, si 
no hiciera nunca otra cosa más que decir no, 
¿cree realmente que le obedecería? Lo que 
hace que el poder se aferre, que sea acepta-
do, es simplemente que no pesa solamente 
como una fuerza que dice no, sino que de he-
cho circula, produce cosas, induce al placer, 
forma saber, produce discursos: es preciso 
considerarlo más como una red productiva 
que atraviesa todo el cuerpo social que como 
una instancia negativa que tiene como función 
reprimir (Foucault, 1971: 48)

Las relaciones establecidas en una sociedad 
son el resultado bien de la estructura del sistema 
-relación circular-, bien del intento de modificarla 

-relación lineal-. De igual manera y de forma pro-
porcional, las democracias pueden basarse en los 
dos tipos de poder mentados, tal y como veremos a 
continuación.

Debemos tener en cuenta que autores como 
Pareto ya denunciaron, en los albores del siglo XX, 
que las democracias representativas eran una crea-
ción de las elites, mientras que los derechos y las li-
bertades eran conquistas del pueblo en épocas de 
ruptura. La democracia representativa, según el ita-
liano, era una forma de no-democracia, puesto que 
el gobierno representativo no representaba tanto 
los intereses del pueblo como los de los poderosos. 
Asimismo, negaba que la democracia representativa 
garantizara una verdadera participación del pueblo 
en la toma de decisiones. En la práctica, la mayoría 
de la población tenía una influencia limitada en los 
asuntos sociales, ya que su poder terminaba en el 
momento en que depositaban el voto en la urna. 
En lugar de generar verdadera igualdad, las demo-
cracias representativas servían como fachada para 
mantener el statu quo y proteger los intereses de las 
élites dominantes: “Un régimen en el que el pueblo 
exprese su voluntad sin clientelas, intrigas ni cama-
rillas, sólo existe como puro deseo de teóricos, pero 
no se observa en las realidades ni del pasado, ni del 
presente, ni seguramente en las democracias repre-
sentativas del futuro” (Pareto, 1940: 158).

Su teoría de la “circulación de las élites” sirve 
para alumbrar nuestra teoría de la relación circular 
del poder, así como una de las ideas de Pasolini que 
veremos más adelante: en cualquier sociedad, las 
élites dominantes cambian con el tiempo, pero se 
mantiene no solo el espacio entre élite y ciudada-
nía, sino el juego anarquista -por hacer todo aquello 
que desean- y sadomasoquista -por encontrar pla-
cer en el uso del poder- de las primeras. Un juego 
del que emergen normas, direcciones e imagina-
rios sociales. Pero ahora volvamos a Pareto: la de-
mocracia representativa no conduce a una mayor 
igualdad o justicia social desde el momento en que 
el gobierno conforma una élite que está en compe-
tencia por el poder con otras élites: “No es la ‘vo-
luntad general’ lo que guía la política de un país, ni 
la mayoría de los ciudadanos, sino un grupo rela-
tivamente pequeño de individuos, que ejercen una 
influencia desproporcionada en la toma de decisio-
nes políticas” (Pareto, 1940: 99).

La dialéctica social de los últimos tres siglos nos 
dice que el avance sociopolítico se ha basado en la 
intermitencia entre relaciones circulares de poder 
-la mayor parte del tiempo- y relaciones lineales de 
poder -momentos escasos, críticos y decisivos-. El 
momento de ruptura de esta dialéctica de avances 
sociales, tal y como veremos con Pasolini, acaece 
no obstante cuando las elites detienen el proceso 
revolucionario, de emergencia de actores políticos 
y por lo tanto de conquista de libertades, al configu-
rar unas instituciones que garantizan la cesión total 
del poder a los representantes políticos. El ejercicio 
del poder por parte del pueblo queda así obstaculi-
zado. Por esta razón, las elites se esfuerzan en de-
fender la idea de que la democracia representativa 
es no solo el sistema político más beneficioso, sino 
el único que puede funcionar en sociedades con 
grandes poblaciones.



154 López-Pérez, S. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 151-161

Los momentos verdaderamente democráticos, 
los momentos de transformación de una sociedad, 
son siempre vistos con desconfianza por parte de 
las elites puesto que debilitan la circulación de poder 
que se da por encima del pueblo. Por esta razón, las 
elites han asociado persistentemente los momentos 
revolucionarios y transformadores, de protagonismo 
de la población, al desorden, el caos y la inestabili-
dad. Acusan de “dispersión” toda toma de decisio-
nes por parte del pueblo y aluden, una vez más, a la 
democracia representativa para garantizar el orden, 
la estabilidad y la cohesión social.

Pero recordemos por un momento la idea de la 
que nace la democracia representativa, en su versión 
teórica y bien encaminada: los ciudadanos transfie-
ren parte de su poder al Estado en unas condicio-
nes concretas. Este poder está limitado por la ley y 
el pueblo sigue siendo la fuente última de soberanía, 
lo que significa que debe poder retirar el poder de 
sus representantes elegidos si lo considera necesa-
rio. Así las cosas, el Estado es el socio minoritario de 
un contrato en el que el socio mayoritario, el pueblo, 
debería tener el poder de anular el contrato en el mo-
mento en que lo considere oportuno.

En nuestra época comprobamos que este tipo 
de democracia representativa está lejos de ser 
una realidad. En su lugar, las sociedades demo-
cráticas, a través de diferentes mecanismos que 
van desde la industria cultural hasta la perpetua-
ción de las tradiciones, funcionan modelando las 
preferencias de los ciudadanos con valores, nor-
mas, ideas, modos de ser y de actuar que hacen 
de ellos una masa tan inactiva en asuntos políticos 
como homogénea en su manera de proceder. En 
otras palabras, las democracias contemporáneas 
funcionan creando hegemonía.

Crear hegemonía -política, cultural, económica, 
ideológica, conceptual, imaginativa- es un signo de 
enorme poder, y demuestra que la vida contempo-
ránea se desarrolla en un marco normativo que es 
de por sí homogeneizador: no es que se acepte o 
se rechace, sino que se vive en él. El análisis del uso 
de la hegemonía como recurso de poder nos lle-
va inevitablemente a Gramsci, mentor de Pasolini. 
Según el italiano (1981: 181), la creación de un siste-
ma de creencias universalizado, que hace aceptar 
un interés sectorial como provechoso para todo el 
mundo, es uno de los recursos más exitosos del po-
der contemporáneo. También Lukes, estudioso de 
Gramsci, afirmaba:

X puede ejercer poder sobre Y consiguiendo 
que este haga lo que no quiere hacer, pero 
también ejerce poder sobre él influyendo en 
sus necesidades genuinas, modelándolas o 
determinándolas. De hecho, ¿no estriba el su-
premo ejercicio del poder en lograr que otro u 
otros tengan los deseos que uno quiere que 
tengan, es decir, en asegurarse su obediencia 
mediante el control sobre sus pensamientos y 
deseos? (Lukes, 2007: 83)

La capacidad de presentar los propios intereses 
como necesidades universales supone el dominio 
de la agenda política, económica y cultural de la ac-
tualidad, y por lo tanto el dominio de la dirección de 
la sociedad al completo. Al fin y al cabo, el poder es 
la capacidad de explotar un tipo de problemáticas 

y suprimir otras, tal y como supo ver Lukács (1984). 
Recordemos también la relación que establecieron 
Marx y Engels entre poder e ideología (Marx, Engels, 
2014): la ideología es el poder de presentar un siste-
ma de creencias como verdad universal sin necesi-
dad de demostración, y compone el mayor recurso 
de las élites para impedir que el pueblo se mueva por 
sus propios intereses.

Partiendo de esta premisa, la conciencia de las 
propias necesidades, intereses y objetivos es el pri-
mer paso para desarmar las ideologías. Y por con-
tra, los sistemas ideológicos buscan bloquear con-
tinuamente la conciencia de las necesidades de los 
ciudadanos. Debido a ello, las sociedades con una 
fuerte tendencia hacia los movimientos ideológicos 
tienen claros déficits democráticos, mientras que 
una democracia funcional tiene como base una po-
blación consciente, tanto de sus propias necesida-
des como de las vías para materializarlas.

En este punto llegamos a una aporía, ya que la li-
bertad, tal y como afirmó Marcuse2, es la condición 
de posibilidad de la liberación. Esto significa que 
para poder liberarnos, primero tenemos que romper 
las cadenas internas que nos gobiernan, y para rom-
perlas tenemos que sentir, anteriormente, la eviden-
cia de que estamos encadenados. Es por esto que 
la consciencia y el deseo de querer hacerse cargo 
de sus sociedades son lugares de difícil acceso para 
cualquier ciudadano imbuido en la hegemonía de 
ese fenómeno denominado “realismo capitalista”3. 
No obstante, no es un lugar de imposible llegada.

3. �Foucault y el Poder como violencia 
radical: la conversión de los sujetos en 
seres anónimos

Foucault definió el poder como la forma esencial de 
relación que media entre los individuos. Se acercaba 
así a la definición de poder abordada más arriba -po-
der lineal como forma de mediación entre sujetos, 
que tiene, no obstante, diferentes causas y objeti-
vos-. Con arreglo a ello, el francés argüía lo siguiente:

Las relaciones de poder se encuentran pro-
fundamente arraigadas en el nexo social, y no 
constituyen “por encima” de la sociedad una 
estructura suplementaria con cuya desapa-
rición radical quizá se pudiera soñar. En todo 
caso, vivir en una sociedad es vivir de modo 
tal que es posible que unos actúen sobre la 
acción de los otros. Una sociedad “sin relacio-
nes de poder” sólo puede ser una abstracción 
(Foucault, 1988: 17)

2	 Así lo expresaba el alemán: “Un cambio social supone la 
existencia de una necesidad vital para él, así como la expe-
riencia de condiciones insoportables y de sus alternativas; y 
precisamente es el desarrollo de esa necesidad y de esas 
alternativas el que se pospone en la cultura establecida” 
(Marcuse, 1969: 165).

3	 Según Mark Fisher, el “realismo capitalista” refiere a la idea 
de que el capitalismo, en su forma neoliberal, ha logrado 
moldear la percepción de la realidad y limitar la imaginación 
política y social de las personas. De acuerdo con el inglés, vi-
vimos en una época en la que el capitalismo se ha convertido 
en la única opción imaginable; así las cosas, el capitalismo 
se presenta como la única forma de organizar la sociedad 
según el discurso hegemónico y esto hace muy difícil que los 
ciudadanos sean capaces de buscarle una alternativa.



155López-Pérez, S. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 151-161

Con esta afirmación, Foucault quería señalar que 
el poder siempre remite a y es relación con otro indi-
viduo. Así las cosas, todo poder es ejercicio de poder 
sobre un otro, y esto, lejos de lo que cabría imaginar, 
carece de connotaciones negativas para el francés, 
siempre y cuando se trate de poder y no de Poder.

El poder con minúscula alude a ese proceso me-
diante el cual influimos y nos influyen, persuadimos y 
nos persuaden, inducimos y nos inducen, actuamos 
sobre otros y otros actúan sobre nosotros. Se trata, 
en resumidas cuentas, del mutuo y atemporal “em-
ponzoñamiento” humano. Solo cuando el poder ejer-
cido sobre la otra parte se torna dominación, esto 
es, hace imposible cualquier inversión o intervención 
dentro de la relación, se convierte en Poder.

Foucault denomina Poder con mayúscula como 
aquel “sistema de dominación ejercida por un ele-
mento o grupo sobre otro, y cuyos efectos, merced 
a sucesivas derivaciones, no pueden ser revertidos 
por el segundo” (Foucault, 1992: 58). Esto se aleja de 
ese poder “puramente humano” descrito más arri-
ba: aunque en el ejercicio del poder con minúscula 
el sujeto no es totalmente libre -al menos no en un 
sentido metafísico-, tampoco es esclavo, ya que en 
cualquier momento puede romper con esa relación 
en la que está inmerso. En el ejercicio del Poder con 
mayúscula, por contra, una de las dos partes -la so-
metida- no se presenta como actor en la relación, 
sino como objeto. De este modo, el poder deja de 
ser una mediación entre sujetos y se convierte en el 
dominio de un sujeto sobre un no-sujeto.

Una relación de poder se articula sobre dos 
elementos que son indispensables para que 
sea justamente una relación de poder: que 
el otro (aquel sobre el que se ejerce) sea re-
conocido y permanezca hasta el final como 
sujeto de la acción; y que se abra ante la rela-
ción de poder todo un campo de respuestas, 
reacciones, efectos, invenciones posibles 
(Foucault, 1992: 72)

El poder con minúscula refiere a las relaciones 
de poder en un sentido cotidiano, general y difuso. 
Se trata de las formas en que las personas influyen, 
controlan o ejercen su individualidad sobre otras en 
diversos contextos, tales como la familia, la educa-
ción, el trabajo, el ocio, el acto sexual y un largo et-
cétera. El Poder con mayúscula, en cambio, refiere 
al poder en un sentido más jerárquico, institucional 
y estructural. Con esta palabra, el francés menta 
aquellas formas de control que operan en la socie-
dad y cuyo poseedor puede ejercer un dominio casi 
total sobre la otra parte. Este tipo de Poder está a 
menudo asociado con el Estado, las empresas y 
otras entidades que tienen la autoridad suficiente 
para hacer cumplir patrones, reglas y normas en 
una sociedad determinada.

El Poder con mayúscula, en definitiva y siguiendo 
adelante con nuestra explicación, es aquel que, en 
vez de mediar, se utiliza por uno sobre otro sin posi-
bilidad de que el segundo intervenga en la relación. 
Este tipo de Poder es la herramienta del poder circu-
lar, el cual, en su uso de los sujetos como recursos 
de poder o recursos para acumular poder, los instru-
mentaliza, los desubjetiva y los desactiva como acto-
res políticos en persecución de su propio bien.

Siguiendo los escritos de Foucault, la normali-
zación es una de las más efectivas estrategias del 
Poder contemporáneo. Si las relaciones de poder 
lineales constituyen la mediación entre individuos, la 
normalización de la que habla Foucault es la procla-
mación, por parte de una élite con Poder, de cierto 
tipo de relaciones como algo deseable, objetivo y, en 
último término, natural. Esta normalización, que pre-
senta los medios y fines de los poderosos como algo 
universal, es la forma en que el Poder desubjetiva a 
los individuos -los desactiva como actores en perse-
cución de sus propios fines- con engranajes plena-
mente aceptados por la sociedad.

Foucault utilizará el término biopolítica para ex-
plicar este tipo de instrumentalización en las socie-
dades contemporáneas. La biopolítica es el arte de 
dar forma a las vidas a través de prácticas aceptadas 
y insertadas en la estructura social. Estas prácticas 
son habitualmente ineludibles, si se busca no ser 
visto como un “marginado” por parte de los demás 
(Foucault, 2006a: 153). El entramado de estrategias 
capaces de convertir el comportamiento de la ciu-
dadanía en algo unánime y predecible es, en conse-
cuencia, un impedimento para el “gobierno de sí”, la 
desviación de la estética de la existencia, un obstá-
culo para la creación de pensamientos y modus vi-
vendi propios. Es, en definitiva, el impedimento para 
lograr la subjetivación relativa a todo actor político.

La biopolítica, el arte de homogeneizar a los indi-
viduos a través de prácticas socialmente aceptadas, 
se conforma como la mayor violencia radical para 
con los ciudadanos. A través de técnicas de control 
que no pasan por la sujeción sino por la manipulación 
y la creación de necesidades y deseos, así como por 
la amenaza de rechazo al que vive y piensa diferente, 
la biopolítica puede anular el espacio para la emer-
gencia de la individualidad y encauza las vidas hacia 
proyectos tan universales como impropios.

En esta línea, uno de los mayores instrumentos 
de la biopolítica en las sociedades contemporáneas, 
también denunciado por Pasolini, es una industria 
cultural insustancial, tautológica y homogeneiza-
dora. Por eso ya no es necesario disciplinar “con el 
látigo” para lograr los comportamientos esperados. 
Foucault afirmará que, tras la década de los 60 y a 
consecuencia de las nuevas formas sociales y políti-
cas, menos autoritarias que en épocas anteriores, el 
Poder dejó de utilizar métodos disciplinarios a la hora 
perseguir conductas concretas (Foucault, 2007: 96). 
Gracias a la aparición de nuevas técnicas de control 
como los mass media, las modas, los pop star, las 
tendencias ideológicas, etc., se logrará implantar 
modelos de conducta sin recurrir al castigo físico ni 
a la orden directa. Estos modelos de conducta des-
embocarán en la normalización, en la hegemonía, en 
la universalización de la población. De esta forma, 
se capará la emergencia del actor político sin recu-
rrir a la prohibición. La mejor forma de cercenar la 
posibilidad de pensar una alternativa al modelo de 
producción capitalista y consumista es hacer que los 
individuos, instrumentos de dicho modelo, sean sus 
principales defensores.

La normalización es violencia radical en la me-
dida en que suprime identidades, puesto que ho-
mogeneizar identidades significa suprimirlas. La 
normalización implica la pérdida de la diferencia 
necesaria para ser sujeto, puesto que la autonomía 



156 López-Pérez, S. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 151-161

nace con la diferencia. Debido a ello, la homogenei-
dad en la que están sumidos los individuos contem-
poráneos es despolitizadora, ya que capa de raíz la 
emergencia de sujetos-actores que construyen re-
laciones lineales de poder.

Foucault explica que solo a partir de la transfor-
mación de los individuos en población, a partir del 
siglo XVIII, se pudieron crear técnicas biopolíticas 
que se alejaban de la violencia física y se acerca-
ban a la violencia técnica, una violencia sofisticada 
que, por moldear sin agredir, se tornaba “invisible” 
(Foucault, 2007: 131). Las nuevas técnicas de control 
de la vida pasan por esferas que, aunque hoy natura-
lizadas, implicaron la administración de la población 
de formas tan insólitas como inauditas, tales como 
la delineación de qué era la salud -medicina-, qué 
era la educación -instituciones educativas- o qué 
era la cordura -psiquiatría-. El gobierno moderno, 
pero sobre todo el contemporáneo, ha usado dichas 
técnicas para erigirse como una especie de padre, 
un demiurgo que decide cómo debe actuar la po-
blación y quién debe ser recluido por ser un peligro 
para los demás: “La vieja potencia de la muerte, en la 
cual se simbolizaba el poder soberano, se halla aho-
ra cuidadosamente recubierta por la administración 
de los cuerpos y la gestión calculadora de la vida” 
(Foucault, 2007: 169).

De esta forma, el Poder se alejó de una vez y 
para siempre de la “amenaza de muerte” y de los 
procedimientos disciplinarios que anteriormente 
habían decidido cuándo terminar con las vidas de 
los de abajo, y se focalizó en mantener a los ciu-
dadanos con vida, pero una vida delineada por el 
propio Poder. Una vida disponible para ser utiliza-
da. Todas las aristas de la vida se convirtieron en 
preocupaciones políticas en el momento en que la 
vida pudo ser útil al sistema: “El nacimiento de la 
biopolítica [...] implica una tecnología de poder que 
se dirige a la vida, que toma la vida misma como su 
objetivo. El biopoder consiste en el conjunto de me-
canismos que permiten ejercer ese control sobre 
los fenómenos vitales” (Foucault, 2006: 15).

4. �Pasolini y el Poder como “genocidio” de 
las particularidades

En su película Saló o los 120 días de Sodoma (1975)4, 
el italiano ilustra gráficamente ese dominio sobre la 
vida del que hablaba Foucault. Así, en una de sus 
escenas, los cuatro jerarcas-poderosos conversan 
sobre las diferencias entre el sodomita y el verdugo. 
La principal de todas ellas, dicen, es que el sodomita 
puede reincidir todas las veces que quiera sobre su 
víctima, mientras que el verdugo sólo puede hacer-
lo una vez. Así, uno de los jerarcas zanja: “La acti-
tud del sodomita puede repetirse miles de veces”. 
Pero otro, inspirado, aventura: “Se puede encontrar 

4	 Recordemos brevemente el argumento de la película: Saló o 
los 120 días de Sodoma (1975) se desarrolla en el interior de 
un Palacio, el cual está regentado por cuatro jerarcas fascis-
tas. Estos cuatro jerarcas ordenan secuestrar a varios jóve-
nes y llevarlos al Palacio para ejercer sobre ellos actos vio-
lentos, fetichistas y aparentemente anárquicos. El resultado 
de este proceso es que los jóvenes acaban por convertirse 
en instrumentos sobre los que se plasma una soberanía ab-
soluta, la cual no tiene otro objetivo que el placer obtenido al 
ejercer un poder desproporcionado sobre ellos.

también el modo de reiterar la actitud del verdugo” 
(Pasolini, 1975). Con esto, Pasolini expone el pensa-
miento que aquí nos ocupa: el Poder con mayúscula, 
el poder que deshumaniza, es el poder del verdugo 
que consigue reincidir sobre la misma víctima una y 
otra vez, el poder de hacer desaparecer al mismo in-
dividuo reiteradamente, el poder de suprimir la vida 
biográfica sin sustraer la vida biológica tantas veces 
sea necesario. Se trata de convertir, de manera con-
tinua, a los sujetos en objetos. Este tipo de Poder 
solo puede ejercerse si el individuo no perece. La 
capacidad de instrumentalizar la vida es el signo del 
Poder soberano.

La película Saló muestra una completa adminis-
tración y gestión de las vidas, tal y como Foucault la 
describió: los jóvenes secuestrados ven las suyas 
transformadas en un lienzo anónimo sobre el que 
los jerarcas plasman su identidad, la identidad de 
los que pueden ejercer el Poder. En la película, los 
jóvenes son reducidos a su vida orgánica -zoê- y 
desprendidos de su vida política -bíos-, en termino-
logía de Agamben (2003). De este modo, y tal y como 
adelantábamos más arriba, el Poder ya no decide si 
un individuo vive o muere, sino que dispone de las 
vidas y las rellena de un contenido delineado por sí 
mismo. Solo desubjetivando a los individuos, solo su-
miendo en el anonimato su vida biográfica, su vida 
política en el sentido arendtiano -es decir, su capaci-
dad para actuar en la polis-, pueden ser reificados y 
acto seguido administrados. El capitalismo es el pri-
mer sistema para el que es pernicioso que los indi-
viduos perezcan. Los necesita para utilizarlos como 
engranaje de su mecanismo. Los cuatro jerarcas de 
la película, en la misma línea, necesitan de los jóve-
nes para plasmar su identidad, para subjetivarse a sí 
mismos, para afirmarse como jerarcas.

Pasolini deja claro en su película que dos grupos 
humanos se oponen y se enfrentan ineludiblemen-
te. Por un lado los jerarcas, aquellos que construyen 
su identidad sobre la de sus víctimas. Por el otro los 
jóvenes secuestrados, desgarrados de sus vidas 
biográficas y llevados a la fuerza a un Palacio donde 
tiene lugar un suplicio interminable que termina por 
erradicar su identidad. No hay complicidad entre los 
verdugos y las víctimas. Unos son opresores y otros 
oprimidos, una diferencia tan radical que llega a pos-
tularse como diferencia ontológica.

A medida que avanza la película comprobamos 
que la vitalidad de los cuatro jerarcas aumenta gra-
cias a su gobierno sobre los vivos, pero unos vivos 
que, a nivel biográfico y político, están muertos. Así lo 
expresa uno de los jerarcas: “Estáis fuera de los lími-
tes de la legalidad. Nadie sabe que estáis aquí. Por lo 
que respecta al mundo, vosotros ya estáis muertos” 
(Pasolini, 1975). Solo queda su cuerpo, su zoê, y esto 
es todo lo que los jerarcas necesitan, tal y como ex-
plica Foucault en su La voluntad de saber: “La más 
alta función del poder no es ya matar sino invadir la 
vida enteramente. Mientras el cuerpo viva puede ser 
gobernado” (Foucault, 2007c: 169).

El Poder, postulan nuestros dos autores, no ne-
cesita gobernar las mentes ni ser avalado por ellas. 
Solo necesita que los cuerpos cumplan la función 
requerida por el Poder para perpetuar el sistema. 
En la línea de esta idea, Jon Elster relataba en su 
Rendición de cuentas:



157López-Pérez, S. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 151-161

En la etapa madura del comunismo todo el 
mundo sabía que nadie creía en los principios 
de la ideología oficial, y sin embargo todo el 
mundo se veía obligado a hablar y compor-
tarse como si lo hiciera (…). El motivo de los 
líderes para obligar a la gente a hacer absur-
das declaraciones en público no era hacerles 
creer en lo que estaban diciendo, sino inducir 
un estado de complicidad y de culpa que so-
cavara su moralidad y su capacidad de resis-
tencia (Elster, 2006: 133)

Esta especie de Ley del silencio (1954), al igual 
que ocurría en la película de Kazan, se traduce en 
que los cuerpos dan al sistema lo que necesita aun 
si sus portadores son conscientes de lo que está 
ocurriendo, de que es ilegítimo y de que debería ser 
cambiado. El pensamiento no es un obstáculo mien-
tras los cuerpos obedezcan: un individuo puede eva-
dirse lo que desee siempre y cuando su cuerpo cum-
pla la función que se le pide. De este modo, Winston 
Smith, en 1984 (2013), pudo pensar libremente hasta 
que decidió actuar libremente. Lo mismo ocurrió con 
Guy Montag en Fahrenheit 451 (2009) y Bernard Marx 
en Un mundo feliz (2003). Gabriel Giorgi, en su prólo-
go a Ensayos sobre biopolítica, indicaba: “La vida no 
es una fuerza de animación o un principio metafísico 
de ‘vitalización’, diferente a la dimensión de nuestros 
cuerpos, que ac túa como fundamento por detrás de 
lo viv iente, en oposición a la muerte y a la corrup-
ción. La vida se ciñe a la dimensión de lo terrenal” 
(Foucault, 2007b: 15-16).

Maximizar la vida para hacer uso de ella es la 
estrategia biopolítica del sistema capitalista, una 
estrategia que politiza todos los rincones de la vida 
en aras de gobernarla, de convertirla en objeto, de 
instrumentalizarla. La tanatopolítica (Foucault, 2000: 
50), término utilizado por Foucault para referirse al 
cambio de la muerte por la vida como objetivo prin-
cipal del Poder, desemboca así en una estética del 
anonimato5, en la sustracción de la vida biográfica de 
los individuos, en la incapacitación de su acción polí-
tica. Simone Weil afirmaba en su famosa La ‘Ilíada’ o 
el poema de la fuerza: “La violencia convierte en cosa 
a quien está sujeto a ella” (Weil, 1940). La conversión 
de la estética de la existencia -la capacidad de deli-
nearse a uno mismo- en estética del anonimato -ser 
desubjetivado y encajonado en patrones homogé-
neos- se convierte en el fin, anhelo y sustento del 
capitalismo contemporáneo, el Poder más sutil y a 
la vez más deshumanizador conocido hasta la fecha.

Aquellos que no tienen la posibilidad de subjeti-
varse –construir sus ritmos vitales, realizar un traba-
jo creativo, expresar sus emociones y sentimientos, 
recogerse en soledad, establecer vínculos genuinos 
con los otros, etc.- son la encarnación de dicha ins-
trumentalización radical. Lo más llamativo del pro-
greso social y tecnoindustrial de la época contem-
poránea es que, a pesar de producir comodidad y 
riqueza material -y también intelectual, al facilitar el 
acceso y circulación de la información-, produce asi-
mismo aquellas coordenadas que arrasan con toda 

5	 Término propio, en contraposición al término foucaultiano 
estética de la existencia. La estética del anonimato se pos-
tula como la incapacidad para subjetivarse a sí mismo, para 
emerger como actor político, para constituirse en individuo.

sensibilidad y con la posibilidad de crear vínculos 
auténticamente humanos, tanto con el mundo como 
con uno mismo.

Bajo un conformismo plenamente aceptado y 
extendido, Pasolini denuncia que la ciudadanía con-
temporánea atiende al espectáculo de su homoge-
neización sin apenas inmutarse. La misma norma-
lización fue denunciada por Foucault. Los sujetos 
parecen estar deseosos de órdenes incuestionables 
que les eximan, por un lado, de tener que renunciar a 
una vida demasiado cómoda y por otro, de tener que 
hacerse cargo de la estética de su existencia, paso 
previo a convertirse en actores políticos.

Al término de la película Saló, la paradoja de este 
conformismo alcanza un punto insoportable: en la 
última escena, el ojo del espectador se funde con el 
del verdugo, el cual está cómodamente sentado en 
un sillón mientras mira, a través de unos binocula-
res, cómo sus compañeros torturan a las víctimas. El 
espectador es obligado a ocupar ese lugar, un lugar 
insufrible del que no se puede alejar de ninguna ma-
nera. La crítica al conformismo del espectador es tan 
explícita como impactante.

Ante la pregunta “¿Qué es el poder, según tú, dón-
de está, dónde se encuentra, como lo sacas de su 
madriguera?”, Pasolini fue claro:

El poder es un sistema de educación que nos 
divide en sojuzgados y sojuzgadores. Pero 
cuidado. Un mismo sistema educativo nos 
forma a todos, desde las llamadas clases di-
rigentes hasta los pobres. Por eso todos quie-
ren las mismas cosas y se portan de la misma 
manera. (…) ¿Por qué lo quiero? Porque me han 
dicho que es una virtud quererlo. Yo ejerzo mi 
derecho-virtud (Pasolini, 2005: 309)

Este Poder homogeneizador, la normalización 
de la que hablaba Foucault, fue caracterizado por 
Pasolini como el “nuevo fascismo” de la época con-
temporánea. A él opuso un “nuevo antifascismo” 
que, inevitablemente, debería ser un anticapitalismo 
radical, una oposición a la hegemonía sociocultu-
ral del pensamiento único, un rechazo a la máxima 
del realismo capitalista “no hay alternativa” (Fisher, 
2009: 54). De ahí que el italiano reiterase que no bas-
taba con ser “antifascista”, sobre todo después del 
fascismo histórico. Se debía ser anti-hegemónico, 
rechazar el globalismo de las nuevas democracias 
representativas que tenían poco de democrático y 
mucho de globalizador-homogeneizador.

Emergía así una clave decisiva en su pensamien-
to, la equivalencia entre “nuevo fascismo” y confor-
mismo, entendiendo este último como la aceptación 
cínica y culpable de un presente que, aun perci-
biéndose como brutalmente deshumanizador, no 
se quiere cambiar por evitar la responsabilidad de 
emerger como actor político. Este “nuevo fascismo” 
se consolida a través de un proceso cada vez más 
evidente: la conversión cuasi religiosa de los ciuda-
danos a un único modelo ideológico-consumista. 
Así lo expresaban Maresca y Mendiguchía en la obra 
colectiva Pier Paolo Pasolini. Palabra de corsario:

El fascismo llega a ser así, además de un mo-
mento histórico determinado, una categoría 
desde la que el presente se interpreta como 
un cierre del horizonte histórico: no cabe 



158 López-Pérez, S. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 151-161

esperar otra cosa que la repetición de la “bar-
barie hedonista y consumista” instaurada por 
una clase social, la burguesía, que la prodi-
giosa intuición sociológica de Pasolini no en-
tiende ya como una clase económico-política, 
sino como “una enfermedad contagiosa” que 
ha logrado vampirizar y hacer cómplices suyos 
incluso a los que sufren las formas más duras 
de la exclusión y la dominación. La última pe-
lícula de Pasolini, Saló –recuérdese la secuen-
cia de la delación–, es la puesta en escena de 
ese horror (Pasolini, 2005: 331)

Lo que hoy llamamos globalización corresponde 
a un proceso que ya había sido previsto por Marx y 
Engels en el Manifiesto comunista (2019), y que defi-
nieron como la inevitable desaparición de toda cultura 
no burguesa ante la expansión del modelo sociocul-
tural del capitalismo burgués, así como la imposición 
a escala mundial de sus exigencias mercantiles y fi-
nancieras. Pasolini, remitiéndose explícitamente a 
esta fuente, establece su diagnóstico de la sociedad 
contemporánea en términos de un desarrollo “geno-
cida”, concretamente el genocidio de todo pluralismo 
cultural, conceptual y político que se alejara de los 
imperativos ideológicos del hedonismo-consumismo 
(López-Pérez, 2022: 23). “Genocida”, también, por 
constituir la imposición, a escala planetaria, de un 
nuevo imperialismo: el de unos productos de consu-
mo homogéneos que liquidaban los productos de las 
culturas locales, desde los más materiales -cerámi-
cas, muebles, alimentos, etc.- hasta los más inmate-
riales -películas, música, concepciones teóricas, etc.-
. Así lo explicaba el italiano:

La clase dominante, cuyo nuevo modo de pro-
ducción ha creado una nueva forma de poder 
y, por consiguiente, una nueva forma de cultu-
ra, en estos años ha procedido al más com-
pleto y total genocidio de las culturas particu-
laristas (populares) que recuerde la historia. 
Los jóvenes sub proletarios han perdido su 
“cultura”, es decir, su modo de ser, de com-
portarte, de hablar, de juzgar la realidad: se les 
ha proporcionado un modo de buen burgués 
(consumista): han sido, clásicamente, destrui-
dos y aburguesados (Pasolini, 1975: 142)

La universalización de este modelo, en efecto, su-
pone un auténtico genocidio no sólo por el hecho de 
aniquilar por completo determinadas formas de vida, 
sino porque lo que pone en su lugar, la sociedad uni-
formada de la producción y el consumo de masas, 
cancela toda vida biográfica convirtiéndola en un si-
mulacro compartido en el que la apatía, la soledad 
y el conformismo hacen de la muerte algo más que 
una presencia alegórica.

Pasolini encuentra nuevamente en Marx las he-
rramientas para analizar este genocidio, concreta-
mente en los conceptos de reificación y mercantili-
zación, de los que hará una interpretación extrema 
en su última obra: “Todo el sexo que hay en Saló [...] 
es también la metáfora de la relación del poder con 
sus sometidos. Con otras palabras, es la represen-
tación (quizás onírica) de lo que Marx llama la con-
versión en mercancía del hombre: la reducción del 
cuerpo a cosa (a través de la explotación)” (Pasolini, 
2005: 332).

El italiano, a través de esta reificación, quiso 
mostrar la distancia que separa a los poderosos de 
los oprimidos, o en su terminología, la “Plaza” del 
“Palacio”. La Plaza -el pueblo- no logra entender lo 
que ocurre en el Palacio -los círculos de Poder- por-
que entre ambos hay un espeso muro, una densa 
niebla que impide “ver”. Una política que los ciuda-
danos no pueden “ver” ni “captar”, y por tanto no 
pueden cambiar, no es democrática, sino igual de 
autoritaria que un “fascismo dulce”. En la misma lí-
nea que Foucault, Pasolini diferencia entre el viejo 
poder disciplinario y el nuevo poder normalizador: 
“Gobernar y administrar bien ya no significa gober-
nar y administrar bien en relación al viejo poder, sino 
en relación al nuevo poder” (Pasolini, 1975: 98).

El Palacio contiene el Poder, pero no sólo el po-
der del Estado, sino una trama compleja en la que los 
protagonistas cambian según las épocas sin que se 
alteren ni las reglas del juego ni el pacto que los man-
tiene unidos. Así lo expresaba el cineasta: “El Poder 
permanece igual, solo sus personajes cambian. El 
súbdito, en vez de ser austero, es un consumidor (…). 
Nada es más anárquico que el Poder. El Poder hace 
lo que quiere y lo que quiere es totalmente arbitra-
rio” (Dalmau, 2022: 416). Saló es, en este sentido, la 
ejemplificación de un Poder totalmente anárquico 
y arbitrario: el de los cuatro jerarcas violando y vili-
pendiando a los jóvenes sin más objetivo que el de 
obtener placer al hacerlo. Es, asimismo, la represen-
tación de la vida como infierno: el infierno en que se 
ha convertido la vida tras la mercantilización de los 
cuerpos y la consagración de la obscenidad como 
presente único sin alternativa posible. En palabras 
del cineasta:

De cuanto ocurre “dentro de Palacio” lo que 
importa realmente es la vida de los más po-
derosos, de los que están en la cúspide. Ser 
“serios” significa, al parecer, ocuparse de 
ellos. De sus intrigas, de sus alianzas, de sus 
conjuras, de sus fortunas y, por último, también 
de su modo de interpretar la realidad que hay 
“fuera de Palacio” (Pasolini, 1975: 78)

5. �Poder y democracia: la capacidad para 
generar verdad

Recojamos lo dicho hasta el momento: cuanto más 
Poder con mayúscula exista en una sociedad deter-
minada, cuanto mayor sea la distancia entre las éli-
tes y los ciudadanos, la Plaza y el Pueblo, menor de-
mocracia podrá caber en ella. El nivel democrático 
alcanzado por una sociedad se calcula midiendo la 
proximidad de las personas a las decisiones que les 
afectan en todos los ámbitos de su vida social y polí-
tica. O dicho de otra manera, el grado de democracia 
se corresponde con la accesibilidad a los recursos 
de poder. Partiendo de esta premisa, el camino ha-
cia una mayor democratización de la sociedad pasa 
por la eliminación, o la considerable reducción, de 
la distancia entre la Plaza y el Palacio, o lo que es lo 
mismo, por evitar que la toma de decisiones políticas 
emane de las relaciones circulares de poder. Esto 
equivale a suprimir tres cosas: la mediación de las 
élites en la configuración de las subjetividades, su 
capacidad para crear normalidad y el conformismo 
de los ciudadanos.



159López-Pérez, S. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 151-161

Por esta razón es importante que, en los momen-
tos de poder lineal, esos instantes de acción política 
que desembocan en conquistas realmente demo-
cráticas, se implanten sistemas de garantías que 
impidan que dichas conquistas sean desmanteladas 
por las elites cuando retomen el poder circular. Estas 
garantías deben basarse en controles sobre todos 
los recursos de poder, sin excepción, pues todos 
ellos pueden ser utilizados de nuevo para crear nor-
malidad, hegemonía y homogeneización (Pasquino, 
2000: 24-25). La estrategia democrática, por tanto, 
debería enfocarse no tanto a la democratización de 
todas las instituciones y sus procesos -quizá sea 
utópico realizar votaciones asamblearias en todas 
y cada una de las acciones políticas- como a multi-
plicar y potenciar los instrumentos de control de las 
instituciones, para contener el poder circular y para 
limitar la emergencia de una nueva distancia entre 
la Plaza y el Palacio. Asimismo, se deberían poten-
ciar los contrapesos disponibles para la ciudadanía, 
de modo que esta pueda cancelar su contrato como 
socio mayoritario en el momento en que lo considere 
oportuno. Las conquistas sociales cristalizan en una 
mejor democracia solo cuando los ciudadanos son 
capaces de darles estabilidad y seriedad, casi siem-
pre contra la oposición de las elites.

Estamos en una época en la que es ampliamente 
compartida la certeza de que la democracia no pue-
de seguir viéndose limitada a la elección de repre-
sentantes políticos cada varios años. La democracia, 
para ser real, necesita de la aproximación de todos 
los ciudadanos a la “producción de verdad”, en tér-
minos de Foucault. Esto sólo es posible, por un lado, 
mediante el acceso a la creación de discursos, for-
mas e ideas que puedan ser materializados en la po-
lis, y por otro, mediante la aceptación de que la ver-
dad es precisamente la capacidad de decidir sobre 
la verdad. Poder y verdad son las dos caras de la mis-
ma moneda. Así lo expresa el francés: “Estamos so-
metidos a la producción de la verdad desde el poder 
y no podemos ejercitar el poder más que a través de 
la producción de la verdad. El poder es la capacidad 
de crear, de generar verdad” (Foucault, 1992: 148).

Por todo ello, desmantelar las relaciones circula-
res de poder pasa por desmantelar una acción que 
el Poder repite constantemente: presentar las deci-
siones tomadas por ellos mismos como algo objeti-
vo y universal, esto es, como la Verdad. Una acción 
manipulativa, fragmentaria y habitualmente inescru-
table, pues se presenta como algo parcelado y difícil 
de rastrear. Esta manipulación busca crear hegemo-
nía presentando una única Verdad como la correcta 
interpretación de la realidad. Así lo explica Pasolini:

La “verdad del poder” es ya sabida (…): se co-
noce a través de una interpretación que “com-
partimenta los fenómenos” y por medio de 
la decisión irrevocable, en la consciencia de 
todos, de no relacionarlos entre sí. Dejar de 
practicar la “compartimentación de los fenó-
menos”, y devolverles así su lógica al formar 
un todo único, significaría romper –peligrosa-
mente, es cierto– una continuidad: la continui-
dad que el poder quiere hacer pasar por natu-
ral (Pasolini, 1975: 89)

Cuanto más alejada se encuentra la ciudadanía 
de las instancias que toman las decisiones, mayor 

ininteligibilidad se cierne sobre los discursos, que 
llegan como una avalancha caótica y desconectada 
de datos fragmentados:

Los fenómenos (enloquecidos y corruptos) 
de Palacio se producen en compartimentos 
estancos; se diría que cada uno de ellos está 
dentro de la infranqueable área de poder de 
uno de los miembros de la mafia oligárquica. 
Cada uno de estos hombres de poder asume 
sus propias responsabilidades (pero hasta 
ahora sin responder por ellas); y gracias a esta 
separación de las responsabilidades se salva 
el poder en su conjunto (Pasolini, 1975: 89)

La solución que nos podría proporcionar una 
mejor -o mayor- democracia, retomando lo iniciado 
al comienzo de este epígrafe, tendría que partir no 
tanto de una democratización de los procesos de 
las instituciones como de un mecanismo de retribu-
ción de responsabilidades en los actos políticos. Un 
mecanismo de escrutinio de lo que ocurre a nues-
tro alrededor. Un dispositivo de análisis de la toma 
de decisiones que nos permita vislumbrar si estas 
emergen del poder circular de las élites o de un pro-
ceso democrático de poder lineal. A pesar de que en 
la historia de la humanidad es recurrente la separa-
ción entre Poder y ciudadanía, entre Plaza y Palacio, 
“nunca ha sido tan grande la distancia entre el po-
der (al que en un artículo he llamado “el Palacio”) y la 
Plaza” (Pasolini, 1975: 89).

El Poder contemporáneo, el “nuevo fascismo” 
posterior al fascismo histórico, solo puede ser des-
mantelado si se desmantela su sustento principal: la 
capacidad para desactivar actores políticos, la capa-
cidad para desubjetivar sujetos, la capacidad para 
crear homogeneización. En la lucha por la democra-
tización del poder, incluso el más pequeño intento 
de participar en la toma de decisiones, sea sobre 
la polis, sobre la propia vida o sobre el tipo de rela-
ciones que establecemos, es un avance respecto al 
conformismo inactivo. Si los dispositivos de domina-
ción, múltiples y polimorfos, se han extendido a to-
dos los rincones de la vida, entonces las rebeliones 
contra estos dispositivos pueden ser tan múltiples y 
polimorfas como los propios dispositivos. Cualquier 
gesto, palabra o pensamiento que se salga de la 
normalidad establecida, tal y como indicó Foucault, 
constituye una rebelión, un acto de subjetivación, un 
acto para acercarse a la estética de la existencia.

Se trata de rechazar la realidad en los términos 
en los que viene problematizada desde el Poder, re-
chazar la Verdad oficial, rechazar la incapacidad de 
decidir sobre los asuntos importantes. Trazar nue-
vas realidades significa trazar nuevas relaciones de 
poder entre ciudadanos. Esto no tiene tanto que ver 
con preguntarse si las relaciones vigentes son ex-
plotadoras como si son elegidas y sobre todo elegi-
bles, modificables, intervenibles. Replantear la posi-
ción del ciudadano como actor político, como sujeto 
que puede problematizar la realidad e intervenirla, es 
el objetivo final de la democratización del poder. Así 
lo explica Foucault: “Al ocuparse de uno mismo uno 
va a convertirse en alguien capaz de ocuparse de los 
otros. Existe una relación de finalidad entre ocupar-
se de uno mismo y ocuparse de los otros. Me ocu-
po de mí mismo para poder ocuparme de los otros” 
(Foucault, 1994: 66).



160 López-Pérez, S. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 151-161

Solo a través de un cuidado que es siempre ex-
tensivo puede uno erigirse como actor político, 
como individuo capaz de responsabilizarse, como 
ciudadano consciente de que tiene la construcción 
de la realidad en sus manos. A pesar de que el rum-
bo de la civilización capitalista parece determinado e 
imposible de reconducir, se debe realizar un esfuer-
zo para recuperar las riendas de una realidad que, 
debemos recordar, depende de las decisiones que 
tomemos a nivel colectivo. Hay que tener presentes 
las palabras de Pasolini: “La salida está en la historia 
humana. Que yo sepa, el porvenir no está privado de 
historia” (Duflot, 1971: 81).

Podemos comprobar, echando un vistazo a las 
conquistas democráticas de los últimos tres siglos, 
que la única forma de lograr democratización ha pa-
sado siempre por la concienciación de los propios 
intereses por parte de la ciudadanía y, por tanto, por 
el rechazo de los discursos hegemónicos prove-
nientes de arriba. Cuando el ciudadano se comporta 
como un sujeto y no como un objeto consigue esa 
libertad para pensar y para crear verdad necesarias 
en la construcción de la democracia.

La dignidad democrática, en definitiva, surge de 
la capacidad humana para generar verdad y compar-
tir verdad. Surge, por tanto, de un tipo concreto de 
relaciones de poder: lineales, activas y comprome-
tidas. Ante los valores de la acumulación, la compe-
titividad y la productividad, cabe preguntarse, ¿estoy 
siendo feliz en la vorágine marcada por el sistema 
que me rodea? ¿Qué me cabe esperar acumulando 
más, compitiendo más, consumiendo más? ¿Dónde 
radica mi posición en este sistema de delirio, tal y 
como lo denominó Adorno (Adorno, 1972: 10)? Todo 
esto nos lleva a una única posición:

El rechazo ha sido siempre un gesto esencial. 
Los santos, los eremitas, pero también los 
intelectuales, aquellos pocos que hicieron la 
historia, son los que dijeron que no, y no los 
cortesanos y los asistentes de los cardenales. 
Para ser efectivo, el rechazo ha de ser total, 
no tiene que ser grande o pequeño, no sobre 
este punto o aquel otro, ha de ser absoluto 
(Pasolini, 2005: 308)

6. Conclusiones
La democracia, tal y como dejó escrito Pasquino 
(2000: 12), no es un puro conjunto de mecanismos y 
estructuras. La democracia exige en sus fundamen-
tos una ética: la de querer ser sujeto en una sociedad 
en construcción. Debido a ello, la democracia pros-
pera cuando el discurso público sobre los fines de la 
sociedad se desarrolla de manera lineal, sin que los 
círculos de poder sean los custodios de la Verdad. 
La constitución de una ciudadanía fuerte capaz de 
inscribir los derechos, la igualdad y la justicia en las 
instituciones es la única vía para subvertir la tenden-
cia al mercantilismo abstracto inherente al neolibe-
ralismo global. Respecto a esta posibilidad, Chantal 
Mouffe dejó escrito lo siguiente:

Reconocer la existencia de relaciones de po-
der y la necesidad de transformarlas, renun-
ciando al mismo tiempo a la ilusión de que 
podríamos liberarnos por completo del poder: 
he ahí lo que es específico del proyecto que 

hemos denominado ‘democracia radical y plu-
ral’. Este proyecto reconoce que la especifici-
dad de la democracia pluralista moderna no 
reside en la ausencia de predominio y de vio-
lencia, sino en el establecimiento de un con-
junto de instituciones mediante las cuales se 
hace posible limitar e impugnar ambas cosas 
(Mouffe, 2003: 39)

Dado que todo orden social es la expresión de 
una “hegemonía”, de una forma surgida de las rela-
ciones de poder establecidas en dicha sociedad, se 
deben testar no solo las instituciones y sus garan-
tías, sino el tipo de relaciones que establecen sus 
ciudadanos. Se debe analizar si estas son genuinas 
o parten de un discurso normalizador y hegemóni-
co que suprime los particularismos en el pensar y el 
actuar. Se debe rastrear si los ciudadanos salvaguar-
dan sus diferencias o si, por contra, su vida biográfi-
ca ha sido convertida al anonimato. Zizek afirmó en 
una entrevista que, para él, el fascismo era evitar las 
contradicciones internas de una sociedad procla-
mando un falso sentido de la hegemonía colectiva 
(Zizek, 2023). La hegemonía como falsa reconcilia-
ción de las contradicciones inherentes a toda plura-
lidad, por tanto, se postulaba para el esloveno como 
la otra cara del nuevo fascismo, del conformismo, de 
la normalización de una condición humana irreducti-
blemente diversa.

Si aceptamos que las relaciones de poder son 
sencillamente las relaciones que median entre 
los seres humanos, entonces la pregunta crucial 
no es la de cómo eliminar el poder, tal y como in-
dicó Mouffe, sino la de cómo constituir formas de 
poder más compatibles con los valores democrá-
ticos. Aceptar la existencia del poder como lo que 
media entre los humanos, como ese ejercicio que 
emprendemos cuando queremos convencer o in-
fluir al otro acerca de nuestras propias ideas, impli-
ca renunciar al ideal de una sociedad en perfecta 
armonía de fines, deseos, objetivos y medios. No 
obstante, la no reconciliación de las contradiccio-
nes humanas es el precio a pagar por mantener la 
diversidad, tal y como apuntó Adorno (1972: 88). El 
carácter democrático de una sociedad, por tanto, 
se evidencia no tanto en el consenso como en el 
hecho de que ningún actor social tiene el poder de 
atribuirse la custodia de la Verdad, en que todos 
los ciudadanos pueden generar y difundir su propia 
verdad y en que la agenda política de las cuestiones 
importantes no está secuestrada por los círculos de 
poder, sino que puede ser modificada por los ciuda-
danos a través de las relaciones lineales de poder.

En su composición Parsifal, Richard Wagner es-
cribió la siguiente frase: Die Wunde schliesst der 
Speer nur der sie Schlug (“La herida solo se cerrará 
con la misma lanza que la provocó”). Partiendo de 
que la situación actual de la civilización ha sido pro-
vocada por un neocapitalismo despótico que sume 
en el anonimato los particularismos y los inyecta en 
la corriente hegemónica, la construcción de una po-
lítica trans-democrática que promueva las relacio-
nes lineales, democratice el acceso a los recursos 
de poder y desmitifique el relato del consumismo y 
la hiperproductividad parece ser la única vía posible 
para revertir la mercantilización de las vidas en la que 
estamos sumidos.



161López-Pérez, S. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 151-161

Sólo oponiendo al poder del capital transnacio-
nal otra globalización, basada en un proyecto políti-
co trans-democrático que potencie la emergencia 
de los individuos como actores sociales, podremos 
tener una oportunidad de resistir al genocidio neo-
liberal que denunciaba Pasolini. El objetivo final de 
este proyecto sería instaurar una nueva hegemonía 
basada en la protección de lo humano, que siempre 
es el florecimiento de lo diverso. Una cosa parece 
clara: habrá que inventar nuevos niveles de coope-
ración global que, o nacen de una ruptura provocada 
por las relaciones lineales de poder, o no se atisban 
en la agenda de los que navegan entre las relaciones 
circulares de poder. Pasolini, preguntado sobre su 
optimismo a este respecto, respondía:

Tengo una fe en la libertad humana que no sa-
bría racionalizar. Pero me doy cuenta de que, si 
las cosas siguen así, el hombre se mecanizará 
tanto, se alienará tanto, devendrá tan antipáti-
co y odioso, que esta libertad humana estará 
completamente perdida (Dalmau, 2022: 435)

7. Referencias bibliográficas
Adorno, T. (1972). Filosofía y superstición. Madrid: 

Alianza Editorial.
Agamben, G. (2003). Homo Sacer I. Valencia: Pre-

Textos.
Bradbury, R. (2009). Fahrenheit 451. Barcelona: 

Debolsillo.
Dalmau, M. (2022). Pasolini. El último profeta. 

Barcelona: Tusquets Editores.
Duflot, J. (1971). Conversaciones con Pier Paolo 

Pasolini. Barcelona: Cinemateca Anagrama.
Elster, J. (2006). Rendición de cuentas. Buenos Aires: 

Katz.
Fisher, M. (2009). Realismo capitalista. ¿No hay 

alternativa? Editorial digital Titivillus, disponible 
en (última consulta 10/09/2024): http://
comunizar.com.ar/wp-content/uploads/Fisher-
Mark-Realismo-Capitalista.pdf

Foucault, M. (2000). Defender la sociedad. En Curso 
en el Collège de France (1975-1976). Buenos 
Aires: Fondo de Cultura Económica de Argentina.

Foucault, M. (1988). El sujeto y el poder. En Revista 
Mexicana de Sociología, Vol. 50, No. 3. (Jul. - 
Sep., 1988).

Foucault, M. (2007b). Ensayos sobre biopolítica. 
Excesos de vida. Buenos Aires: Paidós.

Foucault, M. (1971). Estrategias de poder. Paidós 
básica.

Foucault, M. (1994). Hermenéutica del sujeto. Madrid: 
La Piqueta.

Foucault, M. (2006a). Historia de la locura en la época 
clásica, Tomo I. Barcelona: Fondo de Cultura 
Económica de España.

Foucault, M. (2007c). Historia de la sexualidad. La 
voluntad de saber, México, Siglo XXI Editores.

Foucault, M. (1992). Microfísica del Poder. Madrid: La 
Piqueta.

Foucault, M. (2007). Nacimiento de la biopolítica. 
En Curso en el Collège de France (1978-1979). 
Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica.

Foucault, M. (2006). Seguridad, territorio, población. 
En Curso en el Collège de France (1977-1978). 
Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica.

Gramsci, A. (1981). Escritos políticos (1917-1933). 
México: Cuadernos de Pasado y Presente 54, 
Siglo XXI.

Huxley, A. (2003). Un mundo feliz. España: Debolsillo.
Izquierdo, F. (2008). Poder y felicidad. Una propuesta 

de sociología del poder. Madrid: Catarata.
López-Pérez, S. (2022). Sobre la violencia en las 

películas de Pasolini. En Filmhistoria online, 
32(2), pp. 18-40.

Lukács, G. (1984). Historia y conciencia de clase. 
España: Sarpe.

Lukes, S. (2007). El poder: un enfoque radical. España: 
Siglo XXI.

Marcuse, H. (1969). Ética de la revolución. Madrid: 
Taurus.

Marx, K. y Engels, F. (2014). La ideología alemana. 
España: Akal.

Marx, K. y Engels, F. (2019). Manifiesto Comunista. 
Madrid: Alianza Editorial.

Mouffe, C. (2003). La paradoja democrática. 
Barcelona: Editorial Gedisa.

Orwell, G. (2013). 1984. España: Debolsillo.
Pareto, V. (1940). Compendio de sociología según 

Vilfredo Pareto. Ediciones Botas.
Pasolini, P. P. (2005). Pier Paolo Pasolini. Palabra de 

corsario. Círculo de Bellas Artes de Madrid. 
Disponible en (Última consulta: 10/09/2024):

http://artonirico.altervista.org/02/Fahrenheit958/
P i e r % 2 0 Pa o l o % 2 0 Pa s o l i n i % 2 0 - % 2 0
Palabra%20de%20corsario.pdf

Pasolini, P. P. (1975). Tiempos salvajes. Colección 
socialismo y libertad.

Pasquino, G. (2000). La democracia exigente. Madrid: 
Alianza Editorial.

Weil, S. (1940). La ‘Ilíada’ o el poema de la fuerza. 
Disponible en (Última consulta: 10/09/2024):

h t t p s : // w w w. r e v i s t a a d y n a t a . c o m / p o s t / l a -
il%C3%ADada-o-el-poema-de-la-fuerza-
simone-weil-1940

Zizek, S. (2023). Sobre Ucrania, la guerra y la izquierda. 
Entrevista en Nueva Sociedad 03/2023. 
Disponible en (Última consulta: 10/09/2024):

https://nuso.org/articulo/Zizek-Ucrania-Rusia/
8.	 Referencias filmográficas
Kazan, E. (1954). La ley del silencio.
Pasolini, P. P. (1975). Saló o los 120 días de Sodoma.

http://comunizar.com.ar/wp-content/uploads/Fisher-Mark-Realismo-Capitalista.pdf
http://comunizar.com.ar/wp-content/uploads/Fisher-Mark-Realismo-Capitalista.pdf
http://comunizar.com.ar/wp-content/uploads/Fisher-Mark-Realismo-Capitalista.pdf
http://artonirico.altervista.org/02/Fahrenheit958/Pier Paolo Pasolini - Palabra de corsario.pdf
http://artonirico.altervista.org/02/Fahrenheit958/Pier Paolo Pasolini - Palabra de corsario.pdf
http://artonirico.altervista.org/02/Fahrenheit958/Pier Paolo Pasolini - Palabra de corsario.pdf
https://www.revistaadynata.com/post/la-il%C3%ADada-o-el-poema-de-la-fuerza-simone-weil-1940
https://www.revistaadynata.com/post/la-il%C3%ADada-o-el-poema-de-la-fuerza-simone-weil-1940
https://www.revistaadynata.com/post/la-il%C3%ADada-o-el-poema-de-la-fuerza-simone-weil-1940
https://nuso.org/articulo/Zizek-Ucrania-Rusia/



