EDICIONES

=] COMPLUTENSE

(GO

ESTUDIOS

Anales del Seminario de Historia de la Filosofia
e-ISSN 0211-2337

Algunas confluencias en los caminos de
Zambrano y Machado: la poiesis filoséfica

Jéssica Sanchez Espillaque
Universidad de Sevilla (Espafia) < @

https://dx.doi.org/10.5209/ashf.98694 Recibido: 24/10/2024 « Aceptado: 15/07/2025

Resumen: Frente a la concepcion racionalista que durante siglos ha tratado de separar filosofia y poesia,
el planteamiento de Maria Zambrano, con su razon poética, y su alborear en el pensamiento de Antonio
Machado, muestran la originaria conjuncion entre estas dos disciplinas, revelando, a su vez, la inexorable
mutabilidad y temporalidad de nuestra existencia. Por ello, esta investigacion analiza el constante transito de
la filosofia a la poesia y a la inversa, que atraviesa el pensamiento de estos dos pensadores andaluces, para
sefialar los puntos en los que los caminos de ambos se entrecruzan. Un encuentro que desemboca en una
revalorizacion de la palabra poiética (en tanto que palabra creadora) como medio a través del cual conocer
al hombre, y su realidad, en toda su integralidad.

Palabras clave: Camino; poiesis; palabra originaria; tiempo; sombra.

ENG Some confluences in the paths of Zambrano
and Machado: philosophical poiesis

Abstract: In contrast to the rationalist conception that has sought to separate philosophy and poetry
for centuries, Maria Zambrano’s approach, with her poetic reason, and its dawn in the thought of Antonio
Machado, demonstrate the original conjunction between these two disciplines, revealing, in turn, the
inexorable mutability and temporality of our existence. Therefore, this research analyzes the constant transit
from philosophy to poetry and vice versa, which permeates the thinking of these two Andalusian thinkers, to
highlight the points at which their paths intersect. An encounter that culminates in a revaluation of the poietic
word (as a creative word) as a means through which to understand man, and his reality, in all its integrity.
Keywords: Path; poiesis; original word; time; shadow.

Sumario: 1. Introduccion. 2. Machado en los albores de la razén poética. 3. Palabra en el tiempo. 4. Hacia una
actitud escéptica y modesta. 5. Conclusiones

Como citar: Sanchez Espillaque, J. (2026). Algunas confluencias en los caminos de Zambrano y Machado:
la poiesis filosofica. Anales del Seminario de Historia de la Filosofia, 43 (1), 97-107.

filbsofa malaguefia y Antonio Machado en las que
se hace visible la defensa de ambos autores de la
hermandad entre filosofia y poesia, pues conside-

1. Introduccion: Filosofiay poesia tras la
crisis racionalista

«No se encuentra el hombre entero en la filo-
sofia,

no se encuentra la totalidad de lo humano en
la poesian.!

Con estas palabras de Maria Zambrano comenza-
mos este recorrido por algunas de las obras de la

' Maria Zambrano, «Pensamiento y poesia», en Filosofiay poe-
sia (México: FCE, 2005), 15.

An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 97-107

ran que no han de estar distanciadas, ya que se ne-
cesitan para dar respuesta a la integralidad propia
del ser humano. Una fraternidad que, dado que no
siempre ha sido reconocida, viene a fundamentar
la conveniencia de buscar una nueva filosofia que
sea capaz de reconocer el valor de la poesia para
el pensamiento especulativo. En tal sentido, Pedro
Cerezo Galan —conocedor del pensamiento de
ambos filésofos— da cuenta del valor de la pen-
sadora andaluza cuando sefiala que Zambrano ha

97


https://dx.doi.org/10.5209/ashf.98661
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:jsanchez17%40us.es?subject=
https://orcid.org/my-orcid?orcid=0000-0002-9841-8477

98

contribuido a renovar la filosofia dominante en el si-
glo XX2. Ahora bien, dicha «renovacion» no es sino
la busqueda incesante de un pensar originario en el
que el pensamiento filosofico y el poético camina-
ban de la mano.

Asi, partiendo de las similitudes en los plantea-
mientos (0 caminos, por expresarlos machadiana-
mente) de estos fildsofos andaluces, el objetivo de
este estudio radica en mostrar aquellos cruces o in-
tersecciones en los que el pensar filosofico y el poé-
tico (ambos encarnados en las obras de Machado y
de la propia Zambrano) confluyen para dar origen a
una poiesis filosofica que sea capaz de expresar la
totalidad del ser humano: un ser que piensay siente.

Como tendremos ocasion de analizar, para la
pensadora velena, la filosofia, como cualquier crea-
cion humana, esta sujeta al tiempo, tiene ritmo. Por
eso, uno de los propdsitos principales de su obra
consiste en analizar los modos originarios en los
que el pensamiento filosofico se ha ido expresando.
Y si se trata, en nuestro caso, de ahondar en la for-
ma originaria en que la expresion filosoéfica se hizo
carne, Zambrano no duda en recordar la raiz poiética
que posee todo lo que el hombre ha creado con la
palabra. Asi pues, la filosofia representa también un
acto poiético, en tanto en cuanto es el resultado de
la poiesis®, lo cual explicaria que los caminos de la fi-
losofia y de la poesia se entrecruzaran. No obstante,
como nos advierte la autora, pronto se produjo una
separacion entre ambas: «Qué velocidad vertiginosa
aparece en el espacio recorrido desde el venerable
poema de Parménides [que ella considera un ejem-
plo de esta actitud originaria de la filosofia] hasta la
antipoética prosa de Aristoteles»*. Situacion que,
aunqgue hubiera podido ocultarla, no habria contri-
buido, sin embargo, a quebrar esa antigua unidad
entre las dos disciplinas. Es mas, para la filésofa, in-
cluso el sistema filoséfico, como representacion de
la tradicion racionalista, esta mucho mas cerca de la
poesia de lo que se ha pensado frecuentemente®.

El problema radica en que —argumenta
Zambrano— durante siglos ni los poetas ni los filo-
sofos han buscado siquiera esa intima comunidad
que los vincula. Aunque, como veremos a lo largo de
estas paginas, el caso de Machado resulta particular,
ya que el sevillano no fue sélo un gran poeta, sino
también un profundo filésofo. A pesar de ello, es un
hecho conocido que la filosofia se ha resistido por
mucho tiempo a admitir como filosoéfica cualesquiera

2 Pedro Cerezo Galan, Presentacion a Filosofia y literatura en
Maria Zambrano (Barcelona: Fundaciéon José Manuel Lara,
2005), 10. Esta obra recoge las conferencias que, con motivo
del centenario del nacimiento de Maria Zambrano, se pronun-
ciaron en Sevilla en la Fundacion José Manuel Lara en 2004.

3 Estamos pensando en la definicion de poesia que diera Pla-
toén en El Banquete para resaltar esa accion creadora: «Ya sa-
bes que la poesia tiene numerosas acepciones, y expresa en
general la causa que hace que una cosa, sea la que quiera,
pase del no-ser al ser, de suerte que todas las obras de to-
das las artes son poesia, y que todos los artistas y todos los
obreros son poetas» (Platon, El Banquete 205c).

4 Maria Zambrano, «Consideraciones acerca de la poesia», La
palabra y el hombre, Xalapa (México), n° 45 (1968): 9.

5 Del mismo modo, Miguel de Unamuno decia: «Un sistema
filosofico, si se le quita lo que tiene de poema, no es mas que
un desarrollo puramente verbal» (M. de Unamuno, «jPlenitud
de Plenitudes y todo Plenitud!», en Obras Completas: Miguel
de Unamuno, ed. de M. Garcia Blanco (Barcelona: Vergara,
vol. l1l,1958), 764-765.

Sanchez Espillaque, J. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 97-107

otras formas de expresion que no estuvieran acor-
des a la «objetividad» del sistema. Sin darse cuenta,
afirma Zambrano, que ya el sistema filosofico estaba
impregnado del regusto poético (hasta en tratados
sistematicos de enorme calado como la Etica spino-
Ziana o las obras arquitectonicas de Hegel), pues ahi
también hay —segun ella— ritmo, medida y musicali-
dad®. Ahora bien, para poder recobrar aquella «origi-
naria» unidad es preciso considerarlas de otro modo:
«Religion, poesia, filosofia han de ser miradas ahora
nuevamente por una mirada limpia de rencores dis-
puesta a recibirlas en lo que tienen de comun, en lo
que presentan de irreductiblemente diferente, si se
halla»’. Se trata, por consiguiente, por un lado, de
abandonar la soberbia® que habria caracterizado a
la filosofia tradicionalmente vy, por otro, de recuperar
una percepcioén que ya se ha sentido y en la que tan-
to lafilosofia como la poesia dan muestras de los ne-
X0s que hay entre las dos. De ahi que nuestra autora
nos exhorte «nuevamente» a recobrar dicha mirada
originaria e integradora y de este modo reconocer lo
que cada una le debe a la otra.

Como es bien sabido, Zambrano inicia su anda-
dura filosofica inserta en la crisis de la racionalidad
moderna que autores como su maestro Ortega y
Gasset, Husserl o Heidegger, entre otros, ya habian
denunciado. En palabras de Cerezo, ella «alumbro
un nuevo modo de filosofar desde las mismas entra-
fas de la vida, poniendo al descubierto aquello que
el racionalismo habia ocultado o reprimido, las otras
razones del corazén»®. Por ello uno de los rasgos
que mas ha atraido siempre de su filosofia ha sido
su capacidad de ver —en funcioén del reconocimiento
de que la filosofia racionalista de la Modernidad ha-
bia entrado en crisis— que el pensamiento filosofico
espanol no se habia limitado en los angostos mar-
genes de la filosofia academicista, sino que tam-
bién —y a pesar de ella— se habia desarrollado en el
pensamiento literario a través de la poesia, la novela
o el teatro. El motivo fundamental se hallaria en la
«cordialidad»'© de una razén —la razén poética— que
deja libre al corazén para que éste contribuya tam-
bién a la construccion de un pensamiento capaz de
mostrar la singularidad de la realidad humana, y de
acariciar, ademas, el alma.

;Conjuncion?  ;Sintesis? ;Sintonia, quizas?
;,Como expresar la unién originaria que, segun la

6 Adecir de José Villalobos: «Debemos pensar que lo que Ma-
ria Zambrano esta rechazando no es una cierta sistematiza-
cion —que ella admite—, sino un sistema cerrado o raciona-
lista (que siempre ejemplifica con Descartes o Kant). (...) no
rechaza la razén, sino una razén reduccionista o no integral,
como es la razon racionalista, una razén que mata la vida» (J.
Villalobos, «La razén poética en Zambrano como razoén radi-
cal», Cuadernos sobre Vico, 9-10 (1998): 274).

7 Zambrano, «Consideraciones acerca de la poesia», 11. Las
cursivas son nuestras.

8  Para Zambrano: «Soberbia de la razon es soberbia de la filo-
sofia, del hombre que parte en busca del conocimientoy que
se cree tenerlo, porque la filosofia busca el todo y el idealista
hegeliano cree que lo tiene ya desde el comienzo» («La cri-
sis del Racionalismo moderno» en Obras reunidas (Madrid:
Aguilar, 1971), 264).

° Pedro Cerezo Galan, Presentacion a Filosofia y literatura en
Maria Zambrano, 10.

0 Juan Fernando Ortega Mufioz califica la filosofia zambra-
niana como una «filosofia entranable, cordial». Véase su in-
troduccion a Maria Zambrano, Algunos lugares de la poesia
(Madrid: Trotta, 2007), 11.



Sanchez Espillaque, J. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 97-107

fildsofa velefa, se establece entre la filosofia y la
poesia? Su obra homdénima es un buen ejemplo de
su intento de acercar dos «hermanas» que nunca
deberian haberse separado, ya que, como decia-
mos, en su origen, se encontraban enlazadas. De
ahi la necesidad de volver de nuevo a ese pensa-
miento originario donde redescubrirlas imbricadas.
Para lograrlo, veremos como tanto Zambrano como
Machado, a diferencia de los filésofos racionalistas,
no rehuyen del sentir, porque —al igual que reco-
noce Unamuno'— pensamiento y sentimiento son
dos partes que componen al hombre (como afirma
Machado: «la pasion no quita conocimiento y el pen-
sar ahonda el sentir»™). Y, por eso, olvidarse de una
de ellas supondria dejar a medias nuestra compren-
sion del ser humano.

Esas dos mitades del hombre, que forman el fil6-
sofo y el poeta®, representan una postura concilia-
dora que evita caer en alguno de los extremos; asi,
sirviendose de las metaforas platonicas de la luz o
el sol, Zambrano se referira al mundo de la claridad
que inauguraria la filosofia (racionalista), mientras
que ella prefiere una razén en la sombra (como la
que representa Machado), esto es, en la penumbra;
o simplemente, una apuesta por aquellos inevitables
claroscuros que nunca tienden a los absolutos'.

2. Machado en los albores de larazéon
poética

A pesar de tener un origen comun, el modo de ca-
minar —y, por ende, sus caminos— de la filosofia (el
de la abstraccion o, como lo llamaba el apdcrifo ma-
chadiano Abel Martin, el de la homogeneizacion™) y
de la poesia (la creacion heterogeneizadora median-
te la palabra) es diferente; aunque, al final, puedan
desembocar en un mismo lugar: la razon poética
que anunciara Zambrano, en 1937, precisamente a
proposito de una resefa que ella realiza a la obra La
guerra de Antonio Machado'®. Lo que podria parecer
soOlo una anécdota cobra entonces, para nosotros,

" Conocido es el comienzo de su poema «Credo poético»,
donde el filésofo vasco afirmara aquello de «Piensa el sen-
timiento, siente el pensamiento». Cfr. Miguel de Unamuno,
«Credo poético», en Obras Completas, ed. de Manuel Garcia
Blanco (Barcelona: Vergara, 1962, Tomo XllI), 200. Asi mismo,
en Del sentimiento tragico de la vida, Unamuno sostiene que
«poetay fildsofo son hermanos gemelos, si es que no la mis-
ma cosa», M. de Unamuno, Del sentimiento tragico de la vida
(Madrid: Espasa Calpe, 2011), 55.

2. A. Machado, Juan de Mairena. Sentencias, donaires, apun-
tes y recuerdos de un profesor apocrifo. 1936. Precedido de:
Apuntes inéditos (1933-34) (Madrid: Alianza, 1986), 306.

8 Zambrano, «Pensamiento y poesia», 15.

' Para profundizar en esta compleja relacion luz/sombra en el
pensamiento de la fildsofa malaguefa, véase el breve, pero
intenso, texto en el que Jesus Moreno Sanz analiza el senti-
do mas profundo de la metafora de la luz, para concluir que la
mirada zambraniana —lejos de la consumada por la tradicion
occidental— no impone su claridad como la Unica evidencia.
Es por eso que la semantica de la luz en Zambrano se llena
de penumbra. Cfr. Jesus Moreno Sanz, «La semantica de la
luz» en Claves de la razdn poética. Maria Zambrano: un pen-
samiento en el orden del tiempo, ed. de Carmen Revilla (Ma-
drid: Trotta, 1998), 37-40.

®  A. Machado, Cancionero apdcrifo, en Poesias completas
(Madrid: Espasa Calpe, 1997), 359-360.

6 Maria Zambrano, «La guerra de Antonio Machado» en A. Ma-
chado, La guerra (Madrid: Visor, 2022), 119-130. Se trata de
una recension de diciembre de 1937 publicada en la revista
Hora de Espana.

99

una relevancia especial, ya que una de las claves
del pensamiento zambraniano —la razén poética—
es atribuida al poeta sevillano. Por lo tanto, no nos
parece nada casual que fuera hablando de la figura
de este pensador poeta como la filésofa malaguena
llegue a la enunciacion de una de sus propuestas fi-
loséficas mas importantes: la simbiosis de filosofiay
poesia a través de su razoén poética. Siendo este uno
de los motivos principales que nos ha llevado a esta
investigacion en torno a las posibles relaciones entre
el pensamiento de ambos autores.

Zambrano descubre asi que la obra del poeta
Machado representaba aquello que ella andaba bus-
cando: la unidad del pensar y del sentir en lo que de-
nomina, como vamos a ver, un «pensamiento unicoy.
Pese a ello, lo que ambos pensadores andaluces
reprochan a la filosofia racionalista, de espiritu domi-
nador, es que se haya esforzado durante tanto tiem-
po en distanciarse de todo decir poético. Un decir
que, por otro lado, no tiene la intencion de dominar,
sino que, mas humilde, mas modesto, aspira solo a
la donacion. Para estos dos autores, el fildsofo racio-
nalista, temeroso de la nada, no quiere acercarse al
no-ser (al que, por otra parte, recurre constantemen-
te el poeta) para buscar la claridad de la esencia del
ser. En cambio, el poeta no teme al vacio”, al abis-
mo, puesto que, como reconoce Zambrano, al propio
Machado «amenazan por igual el ser y la nada»'®.

En tal sentido, Maria Zambrano -califica a
Machado como «pensador» y «poetay». Con respecto
a esto ultimo, hace referencia a la consideracion que
Machado tiene de lo que es ser poeta. Y para ello
recuerda uno de los fragmentos mas citados de la
prosa machadiana, aquel de su Cancionero apdcrifo
en torno a la metafisica del discipulo de Abel Martin:

Todo poeta —dice Juan de Mairena— supone
una metafisica; acaso cada poema debiera
tener la suya —implicita—, claro esta —nunca
explicita—, y el poeta tiene el deber de expo-
nerla, por separado, en conceptos claros. La
posibilidad de hacerlo distingue al verdadero
poetadel mero sefiorito que compone versos.®

Unas palabras que, para la fildsofa, representan
un «pensamiento unico» cargado —unamuniana-
mente— de «sentires» y «pensares»; de estos Ul-
timos, afirma Zambrano que son «un sentir propio
del pensamiento»?°. Esto es, un pensamiento que
requiere ser vivido, sentido y asi cree que es el del
poeta hispalense:

7 Segun Machado: «Incumbe al poeta admirarse del hecho
ingente que es el pensar, ora lleno, ora vacio, el huevo uni-
versal» (Machado, Juan de Mairena, 206). Para Zambrano,
«la realidad poética no es sélo la que hay, la que es; sino
la que no es; abarca el ser y no ser» (Zambrano, Filosofiay
poesia, 23).

'8 Zambrano, «Antonio Machado: un pensador (apuntes)», 138.
Este articulo, que se recoge en la obra ya citada Algunos Ilu-
gares de la poesia, fue elaborado y reelaborado por Zambra-
no, lo que denotaria el interés que en la fildsofa malaguefa
despertaba el pensamiento machadiano. Asi, este mismo
articulo aparece en Suplementos. Anthropos 2 (marzo-abril
de 1987, 44-50), aunque esta tomado, a su vez, de un escrito
de 1975 publicado en Cuadernos para el dialogo (Extra XLIX,
noviembre de 1975).

' A. Machado, Cancionero apdcrifo, en Poesias completas
(Madrid: Espasa Calpe, 1997), 363.

20 Zambrano, «Antonio Machado: un pensador (apuntes)», 139.



100

Un pensamiento, pues, dotado de vida propia,
que hace del hombre donde habita, antes que
un filésofo o un sabio o un poeta explicito, un
pensador o meditador; un ser pensante a toda
hora, hasta en suenos; y, precisamente, en
suenos, es como se ve Antonio Machado, ar-
quetipo de esta especie de seres pensantes.?!

Pues bien, en esta reflexion que hace Zambrano
sobre el pensador Machado, vuelve a aflorar la idea
de la «sombra», que nos mostraria como ha de ser
esa nueva filosofia (una filosofia poética); en esta
ocasion se habla de este pensamiento a la sombra a
propoésito de unos versos de Machado de su poema
«Olivo del camino» a donde el poeta se arrima para
meditar («olivo hospitalario/ que das tu sombra a un
hombre pensativo»??). De nuevo, la sombra apare-
ce como posibilitadora de un pensamiento. Una vez
mas en palabras de Zambrano:

Y amparado por esta sombra buena (no olvide-
mos que Antonio Machado era de Andalucia,
donde la sombray el que sea buena es algo de
mucha monta), el hombre pensativo esta en si
porque estéa en el lugar de su pensamiento.?

Unas palabras de nuestra fildsofa que, siendo muy
poéticas, resuenan durante todo este escrito como un
intento por mostrar el profundo calado filosdfico del
pensamiento machadiano, en cuya poesia consigue
lo que la filosofia racionalista no ha podido garantizar:
un pensamiento que sea vivible, y que exprese el con-
tinuo movimiento de todo caminar; esto es, un pensa-
miento que, en honda intimidad con el amor, sea ca-
paz de manifestar la insondable unién entre el actuary
el pensar®*,Y asi era, segin Zambrano, el pensamien-
to del poeta andaluz, un pensamiento unico, pues
esta anclado en un aqui'y un ahora muy concretos.

En ambos casos estamos, pues, ante dos pen-
sadores que son filésofos y poetas, y no sélo en el
sentido en el que brillantemente destacé Machado
con su lirica, sino en el sentido mas originario del
término: poeta como creador con la palabra. En de-
finitiva, vemos que esa nueva mirada que proporcio-
na la poesia a la filosofia, que no contempla la reali-
dad como algo inmutable y eterno, es la misma que
el poeta sevillano reivindicaba en sus poemas: una
forma de mirar que nos permita expresar —que no
apresar— el discurrir de la vida.

Hay dos modos de conciencia:
una es luz, y otra, paciencia.
Una estriba en alumbrar

un poquito el hondo mar;

otra, en hacer penitencia

con cana o red, y esperar

el pez, como pescador.?®

21 Zambrano, «Antonio Machado: un pensador (apuntes)», 142.

22 Machado, «Olivo del camino», en Nuevas canciones, en Poe-
sfas completas, 268.

28 Zambrano, «Antonio Machado: un pensador (apuntes)», 144.

% «A toda merma en las funciones de la palabra corresponde
un igual empobrecimiento de la accion», decia el apdcrifo
Juan de Mairena como muestra de su defensa del poder de
la palabra. (Machado, Juan de Mairena, 158-159).

2 Machado, Campos de Castilla, «Proverbios y cantares
(XXXV)», en Poesias completas, 241.

Sanchez Espillaque, J. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 97-107

Mediante la metafora del pescador, Machado
considera que el pensamiento filosofico-poético al
que él mismo aspira no debe capturar, en una sola
palabra, pescar la realidad como si de algo fijo se
tratase, sino que ha de esperar que el pescado flu-
ya y se nos muestre. «El poeta es un pescador, no
de peces, sino de pescados vivos; entendamonos:
de peces que puedan vivir después de pescados»?®.
¢Como podemos, entonces, acceder a ellos? Segun
Machado, no a través de conceptos —o como los de-
nomina su heterénimo Abel Martin, «formas capto-
ras de lo real»?’— sino mediante intuiciones, que no
son inmutables, sino realidades vivas.

Por el mismo motivo, Zambrano habia dicho
de Machado y Unamuno que eran precursores de
Heidegger®®. Si bien, como venimos afirmando, el
planteamiento de nuestra fildsofa también deba
considerarse en esa misma linea recuperadora de
la palabra originaria: la palabra poética. A decir del
ontdlogo aleman:

No llegamos a entender quién es el hombre
por medio de alguna definicion docta, sino
solo por medio del hecho de que el hombre
se confronta al ente, tratando de ubicarlo en
su propio ser, es decir, de ponerlo en unos li-
mites y una forma y proyectando algo nuevo
(que todavia no esta presente), esto es: poe-
tizandolo originariamente, fundamentandolo
poéticamente.?®

Esta es la esencia del arte, que hace que el ser
salga al descubierto, pues ofrece el «claro» en el que
se desvela®C. Ahora bien, esa vision que los claros
del bosque®' aportan, en palabras de nuestra filéso-
fa, «parecen prometer, mas que una vision nueva, un
medio de visibilidad donde la imagen sea real y el
pensamiento y el sentir se identifiquen sin que sea a

26 Machado, Juan de Mairena, 106.

27 Machado, De un cancionero apdcrifo, 339.

28 Cfr. el texto de Zambrano «Antonio Machado y Unamuno,
precursores de Heidegger» (en M. Zambrano, Algunos luga-
res de la poesia, 135-136) en el que aparecen algunos frag-
mentos que demostrarian, a juicio de la filésofa andaluza,
que tanto Machado como Unamuno preceden, en parte, al
existencialismo heideggeriano; siendo la angustia uno de los
ejes centrales para mostrar dicha sefial de precedencia de
los pensadores espafioles.

29 Martin Heidegger, Introduccién a la metafisica (Barcelona:
Gedisa, 1987), 134.

80 Cfr. M. Heidegger, «Holderlin y la esencia de la poesia», en
Arte y poesia (Madrid: Fondo de Cultura Econémica, 1995,
125-148). Véase también De camino al habla (Barcelona: Ser-
bal, 1987), ya que en esta obra se recogen una serie de tex-
tos, en su mayoria conferencias, en los que el fildsofo aleman
analiza el decir poético de poetas como Georg Tralk, Stefan
George o Novalis.

31 Tanto Heidegger como Zambrano utilizan esta metéafora para
referirse a ese espacio que brinda la palabra poética en el
que tiene lugar el ser, manifestando de este modo una predi-
leccion por el concepto de verdad como aletheia, como des-
cubrimiento o desocultacion. Cfr. Juana Sanchez-Gey Vene-
gas, «Algunos claros de Maria Zambrano en su relacion con
Heidegger», Aurora, n° 12 (2011): 56-63. Véase, ademas, el
analisis comparativo que Maria Joao Neves realiza entre Or-
tega, Heidegger y Zambrano para mostrar, no soélo las simili-
tudes entre las posturas de estos tres autores, sino también
ciertas diferencias en la significacion que esta metafora del
claro ha adquirido en sus respectivos planteamientos (Maria
Jodo Neves, «Sobre la metafora operante de los “claros del
bosque” en Ortega y Gasset, Martin Heidegger y Maria Zam-
brano», Aurora, n° 13 (2012): 40-49).



Sanchez Espillaque, J. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 97-107

costa de que se pierdan el uno en el otro o de que se
anulen»®?; ofreciendo asi un «método» que se haga
cargo —dice— de todas las esferas de nuestra vida,
con el que poder conocer la realidad®.

3. Palabra en el tiempo

Partiendo de la consideracion de que el arte no aspi-
ra a otra cosa que «descifrar o perseguir la huella de-
jada por una forma perdida de existencia»®*y de que
el tiempo —o, mejor dicho, el paso del tiempo— es
decisivo en la vida humana, Zambrano cree que, de
todas las artes de la palabra®®, la poesia nos permite
acercarnos a ese caracter cambiante de la existen-
cia. Para Zambrano, la poesia —como el lenguaje sa-
grado— es palabra creadora, accion «liberadora» que
—dice la filésofa velefia— puede proporcionarnos
ese espacio vital en el que confluyen otros tiempos y
otras maneras de realidad, que son sentidos y recu-
perados nostalgicamente por el poeta: ese «khombre
devorado por la nostalgia de estos espacios»®®. De
ahi que la poesia sea, para Zambrano, esa palabra
primera, inocente, a la que debemos toda creaciony
que mira al pasado (a diferencia de la razon (raciona-
lista) que siempre esta avida de todo porvenir) por-
que «la poesia sera ya para siempre memoria, me-
moria, aunque invente»®’.

Sin embargo, para ello es preciso, segun la fi-
I6sofa malaguena, que la palabra poética sepa
adentrarse en todo lo que la légica racional ha ido
dejando atras, que no es sino la imagen y la me-
tafora. Puesto que ésta ultima no hace mas que
romper con la légica de la no contradiccion y abra-
zar a los contrarios. Como vemos, ésta es otra se-
mejanza con el planteamiento machadiano, ya que
Machado también propone una nueva ldgica, la 16-
gica poética, que es, en esencia —como nos avisa
el maestro Abel Martin— temporal®®. Prosiguiendo
con lavision de Zambrano, observamos que en esa
busqueda de lo otro, de lo contradictorio, ella reco-
noce que solo asi «siendo a la vez pensamiento,
imagen, ritmo y silencio parece que puede volver
la palabra a su inocencia perdida, y entonces ser
pura accién, palabra creadora»®. Siendo éste es
el principal motivo por el que nuestra autora se re-
fiere en algunas partes de su obra a la unién entre
palabra y silencio, haciendo de la poesia «musica
callada» o «soledad sonora»*°.

32 Maria Zambrano, Claros del bosque (Barcelona: Seix Barral,
2002), 14.

33 Para profundizar en ese método, véase Chantal Maillard, La
creacion poética por la metafora. Introduccion a la razén-poé-
tica. (Barcelona: Anthropos, 1992), 155-172.

% Maria Zambrano, «Apuntes sobre el tiempo y la poesia», Cre-
do, La Habana (Cuba), n° 1 (1993): 9-10; también publicado
en Hacia un saber sobre el alma (Madrid: Alianza, 1993), 39.
No obstante, muchas de las ideas de este breve texto se en-
cuentran ya en el citado articulo de 1968 «Consideraciones
acerca de la poesia» (cit.).

35 Zambrano reivindica el poder de las artes de la palabra, por
encima incluso de las artes plasticas, en ese deseo humano
de conocer la realidad.

36 Zambrano, «Apuntes sobre el tiempo y la poesia, 9.

87 Zambrano, «Apuntes sobre el tiempo y la poesia», 10.

38 Machado, De un cancionero apdcrifo, 339. Del mismo modo,
el poeta andaluz también reconoce la complementariedad y
heterogeneidad del ser.

39 Zambrano, «Apuntes sobre el tiempo y la poesia», 10.

40 Zambrano, «Apuntes sobre el tiempo y la poesiay, 10.

101

Pues bien, este sentido que tiene Zambrano de la
poesia como reveladora de nuestro pasado conec-
taria con la reivindicacion que hace Machado de lo
que denomina «pasado apocrifo», esto es, un pasa-
do que no ha muerto del todo porque vive en la me-
moria de alguien y puede servirle a éste para com-
prender su presente. Un pasado, pues, que, al estar
Vivo, posee una plasticidad que le hace adquirir las
formas mas variadas*'. Ahora bien, como se puede
leer en La guerra, Machado —refiriéndose a su alter
ego Juan de Mairenay alas ensefanzas de éste—re-
conoce gue una mirada demasiado anquilosada en
el pasado nos impediria ver y comprender la esencia
de Espania. En palabras del poeta sevillano:

Cuando penséis [habla Juan de Mairena a sus
alumnos] en Espania, no olvidéis ni su historia
ni su tradicion; pero no creais que la esencia
espafola os la puede revelar el pasado. (...
Un pueblo es siempre una empresa futura, un
arco tendido hacia el mafiana.*?

Para Machado, la verdadera historia no es tanto la
que puedan escribir los historiadores cuanto la que
llevan dentro de si los hombres. La razon se encuen-
tra en que esa historia petrificada en el papel pue-
de convertirse en un arma contra los hombres. Por
€s0, quiere advertir del «prestigio desmesurado de
lo pretérito» que puede hacernos pensar que cual-
quier pasado fue mejor. Ante esta posicion «solidi-
ficadora» del fluir del tiempo —esto es, de lo Unico
que nos configura— nuestro poeta nos anima, como
veremos, a asumir una perspectiva escéptica.

Desde este punto de vista, y volviendo al plantea-
miento anterior, la palabra es entendida como unare-
velacion para el hombre. De ahi que Zambrano quie-
ra desvincularla de toda consideracion del lenguaje
como algo puramente bioldgico. Con este fin, podria-
mos decir que la fildsofa andaluza le otorga una pre-
eminencia a la palabra (originaria, poética) en tanto
que ésta «no se deja usar sin mas, ser vaciada de su
sery de su sentido»*3. De igual modo que Machado
advierte que la palabra transmitida por los grandes
poetas no se limita a «la expresion de cuantas na-
derias cambiamos en platicas superfluas, mientras
pensamos en otra cosa, sino que dicen también esa
otra cosa, que suele ser lo mas interesante»**. Por lo
tanto, cuando ambos se refieren aqui a la palabra no
estan pensando en ella como una mera herramienta
de comunicacion, como cualquier modo de lenguaje
(aunque Zambrano se lamente de que asi esté suce-
diendo). Por el contrario, la palabra pretende siempre
trascender. Por eso, es, al mismo tiempo, una pala-
bra que —a pesar de que en fugaces instantes se
nos pueda aparecer— se esconde y es fecunda, cual
semilla que emerge y germina desde la oscuridad:
es revelacion. Una palabra que Zambrano denomi-

4 Como recomienda Juan de Mairena a sus alumnos, frente a
ese «snobismo» que solo aprecia lo novedoso: «os aconsejo
una incursion en vuestro pasado vivo, que por si mismo se
modifica, y que vosotros debeéis, con plena conciencia, co-
rregir, aumentar, depurar, someter a nueva estructura, hasta
convertirlo en una verdadera creacion vuestra. A este pasa-
do llamo yo apdcrifo» (Machado, Juan de Mairena, 190).

42 Machado, La guerra, 37-39.

43 Maria Zambrano, «El lenguaje y la palabra», Diario 16, Madrid,
n° 27 (13 de octubre de 1985), VII.

4 Machado, Juan de Mairena, 158.



102

na «palabra perdida» y que, en su opinion, solo algu-
nos poetas y fildsofos, como Nietzsche, o el propio
Machado, han logrado encontrar®. En otros momen-
tos, la describe como «palabra escondida» que no
se deja ver, pero que abre «los ojos del entendimien-
to para que vea o vislumbre algo»*6. Una palabra,
pues, que se esconde cuando el sol radiante de la
Razén comienza a brillar. De ahi que soélo se insinue
en la aurora y por ese motivo se le eche de menos
(porque al amanecer se va). En ultima instancia, es la
palabra originaria que se despliega «antes de que se
extienda esa raya no siempre luminosa que anuncia
la escritura»*’. Siendo asi que los que han sido fle-
chados —dice Zambrano— por esa palabra original,
como sucede con Machado, han quedado heridos,
pero son, sin embargo, los que pueden crear.

No podemos avanzar sin detenernos en el titulo
de este apartado: «palabra en el tiempo», ya que es
una de las varias definiciones que Machado aporta
en sus obras sobre la poesia. Ciertamente, uno de
los problemas fundamentales que mas interés, y al
mismo tiempo desasosiego, habia suscitado en el
poeta sevillano es el tiempo. De él dice en Juan de
Mairena que es «la realidad ultima, rebelde al conjuro
de la l6gica, irreductible, inevitable, fatal»*®. Aunque
podria analizarse esta cuestion con mucha mas pro-
fundidad, quedémonos al menos con estas palabras
de Machado, en las que, por un lado, se refiere a la
inevitabilidad del paso del tiempo y la angustia que
esta fatalidad nos produce y, por otro, en cuanto a la
rebeldia del tiempo respecto a la ldgica, se percibe
el reclamo a la poesia para intentar captar el tiempo.
Ya que la poesia, a diferencia de la l6gica racionalis-
ta, se mueve entre contradicciones*®.

En pocas palabras, las diferencias entre el pen-
samiento légico y el poético residen, para Machado,
asi como también para la filésofa malaguefa, en
que la légica: 1) persigue razones inmutables y 2)

45 Véase Maria Zambrano «La aurora de la palabra (tres frag-
mentos)», Poesia. Revista ilustrada de informacion poética,
Madrid, n® 4 (1979): 64-68. Esos tres fragmentos que compo-
nen este texto se titulan muy significativamente: «La palabra
perdida», «La palabra inicial» y «El germen». Por su parte,
Machado cree que hay hombres capaces de ir de la filosofia
ala poesiay alainversa. Cfr. Machado, Juan de Mairena, 166.

46 Zambrano, Claros del bosque, 99. De un modo similar Oc-
tavio Paz también expresa esa originariedad de la palabra
poética, en tanto que se muestra como esa apertura en la
que surgen el hombre y su mundo: «La poesia/ siembra los
0jos en la pagina,/ siembra palabras en los 0jos./ Los ojos
hablan,/ las palabras miran,/ las miradas piensan», Octavio
Paz, «Decir: hacer», en Arbol adentro (Barcelona: Seix Ba-
rral, 1987), 12-13.

47 Zambrano, «La aurora de la palabra (tres fragmentos)», 65.
La cursiva es nuestra para subrayar que se trata de una pa-
labra que necesita que todos los decires estén acallados.
Solo asi se podra sentir su palpitar (p. 66), es decir, al finalizar
la noche. Esa raya es la que acontece al amanecer. En este
sentido, afirma la filésofa en «Por qué se escribex»: «Hay en
el escribir un retener las palabras, como en el hablar hay un
soltarlas, un desprenderse de ellas», citamos por Hacia un
saber sobre el alma, 32. De un modo similar decia Mairena a
sus alumnos que escribir «es ya la infraccion de una norma
natural y un pecado contra la naturaleza de nuestro espiritu.
Pero si dais en escritores, sed meros taquigrafos de un pen-
samiento hablado», Machado, Juan de Mairena, 299.

48 Machado, Juan de Mairena, 96.

49 Para un andlisis mas profundo de esta perspectiva macha-
diana, véase el trabajo de Pedro Cerezo Galan Palabra en
el tiempo. Poesia y filosofia en Antonio Machado (Madrid:
Gredos, 1975).

Sanchez Espillaque, J. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 97-107

detiene el tiempo para buscar la esencia de las
cosas o, como refiere Machado, es una «actividad
destemporalizadora»®® que vendria a echar el ancla
en el rio heracliteo. Por su parte la poesia reconoce
que la vida solo acontece en el tiempo y por eso —ar-
guye el pensador poeta hispalense— es «la palabra
esencial en el tiempo»®'. Ahora bien, como ya anun-
ciabamos, el modo en que la poesia se expresanova
a intentar apresar la realidad de una vez por todas y
para siempre. De ahi que, aunque Machado reconoz-
ca que la poesia también tiene «ideas», cree que las
ideas del poeta no encapsulan, no son «categorias
formales, capsulas légicas, sino directas intuiciones
del ser que deviene»®?. Y como las ideas que maneja
la poesia acontecen en el propio existir, no pueden
ser mas que temporales.

Tal es la conciencia que tiene el poeta —como
creador con la palabra— de la imperiosidad del tiem-
po que considera la vida —entendida, muy en sinto-
nia con Zambrano, desde un punto de vista drama-
tico®— como la inaplazable espera a que las cosas
vayan sucediendo. Por esta razon cree que supone
una ilusiéon pensar que el poeta pueda elevarse por
encimadeltiempo, llegando a definir la poesia (o mas
bien describir, puesto que toda definicion la acotaria)
como «dialogo del hombre con el tiempo»®“.

4. Hacia una actitud escéptica y modesta

Esta forma de entender la filosofia vinculada a la
poesia entrana una reflexion mas profunda en torno
al modo de filosofar que ambos autores estimulan
con sus obras: una manera de hacer filosofia que,
como deciamos, no es nada soberbia, sino todo
lo contrario, pues con una actitud escéptica aspira
a descubrir una verdad que no es eterna e inmuta-
ble —como si que buscaba la filosofia racionalista—
sino cambiante con el fluir del tiempo. En tal senti-
do, Machado ya en unos Apuntes inéditos de 1933

50 Veéanse las reveladoras palabras de Machado de 1931 en su
breve Poética (en Machado, Poesias completas, 81-82) para
descubrir su interesante concepcion de la poesia. Aunque
no es el unico lugar en el que expone su consideracion acer-
ca de la poética. También lo hace en una carta a J. Ortega
y Gasset (fechada el 17 de julio de 1912) en la que Machado
establece como ha de ser la poética de su tiempo. Cfr. A.
Machado, Epistolario (Barcelona: Octaedro, 2009), 85-88.

5" Machado, Poética, 81.

52 Machado, Poética, 82.

53 Cfr. el estudio ya mencionado de lafildsofa en el que examina
las consecuencias del triunfo racionalista y en donde con-
cluye que, para salir de dicha crisis, es necesario recobrar
una nueva filosofia en la que la «irracionalidad profunda de la
vida que es su temporalidad y su individualidad, el que la vida
se dé en personas singulares, inconfundibles e incanjeables,
es el punto de partida dramatico de la actual filosofia, que
ha renunciado asi, humildemente, a su imperialismo raciona-
lista» (Maria Zambrano, «La crisis del Racionalismo moder-
no», 263). Las cursivas son nuestras. Zambrano lo toma, a
su vez, de su maestro Ortega para quien el hombre «no es
cosa ninguna, sino un drama» (J. Ortega y Gasset, Historia
como sistema. Madrid: Alianza, 2003), 37). Se deduce, pues,
de esta consideracion antropoldgica que el ser humano no
es algo cerrado y definitivo (hecho de una vez por todas), sino
que existe. Similar es la teoria machadiana que se trasluce
de sufamoso «caminante, no hay camino/ se hace camino al
andar» (Machado, Campos de Castilla, CXXXVI «Proverbios
y cantares», XXIX, en Poesias completas, 239). Del mismo
modo, el poeta andaluz —retomando la metafisica de su Abel
Martin— reconoce que el alma humana no es una ménada
«sin puertas ni ventanas» (Machado, Juan de Mairena, 68).

54 Machado, Juan de Mairena, 96.



Sanchez Espillaque, J. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 97-107

presenta la pedagogia de Juan de Mairena como
representacion de dicho escepticismo.

Lo que entendiera el que fuera profesor de re-
torica por «escepticismo» nos sirve de base para
entender gran parte de la filosofia machadiana: el
escéptico —representado, segun Machado, por Don
Miguel de Unamuno— es aquel que no se cansa de
preguntar (sin preocuparse en exceso por las res-
puestas) y vive sin miedo a las contradicciones®®.
Por esta razén, la modestia (que atribuye a grandes
filosofos como a Socrates o Platon) va a ser tan im-
portante para el poeta hispalense. Prueba de la mo-
destia platénica —sostiene Machado— se hallaria
en que muchos de sus pensamientos no los afirma
directamente Platén, sino que los profiere por boca
de su maestro Socrates; de la misma forma en la
que, como se puede observar, Machado recurre a
todos sus apocrifos®®.

No cabe duda de que Antonio Machado, ya en es-
tos momentos, confiesa que hay una honda relacion
entre poesia y filosofia, al asegurar que el «escepti-
cismo de los poetas puede servir de estimulo a los
fildsofos. Los poetas, en cambio, pueden aprender
de los filosofos el arte de las grandes metaforas»®” y
pone como ejemplos (entre otros): el rio de Heraclito,
la caverna de Platon o la paloma de Kant. Lo mas in-
teresante de todo este enfoque es la ensefianza de
Mairena a sus discipulos, a quienes preparaba para
«estudiar la estructura poética de los grandes sis-
temas metafisicos»®®; de cuyas palabras podemos
deducir ese vinculo fraternal entre filosofia y poesia,
pues llega a sefalar que «la poesia es el revés de la
filosofia»®®. En suma, la poesia es la encargada de
expresar ese correr del tiempo mediante palabras.

Consecuentemente, la mirada irénica del pro-
fesor Juan de Mairena continuamente insta a sus
alumnos a meditar sobre las cuestiones que en cla-
se se estan discutiendo, dando buena cuenta del ca-
racter critico de la filosofia machadiana. Asi, el que
fuera discipulo de Abel Martin somete a los discen-
tes a una «gimnasia intelectual», que no persigue la
erudicion —ni mucho menos la pedanteria®— sino
un ejercicio reflexivo, meditativo (como recordaba
Zambrano) que haga de ellos unos buenos pensa-
dores. Por eso, persiguiendo provocar en sus disci-
pulos la admiracion y la curiosidad que los anime a
pensar, Mairena les aconseja que se aparten de toda
soberbia, y alega categdricamente: «El paleto per-
fecto es el que nunca se asombra de nada; ni aun de
su propia estupidez»®'.

Como veiamos en sus Apuntes inéditos, Machado
(o, mejor dicho, su heterénimo Juan de Mairena) nos
exhorta siempre a la practica de la modestia. Y qué
mayor modestia que la socratica, que comienza

5 Machado, Apuntes inéditos, en Juan de Mairena, 47. Nétese,
sin embargo, que, como se vera, en el planteamiento zam-
braniano la poesia parte, mas bien, de una respuesta.

5% «Mas busca en tu espejo al otro,/ al otro que va contigo»,
«Busca a tu complementario,/ que marcha siempre contigo,/
y suele ser tu contrario», Machado, «Proverbios y cantares»,
en Poesias completas, 289y 291.

57 Machado, Apuntes inéditos, 57 y Juan de Mairena, 163.

58 Machado, Apuntes inéditos, 57. Las cursivas son nuestras.

59 Machado, Apuntes inéditos, 60.

80 Sobre el término «pedante» y su etimologia reflexiona Ma-
chado en el capitulo XXXIX de su Juan de Mairena.

8 Machado, Juan de Mairena, 90.

103

por reconocer la propia ignorancia (una «ignorancia
admirativa» como la denomina Machado®?). De un
modo similar nos parece que habla Zambrano de la
razén cuando considera que aquel que de verdad
cree en ella «xcomienza por pensar que no la tiene»®s,
puesto que la razén no es, para Zambrano, algo que
uno posea, sino que mas bien se ha de entrar en ella.
Y, como recomienda Mairena, no hay mejor manera
de conocerse a uno mismo (con sus virtudes y defec-
tos) que manteniendo los pies en el suelo. Por lo tan-
to, del mismo modo en que Zambrano demanda una
filosofia que sea vivible, Machado proclama: «Huid
de escenarios, pulpitos, plataformas y pedestales.
Nunca perdais contacto con el suelo; porque soélo asi
tendréis una idea aproximada de vuestra estatura»®*.

Una recomendacion que, como puede observar-
se, va en consonancia con el magisterio que profe-
sa Mairena, a saber, una enseflianza basada en un
dialogo que no tenga que situar obligatoriamente al
maestro mas «arriba» que los alumnos (cual clase
magistral), sino que reivindica la conversacion entre
todos. Por esa razén, casi al final de la obra, culmina
Mairena afirmando a sus alumnos: «Vosotros sabéis
que yo no pretendo enseharos nada, y que solo me
aplico a sacudir la inercia de vuestras almas, a arar
el barbecho empedernido de vuestro pensamien-
to, a sembrar inquietudes»®®, dando muestras una
vez mas del concepto de sabiduria clasica que aqui
Machado estaria defendiendo, en donde el maestro
no es mas que un guia®® para los alumnos.

Un ejemplo de modestia que el mismo Juan de
Mairena refleja al reconocer que no siempre esta
seguro de lo que dice; signo del método nada im-
positivo de la propia filosofia de Machado, quien —
con palabras de su apdcrifo— confiesa que él es «un
alma siempre en borrador, llena de tachones, de va-
cilaciones y de arrepentimientos»®’. Dudas que, en
definitiva, nos hacen pensar que Machado no con-
cibe la filosofia como la busqueda de una Verdad
con mayusculas. Sabiendo, ademas, que «el camino
vale mas que la posada; que puestos a elegir en-
tre la verdad y el placer de buscarla elegiriamos lo
segundo...»®8, sentencia el poeta sevillano. Siendo,
probablemente, esta circunstancia (ademas de su
muy evidente vocacion poética) la que le conduzca,

62 Machado, Juan de Mairena, 266-267.

63 Maria Zambrano, «El lugar de la razén», Semana, San Juan
de Puerto Rico, 13 (13 de noviembre de 1963): 6. (Aunque es
un texto que la fildsofa firma en Roma el 8 de septiembre de
1963). De igual forma, decia Mairena: «yo no me creo en po-
sesion de ninguna verdad que pueda revelaros», Machado,
Juan de Mairena, 279.

84 Machado, Juan de Mairena, 91.

85 Machado, Juan de Mairena, 253.

86 Un concepto muy similar al que utiliza Zambrano en «La
“Guia”, forma del pensamiento», en Hacia un saber sobre el
alma, 59-81. Para nuestra filésofa, el maestro es un «media-
dor» y por eso cree que la vocacion del maestro es «la voca-
cion entre todas la mas indispensable, la mas proxima a la
del autor de una vida, pues que la conduce a su realizacion
plena», M. Zambrano, «La vocacion del maestro. La media-
cion» en Filosofia y educacion. Manuscritos (Alicante: ECU,
2013), 105.

87 Machado, Juan de Mairena, 92. No hay que olvidar a este res-
pecto que gran parte del pensamiento machadiano esta ex-
presado, con un estilo aforistico, en cuadernos de apuntes.
Véase, por ejemplo, Los complementarios o, sin ir mas lejos,
su Juan de Mairena.

88 Machado, Juan de Mairena, 283.



104

como estamos viendo, a combinar filosofia y poesia.
Pero, sobre todo, parece que esta forma de enten-
der la ensefanza —y, por ende, la sabiduria— recoge
la esencia de lo que, para Machado, debe aportar el
maestro: provocar en los estudiantes la duda, esto
es, la desconfianza necesaria (de ahi la importancia
del escepticismo) que los inspire a intentar com-
prender la realidad.

Ahora bien, aunque muchas de estas ideas apa-
recen en las lecciones de Retdrica de Mairena,
estan justificadas en tanto en cuanto Machado,
como buen orador, sabe que «para decir bien hay
gue pensar bien»®?, es decir, que no basta con per-
feccionar el arte de hablar bien si no hay nada de-
tras de esas palabras. Por ello, Machado evita toda
retérica que no sea mas que «pura costra»’® que
oculte la vaciedad del pensamiento. Por el contra-
rio, aprecia la lengua con la que normalmente nos
expresamos: «una lengua madura, repleta de folklo-
re”', de saber popular, y que ése fue el barro san-
to de donde saco Cervantes’ la creacion literaria
mas original de todos los tiempos»’®. El poeta de
Sevilla ensalza, pues, el valor y la riqueza creadora
de la lengua espaniola, que esta inundada de ese
saber popular al que Machado no quiere renunciar;
una sabiduria del pueblo que —lejos de ser la letra
muerta que el pueblo carga en su alma sin la menor
conciencia— se transforma en «cultura viva»™ que
puede ensefarnos a hacer las cosas con la pasion
que todo artista pone en sus obras.

Volviendo a esa comunién entre las palabras y
las ideas, o como dice Machado, a ese «encuentro»
que en muchas ocasiones es fruto del azar, lo im-
portante radica en que cada escritor sea conscien-
te de la necesaria conexion entre ambas para que
la obra esté completa. Una impresién muy parecida
a la zambraniana, ya que no podemos olvidar que
ella considera que la poesia encuentra y la filoso-
fia busca™. Con esta idea retornamos a una de las
cuestiones fundamentales de nuestra reflexiony que

8 Machado, Juan de Mairena, 108.

0 Machado, Juan de Mairena, 111.

7 No olvidemos que su padre, Antonio Machado y Alvarez, fue
un ilustre estudioso del folklore espafiol y del cante popular.
Véanse, entre otras obras, El folk-lore andaluz (Sevilla: Edi-
toriales Andaluzas Unidas, 1986) o su Coleccion de cantes
flamencos (Sevilla: Extramuros, 2007).

72 Sobre la relacion de la obra cervantina con el folklore espafiol
reflexiona Machado en diversas partes de su Juan de Maire-
na. Cfr. 164-165, 169 y 213-214.

% Machado, Juan de Mairena, 111.

™ Para esta nueva consideracion de la filosofia, nos parecen
de enorme valor las apreciaciones que Machado hace del
folklore en las que, verbigracia, afirma: «El pueblo sabe mas,
y sobre todo, mejor que nosotros. El hombre que sabe ha-
cer algo de un modo perfecto —un zapato, un sombrero, una
guitarra, un ladrillo— no es nunca un trabajador inconsciente,
que ajusta su labor a viejas féormulas y recetas, sino un artista
que pone toda su alma en cada momento de su trabajo» (Ma-
chado, Juan de Mairena, 116).

7S De ahi que Zambrano vaya a decir en El hombre y lo divino que,
mientras que la filosofia comienza siempre por una pregunta,
la poesia lo hace por «una respuesta a una pregunta no for-
mulada» (Maria Zambrano, El hombre y lo divino (Madrid: FCE,
1993), 66). A su vez, en Claros del bosque establece Zambrano
una analogia entre los claros del bosque y las aulas, pues a
esos claros «no se va, como en verdad tampoco va a las aulas
el buen estudiante, a preguntar» (Zambrano, Claros del bos-
que, 17). Lo que también nos recuerda a esa actitud de espera
que reclama Machado al poeta como pescador.

Sanchez Espillaque, J. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 97-107

no es otra que la conveniencia de asumir una mi-
rada integradora capaz de comprender todo lo que
significa el ser humano. Ahora bien, el fundamento
ultimo de esta cuestion se halla, para Machado, en
que el pensador poeta no puede quedarse encerra-
do en si mismo, sino que ha de lanzarse al mundo
para descubrirlo. Esta idea, cree el poeta andaluz,
«encierra toda una metafisica que es, a su vez, una
poética nueva»’®. Saliendo asi a nuestro encuentro
una de las reflexiones mas interesantes de la filoso-
fia machadiana: la esencial heterogeneidad del ser””.
Y, aunque su abordaje desborde por completo los
limites de la presente investigacion’®, quisiéramos
recordar que el analisis que lleva a cabo Machado
en sus obras (tanto en la prosa como en su poesia)
en torno a /o ofro, nos ayudaria en estos momentos
a entender que el pensamiento poético, a diferencia
del I6gico o matematico (que es, en esencia, homo-
geneizador), trata de ser heterogeneizador, esto es,
si quiere ser creador, el fildésofo poeta debe entrar
en contacto con lo otro que no es él mismo, con el
mundo (en donde estan también los otros yos). Una
importante tarea que, como venimos observando, no
se puede hacer a espaldas del tiempo; pero no del
tiempo como transcurso lineal sino como horizonte
que alberga el ser del hombre™®.

Contodo, la vieja I6gica —como la llama Machado
para referirse a la que durante siglos ha usado el
pensamiento humano— no nos seria util para com-
prender el mundo que nos rodea. Por eso, el maestro
Mairenatrata de mostrar a sus alumnos esa nueva l6-
gica a la que, en su opinidn, ya apuntaba su maestro
Abel Martin. Una I6gica que, como venimos apunta-
lando en nuestro discurso, requiere, segun Machado,
del ejercicio de una disciplina tan importante como
es la Retdrica. Nuevamente nuestro poeta pone el
acento en la importancia de hablar bien, pero reco-
nociendo, al mismo tiempo, que no es posible hablar
bien sin pensar bien. Por este motivo, el poeta anda-
luz considera que retdrica (arte de hablar bien) y 16-
gica («estudio de las normas y habitos de pensarm&®)
han de ir de la mano para que nuestro pensamiento
no degenere en una burda sofistica, es decir, en un
hablar por hablar que no haga mas que enmascarar
la falta de ideas detras de nuestras palabras.

Por ello es tan necesario encontrar una logica
distinta de la racionalista, que no parta —asegura
Machado— del principio de identidad, pues, como
decia Heraclito, nada permanece idéntico a si

76 Machado, Juan de Mairena, 127.

7 Este es, precisamente, el titulo de una de las obras que Ma-
chado atribuye a Abel Martin. Otra obra martiniana que tam-
bién contribuiria a esa reivindicacion de la alteridad en lo que
al conocimiento del hombre se refiere es De lo uno a lo otro.

78 Cfr. Jéssica Sanchez Espillaque, «La alteridad en la cons-
truccion del sujeto: Los apécrifos machadianos», Thémata.
Revista de Filosofia, n° 70 julio-diciembre (2024): 285-308.

7 Maria Zambrano, «El nacimiento de la poesia», en El maqui-
nista de la generacion, Malaga, n°1-2 (2000): 104-105. Se tra-
ta de un documento, inédito hasta esta publicacioén, que se
encontraba en el Archivo de la Fundacion Maria Zambrano
(signatura M-214) y que formaba parte de una carpeta titu-
lada «Historia y poesia» que contiene apuntes, esquemas y
borradores de la fildsofa velefia sobre esta cuestion. Esta-
mos ante una trascripcion de dichos documentos, por lo que
presenta la redaccion original —y presumiblemente provisio-
nal— de este tipo de textos.

80 Machado, Juan de Mairena, 179.



Sanchez Espillaque, J. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 97-107

mismo. La légica del poeta huye asi de todo pen-
samiento homogeneizador, ya que «pretende ser la
de un pensar poético, heterogeneizante, inventor o
descubridor de lo real»®'. Para Machado, esta nueva
I6gica hace, como vemos, uso del razonamiento he-
racliteo, a saber, una argumentacion discursiva en
la que se toma muy en serio el trascurrir del tiem-
po. De ahi que en dicha légica «las conclusiones no
parecen congruentes con sus premisas porque no
son ya sus hijas, sino, por decirlo asi, sus nietas»®2.
O lo que es lo mismo, el paso del tiempo ha hecho
que en parte «caduque» el valor de la premisa, que
ha quedado transmutado por él. Y por eso es tan
importante la labor creativa del poeta, que ayudaria
a sacar a la luz aquello que con el pasar del tiempo
ya no estatan claro. Razén por la cual, y teniendo en
cuenta ese fluir temporal que es nuestra vida, pare-
ce inevitable, tal y como expresan estos dos auto-
res, que la poesia deba partir siempre del olvido y
de su reverso, el recuerdo.

5. Conclusiones

De todo lo dicho anteriormente, podemos concluir
la necesidad actual de un nuevo modo de filosofar,
poéticamente, que —como la filésofa velefia nos de-
muestra— se hallariaya en el pensamiento de Antonio
Machado, el cual, sirviendose del poder creador de
la palabra, nos descubre una comprension mas inte-
gra del ser humano.

Asi pues, frente a la pretendida universalidad del
pensamiento racionalista, en este estudio hemos ob-
servado, a través de los planteamientos de Machado
y Zambrano, la apuesta por la pertinencia de una re-
valorizacion del lenguaje poético. Por esta razén, a
diferencia de la filosofia academicista que trata de
renunciar al lenguaje del pueblo en busca de una
terminologia propia «obijetivay, la filosofia que sub-
yace en estos dos autores es consciente de que el
lenguaje comun, esto es, aquel que esta vinculado a
un tiempo y un lugar determinados, puede expresar
de manera apropiada la completa realidad humana.

Como se ha recordado, la filosofia racionalista
pretenderia escapar de todo subjetivismo y relati-
vismo sacrificando todos aquellos elementos in-
dividuales que «enturbien» la especulacion cien-
tifica. De modo que son expulsados de la reflexion
filosoéfica los sentimientos, asi como los discursos
que son capaces de acercarse a ellos: los discur-
sos metaféricos y, por ende, poéticos. Es, pues, la
reivindicacion de lo concreto frente a la razon en
abstracto lo que la razon poética —encarnada en la
obra de Machado— puede aportarnos para intentar
alcanzar una comprension integral de nuestra reali-
dad. Concretamente, una que no olvide aquella otra
mitad del ser humano: las sensaciones, las pasiones,
el corazon; de donde brotan también (y no sélo de la
razon) las preguntas que mas preocupan al hombre.

Entre los elementos comunes que comparten
Machado y Zambrano —ademas del evidente hecho
de que ambos son andaluces y abandonan pronto
su tierra, coincidiendo incluso en las mismas ciuda-
des (Madrid y Segovia)— podemos mencionar entre
los mas importantes: que estudian Filosofia y Letras

8 Machado, Juan de Mairena, 178.
82 Machado, Juan de Mairena, 243-244.

105

en la Universidad Central de Madrid, en donde co-
nocerian a grandes fildsofos del momento como
Garcia Morente, Ortega y Gasset o Zubiri; que man-
tuvieran un activismo politico de raiz socialista y re-
publicana, ensalzando y defendiendo los valores de
la Republica (por los que se vieron obligados a emi-
grar®®); que Zambrano participara en la creacion de
la revista Hoja literaria (en 1932, que luego paso a lla-
marse Hora de Espania), en la que Machado publicara
algunos de sus textos hasta su muerte o que ambos
formaran parte del ambiente que rodeaba aquellos
afios la Revista de Occidente®*. Estas confluencias,
unidas a los textos en los que tanto uno como la otra
hacen referencia al pensamiento del otro, nos permi-
ten atisbar la idea de que la fildsofa velefia vio en la
obra de Machado la aurora de su razén poética.

Desde este punto de vista, y teniendo en cuen-
ta la consideracion zambraniana de que historia y
poesia estan relacionadas de modo que la poesia
narra la historia de un pueblo®®, Machado represen-
taria, para Zambrano, el modelo de pensador poeta
modesto que pone su pensamiento al servicio de
Espanfia, pues el decir poético machadiano revelaria
la realidad del pueblo espanol. En ultima instancia,
Machado refleja la esencia del poeta meditador que,
mas alla de la musicalidad de sus rimas, persigue
crear un pensamiento que sea capaz de dar sentido
a nuestra vida. De ahi que, para Zambrano, él sea un
poeta comprometido con su pueblo.

Como hemos podido comprobar, nuestro objeti-
vo no ha estado unicamente en realizar un analisis
exhaustivo de los textos en los que uno y otro autor
se mencionan®, sino, mas profundamente, en las
conexiones que tanto Zambrano como Machado po-
nen de manifiesto a lo largo de su obra, las cuales
nos sirven para concluir que habia una honda interre-
lacion entre sus propuestas, que, al mismo tiempo,
conllevan un vinculo entre filosofia y poesia. Sin ne-
cesidad, repetimos, de tener que mostrar todas las
ocasiones en las que ellos dialogaron directamen-
te®”, ya que mas interesante resulta todavia el dialo-

8 En la cronologia que hace Jesus Moreno Sanz en Los inte-
lectuales en el drama de Espafna (Madrid: Trotta, 1998), 53, se
relata un hecho que, de ser cierto, reflejaria la profunda amis-
tad de estos dos pensadores —aunque no podemos asegu-
rar que realmente sucediera asi: cuenta Moreno Sanz que,
camino del exilio a Francia, Zambrano se encontré con Ma-
chado y su madre caminando y dado que él no habia acepta-
do su invitacion a subir al vehiculo, ella bajo del cochey cruzé
la frontera caminando con Machado. Este suceso también
lo menciona J. F. Ortega Mufioz en el prélogo a Palabras de
caminante. Bibliografia de y sobre Maria Zambrano (Malaga:
Centro “Maria Zambrano” de la UNED, 2000), 29-30.

8 Contrastense algunos de estos datos en el andlisis que rea-
liza Martin Ruiz Calvente, «Antonio Machado en Maria Zam-
branow, El Buho. Revista electrénica de la Asociacion Andalu-
za de Filosofia, n° 5 (2008): 23-50.

85 Zambrano, «La crisis del Racionalismo moderno», 255.

8 Baste sefialar el modo en el que Zambrano se refiere al
poeta andaluz en Pensamiento y poesia en la vida espafiola
(Madrid: Biblioteca Nueva, 2014), 204: «<nuestro, nuestro mas
que nadie, Antonio Machado».

8  Antonio Machado y Maria Zambrano se conocieron, habida
cuenta de la amistad entre Antonio Machado y Blas Zambra-
no. Prueba de ello, es la remembranza que Zambrano tiene
del ultimo numero de la revista Hora de Espafa, en el que
iba a publicarse el Mairena péstumo de Machado y en don-
de el poeta sevillano dedicaba unas palabras por la muerte
de Blas Zambrano. Cfr. Zambrano, «Pérdida y aparicion del
ultimo escrito de “Juan de Mairena” por Antonio Machadoy,



106

go entre el pensar filoséfico y el pensar poético que
ellos mismos reflejan. En este sentido, nos parecen
reveladoras las palabras de Zambrano en «Antonio
Machado: Un pensador (Apuntes)»:

(...) la filiacion de un pensador o de un pensar
no depende, como se sabe y se olvida, del co-
nocimiento de los textos que, por otra parte,
pueden haber sido conocidos un dia y hundir-
se en el fondo creador de la memoria.88

Por este motivo, nos parece que ambos habian
comprendido las consecuencias para la vida que se
derivan de la reduccion racionalista. Razon por la que
Zambrano criticaria a la tradicion racionalista que, co-
menzando con Platén, habia desterrado a la poesia 'y
la habia condenado a vivir fuera, en los arrabales®®, de
todo conocimiento cientifico por no ser considerada
una forma de conocimiento. Una razén en la sombra,
que, como se ha visto, esta cansada del brillo de la
racionalidad abstracta, por lo que sdlo el pensador
poeta (entre ellos, Machado) es capaz de adentrarse
enlo mas profundo de esa oscuridad de nuestra alma.
Lo cual no significa que se esté privilegiando sélo a
la poesia (y, por tanto, invirtiendo el planteamiento
racionalista), sino que supone un rechazo de toda fi-
losofia academicista, esto es, de todo fildsofo que
unicamente pretende captar y expresar la realidad
mediante abstracciones que detienen el devenir de
los fendmenos y que, por consiguiente, matan la vida.

Ahora bien, ¢;estas coincidencias entre ambos
autores nos podrian llevar a pensar que Zambrano
pudiera estar pensando en Machado cuando reivin-
dica esa convivencia entre filosofia y poesia? Podria
ser, pero de lo que no parece haber dudas es de que
la fildsofa andaluza apuesta por un saber poético
que, lejos de operar como la razén racionalista tra-
tando de abstraer la esencia de las cosas, se pega
al sentimiento, a la imaginacion y al recuerdo para
desprender de ahi un profundo sentido de la vida,
que no desprecia la multiplicidad y heterogeneidad
de nuestra realidad (pero que tampoco se queda en
el mero placer estético). El poeta —y Machado es un
buen ejemplo de ello— no renuncia a las cosas, sino
que se detiene en ellas para vivirlas.

Por esta misma razon el poeta es siempre un ca-
minante, que aspira, a través del camino, a compren-
der la realidad; aunque este sendero no esta ilumi-
nado, sino en la penumbra. Por eso, la razén poética
—a diferencia de la racionalista— no es tan brillante
(e incluso, podriamos decir, cegadora), sino que el
poeta, caminando entre las sombras, logra alborear
un pensamiento unico y abismal. De este modo, las
«palabras de caminante»®® de ambos filésofos re-

Indice, n° 248 (1969): 8. Tal es la relacion entre ambos, que Ma-
ria Zambrano llegé a decir del poeta que lo sentia como un pa-
dre. Véase Zambrano, «Palabras paternales» en Las palabras
del regreso (Salamanca: Amaru Ediciones, 1995), 183-184, en
donde la malaguena se refiere a la voz paternal de Machado
«aungue tal vez al sentirla asi contribuya, para quien esto es-
cribe, el haber visto su sombra [la de Machado] confundida
con la paterna en anos lejanos de adolescencia, alla en una
antigua y dorada ciudad castellana. La sombra paterna... y la
sombra de amigos caidos en la lucha comuny», 184.

8 Zambrano, «Antonio Machado: un pensador (apuntes)», 149.

89 Zambrano, «Pensamiento y poesia», 16.

% Nos servimos de la expresion de Juan Fernando Ortega Mu-
foz en la obra ya mencionada Palabras de caminante. Biblio-
grafia de y sobre Maria Zambrano.

Sanchez Espillaque, J. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 97-107

presentarian la aurora de esa nueva manana en la
que la filosofia y la poesia han sabido reencontrarse.

Através de los altibajos de la histérica mareay
atravesando desiertos y fronteras, la vocacion,
diria filosofico-poética andaluza no sélo se ha
mantenido, sino que ha dado sefiales de vida.”'

Referencias

Cerezo Galan, Pedro ed. Filosofiay literatura en Maria
Zambrano. Barcelona: Fundacion José Manuel
Lara, 2005.

— Palabraen el tiempo. Poesiay filosofia en Antonio
Machado. Madrid: Gredos, 1975.

Heidegger, Martin. «Holderlin y la esencia de la
poesia». En Arte y poesia. Madrid: Fondo de
Cultura Econdémica, 1995, 125-148.

— Introduccién a la metafisica. Barcelona: Gedisa,
1987.

— De camino al habla. Barcelona: Serbal, 1987.

Machado, Antonio. Epistolario. Barcelona: Ediciones
Octaedro, 2009.

— Poesias completas. Madrid: Espasa Calpe, 1997.

— Juan de Mairena. Sentencias, donaires, apuntes
y recuerdos de un profesor apdcrifo. 1936.
Precedido de: Apuntes inéditos (1933-34).
Madrid: Alianza, 1986.

Maillard, Chantal. La creacion poética por la metafora.
Introduccion a la razdn-poética. Barcelona:
Anthropos, 1992,

Moreno Sanz, Jesus. «La semantica de la luz». En
Claves de la razon poética. Maria Zambrano: un
pensamiento en el orden del tiempo, editado por
Carmen Revilla, Madrid: Trotta, 1998, 37-40.

Neves, Maria Jodo. «Sobre la metafora operante
de los “claros del bosque” en Ortega y Gasset,
Martin Heidegger y Maria Zambranow, Aurora, n°
13 (2012): 40-49.

Ortega y Gasset, José. Historia como sistema.
Madrid: Alianza, 2003.

Paz, Octavio. Arbol adentro. Barcelona: Seix Barral,
1987.

Platon. Dialogos. Criton, Feddn,
Parménides. Madrid: Edaf, 1998.

Ruiz Calvente, Martin. «Antonio Machado en Maria
Zambrano», El Buho. Revista electronica de la
Asociacion Andaluza de Filosofia, n° 5 (2008):
23-50.

Sanchez Espillaque, Jéssica. «La alteridad en
la construccion del sujeto: Los apdcrifos
machadianos», Thémata. Revista de Filosofia, n°
70 julio-diciembre (2024): 285-308.

Unamuno, Miguel de. Del sentimiento tragico de la
vida. Madrid: Espasa, 2011.

— «jPlenitud de Plenitudes y todo Plenitud!». En
Obras Completas, edicion de Manuel Garcia
Blanco. Barcelona: Vergara, Tomo lll, 1958, 753-
770.

El banquete,

o Estas son unas palabras de Maria Zambrano al presidente
de la Fundacion Maria Zambrano en una carta fechada en
Ginebra el 7 de febrero de 1981y reproducida por J. F. Ortega
Mufoz en el prélogo a Palabras de caminante. Bibliografia de
y sobre Maria Zambrano, 17.



Sanchez Espillaque, J. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 97-107

«Credo poético». En Obras Completas, edicion
de Manuel Garcia Blanco. Barcelona: Vergara,
Tomo XIIlI, 1958, 200-201.

Villalobos, José. «La razén poética en Zambrano

como razon radical», Cuadernos sobre Vico, 9-10
(1998): 271-279.

Zambrano, Maria. «La guerra de Antonio Machadon.

En A. Machado, La guerra. Madrid: Visor, 2022,
119-130.

Pensamiento y poesia en la vida espariola.
Madrid: Biblioteca Nueva, 2014.

«La vocacion del maestro. La mediacion». En
Filosofia y educaciéon. Manuscritos, Alicante:
ECU, 2013, 101-105.

Algunos lugares de la poesia. Edicion de J. F.
Ortega Mufoz. Madrid: Trotta, 2007.

Filosofia y poesia. México: FCE, 2005.

Claros del bosque. Barcelona: Seix Barral, 2002.
Palabras de caminante. Bibliografia de y sobre
Maria Zambrano. Malaga: Centro “Maria
Zambrano” UNED, 2000.

«El nacimiento de la poesia», El maquinista de la
generacion, n° 1-2 (2000): 104-105.

Los intelectuales en el drama de Espafa y
escritos de la guerra civil. Madrid: Trotta, 1998.

107

Las palabras del regreso. Edicion de Mercedes
Gomez Blesa. Salamanca: Amaru Ediciones,
1995.

El hombre y lo divino. Madrid: Fondo de Cultura
Econdémica, 1993.

Hacia un saber sobre el alma. Madrid: Alianza,
1993.

«Apuntes sobre el tiempoy la poesia», Credo, La
Habana (Cuba), n°1(1993): 9-10.

«El lenguajey la palabray, Diario 16, Madrid, 13 de
octubre de 1985, n° 27 (1985): VII.

«La aurora de la palabra (tres fragmentos)»,
Poesia. Revista ilustrada de informacion poética,
Madrid, n° 4 (1979): 64-68.

«La crisis del Racionalismo europeo». En Obras
reunidas. Madrid: Aguilar, 1971, 255-298.
«Pérdida y aparicion del ultimo escrito de “Juan
de Mairena” por Antonio Machado», /ndice,
Madrid, n° 248 (1969): 8.

«Consideraciones acerca de la poesia», La
palabra y el hombre, Xalapa (México), n° 45
(1968): 7-15.

«El lugar de la razén», Semana, San Juan de
Puerto Rico, 13 (1963): 6.





