
1An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 1-13

¿En qué dirección Platón justificaría la mentira? 
A propósito del pseûdos en República

https://dx.doi.org/10.5209/ashf.98661� Recibido: 23/10/2024 • Aceptado: 27/08/2025

Resumen:  El trabajo ofrece un análisis de los sentidos de pseûdos en República. Frente a las interpretaciones 
consecuencialistas o totalitarias, la hipótesis general es que existe en Rep. una forma adecuada de lógos 
pseudés y, por ende, la aceptación del dispositivo. La hipótesis particular es que la verdadera oposición se da 
en dos niveles: por un lado, en el nivel interno del alma se opone la verdad y el pseûdos genuino (ignorancia), 
y, por otro, en un sentido secundario, en el nivel del lógos aparece el llamado “pseûdos en palabras”. En este 
segundo plano, se da una oposición entre un pseûdos en palabras que es reflejo de la ignorancia del alma y 
el “pseûdos noble”, que es guiado por una verdad de fondo. La utilidad del pseûdos noble está vinculada en 
términos platónicos a la verdad y, por ende, al bien del alma. Para tal fin, en primer lugar, se discriminarán los 
dos tipos mencionados y sus clases en Rep. y, en segundo, ofreceremos una interpretación del “pseûdos en 
palabras noble” para comprender su caracterización como útil y su analogía con phármakon.
Palabras clave: educación; mentira; m ito; Platón; verdad.

ENG In what direction would Plato justify  lying?
About the pseûdos in the Republic

Abstract : The work offers an analysis of  the meanings of pseûdos in Republic. Faced with consequentialist or 
totalitarian interpretations, the general hypothesis is that there exists in Rep. an adequate form of lógos pseudés 
and, therefore, the acceptance of the device. The particular hypothesis is that the true opposition occurs on two 
levels: on the one hand, at the internal level of the soul, truth and genuine pseûdos (ignorance) are opposed, and, 
on the other, in a secondary sense, at the level of the lógos the so-called “pseûdos in words” appears. On this 
second level, there is an opposition between a pseûdos in words that is a reflection of the ignorance of the soul 
and the “pseûdos noble”, which is guided by a fundamental truth. The usefulness of the noble pseûdos is linked in 
Platonic terms to the truth and, therefore, to the good of the soul. For this purpose, firstly the two mentioned types 
and their classes in Rep. will be discriminated and, secondly, we will offer an interpretation of the “pseûdos in noble 
words” to understand its characterization as useful and its analogy with phármakon.
Keywords: Education; lie; myth; truth; Plato.

Sum a rio: 1. Introducción; 2. El pseûdos en Rep. y s us tipos; 3. La utilidad del “pseûdos noble” y la metáfora 
del phármakon; 4. Conclusiones; 5. Bibliografía.

Cómo citar: Vecchio, Ariel. (2026). “¿En qué dirección Platón justificaría la mentira? A propósito del pseûdos 
en República”. Anales del Seminario de Historia de la Filosofía, 43 (1), 1-13.

Fuente de financiamiento: el presente trabajo ha sido financiado por el Ministerio de Ciencia y Tecnología 
de Argentina a través de la beca interna posdoctoral CONICET.

Agradecimientos: agradezco al Prof. Dr. A. G. Vigo (UANDES) por sus aportes y su constante acompaña-
miento. También agradezco al Prof. Dr. M. Solans (UNAV) y al Prof. J. Lavilla de Lera (UPV/EHU) por sus lectu-
ras atentas, sus comentarios y sus sugerencias.

1	 Doctor en Filosofía por la Universidad de Navarra, España, y Doctor en Filosofía por la Universidad Nacional de San Martín, Ar-
gentina. Profesor de Ética y Derechos Humanos, Facultad de Psicología de la UBA (Arg.) y Profesor de Griego Clásico, Escuela de 
Humanidades, UNSAM (Arg.). Becario Posdoctoral del LICH, UNSAM.

Anales del Seminario de Historia de la Filosofía
e-ISSN 0211-2337

E ST U D I OS

Ariel Vecchio1

UBA-UNSAM (LICH/CONICET)   

https://dx.doi.org/10.5209/ashf.98661
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:vecchioariel%40gmail.com?subject=
https://orcid.org/0009-0003-8219-5429


2 Vecchio, Ariel. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 1-13

1. Introducción2

Para ubicarnos en el argumento de Rep., el an áli-
sis del pseûdos se enmarca en el tratamiento de la 
educación. Como es conocido, la conversación so-
bre la educación se divide en música y en gimnasia 
(376e)3. A propósito de la educación en este con-
texto, Araujo sostiene:

Socrates admits that tradition offers the best 
method for basic education: gymnastics 
for the body and musical poetry for the soul 
(376e2-3). Musical education in an oral culture 
is an exercise of retelling. It begins in very early 
childhood with caregivers functioning as sto-
rytellers, and goes on with children and youths 
learning poems by heart so they can recite and 
reenact them. We start as spectators and turn 
into storytellers, and therefore also into poetic 
performers. The rhythm and the music of the 
songs are relevant to the process, for they en-
hance our ability to memorize stories. This is 
a point to have in mind while Socrates passes 
from investigating what poetry shall say to how 
it shall say it (καὶ ἡμῖν ἅ τε λεκτέον καὶ ὡς λεκτέον 
παντελῶς ἐσκέψεται - 392c8-9)4.

El análisis de la formación musical se divide, al 
menos, en dos vías, a saber: por un lado, se indaga 
qué tipo de contenido es adecuado para la forma-
ción (como ejemplo se emplea la del guerrero) y, por 
otro, qué tipo de modalidad enunciativa se debe em-
plear (cf. 392c y 394c). La producción de lógos pseu-
dés es tematizada abiertamente por Sócrates en el 
inicio de la reflexión sobre el contenido. De hecho, 
Sócrates indica que el contenido de la formación 
musical está compuesto por dos géneros de dis-
cursos (lógon): uno verdadero (alethés) y otro falso 
o aparente (pseudés) (II 377a). Ambos tipos de dis-
cursos son necesarios para la formación del niño (II 
376e-377b). Entonces, desde el inicio, Sócrates es-
tipula la necesidad de emplear el lógos pseudés. El 
rechazo o la aceptación de cierto contenido particu-
lar de la poesía tradicional en Rep. está relacionado 
con representar, sea en prosa o en poesía (modo), 
los modelos de acción frente a los agentes en for-
mación (contenido).

Ahora bien, sobre la distinción y la tensión en-
tre “mentira verdadera” y “mentira noble”, espe-
cialistas y comentadores ofrecen diversas vías de 
solución, por ejemplo, el establecimiento de un 
Platón consecuencialista o utilitarista5. Incluso, se 
estipula un Platón totalitario que justifica la mentira 
y la manipulación por parte del poder político sobre 

2	 Agradezco profundamente a los revisores anónimos por las 
correcciones y las sugerencias, que permitieron mejorar mu-
cho este escrito. Las unas y las otras, derivadas de sus lectu-
ras atentas, me permitieron también aprender.

3	 Para un conjunto de trabajos vinculados a la educación, cf. 
Suñol, V. - Miranda, L. R., La educación en la filosofía antigua: 
Ética, retórica y arte en la formación del ciudadano (Miño y 
Dávila, 2020).

4	 Araujo, C. “Plato’s Republic on Mimetic Poetry and Empathy.” 
En The Many Faces of Mimesis, ed. Por Heather L. Reid y Je-
remy C. DeLong. (Parnassos Press – Fonte Aretusa, 2018) 80.

5	 Mabbott, J.D. “Is Plato ‘s Republic Utilitarian?” Mind XLVI 
(1937): 468-474, y Barrow, R. Plato, Utilitarianism and Educa-
tion. Routledge, 2010.

la ciudadanía6. Estas interpretaciones pueden ser 
reconducidas al siguiente razonamiento: dado que 
Platón caracteriza la mentira como phármakon, la 
considera útil para el ser humano conforme a las 
consecuencias del empleo de la mentira. Ahora 
bien, ¿en qué dirección Platón justificaría la men-
tira sin más o la manipulación? ¿es la finalidad de 
la mentira la que la transforma en noble o innoble? 
¿qué guía este empleo? ¿el arbitrio de quien la ma-
nipula? Frente a estos interrogantes, intentaremos 
ofrecer una interpretación textual que permita en-
marcar correctamente el tratamiento de un tipo 
adecuado de pseûdos y la metáfora del phármakon 
en conexión con la verdad: el pseûdos genuino, 
como mostraremos, es un remedio adecuado en 
el sentido de emplearlo solo a los fines de producir 
un bien –establecer o restablecer un orden, meta-
fóricamente la salud– o evitar un mal respecto a la 
estructura interna del alma. Ahora bien, el hecho 
de evitar un mal o producir un bien es consecuen-
cia necesaria de conocer el bien genuino del alma. 
Entonces, la metáfora del phármakon se ejecuta por 
referencia a la verdad y, por ende, el bien inherente 
del alma, no en vistas de consecuencias externas.

Entonces, la aceptación y la reglamentación del 
empleo de relatos se encuentran no solo en sus 
consecuencias o efectos, sino fundamentalmente 
en el sutil análisis de las pautas de la composición 
del contenido de los mitos, cuyo punto central es la 
adecuación de estos a una verdad. Nuestra hipóte-
sis general es que tanto el rechazo y la aceptación 
de ciertos contenidos de la poesía tradicional se 
asientan sobre la forma adecuada de producir lógos 
pseudés y, por ende, sobre la aceptación del dispo-
sitivo en general. A su vez, nuestra hipótesis particu-
lar es que en Rep. la verdadera oposición no se da 
entre un mal o buen pseûdos, sino que la oposición 
se da en dos niveles: por un lado, en el nivel interno 
del alma la oposición se da entre verdad y pseûdos 
genuino, caracterizado como ignorancia, y, por otro, 
en el nivel del lógos aparece el llamado “pseûdos en 
palabras”. En este segundo plano, se da una oposi-
ción entre un relato (p.e. la teología de los poetas) 
que es reflejo de la ignorancia que habita en el alma 
y otro pseûdos, considerado como “el pseûdos no-
ble” (p.e. el mito de los metales o el mito de Er), que 
está guiado por una verdad. Pasando en limpio, el 
llamado “pseûdos verdadero” hace referencia sola-
mente a la ignorancia que habita en el alma. En cam-
bio, el llamado “pseûdos noble” no se da en el nivel 
del alma, sino que aparece específicamente en el 
nivel del lógos, toda vez que la configuración discur-
siva reproduzca de algún modo una verdad. Por eso, 
Platón prescribe solo el empleo del “pseûdos no-
ble”, a saber: los mitos que contengan verdad. Solo 
esos mitos son los que deben ser narrados y este 
deber se funda en que esos mitos contienen una 
verdad de fondo7. Dicho esto, intentaremos mostrar 

6	 Popper, K. The open society and its enemies, Volume 1: The 
Spell of Plato. Routledge, 1945; Taylor, Ch. “Plato’ s Totalita-
rianism.” Polis 5 (1986): 4-29; Grimaldi, N. “El estatuto del 
arte en Platón.” Anuario Filosófico 15 (1982): 145-162; y Ariza, 
S. “Desterrando formas poéticas en la República de Platón” 
Revista de Estudios Sociales, 34 (2009): 13-23.

7	 Platón emplea imágenes, mitos e incluso personajes en la 
composición mimética. En el argumento del diálogo, tanto el 



3Vecchio, Ariel. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 1-13

que la oposición no se da entre pseûdos genuino (ig-
norancia) y pseûdos noble, debido a que cada uno 
se encuentra en un registro o nivel distinto: el pri-
mero en el alma y el segundo, como modo positivo 
de “pseûdos en palabras”, en el lógos. Por lo dicho, 
en el contexto de análisis se condena plenamente 
el pseûdos en sentido estricto, la ignorancia en el 
alma, y solo se prescribe en el plano del lógos un 
empleo del pseûdos en sentido deflacionario.

Para tal fin, a continuación, se presentará un aná-
lisis puntual del pseûdos en Rep. En primer lugar, se 
discriminarán los dos tipos mencionados en el diá-
logo y, en segundo, ofreceremos una interpretación 
del “pseûdos en palabras” (τὸ ἐν τοῖς λόγοις ψεῦδος) 
para comprender su caracterización como útil y la 
analogía con phármakon.

2. El pseûdos en Rep. y sus tipos
El análisis de pseûdos en Rep. se presenta en el libro 
II (primera aparición en 376e) y es retomado en el III. 
Como se sabe, en este marco general se apunta, en 
primer lugar, a determinar los medios con los que se 
debe educar y, en s egundo, a poner en claro los tipos 
de contenidos que deben guiar la composición poé-
tica, uno de los elementos de la educación de la pó-
lis compuesta en palabras. Este nivel normativo de la 
educación se asienta sobre el nivel descriptivo de la 
naturaleza y de la función del estamento que se esté 
educando, como caso se utiliza el guardián.

En este marco, Sócrates indica que la educación 
musical incluye lógoi: uno verdadero y otro falso o fic-
cional (pseudés, II 377a)8. Lo importante es que am-
bos en conjunto son necesarios para la formación (II 
376e-377b) y que la educación de los niños comienza 
narrándoles mitos. La producción poética es central 
en la educación y en la formación, por eso en el texto 
se lleva a cabo un análisis del contenido y del modo 
de expresión de la educación poética. Ahora bien, 
las narraciones o los mitos con los que comienza la 
formación adecuada de los niños no serán cualquier 
lógos pseudés, sino que deben reproducir una ver-
dad (cf. Leyes 656c y 719b). En ese sentido, este ló-
gos empleado en contextos ficcionales reconocidos 
como tales no tiene por fin engañar, sino aproximar 
a una verdad, que a veces, por razones del asunto 
mismo y/o de la audiencia, no puede ser presentada 
eficazmente de otro modo.

mito del Hades (en su presentación en el L I y su desarrollo 
en el L X) como el de los metales cada uno a su modo con-
llevan fuerza motivacional en la acción y, además, contienen 
verdad. En ese sentido, el político genuino, que se dedica al 
cuidado de la pólis y no al beneficio personal (quien lo haga 
no es político, sino aparente político) y ha sido formado por 
el programa de educación dialéctica es quien estipula los 
túpoi. Se entiende además por qué no pueda realizar menti-
ras nobles el idiótes, el particular, pues no conoce la verdad 
y, por ende, tampoco el beneficio (cf. Rep. 377d, 382c-d, en 
especial 389b y 459d, y Sof. 219a). Cf. Protágoras 322b, para 
la relación entre la política y la unidad, y 313a para la educa-
ción buena o mala.

8	 Cf. Brisson, L. Platon, les mots et les mythes. Comment et 
pourquoi Platon nomma le mythe? La Découverte, 1994, y Re-
gali, M. Teoria e Prassi della Produzione Letteraria nel Timeo e 
nel Crizia di Platone (Academia Verlag, 2012), 125. El análisis 
platónico no tiene que ver con tipos de narraciones verdade-
ras y narraciones falsas con respecto a acontecimientos, cf. 
Eliade, M., Mito y Realidad (Editorial Labor, 1992), 15-27.

En este marco se afirma que el niño no es capaz 
de discernir lo que es alegórico y lo que no, y que las 
opiniones que a esa edad recibe son habitualmen-
te las más difíciles de borrar y las que menos pue-
den ser cambiadas (378e)9. A su vez, la infancia es la 
arkhé de la configuración del carácter y, por ende, es 
lo más importante: es el momento en que se moldea 
(pláttetai) y se marca con el túpos que se deseare 
estampar a cada uno (377b, cf. Teet. 191c)10. Por eso, 
dado que el dispositivo poético es central en la edu-
cación y contribuye a la formación de los niños, debe 
ser reconducido a paradigmas correctos de acción y 
verdades en función del educando.

En un análisis del túpos en conexión con el pseûdos, 
Spangenberg realiza una sugestiva lectura de Rep. II y 
III en la que muestra la función relevante que juega la 
noción de copia en el marco del argumento del pseû-
dos noble. Desde esta perspectiva, para la autora estos 
discursos en el marco formativo inicial no tienen por 
finalidad la verdad en sentido reduccionista, sino que 
tienen por finalidad formar a los futuros guardianes con 
el túpos correcto. Por eso, Spangenberg señala que la 
noción de verdad que emplea Platón en este contexto 
no tiene un sentido correspondentista o adecuacionis-
ta, sino que Platón emplearía un sentido pragmático de 
verdad: la utilidad del mito o la falsedad noble, en defini-
tiva, es implantar un paradigma de agencia en el alma11. 
Ahora bien, ese paradigma de acción está sujeto a una 
verdad de fondo. Por ejemplo, los mitos bien compues-
tos sobre guerreros deben de algún modo reproducir 
la conexión intrínseca entre guerrero-valentía, a dife-
rencia de los relatos compuestos por los poetas anali-
zados en el diálogo que son creaciones sin una verdad 
de fondo (cf. III 377a, en especial 377c y 377d-e). Desde 
esta perspectiva, cobra sentido en el argumento gene-
ral de Rep. que el filósofo-gobernante, quien es preci-
samente aquel que sabe sobre el bien, sea el habilitado 
para la estipulación y el empleo del noble pseûdos, en el 
sentido de un genuino phármakon basado en la verdad.

Sekimura sostiene que en la crítica al contenido 
de la poesía tradicional es central el término griego 
túpos y establece tres niveles donde operaría: 1) su 
impresión sobre el alma del espectador, 2) lo creado 
por el poeta en el mito, y por último 3) como paradig-
ma o ley, cuyo ejemplo es la teología que se presenta 
allí12. A partir de esta teología, que se basa en el des-
cubrimiento de las notas propias de “la divinidad”, es 
menester retirar todo mito que presente una imagen 
de los dioses y héroes no concordantes con los prin-
cipios regulativos apropiados. En otras palabras, los 

9	 Sobre el carácter temporal de la educación y el papel del 
acostumbramiento, cf. Rep. I 335b-d y III 395b-d, y Leyes 
II 653a y ss; Arist. EN 1103b6-35 y Pol. 1336b1-15, 1332a39-
41, 1332b4-11 y 1334b6-13. Véase: Vigo, A. Juicio, experien-
cia, verdad: de la lógica de la validez a la fenomenología 
(EUNSA, 2013), n12.

10	 Sobre el tipo de persuasión, Véase: Aguirre Santos, J. y La-
villa de Lera, J. “Del goce y la adulación a la búsqueda de la 
verdad: el diálogo platónico como nuevo modelo de poesía 
y retórica”, en ἀρχαΐζω: problemas de la filosofía antigua en 
clave iberoamericana, López, J. M. (comp.), (UUIRTO, 2023).

11	 Spangenberg, P. “Dimensiones prácticas de la verdad en la 
República de Platón.” En La educación en la filosofía antigua: 
Ética, retórica y arte en la formación del ciudadano, Suñol, V. - 
Miranda, L. R. (eds.). Miño y Dávila, 2020.

12	 Sekimura, M. Platon et la question des images (OUSIA, 2009), 
264ss.



4 Vecchio, Ariel. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 1-13

mitos no concordantes con la tipología deben ser 
eliminados, no el dispositivo en cuanto tal:

Además, esas historias son dañinas para quie-
nes las escuchan. Porque cualquiera será in-
dulgente consigo mismo al hacer algo malo, 
si está convencido de que acciones de este 
tipo también hacen e hicieron <los dioses y 
héroes> [...] Por eso hay que acabar con ta-
les mitos, para que no engendren en nuestros 
jóvenes una gran inclinación a cometer fácil-
mente acciones perversas (391e)13.

En la misma línea se afirma en Leyes:
Cuando, en el texto o en la música, un poeta 
que se equivoca en eso y compone plega-
rias erradas, hará quizás que, en los asuntos 
más importantes, los ciudadanos pidan to-
talmente lo contrario a lo que nosotros orde-
namos (801c).

Por su parte, Brancacci sostiene que la tipología 
platónica pone de relieve el control del poder políti-
co sobre la cultura artística y que la paideía platónica 
hace foco en la injerencia política sobre el dominio 
del lenguaje y, por ende, las opiniones14. Teisserenc 
sostiene que la crítica a la poesía y la teoría de la 
educación en Rep. se asientan en la jerarquía episté-
mica de la alegoría de la línea y en el simbolismo de 
la caverna. En particular, la crítica estaría asociada al 
subsegmento llamado eikasía que da cuenta de un 
tipo de disposición psíquica vinculada a determina-
das artes o la cultura en general. En otros términos, 
Teisserenc sostiene que la eikasía es un páthema 
del alma producto del encuentro con las imágenes, 
reflejos o sombras, o las opiniones comunes que 
circulan: es la aprehensión del objeto a través de su 
imagen. Ahora bien, la eikasía según esta línea inter-
pretativa se caracteriza por la creencia indubitable 
de estar en la verdad. A partir de esto, el autor con-
cluye que en la raíz del libro X de Rep. se encuen-
tran las consecuencias afectivas y psicológicas de la 
eikasía, estado que corresponde no solo a la mayo-
ría de los seres humanos, sino de las ciudades. De 
manera que el mecanismo proyectivo de la caverna, 
según el autor, permite interpretar el vínculo inhe-
rente de las imágenes culturales y la representación 
de sí. En nuestros términos, podríamos decir que las 
imágenes en el ámbito educativo, pero también las 
opiniones, ponen al descubierto que el dar por ver-
dadero lo no acreditado conlleva un autoengaño. Por 
ende, parafraseando aquí a Platón, quien vive entre 
sombras se vuelve una sombra (520c-d).

Sin embargo, si nos atenemos al texto, la crítica a 
la poesía se asienta, al menos, en dos niveles, a sa-
ber: la tipología platónica, por un lado, está vinculada 
al hecho de que el proceso formativo es el momento 
en donde se moldea el êthos de los niños a través de 

13	 Todas las traducciones de Rep. en citas fuera del cuerpo 
textual corresponden a Mariño Sánchez-Elvira, Mas Torres y 
García Romero, Platón. República (Akal, 2017). La de Leyes 
corresponde a Lisi, F. Platón. Diálogos VII. Leyes (I-IV) (Gre-
dos, 2007). Las restantes son nuestras.

14	 Brancacci, A., “Mimèsis, poésie et musique”, en Lectures de 
Platon, Dixsaut, M.- Castel, A.- Kévorkian (ed) (Ellipses, 2013), 
203-205. Cf. Teisserenc, Langage et image dans l ́� œuvre de 
Platón (Vrin, 2010), 259-266.

diversos hábitos y, por otro, la tematización de la efica-
cia de la poesía está vinculada al fenómeno práctico 
elemental de errores evaluativos. En otras palabras, la 
poesía es el elemento inicial de la formación y tiene 
un gran influjo porque los agentes tienden a tomar por 
verdadero lo que parece verdadero y no han sometido 
a examen15. Dado que el proceso formativo inicial está 
compuesto por mitos, entonces, no se debe permi-
tir, por su ineludible función formativa, que los niños 
escuchen mitos plasmados arbitrariamente por cual-
quiera y adopten en sus almas opiniones contrarias a 
las que deben obtener (377b, cfr. 378e, 392a, 395c). 
La normativa platónica no es arbitraria, pues se funda 
en que los mitos se ajusten a la naturaleza del alma 
humana y, por ende, a su bien, que es aquello que pre-
serva la naturaleza del alma (608e y ss.). Uno de los 
bienes genuinos del alma es el conocimiento y uno de 
sus males es la ignorancia (609c-d). Los mitos con-
denados, entonces, son aquellos que, siguiendo la 
terminología platónica, plasmen ignorancia en el alma 
de los aprendices16. Por eso, la normativa platónica, 
pues, opera tanto en el contenido como el modo de 
narrar los mitos (392c).

Las indicaciones sobre el contenido que debe 
ser expresado en un contexto formativo apuntan a 
mostrar que los mitos producen un cierto estado 
cognitivo-afectivo del agente, un modo de interpre-
tar el mundo y, por ende, una orientación a la acción y 
hacia sí mismo. Boeri sostiene que las categorías de 
bueno o malo, en este caso plasmadas en los mitos, 
no solo deben ser entendidas en un plano descripti-
vo, sino fundamentalmente en el plano evaluativo y, 
por ende, ser comprendidas como criterios de ac-
ción17. De manera que los niños adquieren criterios 
de manera acrítica, lo que constituye el fin de ese 
momento del proceso educativo, y los reproducen 
en una especie de círculo: en el caso de la educa-
ción de la poesía tradicional hay una producción de 
apariencias de excelencia, estas son encarnadas y, 
por último, reproducidas no solo en la creación de 
nuevos lógoi sino también en las acciones. Por ello, 
quien oye esa poesía, que, por ejemplo, presenta a 
los dioses (imagen de lo bueno) como causa de lo 
malo, debe estar en guardia contra ella, temiendo 
por la politeía que está dentro de sí mismo (X 608b), 

15	 Teisserenc en Langage et image dans l ́ �œuvre de Platón 
(Vrin, 2010): 272-273, concluye en una reconstrucción cohe-
rente de los usos de la imagen discursiva de Platón: 1) uso 
pedagógico, 2) uso heurístico y 3) uso protréptico. Incluso el 
uso de imágenes es parte del camino de ascenso de la filo-
sofía, cf. Rep. 520c-535a. Para una introducción, cf. Eggers 
Lan, C. Introducción histórica al estudio de Platón (Colihue, 
2000), 99-100; Grube, G. M. A. El pensamiento de Platón 
(Gredos, 1987), 359ss. Debemos distinguir niveles de “ver-
dad” en los procesos imaginativos, cf. Walton, Mimesis as 
Make-Believe, 13-14.

16	 Todo lo que arruina y destruye es lo malo (kakón), en cambio 
lo que preserva y beneficia es lo bueno (agathón). En 609a 
se afirma que lo malo es aquello que disuelve y destruye al 
hólon. La estructura referencial de los predicados “bueno” 
y “malo” radica en que para cada cosa existe algo kakón y 
algo agathón que se ajusta a su propia naturaleza, es decir, 
que le son connaturales. Para lo kakón del alma, cf. IV 444b, 
y para sus contrarios, las virtudes, cf. 429a; además, cf. Ti-
meo 86b y Sof. 227d.

17	 Boeri, M. Apariencia y realidad en el pensamiento griego (Co-
lihue, 2007a), 29. Además, cf. Boeri, “Percepción y estados 
afectivos en Platón.” Quaderni Urbinati di Cultura Classica, 
New Series 87 (2007b): 71-93.



5Vecchio, Ariel. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 1-13

en la medida en que introduce en el alma un error de 
contenido: lo bueno es causa de lo malo.

Ahora bien, la tesis básica para distinguir tipos de 
pseûdos y, a su vez, justificar el empleo de uno, es que 
existe un pseûdos en palabras que en su conjunto es 
falso, pero también puede contener verdad18 de forma 
alegórica. Entonces, el pseûdos en palabras, como 
género, puede contener plena falsedad, como es el 
caso de los pasajes homéricos tratados19, o cierta ver-
dad. El pseûdos útil o beneficioso es el que contenga 
verdad, en la medida en que aproxima al agente en 
formación a la verdad, en lugar de a la ignorancia. Es 
evidente, entonces, que no es la consecuencia de la 
“mentira” a secas lo que la convierte en útil, sino que 
el criterio es si se ajusta a una verdad de fondo, en la 
medida en que el acceso no directo a una verdad es un 
bien para el alma, esto es, acercarse al conocimiento.

Sócrates y sus interlocutores desde el comienzo 
de la tematización del pseûdos convienen en censu-
rar las composiciones que no se ejecutan correcta-
mente: la acción de hacer uso de o gestionar imá-
genes discursivas, como los mitos, no es censurada 
por sí misma (III 414b y ss)20. Solo desde esta pers-
pectiva cobra sentido que desde el inicio del análisis 
del pseûdos se sostenga que la educación comienza 
con la narración de mitos, esto es, un lógos pseudés. 
De lo contrario, si afirmáramos que Platón acepta la 
“mentira” a secas, estaríamos afirmando que parte 
del proceso de aprendizaje sería introducir atemá-
ticamente en el aprendiz una mentira/falsedad en el 
alma (ignorancia), lo cual iría contra, al menos, todo 
testimonio textual platónico. Bien vistas las cosas, 
en este contexto el llamado discurso “falso” es con-
figuración discursiva no directa que reproduce cierta 
verdad en sentido alegórico (cf. III 414b-c).

En esta línea, Sócrates afirma:
Por lo tanto, en primer lugar, según parece, 
debemos supervisar a los creadores de mitos 
(mythopoioîs) y admitir sus buenas creaciones 
y rechazar las malas. Y convenceremos a las 
nodrizas y a las madres para que cuenten a 

18	 En su debido momento, empiezan los discursos verdade-
ros (II 377a y ss). Además, la crítica no apunta a que el mito 
esté compuesto por partes irracionales, de hecho la theo-
logía platónica es un ejemplo del aspecto positivo del mito, 
cf. Regali, M. Teoria e Prassi della Produzione Letteraria nel 
Timeo e nel Crizia di Platone (Academia Verlag, 2012), 128 y 
ss.; Brancacci, “Mimèsis, poésie et musique”, 202; Sekimura, 
Platon et la question des images (OUSIA, 2009), 274; Teisse-
renc, Langage et image dans l ́�œuvre de Platón, 257ss; Ha-
liwell, The Aesthetics of Mimesis: Ancient Texts and Modern 
Problems (Princeton University Press, 2002). Además, cf. Ga-
damer, H. G. Platón y los poetas, 90. No estaría en lo cierto 
Cacciari en El dios que baila (Paidós, 2000), §§3 y 4, al menos 
en referencia a Rep., cuando caracteriza la “mentira” del arte 
como una forma de locura y, por ende, considera que Platón 
censura las obras poéticas porque son maníacas, es decir, 
que las condena de modo inapelable ya que hacen delirar.

19	 En general, como se sabe, Homero es presentado como un 
caso defectuoso del contenido de poesía, sin embargo, en 
contextos específicos se lo elogia, cfr. 390d, 391d, 404b-c.

20	 Cf. II 377 a-e. Platón habla del pseûdos que llega a ser nece-
sario dentro del programa educativo en la buena ciudad. Al 
respecto, en un artículo profundo, aunque en otra dirección, 
cf. Wieland, W., “Estado y autoconciencia. Apuntes a la Repú-
blica de Platón”, en Historia, lenguaje, sociedad. Homenaje 
a Emilio Lledó 90-103, Cruz M.- Granada M. - Papiol A. (eds) 
(Crítica, 1989). Para un análisis de la recepción moderna, cf. 
Santa Cruz, M., “Usos éticos y usos políticos de la ficción en 
Platón”, Sapere Aude – Belo Horizonte, 5 10 (2014): 24 y ss.

los niños los mitos admitidos y modelen21 sus 
almas con los mitos mucho más que sus cuer-
pos con las manos. [...]

Precisamente aquello que se debe censurar 
en primer lugar y ante todo, especialmente 
si no se miente de manera conveniente (μὴ 
καλῶς ψεύδηται) -respondí. [...]

Cuando con la palabra se ofrece una imagen 
inconveniente de cómo son los dioses y los 
héroes, como un pintor que no pinta nada que 
se parezca al original que quiere pintar. [...]

Esos relatos (lógoi) son duros, en efecto -dijo 
(377c-378a).

En primer lugar, el creador de mitos (mythopoioîs) 
es una especie del creador de discursos (logopoiós). 
Ya en la división de dos tipos de lógoi con los que se 
educan a los niños se prefigura que el mito es un tipo 
de lógos. El llamado lógos pseudés es equiparado 
a los mitos, de allí que en este pasaje se hable del 
lógos como medio para representar las divinidades 
e, incluso, en la última frase de la cita “estos lógoi” 
refiera a lo que nosotros llamamos “mitos”.

En segundo lugar, la producción de estos discur-
sos puede realizarse correcta o incorrectamente22, 
del mismo modo una pintura de un ser humano pue-
de ser hecha correcta o incorrectamente. Ahora bien, 
¿cuál es el criterio para determinar si un lógos es co-
rrecto o incorrecto? La respuesta se puede ubicar en 
la segunda parte del texto citado, en la analogía con el 
pintor23: el criterio es representar con el lógos pseu-
dés, con el mito, el paradigma correcto del modo más 
adecuado. Sin embargo, todavía no está clarificado 
cuál es el paradigma correcto, ni cómo alcanzarlo, 
sino simplemente se ha constatado la necesidad de 
ajustar adecuadamente este tipo de lógos a un para-
digma correcto. Pongamos un ejemplo: si los poetas 
pretenden enseñar la sabiduría, pero desconocen 
qué es la sabiduría, elaborarían mitos incorrectos. Si 
ese fuera el caso, en el alma del aprendiz se asentaría 
un pseûdos genuino (ignorancia) y luego el agente ac-
tuaría conforme a un criterio incorrecto. En este sen-
tido, se comprende que antes de componer quienes 
han de narrar requieren conocer qué es la sabiduría, 
la justicia, etc.24 (401b-c). Ahora bien, dado que los 
poetas no tienen por función conocer estos elemen-
tos, los encargados de ofrecerles los puntos de orien-
tación (túpoi) serán los filósofos-gobernantes. A partir 
de eso, los primeros compondrán los mitos.

21	 El verbo utilizado es pláttein que significa “dar forma, 
moldear”.

22	 Pareciera que Platón aquí no distingue un mero imaginar. Cf. 
Walton, Mimesis as Make-Believe, 39. Sobre la mentira ver-
bal y la mentira genuina, cf. Santa Cruz, “Usos éticos y usos 
políticos de la ficción en Platón”, 17.

23	 Es importante recordar que la analogía con el pintor es em-
pleada de modo positivo por Platón, por ejemplo, en 472 b-e, 
y 488a-e. El punto que conecta el empleo positivo del pseû-
dos y del pintor es el mismo: la corrección o incorrección 
conforme a cómo son las cosas.

24	 Es importante notar que 401b-c los criterios de orientación 
para la composición no solo aplica al caso de los poetas, 
sino también a todos los que llevan a cabo actividades. Quie-
nes no sean capaces de seguir estos criterios no podrán 
ejercer su actividad en esta ciudad para que los guardianes 
no crezcan en contacto con las imágenes inadecuadas.



6 Vecchio, Ariel. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 1-13

Por eso la limitación se dirige a un contenido in-
adecuado, no al dispositivo (378b-c). La razón de eli-
minar ciertos mitos radica, por un lado, en que estos 
no se ajustan a la verdad y, por otro, en que los mitos 
impactan en la formación de los aprendices tanto en 
el nivel epistémico como en el práctico-ético, debido 
a que estos no están en condiciones de comprender 
el sentido alegórico:

una criatura tierna no es capaz de discernir 
(krínein) lo que es alegoría y lo que no lo es, 
sino que lo recibe a tal edad suele ser difícil de 
borrar y de cambiar. En consecuencia, segura-
mente por eso hay que procurar por todos los 
medios que los primeros mitos que escuchen 
los escuchen contados de la manera más 
conveniente para que se encaminen hacia la 
virtud (aretén25) (378d-e).

Este mito se ajusta a la areté en dos direcciones: 
por un lado, el mito aceptado se ajusta al paradigma 
correcto y, por otro, por mediación del paradigma, 
le permite una formación correcta al aprendiz que 
lo encamina hacia la virtud. Pongamos por caso la 
amistad: si se desea que los gobernantes tengan 
una amistad entre sí (386a), puesto que es virtuosa 
la amistad, entonces, en primer lugar, el mito debe 
representar correctamente la amistad genuina (el 
paradigma) y, por otro, de ese modo, permite que 
los aprendices se aproximen a vivir en armonía en-
tre ellos (un acercamiento a la virtud). Para ello, en-
tre otras cosas, se debe configurar mitos en los que 
los dioses vivan conforme a la amistad genuina. De 
cara al oyente, esto permitiría, por un lado, que ac-
ceda a una verdad (plano epistemológico) y, por otro, 
en paralelo acceda a la virtud (plano ético). En este 
sentido, los relatos tradicionales son un paradigma 
de acción negativo para los agentes, puesto que en 
ellos los dioses disputan entre sí, maquinan unos 
contra otros y luchan (378c)26. En otros términos, los 
relatos tradicionales yerran tanto desde el punto de 
vista epistémico como desde el punto de vista éti-
co, puesto que, desde el primer punto de vista, los 
dioses al ser la representación de lo bueno no son 
causa de lo malo, y, desde el segundo punto de vista, 
inducen a vivir sin virtud.

La poesía en el contexto analizado es un medio 
de formación del individuo para un fin que no es poé-
tico, sino práctico27. En calidad de medio, la poesía 
puede ser correcta o incorrectamente utilizada, y el 

25	 Para el análisis de la poesía que se dirige al placer, cf. X 607c.
26	 Ya se había indicado que la injusticia provoca discordia, 

odio y lucha de unos hacia otros, en cambio la justicia, con-
cordia y amistad (351d). La justicia caracterizada como la 
distribución armónica de actividades o principio de espe-
cialización funcional se vincula en el curso conceptual de 
Rep. con términos tales como philía, homonoía y harmonía, 
cf. Grube, El pensamiento de Platón, 411. Cf. Alcibiades 126c 
y Clitofonte 409e.

27	 Por eso, el poeta y el filósofo no son lo mismo: el filósofo-
gobernante es quien estipula el túpos para la poesía. Para 
la equiparación, cf. Reale, G. Platón. En busca de la sabiduría 
secreta (Herder, 2001), 168; Bey, F., “La poesía como diálogo. 
Consideraciones en torno a Plato und die Dichter de Hans-
Georg Gadamer”, Boletín de Estética (2017): 38. En realidad, 
la poesía y la filosofía no quedan situadas en el mismo plano, 
si seguimos el despliegue del texto platónico. En el marco 
específico de Rep., el filósofo, caracterizado con el saber 
dialéctico, guía al poeta para componer los mitos.

criterio de corrección-incorrección no es él mismo 
poético, sino epistémico y ético-político. La pauta de 
corrección o incorrección es la verdad y el bien ge-
nuino de la ciudad o del alma28. Este fin no es, como 
indicamos, poético, sino que está vinculado al modo 
en el cual, siguiendo el correlato estructural, se debe 
formar el alma para una genuina prâxis.

Del paradigma correcto se deriva la buena poe-
sía, en esta línea, Zovko sostiene:

The “good poet” must create with knowled-
ge, if he is to create “beautifully” (kalōs, cf. 
Rep. 598e-599a); and while artistic mimēsis is 
criticized for purveying the mere appearance 
of knowledge “thrice-removed” from the origi-
nal, Plato did not, as Adam recognized, “con-
demn poetic and artistic imitation as such, but 
would have admitted it where the model was 
good” (cf. Rep. 396e, 397d, 398b, 401- 402c)29.

En Rep., se lleva a cabo una rehabilitación de los 
mitos: en lugar de apuntar al placer30, deben apun-
tar a hacer mejores a los ciudadanos31. Los mitos, 
que pueden lograr este fin, son aquellos que con-
tienen cierta verdad y, por ende, pueden conducir 
hacia la virtud. En una palabra, en Rep. no se con-
dena los mitos en general, sino el tipo de contenido 
que subyace en los mitos tradicionales. Dado que 
el fin del dispositivo no es el placer, sino la virtud, la 
aceptación de estos mitos se funda en la conexión 
interna virtud y verdad32.

En Rep. se desarrollan dos pautas conforme a las 
cuales se deben componer y con las que se critica la 
teogonía tradicional:

pauta 1: la divinidad es buena (379a);
pauta 2: la divinidad es simple (380d33).

Con respecto a ellas, Pájaro afirma:
En consecuencia, si los poetas pretenden 
mantener un lugar en la educación de los fu-
turos guardianes, deben guardar con fijeza y 
cautela ciertas pautas en relación con el con-
tenido de la expresión poética:

28	 Para el modo de comprender la naturaleza y el bien del alma 
608e-609e. Sobre la ciudad, cf. 462a-c.

29	 Zovko, M.-É. “The Divine Poet: Mimēsis and Homoiosis Theoi 
in Plato” (2018), 91.

30	 En Gorgias la poesía es caracterizada como aquella actividad 
que se dirige a producir placer y agradar al auditorio (cf. Ley. 
658e-689b, 699c, 700a-e, 701a-b). Dado que es una parte 
de la adulación, la poesía es “una forma de oratoria popular 
retórica” (cf. Pol. 304d-e, donde la mythología, dispositivo de 
la persuasión, es asignada a la retórica). En este marco, los 
poetas son asimilados a los oradores, pues complacen a los 
ciudadanos en lugar de hacerlos mejores (cf. 501e-503a, cf. 
Pol. 288c). Para análisis actualizados, cf. Solans Blasco, M., 
“Sócrates político. Un comentario a Gorgias 521d”, Revista 
Anales del Seminario de Historia de la Filosofía, 41 (1) (2024).

31	 Sobre el tema del placer, cf. Ordóñez Roig, V., “El lugar de la 
tragedia y la comedia en el Estado Platónico”, Δαίμων. Re-
vista Internacional de filosofía, 55 (2012): 145.

32	 Para una ampliación textual, remitimos a Leyes 668a-701b, 
811d-e, 817a y Pol. 288c y 304d-e. Además, cf. Ordóñez 
Roig, “El lugar de la tragedia y la comedia en el Estado 
Platónico”, 149-150.

33	 Cf. 390a y 391e. Para la caracterización del alma sabia y del 
hombre de bien, cf. 381a-b y 398a. Para los criterios de com-
posición y la necesidad de punto correcto de orientación, 
puede ampliarse la fuente textual con Leyes 627d, 659a-e, 
660a, 667c-668e, 669a, 793b-d, 797d, 858d-e y 859a.



7Vecchio, Ariel. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 1-13

a) De los dioses sólo pueden decirse cosas 
buenas (cf. República 386a);
b) Evitar palabras que desacrediten el 
Hades, presentándolo como un lugar terro-
rífico (cf. 387c);
c) No presentar a los protagonistas de los ver-
sos en actos que reflejen excesos emocio-
nales, pues ello puede generar un camino de 
aceptación hacia la falta de templanza aními-
ca (cf. 389e)34.

Ahora bien, estas pautas deben ser seguidas 
tanto en poesía como en prosa (380c y cf. 390a y 
Menéxeno 239c), en la medida en que estas pautas 
no hacen referencia al modo de expresión poético, 
sino a todo contenido de toda producción. A su vez 
estas pautas se deben a que: 1) dado que la divini-
dad es el ejemplo de la unidad de bueno y bello, no 
puede engendrar males, razón por la cual no es cau-
sa de todas las cosas, sino solo de las buenas35 (cf. 
Timeo 29e); y 2) dado que la divinidad es absoluta-
mente simple y veraz, de lo contrario no podría ser el 
ejemplo de la unidad mencionada, que nada le falta, 
no son hechiceras, ni inducen a los seres humanos 
a equivocarse36. Entonces, estos criterios tienen 
como pauta fundamental representar correctamen-
te el paradigma, esto es, ajustar la alegoría del mito 
a la verdad37. El ajuste de una verdad a su vez es un 
bien para el alma de quien está siendo formado, a 
saber: acceder a una verdad o, al menos, evitar la ig-
norancia. Por eso, se estipula un doble registro inter-
conectado en la crítica: la verdad y el bien del alma.

Después de indicar las pautas y, por ende, de la 
aceptación del lógos pseudés, se caracteriza el de-
nominado “pseûdos genuino” que no está en el nivel 
del lógos, sino del alma:

¿No sabes que todos los dioses y los hombres 
odian la verdadera mentira (alethôs pseûdos), 
si es que puede decirse así? [...] en lo más im-
portante de sí mismo y a propósito de lo más 
importante, nadie quiere de buen grado que 

34	 Pájaro C. “De Platón para los poetas: crítica, censura y 
destierro.” EIDOS 20 (2014): 120, quien sigue a Mársico, C. 
“Poesía y discurso filosófico en la República de Platón.” Po-
moerium 3 (1998).

35	 Regali, Teoria e Prassi della Produzione Letteraria nel Timeo e 
nel Crizia di Platone (Academia Verlag, 2012), 129. Cf. sobre la 
divinidad, 379c y sobre el hombre virtuoso, 490a. Además, cf. 
457b y 475d-e. cf. Santas, G., “Methods of reasoning about 
justice in Plato ‘s Republic”, en The Blackwell Guide to Plato ‘s 
Republic, Santas G. (ed.) (Oxford, 2006) y “The form of Good 
as paradigm and its essence”, en New Images of Plato, Scol-
nicov, S. - Reale, G. (ed) (Akademie Verlag, 2002), 359-378.

36	 Cf. 387e, 381a-b, 388a, 390a, 395d-e, 413b, etc. En la crítica 
a la poesía en el L X es fundamental la distinción entre apa-
riencia y realidad, ignorancia y conocimiento, cf. 596e-599a 
y 601b. Además, cf. Teisserenc, Langage et image dans l ́ � 
œuvre de Platón, 99-104. Desde el enfoque popperiano, Ari-
za, “Desterrando formas poéticas en la República de Platón,” 
14, sostiene “al fin y al cabo es un elemento constitutivo de 
tales sistemas <totalitarios> promover una ideología que 
regula amplios aspectos de la vida privada y pública de los 
ciudadanos, y resulta, por tanto, comprensible el esfuerzo 
por controlar canales de comunicación que pueden resultar 
positivos para la implantación del sistema ideológico, si son 
debidamente regulados, o perturbadores de éste, en caso 
de que preserven su autonomía”.

37	 Cf. Walton, K. L. Mimesis as Make-Believe (Harvard University 
Press, 1990), 40-41.

le mientan, sino que en eso es en lo que más 
teme albergar la mentira. [...] nadie aceptaría 
en lo más mínimo ser y permanecer engaña-
do en el alma sobre aquello que es, ni ser un 
ignorante teniendo y albergando en el alma la 
mentira, y que eso se odia especialmente.
Y, ciertamente, la denominación más correc-
ta para designar eso, la ignorancia que habi-
ta en el alma del engañado, podría ser la que 
yo utilizaba hace un momento: “verdadera 
mentira” (382a)

En primer lugar, el pseûdos genuino (alethôs) es 
definido como la ignorancia en el alma de quien 
está engañado. De manera que el pseûdos en sen-
tido estricto es ignorancia en el alma y, por ende, 
engaño con respecto a la naturaleza real de las co-
sas, en especial de uno mismo. Inmediatamente a 
continuación se establece, en otro nivel, la llamada 
“mentira en palabras”:

Porque la que se expresa en palabras (ἐν τοῖς 
λόγοις) es cierta imitación (mímemá) de lo que 
sucede en el alma y un simulacro (eídolon) que 
ha nacido después, no una mentira totalmen-
te pura. […] Sin dudas, no sólo los dioses, sino 
también los hombres odian lo que es en reali-
dad mentira (382b-c).

Como se ve, solo en un sentido derivado se habla 
de pseûdos en palabras y se lo caracteriza como el 
mímema de lo que está en la propia alma, que de-
viene imagen (eídolon) discursiva. Por ejemplo, un 
discurso verdadero es un eídolon de una verdad que 
habita en el alma. De manera que todo discurso, sea 
verdadero o falso, sea un mito o no, es una imagen 
del mímema de los pathémata del alma38. A su vez, la 
imagen discursiva puede o bien copiar algo verdade-
ro o bien algo falso que habita en el alma. Si fuera el 
caso de que el discurso, por ejemplo, poético copie 
una ignorancia (pseûdos genuino), estaríamos ante 
un pseûdos en palabras totalmente falso (la teología 
tradicional). En cambio, si el discurso poético copia 
algo verdadero que habita en el alma, estaríamos 
ante un pseûdos en palabras “noble”, puesto que en 
su hupónoia habita un núcleo verdadero. Solo en el 
sentido fuerte de mentira genuina (la ignorancia) es 
odiada por hombres y dioses. En cambio, si el pseû-
dos en palabras se ajusta a una verdad, no necesa-
riamente es odiado, sino incluso resulta útil como un 
phármakon, que aleja un mal (382d).

En una palabra, debemos distinguir entre el pseû-
dos que habita en el alma, la ignorancia, y el pseû-
dos que es expresado en palabras. En esta línea, 
el pseûdos genuino, dado que habita en la propia 
alma, es caracterizado como autoengaño (cf. 405b-
c y 413a). De allí, ni dioses ni humanos desean ser 
engañados o estar autoengañados, es decir, ambos 
odian ese genuino pseûdos, la ignorancia (cf. Crátilo 
428 d y Leyes I 626d-e).

38	 En Critias 107b se afirma: “es necesidad que de alguna 
manera lo que decimos de todas las cosas sea imitación 
y representación”. En esta línea, cf. Aristóteles, De Interp. I 
16a3. Para el mímema en Platón, cf. Desclos, M. L., “Une 
façon platonicienne d’être une image: le mimema”, Classica 
13 (2001): 205-217.



8 Vecchio, Ariel. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 1-13

En segundo lugar, para comprender en profundi-
dad el pasaje de Rep. 382a-383a conviene conec-
tarlo con Sof. 227d y ss. Allí se afirma que el alma 
tiene dos tipos de males: la enfermedad/demencia 
(nósos) y la fealdad/deformidad (aîskhos) (Filebo 47c). 
La enfermedad es asimilada a la stásis, la discordia o 
disensión, y la fealdad a la falta de simetría (ametría), 
es decir, al desacuerdo de opiniones, deseos, pen-
samientos, etc.39. Ahora bien, esta caracterización 
se inserta en un contexto de reflexión acerca de la 
necesidad de que la estructura teleológica de la ac-
tuación del alma sea armónica-unitaria40: cuando se 
apunta a un objetivo y se culmina en un desvío, esto 
ocurre por la desproporción de las partes. En otros 
términos, la ignorancia se da cuando el alma apunta 
a la verdad, pero se desvía e involuntariamente ye-
rra41. De manera que la ignorancia es deformidad y 
su kátharsis42 es la enseñanza y la mejor de ellas el 
élenkhos: reconducir el alma hacia su genuino sko-
pós, esto es, la verdad y, por ende, salir del error y 
su consecuente autoengaño. En Rep. III 413a-b se 
afirma que un mal es engañarse con respecto a la 
verdad y un bien alcanzarla. Por eso se reprueba al 
genuino pseûdos y en paralelo se aprueba el pseû-
dos noble, puesto que este aproxima al agente en 
formación al bien, al conocimiento.

Yu-Jung sostiene que Sócrates describe “men-
tiras en palabras” como el tipo de pseûdos que se 
acerca más a la verdad43. En realidad, lo denomina-
do “mentira en palabras” es definido como mímesis 
de lo que está en el alma, de modo que es menester 
distinguir, no siempre atendido, dentro de lo denomi-
nado “mentiras en palabras”, dos tipos:

1.	� un pseûdos en palabras que es un mímema 
del genuino pseûdos (la ignorancia), el que 
está en el alma, como ejemplo se emplea la 
ignorancia de los poetas tradicionales res-
pecto a los temas fundamentales y su error 
de arrastre en sus poemas;

2.	� un pseûdos en palabras, que es un mímema 
de un núcleo verdadero, esto es, los mitos 
orientados conforme al paradigma o criterio 
correcto44. Este segundo es el denominado 
“bien nacido” y es considerado como nece-
sario en el proceso formativo (II 376e-377d 
y III 414b-c).

39	 En el análisis de Rep. 400d-401a, se tematiza la desarmonía 
y la armonía del alma con relación a ciertos tipos de poesías 
(cf. Leyes 628a).

40	 Para otro ejemplo de teleologismo también véase Gorgias 
466b-471a y 503e y ss., 505b y en conexión con el bien, 
500a y ss., y fundamentalmente 506c y ss.

41	 En Sof. 228c se afirma que cuando aquello sujeto movimien-
to se propone un objetivo, hay dos resultados: cuando se da 
en el blanco, es producto de la proporción de las partes, en 
cambio el desvío, con respecto al objetivo, se da como resul-
tado de la desarticulación de las partes y, dado que se busca 
ese objetivo y no otra cosa, el error es involuntario. Se podría 
decir que esta presentación del llamado intelectualismo so-
crático es, en realidad, teleologismo.

42	 Para la purificación del alma, cf. Fedón 67c. Para la purifi-
cación de la ciudad, analogía con el hombre, cf. Pol. 293d y 
Leyes 735b, 868a-d y 872a. En este sentido puede leerse la 
analogía entre hombre y ciudad en Rep.

43	 Yu-Jung, “Lies in Plato ‘s Republic”, 98.
44	 cf. Eutidemo 284a-286e.

El pasaje Leyes 667c-673a nos ofrece la tema-
tización de la música en general y en particular de 
la producción de imágenes y del establecimiento 
del criterio correcto. En Leyes 667d-e se analizan 
puntualmente las técnicas figurativas (cf. Sof. 233d-
236c) que son aquellas cuya actividad es crear se-
mejanzas. En este marco se incorpora la música: se 
sostiene que la música es eikastiké y mimetiké (668a 
y cf. 668c). En 673a se afirma que, a falta de un tér-
mino mejor, se ha denominado “música” a los movi-
mientos de la voz que pertenecen a la educación del 
alma con relación a la excelencia (areté). Ahora bien, 
la corrección (orthóthes) de estas producciones es 
la igualdad (isótes) tanto en cantidad como en cuali-
dad en vistas al modelo. Esta igualdad concomitan-
temente produce placer, es decir, el placer de estas 
técnicas surge posteriormente de la percepción de la 
corrección entre la cosa y su representación. Ahora 
bien, no se puede juzgar la imitación y la igualdad ni 
por el placer, ni por la opinión que no es verdadera, 
sino únicamente por lo verdadero45, esto es, conocer 
aquello representado. Casi en los mismos términos 
vistos de Rep., dado que el placer no es el criterio, se 
debe buscar aquella música que tenga la semejanza 
con la copia de lo bello (668b). De manera que no se 
debe buscar la música, como caso de producción de 
imágenes, que es placentera, sino la que es correcta 
(orthé), es decir, la que reproduce correctamente el 
modelo46. En este sentido, si lo imitado es llevado a 
cabo conforme a la cantidad y la cualidad, entonces 
hay corrección de la imitación. La ambivalencia de 
la producción poético-musical entre corrección o 
error se establece conforme al siguiente criterio: el 
conocimiento de la ousía, con qué intención se pro-
duce y de qué es realmente imagen (668c). Por eso, 
quien no conoce correctamente esto no sería capaz 
de juzgar si está bien o mal, por ejemplo, si lo repre-
sentado en una pintura fuera un ser humano, se debe 
conocer cómo es un ser humano y, a partir de esto, 
se podría juzgar si la copia es bella o qué le falta para 
alcanzar la belleza respecto del ser humano (668d-
669a, cf. Carta VII 342a y ss)

A su vez, en este marco se sostiene que solo la na-
turaleza del ser humano percibe el ritmo y la armonía. 
El nombre “ritmo” se le dio al orden del movimiento y 
el nombre “armonía” se le asignó al del sonido (664e 
y ss). En cambio, el resto de los animales no tienen la 
percepción o no se percatan (aísthesis) del orden y 
del desorden de los movimientos. A esa percepción 
humana la acompaña el placer (653e y ss)47. La per-
cepción humana del ritmo y la armonía es el origen 
de la música y la gimnasia (672d). Reformulando lo 
dicho, la percepción humana del orden y del desor-
den es el fundamento de la capacidad para juzgar si 
algo está bien ordenado y, por ende, es bello; a su 

45	 Así como no por el deleite se juzga la comida y la bebida, 
sino por lo saludable. Esto es considerado su corrección y 
utilidad, cf. 667c.

46	 En el L X de Rep. se tematizan los dos tipos de poesías en 
tensión: la placentera y la beneficiosa. Además, para las fun-
ciones ética y estética de lo bello en este pasaje de Leyes, cf. 
Moss, J., “Art and Ethical Perspective: Notes on the Kalon in 
Plato´s Laws”, en Plato on Art and Beauty, Denham (ed) (Pal-
grave Macmillan, 2012), 206 y ss.

47	 De este punto, se desprende la opción por el orden del hábi-
to y su vínculo con el justo medio. Cf. 689d para la más bella 
y mejor de las sinfonías, esto es, la sophía y vivir katà lógon.



9Vecchio, Ariel. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 1-13

vez se necesita de esa percepción para juzgar si 
una copia está bien hecha respecto de lo copiado. 
Solamente sobre la base de la captación del orden 
se puede juzgar algo así como la semejanza, la igual-
dad, la armonía, la belleza, etc.

Dicho esto, se comprende que en Rep. se aprue-
be el pseûdos noble (gennaîon48) en palabras puesto 
que en su alegoría no solo copia bien un modelo que 
está en el alma, sino que copia bien al buen modelo 
(la verdad). En esa línea debe ser leído el pasaje III 
414b-c donde se pregunta sobre qué artificio entre 
los pseúde que llegan a ser necesarios podría re-
sultar un pseûdos noble o de buen linaje con el cual 
persuadir49 a los gobernantes o, al menos, al resto 
de la ciudad con referencia al conocimiento (cf. VII 
535c, 536a). El pseûdos necesario hace referencia a 
los mitos que copian bien al modelo correcto con los 
que se comienza la formación de los niños, quienes 
no son capaces de captar con el lógos en sentido es-
tricto la verdad. Este dispositivo fundamental y nece-
sario debe ser bien gestionado, por eso el mito debe 
ajustarse a un modelo correcto para convertirse en 
un pseûdos noble en palabras. Solo ese mito ajusta-
do a un buen paradigma es un pseûdos en palabras 
útil, necesario y, por ende, noble. Así se hace paten-
te que el pseûdos en palabras es útil o beneficioso, 
siempre y cuando contenga una verdad de fondo, en 
la medida en que ofrece de forma adecuada a los 
aprendices un acceso al conocimiento, el bien del 
alma. Estos tipos de mitos apuntan a una verdad y, 
a su vez, al bien genuino, sea el de la ciudad o del 
alma. Respecto a esto García Espíndola sostiene 
correctamente:

So the clue is to determine whether they 
have produced their works based upon the 
knowledge of human and divine affairs or out of 
ignorance, and of course the exam that follows 
these lines is completely devoted to show that 
classical poets do not have knowledge of hu-
man affairs; they know nothing about human 
virtue and they do not have any idea about how 
to organize a city. … So we can confidently con-
clude that they really did not write the poetry 
based upon knowledge of human affairs, but 
they only imitate appearances. And what is 
worst those are false appearances that pro-
duce wrong ideas of what virtue is really like. 
Now, to solve the problems of imitative poetry 
we could undertake two strategies: we can ex-
pel all those poets who produce their works 
out of ignorance but we can also commend 

48	 Para los problemas de traducción del término, cf. Santa Cruz, 
“Usos éticos y usos políticos de la ficción en Platón”, 19, y 
Schofield, M. “The Noble Lie” en The Cambridge companion 
to Plato ‘s Republic, editado por Ferrari (Cambridge Universi-
ty Press, 2007), 287 y 293.

49	 En Gorgias 454c-455a y 458e6-459a se indica que, por un 
lado, existe la persuasión que crea mera creencia y, por otro, 
la filosófica, la persuasión que instruye. Cf. Petrucci, F.M.-
Taglia, A. Platone, Gorgia (Einaudi Editore, 2014), xvii-xviii; y 
Bonazzi, M. (Ed.). Platone. Fedro (Einaudi, 2011),159, n. 204. 
En esta línea, cf. Leyes 663d-664b y 667c. Cf. Leyes 663e 
y ss para el empleo de mitos como medio de persuasión. 
También, cf. Timeo 86bss. Para una lectura no continuista 
entre Rep. y Ley., cf. Lozano-Vásquez, A. “Trofé y catarsis: 
sobre la conexión entre poesía y emoción en Platón” EIDOS 
20 (2014): 53-74.

wise people, with real knowledge of human 
and divine affairs, to write renovated poetry 
which imitate really virtuous actions and which 
correctly represents the nature of gods50.

En el caso analizado desde el inicio del Libro III el 
fin de la composición poética es representar la va-
lentía, que es la virtud del “buen guardián”, en la me-
dida en que se estaba educando a los futuros guar-
dianes. Bien vistas las cosas, se podría decir que 
en ese caso en el fondo se encuentra como guía de 
composición la noción de “buen guardián” y todo lo 
concordante con él debe ser expresado en los mitos 
y, mirando a esto, como un buen pintor, se debe com-
poner los mitos. En este sentido, emplear el pseûdos 
noble en palabras es beneficioso debido a que per-
mite que el niño, quien aún no está en condiciones 
subjetivas de acceder a la verdad en sentido estricto, 
acceda a una verdad de fondo y, luego, devenga, me-
diante una serie de procesos de habituación, buen 
guardián, esto es, llegue a su propia excelencia.

Con respecto a las divinidades, los relatos tradi-
cionales son caracterizados como:

	– no respetuosos de lo divino, debido a que no 
concuerdan con la naturaleza de lo conside-
rado divino,

	– no convenientes para los hombres, dado que, 
al no coincidir con la naturaleza de lo consi-
derado divino, es no verdadero y, por lo tanto, 
ofrece una mentira verdadera y un engaño en 
relación con lo más importante, y

	– no concordantes consigo mismos, dado que 
anida contradicción en ellos.

En una palabra, el plano normativo, dado por los 
adjetivos de obligación, se funda en el plano des-
criptivo: conocer cómo es una divinidad o, en los 
términos señalados, alcanzar la verdad (cf. 379a-c y 
381a-b). Desde esta línea, se comprende que no co-
rresponde a los fundadores de la ciudad narrar mi-
tos, ya que no son poetas, sino que les corresponde 
conocer las pautas o tipos conforme a las cuales los 
poetas deben forjar sus relatos, sin apartarse de ellos 
en sus creaciones (II 379a)51. Su tarea, entonces, es 
supervisar e imponer imágenes del carácter bueno52. 
Solo en caso contrario, no permitir componer poe-
mas en la pólis (cf. Pol. 311b-c y Leyes 660a-b y 662b 
y ss53). Es importante señalar que la indicación sobre 
las imágenes del carácter bueno apunta tanto a los 
poemas como a las creaciones de los restantes ar-
tesanos (III 400b). En este sentido, las indicaciones 
normativas de esta índole parten de la educación mu-
sical, pero se proyectan hacia otras áreas que confi-
guran también el êthos por medio de la imitación y 
de la eficacia de las imágenes en el ámbito práctico. 

50	 García Espíndola L. L. “Plato on the Political Role of Poetry”, 
Praxis Filosófica, 43 (2016), 45.

51	 Para la relación de paradigma y túpos, cf. Sekimura, Platon 
et la question des images, 363 y ss.; Zovko, “The Divine Poet: 
Mimēsis and Homoiosis Theoi in Plato” (2018), 95.

52	 En el contexto mítico de Timeo 47d y ss. se afirma que el ob-
jetivo originario de la música, a diferencia de cómo es utiliza-
da, es ordenar conforme a la armonía lo inarmónico del alma 
y así ponerla en armonía consigo misma. El mismo objetivo 
tenía el lógos (46c).

53	 Cf. Araujo, “Plato’s Republic on Mimetic Poetry and Em-
pathy,” 83.



10 Vecchio, Ariel. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 1-13

Por eso, no solo la poesía sino todas las actividades 
que están vinculadas de algún modo a las imágenes 
deben estar sujetas a lo medido, ordenado, simple, 
en una palabra, a lo bello. Esto se debe a que el pa-
pel de las imágenes es central en la formación de 
los individuos: a causa del poder de la imagen en la 
actitud natural del ser humano, se prescribe ajustar 
el empleo de las imágenes, no solo las poéticas en 
su contenido y modo de expresión, sino todas las de 
las técnicas que de algún modo tratan con imágenes, 
a criterios adecuados, puntualmente a todo aquello 
vinculado a lo bello. Como caso particular se atien-
de en el diálogo a la poesía como dispositivo auxiliar 
y fundamental para la configuración del carácter y la 
competencia particular del guardián, tanto en lo que 
respecta a su contenido como a su modo de expre-
sión. La influencia de las actividades vinculadas a las 
imágenes se asienta sobre la tendencia humana a 
tomar la imagen (lo que parece) por lo es.

3. �La utilidad del “pseûdos noble” y la 
me táfora del phármakon

Una vez esclarecidos los niveles del análisis del 
pseûdos, vimos que existe un pseûdos genuino, que 
únicamente hace referencia a la ignorancia del alma. 
Luego de esto, comprobamos que existen dos en 
palabras: un mímema discursivo del genuino pseû-
dos (la ignorancia) y un mímema discursivo de una 
verdad que habita en el alma. Este último es el de-
nominado “noble” y es considerado como necesa-
rio para el proceso formativo o para persuadir a la 
mayoría o gobernantes, en la medida en que ofrece 
un acceso no directo a una verdad y a la excelencia. 
Hecho esto, conviene ahora explicar someramente 
la metáfora del phármakon para comprender cabal-
mente que la utilidad del pseûdos noble no hace re-
ferencia a una consecuencia arbitraria de su empleo, 
sino que la utilidad está vinculada en términos plató-
nicos a la verdad y, por ende, al bien del alma.

En el pasaje 382c y ss. se profundiza la noción de 
“pseûdos en palabras” y se lo caracteriza como útil54. 
En este marco, se realiza una interesante analogía 
con phármakon, en el sentido de emplearlo solo a los 
fines de producir un bien –establecer o restablecer 
un orden, metafóricamente la salud– o evitar un mal 
respecto al alma. Ahora bien, el hecho de evitar un 
mal es consecuencia necesaria de conocer el bien 
genuino: sin este punto de orientación no podría con-
siderarse que se evita un mal. De modo que sea para 
evitar un mal o producir un bien, esto es, la salud/or-
den adecuado, se hace uso de la metáfora del phár-
makon por referencia a la verdad / el bien del alma.

En esta línea es esclarecedor un pasaje clave del 
Laques (185c-e) para intentar comprender el sentido 
de la metáfora platónica. En primer lugar, Sócrates 
pregunta si cuando alguien investiga sobre el phár-
makon para los ojos, la deliberación se orienta hacia 
el phármakon o hacia los ojos. Frente a esto, con-
cuerda con Nicias en que se lleva a cabo con res-
pecto a los ojos, del mismo modo, según otro ejem-
plo allí empleado, cuando se examina si se debe o 

54	 Para lo bueno y lo útil, véase: Cármides 169b y 174b; Menón 
87e y 97a; Protágoras 333d; Lisis 210d y 217b; Gorgias 477a, 
499d y 525b; Eutifrón 13b; Crátilo 416e; Eutidemo 292d; 
República 333b y 379b; Teeteto 177d.

no aplicar el freno al caballo, se reflexiona sobre la 
naturaleza del caballo y no la de los frenos. En una 
palabra, ambos concuerdan en que la boulé se lleva 
a cabo primeramente en vistas (héneka) de lo cual 
se investiga, esto es, el fin, no sobre los medios55. 
Esto se debe a que, para orientar correctamente los 
medios, en primer lugar, se debe conocer el fin en 
vistas del cual se deben aplicar, puesto que un error 
evaluativo del fin conlleva errores en los medios. En 
segundo lugar, se dice que, dado que en este caso 
se investiga sobre la enseñanza que tiene como fin 
(héneka) el alma de los jóvenes, entonces:

se debe examinar si alguno de nosotros es 
técnico con respecto al cuidado del alma, 
quién la cuida correctamente y quién ha teni-
do buenos maestros (185e).

Dicho esto, podemos reformular lo indicado so-
bre la metáfora del phármakon en Rep. 382c: cuando 
se reflexiona sobre la poesía y se equipara el pseû-
dos genuino al phármakon, el punto de mira no es el 
mito en cuanto tal, sino su finalidad, es decir, el bien 
del alma y, por ende, la verdad y la excelencia.

Es conocida y ampliamente difundida la considera-
ción de Derrida sobre la ambigüedad inherente del tér-
mino phármakon56, pero es llamativo que no cite estos 
pasajes ilustrativos del Laques. En ellos se pone en claro 
el lugar del phármakon: respecto de su ambigüedad po-
demos decir que no se trata solo de la medida del em-
pleo o que este en sí mismo participe del bien y del mal 
al mismo tiempo, sino fundamentalmente del ajuste o 
desajuste respecto de las condiciones de aquello que 
es objeto de la aplicación del phármakon. La correcta 
medida del phármakon se ajusta al objeto, puntualmen-
te a lo que este requiere para evitar un mal o producir un 
bien. La ambigüedad en todo caso está en el empleo y 
esta se elimina con el saber de uso y, por ende, el co-
nocimiento sobre el objeto de aplicación57. En el caso 
de la relación lógos-alma, el buen uso del phármakon 
tiene como condición de posibilidad el conocimiento 
del alma y, por ende, el bien genuino de ella58. Como 
caso específico de esta relación, el mito, en calidad de 
remedio, siguiendo la metáfora, se ajusta al alma por 
medio del saber de uso de los mitos en relación con la 
formación correcta del alma, por ende, su bien, la ver-
dad. Nuevamente está en juego la relación entre el pla-
no descriptivo del objeto, en este caso el alma (el fin), y 
el plano normativo de los dispositivos, en este caso los 
mitos (los medios). En este sentido, la educación básica 
sería el primer momento del cuidado del alma y los dis-
positivos de formación de hábitos se conectan con su 
naturaleza, sus funciones y su excelencia.

55	 Para la diferencia de enfoque con Aristóteles, cf. Vigo, “La 
concepción aristotélica del silogismo práctico”, 3-39. Ade-
más, véase, Vigo, “Medios y fines en el Gorgias de Platón 
(466A-468E)”, Méthexis 20, 2007.

56	 Derrida, J. “La pharmacie de Platon”, Tel Quel (1968).
57	 Wieland, W., “Platón y la utilidad de la idea. Sobre la función 

de la idea del bien (trad. M. Solans)”, ACTA PHILOSOPHICA, 
I 30 (2021), 8, sostiene “el conocimiento de la idea del bien 
confiere la capacidad de utilizar y aprovechar correctamen-
te todo lo demás: las posesiones, las técnicas, los conteni-
dos de los saberes (...) Cuando dicho uso está regulado por 
el conocimiento de la idea del bien, aquello que en primera 
instancia era ambivalente es hecho útil. No debe sorprender, 
por tanto, que en la obra de Platón se dé una estrecha aso-
ciación entre el concepto de lo bueno y el de lo útil”.

58	 Cf. Gorgias 464d, y Rep. 342a.



11Vecchio, Ariel. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 1-13

Por ejemplo, en el caso puntual de los mitos so-
bre los hechos antiguos, dado que desde el punto de 
vista humano se desconoce la efectiva realidad, se 
afirma que se deben emplear apuntando a acercarse 
en mayor medida a la verdad: si se narra una acción 
de un guerrero, se debe configurar un mito conforme 
a la valentía genuina en la medida en que esta es la 
excelencia de todo guerrero; si se narran acciones de 
las divinidades, estas deben ser plasmadas conforme 
a lo bueno, etc. En este sentido, el phármakon, el mito, 
se emplea como medio para evitar un mal o producir 
un bien, a saber: que el alma del agente en formación 
adquiera ignorancia (el mal del alma, el genuino pseû-
dos) o se aproxime a la verdad, respectivamente.

Ahora bien, con respecto a los dioses, en el 
contexto de Rep., sea o no con sentido alegórico, 
cuando se afirma que el bien es causa del mal, se 
comente un error categorial y, por ende, no se está 
en la verdad y esto produce ignorancia: si la divini-
dad es la representación de lo bueno, no puede ser 
ella la fuente de males, en la medida en que el bien 
no es causa del mal. Esto es una verdad de fondo, 
no accesible a la mayoría. Por eso, no estaría en lo 
cierto Grimaldi, como caso típico de interpretación 
con tintes popperianos59, cuando sostiene que 
Platón acepta la mentira por parte de los políticos y 
que estos deben emplear a los artistas para, dada 
su técnica de engaños, hacerla más verosímil60. No 
se trata de “mentira” en el sentido corriente actual ni 
de la verosimilitud, sino de un tipo de mito, un lógos 
pseudés bien engendrado, esto es, ajustado a la ver-
dad, al conocimiento y, por ende, al bien genuino del 
alma. Según la metáfora del phármakon, se apunta 
a la salud del alma, esto es, evitar un mal (ignoran-
cia) o producir un bien (conocimiento). De hecho, en 
Critias 106b se indica que un castigo justo es, según 
una metáfora, ordenar al desordenado. A continua-
ción, se afirma que la epistéme, dado que se ajusta 
a la verdad, es el más completo y el mejor entre los 
remedios (pharmákon). Esta analogía entre el cono-
cimiento y el remedio pone en claro que no hay am-
bigüedad inherente en el phármakon, ni que Platón 
acepte el empleo de lógos pseudés, como phár-
makon, para engañar o manipular. El phármakon en 
sentido platónico apunta al bien o a evitar un mal en 
concordancia con el objeto sobre el cual se aplica. 
Por eso en el caso del alma, la epistéme es el mejor y 
más completo remedio. El lógos pseudés ajustado a 
una verdad de fondo es un phármakon útil y, además, 
necesario no para engañar o hacer más verosímil un 

59	 Grimaldi, “El estatuto del arte en Platón,” 156. En una lí-
nea similar, Ariza en “Desterrando formas poéticas en la 
República de Platón”, 14, sostiene: “ataques a la poesía y 
al arte en el contexto de programas políticos que, como el 
de la República, abogan por algún tipo de sistema totalita-
rista, no nos son extraños”. En la nota 1: “Yo tiendo a estar 
de acuerdo con Taylor (1986), quien considera que la teoría 
política de la República aboga por un tipo de totalitarismo 
que él denomina paternalista y que es menos radical en la 
subordinación del individuo al Estado que aquel promulga-
do, por ejemplo, por el nazismo”.

60	 Sekimura en Platon et la question des images, 222, cf. Teis-
serenc, Langage et image dans l’œuvre de Platón, 265-268 
y 239-259. Además, cf. Grube, El pensamiento de Platón, 
279. En otros términos, Platón presenta de manera indirecta 
el problema de la producción de opiniones no acreditadas 
que devienen “verdad” por la reiteración, no solo teórica sino 
como guía práctica.

relato político, sino en la medida en que se ajusta a 
las condiciones subjetivas del niño aprendiz o de la 
mayoría y permite aproximar de cierta forma al cono-
cimiento, al menos en algún respecto.

La crítica a la poesía tradicional y al empleo de 
mitos no está dirigida a su naturaleza poético-es-
tética, sino que apunta a mostrar que, dado que es 
un medio de formación ineludible del alma, existen 
modos inadecuados de hacer uso del phármakon. 
La pauta de corrección de emplear phármakon es 
el bien genuino del alma o de la ciudad, es decir, el 
conocimiento. Por eso se estipula una sutil conexión 
entre el pseûdos en palabras noble, la utilidad, la ne-
cesidad de su empleo y la verdad.

4. Conclusiones
Hemos visto que Yu-Jung sostiene la existencia de 
dos tipos de mentiras, una en palabras y otra en el 
alma. Ahora bien, debemos distinguir, por un lado, el 
pseûdos en el alma qu e es asimilado a la ignorancia 
en el alma y, por otro lado, la producción de pseûdos 
en palabras que, a su vez, se divide en dos tipos: un 
pseûdos en palabras noble que se ajusta en cierto 
aspecto a la verdad y otro mal fundado por el desco-
nocimiento de la verdad. Solo el pseûdos en palabras 
noble es caracterizado como no verdadera mentira, 
en la medida en que su alegoría conlleva una simetría 
con un modelo correcto, esto es, la verdad. Por ello, 
ciertos mitos deben ser empleados, en la medida en 
que sean imitación de un modelo correcto. Estos son 
los recomendados porque apuntan al bien del alma, el 
conocimiento, en cambio la verdadera mentira, dado 
que es ignorancia en el alma, es un mal del alma y su 
producción en discursos es rechazada (cf. 535e para 
la mentira involuntaria). Solo los primeros son en sen-
tido estricto un phármakon útil y necesario: engendran 
verdad en el alma del aprendiz. Hemos mostrado que 
la utilidad del pseûdos noble está vinculada en térmi-
nos platónicos a la verdad y, por ende, al bien del alma.

El tratamiento del pseûdos está, entonces, enmar-
cado en el tratamiento del contenido de la poesía y del 
descubrimiento del paradigma adecuado que debe 
guiar la producción poética (libros II y III). En este sen-
tido, la crítica del contenido de la poesía tradicional 
puede ser entendida sobre la relación entre el tipo de 
verdad correspondiente, que habita en el alma de los 
bien formados, y su plasmación en el plano del lógos 
(cf. para la conexión entre formas en el alma, opinión 
verdadera con fundamento y el papel educativo del 
político, Pol. 307c). Por esta razón, si la forma “bella” 
conlleva la nota de medida, no podría haber una ima-
gen de lo kalón en el lógos (u otro tipo de produccio-
nes) que fuera desfigurada, injusta, desmedida, etc., 
tal como hemos visto en Leyes 668b.

En otros términos, el modelo kalón al ser traspa-
sado en el plano discursivo a un kalós particular, en 
calidad de instanciación, este debe ser configurado 
de tal modo que, bajo las condiciones de la contin-
gencia, no pierda la medida y la correcta articulación 
con esa verdad de fondo61. De manera que esta téc-
nica de producir imágenes discursivas (mitos bien 
formados) conforme a un modelo o arquetipo 

61	 En este punto, cf. Yu-Jung, S. “Lies in Plato ‘s Republic: 
poems, myth, and noble lie”, 105.



12 Vecchio, Ariel. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 1-13

correcto podría ser conectada con la eikastiké del 
Sof. 233d-236c62 y Leyes 667c-673a.

Después de lo dicho, se comprende que un tipo de 
pseûdos en palabras —por ende, no pseûdos en sen-
tido puro—, puntualmente el noble, es para los seres 
humanos útil63 como una especie de remedio. Debido 
a que es un phármakon, siguiendo la metáfora platóni-
ca, debe ser manipulado por los conocedores, quienes 
poseen un saber acerca de las cosas, no por los legos, 
y, por ende, poseen un saber de uso de ella, es decir, 
saben emplearla como necesidad práctica: si se quie-
re X, se debe Y64. De manera que, como indicamos, 
de lo contrario se estaría afirmando que parte del pro-
ceso de aprendizaje sería introducir en el aprendiz un 
pseûdos puro, la falsedad en el alma, lo cual iría contra 
todo testimonio textual platónico65. Por eso, en vistas 
de la verdad se debe componer mitos66. Por lo tanto, 
la poesía, en el sentido de narraciones, es un medio de 
formación del individuo para un fin que él mismo no es 
poético, por ello ella no puede estipularlo ni alcanzarlo. 
En su función, la poesía solo debe ser empleada bajo 
la forma del pseûdos en palabras noble. Si se sigue el 
sutil entramado argumentativo, se devela que no es ar-
bitraria la crítica: no está dirigida a las narraciones sin 
más, sino que apunta a mostrar que, dado que es un 
medio de formación ineludible, existen modos inade-
cuados de hacer uso de ellas. Hemos visto que la pau-
ta de corrección es el conocimiento del fin, esto es, el 
bien genuino de la ciudad o del alma, es decir, aquello 
que la preserve; en el caso específico tratado, el alma, 
el conocimiento es su bien. Mostramos que, dado que 
los poetas tradicionales son ignorantes respecto al 
punto de orientación, entonces deben seguir las indi-
caciones que se les imponen desde el punto de vista 
epistémico y ético-político, del mismo modo que otros 
técnicos-artesanos. Solo en esta dirección, cobra sen-
tido que esta reflexión sobre el alma esté conectada 
con la crítica a la poesía en el libro III y en el X. En una 
palabra, los argumentos del libro III y los del X tienen 
como base, aunque desde perspectivas distintas, la 
tríada mímesis, saber y prâxis.

En el caso de que un mito sea la reproducción de un 
pseûdos genuino, se ofrece a un aprendiz un error eva-
luativo sobre la base del arrastre de un error formativo: 
la poesía tradicional, mediante un pseûdos en palabras 
desconectado de una verdad, introduce un pseûdos 

62	 La distinción de dos tipos de producciones de imágenes ha-
bía sido detectada por Heidegger en el parágrafo 58 c β de 
su Sofista de Platón. Cf. Sekimura, Platon et la question des 
images, 43-52. Para la relación entre μίμησις positiva y asimi-
lar un modelo correcto, cf. Zovko, “The Divine Poet: Mimēsis 
and Homoiosis Theoi in Plato”, 94. Véase Desclos, “Idoles, 
icônes et phantasmes dans les dialogues de Platon”, Revue 
de Métaphysique et de Morale 3 (2000).

63	 Sobre el saber de uso, cf. X 601c-602a. Cf. Wieland, W., 
“Platón y la utilidad de la idea. Sobre la función de la idea del 
bien”, 57-74. Cf. Aristóteles Física II; Met. 1015a10; 1044b1 y 27.

64	 Esta gestión tiene un doble nivel: a partir del origen fundacio-
nal, p.e. el mito de los metales (415a y ss), queda un residuo 
ineliminable de ocultamiento (norma constitutiva, nivel de los 
fundadores, 414c-d) y, a su vez, se da cuenta de una gestión 
interna del ocultamiento (normas regulativas, nivel de los go-
bernantes, 389b-c), cf. Wieland “Estado y autoconciencia”.

65	 Lo mismo vale para la escritura, cf. Fedro 258d.
66	 Cf. Regali, Teoria e Prassi della Produzione Letteraria nel Ti-

meo e nel Crizia di Platone (Academia Verlag, 2012), 125; San-
ta Cruz, “Usos éticos y usos políticos de la ficción en Platón”, 
18, y Halliwell, S. The Aesthetics of Mimesis: Ancient Texts and 
Modern Problems (Princeton University Press, 2002), 51.

genuino, esto es, ignorancia en el alma de quien se ha 
formado en ese paradigma. De este modo, el análisis 
de esta discusión nos ofreció comprender la conexión 
y el abordaje de la discusión más amplia con respecto 
a lo efectivamente bueno para el alma y, conectado con 
eso, la crítica a las fuentes de la formación o educación 
tradicionales y, como caso específico, el tratamien-
to del pseûdos y sus tipos. De manera que frente a la 
pregunta inicial de este escrito sobre si es la finalidad 
la que convierte en útil al pseûdos, hemos visto que el 
criterio no está vinculado a la consecuencia, sino que 
el criterio es la presencia o ausencia de verdad. De tal 
modo, la normativa platónica apuntaría a que el agen-
te en formación pueda, por un lado, acceder en cierto 
modo a una verdad (plano epistemológico) y, por otro, 
en paralelo, se forme en vistas de la virtud (plano ético).

5. Bibliografía

Bibliografía primaria:
Aguirre, J. y Lavilla, J. Platón y la valentía: Laques. 

Plaza y Valdés, 2022.
Bonazzi, M. (Ed.). Platone. Fedro. Einaudi, 2011.
Burnet, J. Platonis Opera. Five volumes. Oxford 

Classical Texts, 1911.
—.	 Plato´s Phaedo. Oxford, 1988.
Chambry, É. Oeuvres complètes.  7,2, La Republique: 

livres VIII-X. Les Belles Lettres, 1973.
—	 Oeuvres complètes. 6, La République: livres I-III. 

Les Belles Lettres, 1970.
—	 Oeuvres complètes. 7.1, La République: livres IV-

VII. Les Belles Lettres, 1967.
Cordero, N. L. Platón, Sofista. Gredos, 1988.
Cornford, F. M. The Republic of Plato. OUP, 1969.
Divenosa, M. - Mársico, C. Platón. República. Losada, 

2016.
Lledó, E. et. al. Diálogos. Obras completas. Gredos, 

1981.
Leroux, G. Platon. République. Flammarion: Paris, 2002.
Lisi, F. Platón. Diálogos VII. Leyes (I-IV). Gredos, 2007.
Pabón, J. M. y Fernández-Galiano, M. Platón. La 

República. Centro de Estudios Constitucionales, 
1981.

Petrucci, F.M., Taglia, A. Platone, Gorgia. Einaudi 
Editore, 2014.

Sánchez-Elvira, R., Mas Torres, S. y García Romero, F. 
La República. Platón. Akal, 2009.

Waterfield, J. Plato. Republic. Oxford, 1998.

Bibliografía secundaria:
Aguirre Santos, J. y Lavilla de Lera, J. “Del goce y la 

adulación a la búsqueda de la verdad: el diálogo 
platónico como nuevo modelo de poesía y 
retórica.” En ἀρχαΐζω: problemas de la filosofía 
antigua en clave iberoamericana, comp. López, 
J. M. UUIRTO, 2023.

Araujo, C. “Plato’s Republic on Mimetic Poetry and 
Empathy.” En The Many Faces of Mimesis: 
Selected Essays from the 2017 Symposium on 
the Hellenic Heritage of Western Greece (75-86), 
ed. Por Heather L. Reid y Jeremy C. DeLong. 
Parnassos Press – Fonte Aretusa, 2018.

Ariza, S. “Desterrando formas poéticas en la 
República de Platón” Revista de Estudios 
Sociales, 34 (2009): 13-23.



13Vecchio, Ariel. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 1-13

Barrow, R. Plato, Utilitarianism and Education. 
Routledge, 2010.

Bey, F. “La poesía como diálogo. Consideraciones 
en torno a Plato und die Dichter de Hans-Georg 
Gadamer.” Boletín de Estética (2017): 7-43.

Boeri, M. Apariencia y realidad en el pensamiento 
griego: investigaciones sobre aspectos 
epistemológicos, éticos y de teoría de la acción en 
algunas teorías de la antigüedad. Colihue, 2007a.

—	 “Percepción y estados afectivos en Platón.” 
Quaderni Urbinati di Cultura Classica, New Series 
87 (2007b): 71-93.

—	 “¿Quién custodia a los “custodios”? Platón, 
el poder del discurso y la relevancia de la 
educación en la formación del gobernante.” 
Disputatio. Philosophical Research Bulletin 7 
(2017): 231–255.

Brancacci, A., “Mimèsis, poésie et musique”. En 
Lectures de Platon, Dixsaut, M.- Castel, A.- 
Kévorkian, G 201-214. Ellipses, 2013.

Brisson, L. Platon, les mots et les mythes. Comment 
et pourquoi Platon nomma le mythe? La 
Découverte, 1994.

Cacciari, M. El dios que baila. Paidós, 2000.
Derrida, J. “La pharmacie de Platon”, Tel Quel (1968): 

32-33.
Desclos, M. L. “Une façon platonicienne d’être une 

image: le mimema.” Classica 13 (2001): 205-217.
—	 “Idoles, icônes et phantasmes dans les 

dialogues de Platon.” Revue de Métaphysique et 
de Morale 3 (2000).

Eggers Lan, C. Introducción histórica al estudio de 
Platón. Colihue, 2000.

Eliade, M. Mito y Realidad. Editorial Labor, 1992.
Halliwell, S. The Aesthetics of Mimesis: Ancient Texts 

and Modern Problems. Princeton University 
Press, 2002.

Heidegger, M. Platâo: O Sofista. Forense Universitária, 
2012.

Gadamer, H. G. “Platón y los poetas.” Estudios de 
Filosofía 3 (1991): 87-108.

García Espíndola, L. L. “Plato on the Political Role 
of Poetry. The Expulsion of the Traditional Poets 
and the Reform of Poetry”, Praxis Filosófica, 43 
(2016): 37-56.

García Santos, C. “Los escritos de Gadamer 
sobre Platón: un diagnóstico de Verdad y 
Método. Diálogo y dialéctica en la experiencia 
hermenéutica.” Tesis Doctoral, UNED, 2014.

Grimaldi, N. “El estatuto del arte en Platón.” Anuario 
Filosófico 15 (1982): 145-162.

Grube, G. M. A. El pensamiento de Platón. Gredos, 
1987.

Lozano-Vásquez, A. “Trofé y catarsis: sobre la 
conexión entre poesía y emoción en Platón” 
EIDOS 20 (2014): 53-74.

Mabbott, J.D. “Is Plato ‘s Republic Utilitarian?” Mind 
XLVI (1937): 468-474.

Mársico, C. “Poesía y discurso filosófico en la 
República de Platón.” Pomoerium 3 (1998).

Moss, J., “Art and Ethical Perspective: Notes on 
the Kalon in Plato´s Laws.” En Plato on Art and 
Beauty, Denham (ed). Palgrave Macmillan, 2012.

Ordóñez Roig, V. “El lugar de la tragedia y la comedia 
en el Estado Platónico”. Δαίμων. Revista 
Internacional de filosofía 55 (2012): 143-156.

Pájaro, C. “De Platón para los poetas: crítica, censura 
y destierro.” EIDOS 20 (2014): 109-144.

Popper, K. The open society and its enemies, Volume 
1: The Spell of Plato. Routledge, 1945.

Reale, G. Platón. En busca de la sabiduría secreta. 
Herder, 2001.

Regali, M. Teoria e Prassi della Produzione Letteraria 
nel Timeo e nel Crizia di Platone. Academia 
Verlag, 2012.

Santa Cruz, M. “Usos éticos y usos políticos de la 
ficción en Platón.” Sapere Aude – Belo Horizonte 
5 10 (2014): 12-29.

—	 “A propósito del Mito en Platón: Falsedad y 
Verdad.” En V Coloquio internacional Mito y 
Performance: de Grecia a la modernidad, ed. por 
González de Tobia. UNLP, 2010.

Santas, G. “Methods of reasoning about justice in 
Plato ‘s Republic.” En The Blackwell Guide to 
Plato ‘s Republic, Santas G. (ed.). Oxford, 2006.

—	 “The form of Good as paradigm and its essence.” 
En New Images of Plato, 359-378, Scolnicov, S. - 
Reale, G. (ed). Akademie Verlag, 2002.

Sekimura, M. Platon et la question des images. 
OUSIA, 2009.

Schofield, M. “The Noble Lie”. En The Cambridge 
companion to Plato ‘s Republic (138-164), editado 
por Ferrari. Cambridge University Press, 2007.

Spangenberg, P. “Dimensiones prácticas de la verdad 
en la República de Platón.” En La educación en 
la filosofía antigua: Ética, retórica y arte en la 
formación del ciudadano, Suñol, V. - Miranda, L. 
R. (eds.). Miño y Dávila, 2020.

Solans Blasco, M. “Sócrates político. Un comentario 
a Gorgias 521d.” Revista Anales del Seminario de 
Historia de la Filosofía, 41 (1) (2024): 1-17.

Suñol, V. - Miranda, L. R. (eds.). La educación en 
la filosofía antigua: Ética, retórica y arte en la 
formación del ciudadano. Miño y Dávila, 2020.

Taylor, Ch. “Plato’ s Totalitarianism.” Polis 5 (1986): 4-29.
Teisserenc, F. Langage et image dans l ́ � œuvre de 

Platón. Vrin, 2010.
Vigo, A. Juicio, experiencia, verdad: de la lógica de la 

validez a la fenomenología. EUNSA, 2013.
—	 “La concepción aristotélica del silogismo 

práctico. En defensa de una interpretación 
restrictiva.” Diánoia (México) 65 (2010): 3-39.

—	 “Medios y fines en el Gorgias de Platón 
(466A-468E)”, Méthexis 20 (2007): 181-201.

Walton, K. L. Mimesis as Make-Believe. On the 
Foundations of the Representational Arts. 
Harvard University Press, 1990.

Wieland, W. “Platón y la utilidad de la idea. Sobre la 
función de la idea del bien (trad. M. Solans)”, 
ACTA PHILOSOPHICA, I 30 (2021): 57-74.

—	 Platon und die Formen des Wissens. 
Vandenhoeck und Ruprecht, 1999.

—	 “Estado y autoconciencia. Apuntes a la República 
de Platón.” En Historia, lenguaje, sociedad. 
Homenaje a Emilio Lledó 90-103, ed. por Cruz 
M.- Granada M. - Papiol A. Ed. Crítica, 1989.

Yu-Jung, S. “Lies in Plato ‘s Republic: poems, myth, 
and noble lie” ΠΗΓΗ/FONS, 2(1) (2017): 87-108.

Zovko, M.-É. “The Divine Poet: Mimēsis and 
Homoiosis Theoi in Plato”. En Heather - DeLong, 
op. cit., 2018.


