
121An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 121-135

Natalidad y Pluralidad en Hannah 
Arendt:condiciones para la relación 

entre política e institucionalidad

https://dx.doi.org/10.5209/ashf.97711� Recibido: 02/09/2024 • Aceptado: 10/01/2025

Resumen:  El artículo examina las bases ontológicas de la acción política según Hannah Arendt: la natalidad 
y la pluralidad, con el objetivo de vincularlas al desarrollo de la institucionalidad y la legalidad en el contexto 
de una comunidad política. Se argumenta que mientras la condición humana de pluralidad inspira la 
aparición de una acción discursiva y una interacción dialógica continua en el ámbito legal e institucional, la 
natalidad impulsa la introducción de innovaciones disruptivas que pueden desafiar las estructuras formales 
existentes. El análisis de estas dos condiciones revela consecuencias fundamentales en el pensamiento de 
Arendt: primero, la articulación de las acciones políticas tanto institucionales como extra-institucionales en 
el marco del pensamiento arendtiano; y segundo, la coexistencia de estabilidad e innovación como motor 
esencial para la vitalidad de la esfera pública.
Palabras claves: Arendt, pluralidad, natalidad, discurso, acción, ley

ENG Natality and Plurality in Hannah Arendt: conditions
for the relation between politics and institutionality

Abstract : The article examines the ontological bases of political action according to Hannah Arendt: natality 
and plurality, with the aim of linking them to the development of institutionality and legality in the context 
of a political community. It is argued that while the human condition of plurality inspires the emergence of 
discursive action and continuous dialogical interaction in the legal and institutional sphere, natality drives 
the introduction of disruptive innovations that can challenge existing formal structures. The analysis of 
these two conditions reveals fundamental consequences in Arendt’s thought: first, the articulation of both 
institutional and extra-institutional political actions within the framework of arendtian thought; and second, 
the coexistence of stability and innovation as an essential driver for the vitality of the public sphere.
Keywords: Arendt; plurality; natality; discourse; action; law

Sumario: 1. Introducción. 2. Pluralidad y estabilidad: discurso, igualdad e institución. 3. La legalidad en el 
mundo: la igualdad artificial. 4. La configuración topográfica y relacional de la ley: la constitución de un lugar 
para aparecer. 5. Natalidad y cambio: el comienzo y la trama de las relaciones humanas. 6. La natalidad y la 
dimensión disruptiva de la acción. 7. La condición política de la acción institucional y no-institucional. 8. A 
modo de conclusión: el dinamismo detrás de la teoría política arendtiana.

Cómo citar: González Aguirre, C. (2026). Natalidad y Pluralidad en Hannah Arendt: condiciones para la 
relación entre política e institucionalidad. Anales del Seminario de Historia de la Filosofía, 43 (1), 121-135.

Anales del Seminario de Historia de la Filosofía
e-ISSN 0211-2337

E ST U D I OS

Cristian González Aguirre
Universidad de Barcelona   

1. Introducción
En el campo de la teoría política, el pensamiento de 
Hannah Arendt ha sido objeto de un estudio exhaustivo 
debido a su enfoque distintivo sobre la acción política y 
la condición humana. Este artículo se centra en los dos 
rasgos ontológicos que, según la autora, definen esta 
condición en la Tierra: la pluralidad y la natalidad.

A partir de un análisis de las obras de la autora, 
así como algunos de sus principales comentadores, 
se pretende demostrar cómo ambas condiciones 
ontológicas se relacionan de un modo diferente y 
gran medida opuesto frente al fenómeno de la insti-
tucionalidad. Así, mientras la pluralidad inspira a que 
la acción se desenvuelva a través de su dimensión 

https://dx.doi.org/10.5209/ashf.98661
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:cristianga57%40gmail.com?subject=
https://orcid.org/0009-0004-4555-8531


122 González Aguirre, C. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 121-135

discursiva con la intención de revelar la singularidad 
del actor y, por tanto llama a que la acción se desa-
rrolle a través de un entramado legal e institucional lo 
suficientemente fuerte para establecer una interac-
ción continua con los otros; la natalidad infunde a la 
acción de la capacidad para instaurar lo inédito en el 
mundo, aquello que hasta al momento no podía ha-
ber sido concebido y, por tanto, tiende a relacionarse 
con la institucionalidad desde un plano antagónico, 
concibiendo al entramado legal como aquello que es 
necesario tensionar y en muchas ocasiones traspa-
sar para instaurar el auténtico cambio y novedad en 
la política.

De esta manera, al finalizar el artículo se espera 
haber demostrado esencialmente dos cosas. En pri-
mer lugar, que en la aproximación teórica arendtiana 
encontramos una defensa tanto a las acciones políti-
cas “institucionales”, es decir, a aquellas que se tien-
den a desarrollar a partir de los canales institucio-
nales y tradicionales de la política “ordinaria”; como 
a las acciones “disruptivas” y extra-institucionales, 
es decir, aquellas que buscan desafiar y transformar 
las estructuras existentes mediante la introducción 
de nuevas ideas y prácticas, lo que en buena medida 
las pone en tensión con el despliegue institucional 
sobre el cual estas se apoyan. Ambas gozan del ró-
tulo “político” en Arendt, en la medida de que el de-
sarrollo de ambas puede trazarse a partir del análi-
sis de los rasgos ontológicos que caracterizan a la 
acción. En segundo lugar, se pretende mostrar que 
esta dualidad en el pensamiento de Arendt ofrece 
una comprensión más rica y compleja de su teoría 
política, donde la estabilidad y el cambio coexisten y 
se potencian mutuamente.

Así, este artículo espera contribuir a un debate 
más amplio sobre la naturaleza de la acción política 
y la estructura del espacio público arendtianos, pro-
poniendo una visión que reconoce tanto la necesi-
dad de un orden estable como la inevitabilidad del 
cambio y la innovación en la política.

2. �Pluralidad y estabilidad: discurso, 
igualdad e institución

“La acción, única actividad que  se da entre 
los hombres sin la mediación de cosas o ma-
teria, corresponde a la condición humana de 
pluralidad, al hecho de que los hombres, no el 
Hombre, vivan en la Tierra y habiten el mundo 
[…] esta pluralidad es específicamente la con-
dición –no solo la conditio sine qua non, sino la 
conditio per quam– de toda vida política”1.

De acuerdo con Arendt, a diferencia de las otras 
actividades de la vida activa del ser humano que se 
pueden llevar a cabo en soledad –la labor y el tra-
bajo– la acción es única en la medida de que exige 
la presencia de otros seres humanos, caracterizán-
dose por su innata pluralidad, es decir, por el hecho 
de que son los hombres –no el hombre– los que ha-
bitan el mundo. Así, la presencia de los demás con 
los que se comparte la Tierra es, para Arendt, una 
condición –rasgo y característica fundamental– de 
la existencia humana que la política no ha de des-
conocer, sino abrazar. Recordemos que para Arendt 

1	 Hannah Arendt, La condición humana (Paidós, 2016), 21-22.

los seres humanos “son seres condicionados, ya 
que todas las cosas con las que entran en contacto 
se convierten de inmediato en una condición de su 
existencia”2. Pues bien, la presencia de otros seres 
humanos constituye, para ella, una característica in-
herente a nuestro modo de ser en el mundo que no 
podemos negar en política sin estar dispuestos, con 
ello, a negar la actividad misma3.

Ahora bien, la condición de pluralidad posee 
unas determinadas características definitorias para 
Arendt. Fundamentalmente, cuenta con el doble ca-
rácter de igualdad y distinción:

Si los hombres no fueran iguales, no podrían 
entenderse ni planear y prever para el futuro las 
necesidades de los que llegarán después. Si 
los hombres no fueran distintos, es decir, cada 
ser humano diferenciado de cualquier otro que 
exista, haya existido o existirá, no necesitarían 
el discurso ni la acción para entenderse”4.

En primer lugar, los seres humanos son iguales en 
el sentido de que comparten ciertos rasgos fisiológi-
cos que les permiten relacionarse y entenderse entre 
sí (más adelante exploraremos una segunda dimen-
sión de esta igualdad vinculada al desarrollo institu-
cional de la comunidad política). En segundo lugar, los 
seres humanos son irrefutablemente distintos. Con 
esto último, Arendt estaría sugiriendo que la plurali-
dad no equivale a la simple presencia de múltiples en-
tidades de una misma especie, sin una distinción más 
allá de ser un ejemplar equivalente de una clase de-
terminada. Por el contrario, mientras que los objetos 
inanimados comparten la característica de alteridad, 
esto es, la pura existencia múltiple, y mientras toda 
vida orgánica muestra ciertas variaciones y distincio-
nes; “solo el hombre puede expresar esta distinción y 
distinguirse, y solo él puede comunicar su propio yo 
y no simplemente algo”5. Lidiar con seres humanos 
significa, entonces, lidiar con seres únicos, de ahí que 
podamos sostener que la condición humana de plu-
ralidad supone la coexistencia de individuos que se 
revelan como singulares e irrepetibles6.

Si los seres humanos son únicos –en compara-
ción a los otros seres vivos e inertes– en la medida 
en que pueden distinguirse y singularizarse frente 
a los demás y si la pluralidad humana es “la para-
dójica pluralidad de los seres únicos”7, entonces, 
¿cómo es posible expresar dicha cualidad de ser 

2	 Ibid., 23.
3	 Antonio Campillo, “Espacios de aparición: el concepto políti-

co de Hannah Arendt”, Daimon Revista Internacional de Filo-
sofía, no. 26 (2002): 163, ha caracterizado las condiciones de 
pluralidad y natalidad como “principios ontológicos que sir-
ven de fundamento a la convivencia política como forma de 
vida distintivamente humana”. Neus Campillo, “Mundo y plu-
ralidad en Hannah Arendt”, Intersticios 10, no. 22-23 (2005): 
99 es de la misma opinión.

4	 Arendt, La condición humana, 200.
5	 Arendt, La condición humana, 200.
6	 Paolo Terenzi “Identidad y auto-representación social en 

Hannah Arendt”, Tábano, no. 8 (2012): 14, sintetiza bien esta 
aproximación al sostener que “[e]l concepto de pluralidad no 
indica solamente la realidad de una multitud de seres huma-
nos, sino más bien el hecho de que esta multitud esté com-
puesta de seres que son distintos y se distinguen entre sí, 
que están dotados de una identidad propia y singular y de la 
capacidad de manifestarla”.

7	 Arendt, La condición humana, 200.



123González Aguirre, C. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 121-135

distinto?8 Arendt sostendrá que mediante la acción y 
el discurso “los hombres se diferencian en vez de ser 
meramente distintos”9.

En este punto vale la pena detenerse un instante. Si 
bien Arendt asume que es tanto a través de la acción 
–la capacidad inherente del ser humano para “comen-
zar nuevos y espontáneos procesos”10–, y del discurso 
–que nunca define– que podemos manifestar nuestra 
singularidad ante los demás y, de esa manera, congre-
garnos en una pluralidad y no en una mera multiplici-
dad de actores; en realidad, existiría para la autora una 
proximidad especial entre el ejercicio de nuestra capa-
cidad discursiva y la posibilidad de la individuación del 
actor en la arena política. Veamos el siguiente pasaje 
que ha pasado bastante desapercibido entre los co-
mentadores de La condición humana:

Este descubrimiento de quien es alguien está 
implicado tanto en sus palabras como en sus 
actos; sin embargo, la afinidad entre discurso 
y revelación es mucho más próxima que entre 
acción y revelación, de la misma manera que 
la afinidad entre acción y comienzo es más 
estrecha que la existente entre discurso y 
comienzo11.

Nuestra impresión es que esta aclaración que 
hace la autora no es un dato que pueda pasar des-
apercibido y, en ese sentido, no es de ningún modo 
una cuestión azarosa. Si bien Arendt no admite una 
separación radical entre discurso y acción, lo que es-
taría afirmando es que el descubrimiento de la unici-
dad del ser humano a través de la acción se realiza 
de una manera más directa mediante una forma es-
pecial de comprender dicha acción, esto es, una en-
focada en su dimensión discursiva y dialógica12.

Así, lo que estaría haciendo Arendt es especifi-
car la manera en que nos conducimos a la acción si 
es que de la revelación de la identidad del agente se 
trata: de una forma sostenida, en la que sea posible 
establecer una continuidad conversacional entre los 
partícipes de un diálogo o discurso13. Solo así pode-
mos entender que la autora sostenga –en otro pasaje 
que ha pasado inadvertido por sus críticos– que “el 

8	 Emily Hartz, “The Existential Dimension of Right: Individuality, 
Plurality and Right in Fichte and Arendt”, Metodo. Internatio-
nal Studies in Phenomenology and Philosophy 5, no. 1 (2017): 
288, ha tenido especial cuidado en mostrar que la pluralidad 
no puede comprenderse solo como un hecho ontológico 
que debamos simplemente reconocer, ya que, al mismo 
tiempo, constituye esencialmente algo que tenemos que 
asumir y hacer, transformándose en un ejercicio activo al que 
nos comprometemos en nuestro actuar político.

9	 Arendt, La condición humana, 200.
10	 Ibid., 250.
11	 Ibid., 202, cursiva añadida.
12	 George Kateb, “Political action: its nature and advantages”, 

en The Cambridge Companion to Hannah Arendt, ed. D. Vi-
lla (Cambridge University Press, 2000): 133, ha sido enfáti-
co en este punto. Para él, “[e]l núcleo del relato de Arendt 
sobre la acción en sus escritos es que la auténtica acción 
política es discurso –no necesariamente discursos forma-
les, sino conversaciones, intercambios de opiniones– a la 
manera de la persuasión y la disuasión” (cursivas añadidas). 
Todas las traducciones del inglés fueron realizadas por el 
autor del artículo.

13	 Nuevamente, el análisis de Kateb, ibid., nos resultan in-
teresante. Para el autor, el contenido del diálogo político 
radica, justamente en que este continúe o se mantenga en 
el tiempo.

discurso corresponde al hecho de la distinción y es la 
realización de la condición humana de la pluralidad, es 
decir de vivir como ser distinto y único entre iguales”14.

Observamos que esta afinidad entre discurso y 
revelación –y, por tanto, pluralidad– tiene mucho sen-
tido si la comparamos con la manera en que Arendt 
entiende la acción en su sentido más específico, es 
decir, como una capacidad distintiva frente al dis-
curso15. Según la autora, actuar “en su sentido más 
general, significa tomar una iniciativa, comenzar”16. 
Esta facultad de comenzar está, para ella, vinculada 
intrínsecamente a la capacidad del ser humano para 
dar lugar a lo inesperado, “a que se inicie algo nue-
vo que no puede esperarse de cualquier cosa que 
haya ocurrido antes”17, y de “realizar lo que es infini-
tamente improbable”18. Así, frente a este carácter de 
lo “pasmosamente inesperado” que lleva aparejada 
la acción, resulta complejo pensar cómo es posible 
que, a través de su ejercicio, quede algo de sustento 
y trascendencia –como lo es la identidad de un indi-
viduo– más allá de la manifestación de la novedad 
que se introduce al “comenzar”.

Frente a ello, aunque no en completa contradic-
ción, el ejercicio de nuestra capacidad discursiva nos 
vincula de una manera más directa con la revelación 
de nuestra singularidad en la medida que ofrece un 
espacio de interacción continua entre pares donde es 
posible revelar algo más que solo la espontaneidad 
de nuestros actos, y donde nos es posible individuali-
zarnos activamente a través del desenvolvimiento de 
nuestras palabras. Por medio del discurso, los indivi-
duos pueden expresar sus pensamientos, sentimien-
tos y perspectivas, y en la interacción con los demás 
pueden reformular, clarificar y profundizar respecto de 
temas que irrefutablemente van configurando, frente 
a ellos, su identidad. A diferencia de las acciones, que 
pueden ser momentáneas y circunstanciales, nuestro 
ejercicio discursivo ofrecería un espacio para la evolu-
ción y el desarrollo continuo de la personalidad.

Ahora bien, lo que hemos sostenido hasta aquí no 
puede llevarnos a caer en el error de creer que Arendt 
asume que la identidad del individuo sea algo que 
este posea de antemano y que pueda simplemente 
comunicar al resto a través del discurso. Por el con-
trario, la autora es enfática en señalar no solo que la 
revelación del quién –en comparación al qué– es al-
guien “casi nunca puede realizarse como fin volunta-
rio” y, por tanto, no puede poseerse de antemano19, 
sino, además, que mientras esa identidad se presenta 
en muchas ocasiones de un modo claro y patente a 
los demás, puede permanecer oculto para el propio 
individuo. La revelación de nuestra singularidad va 
más allá de nuestra intencionalidad y el hecho de que 
esta se revele a través de nuestra práctica discursi-
va no cambia esta conclusión: nuestras palabras nos 
conectan con quienes somos, pero esa identidad no 
depende de nuestra voluntad, ni están limitadas a la 
perspectiva que tenemos de nosotros mismos.

14	 Arendt, La condición humana, 202, cursiva añadida.
15	 Un análisis más detallado de la acción tendrá lugar al mo-

mento de explorar la condición humana de natalidad.
16	 Arendt, La condición humana, 201.
17	 Ibid., 201.
18	 Ibid., 202.
19	 Ibid., 203.



124 González Aguirre, C. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 121-135

Recordemos que, como fenomenóloga, para 
Arendt el ser equivale a la apariencia de ese ser20: 
la realidad de algo se configura en cuanto ese algo 
aparezca a los individuos, quienes tendrán respecto 
de él, una perspectiva única21. Mientras más pers-
pectivas sobre el ente se reúnan, más rica será nues-
tra apreciación de él. De la misma manera, la identi-
dad de un individuo, que forma parte de la realidad 
del mundo, depende de este intercambio de pers-
pectivas. Solo a través de la interacción discursiva o 
“conversación”, se puede alcanzar una comprensión 
objetiva que, en el caso de un individuo, corresponde 
a su identidad personal.

Por último, debemos afirmar que la manifestación 
de la singularidad no es, necesariamente, el resulta-
do de un proceso que haya de tener por tal esa fi-
nalidad. Para Arendt, el ejercicio discursivo retiene 
la “capacidad de revelación del agente, aunque su 
contenido sea exclusivamente ‘objetivo’, interesa-
do por los asuntos del mundo de cosas en que se 
mueven los hombres”22. Cada vez que el ser huma-
no interactúa discursivamente con los demás –por 
ejemplo, a través de la manifestación de su opinión 
particular sobre un tema de interés público– revela 
una especial manera de ver las cosas o perspectiva 
autónoma que refleja su singularidad. Dicho de una 
segunda manera, nuestra identidad se manifiesta y 
se constituye no necesariamente como una finalidad 
en sí misma, sino como el resultado espontáneo de 
nuestra interacción y conversación con los demás.

Hemos evidenciado hasta ahora que la manifesta-
ción de la identidad humana es un requisito esencial 
para la implementación de la pluralidad en el mundo. 
Esto implica que esta condición no solo depende del 
reconocimiento de la multitud de seres humanos en la 
Tierra, sino también de la comprensión de que cada in-
dividuo es único e irrepetible. Asimismo, se ha demos-
trado que esta singularización se manifiesta de manera 
más efectiva cuando actuamos discursivamente con 
los demás mediante la deliberación y la conversación. 
Nuestra tarea a continuación será ilustrar cómo el gra-
do de pluralidad en el mundo está intrínsecamente 
vinculado al desarrollo institucional y legal del cuerpo 
político en el que se manifiesta esta práctica.

En la obra de Arendt, hemos identificado tres 
condiciones que vinculan intrínsecamente el ejerci-
cio de la pluralidad con la institucionalidad: el desa-
rrollo institucional que asegura la igualdad entre las 
personas; la creación de espacios estables para el 
discurso; y la configuración de estructuras jurídicas 
que congregan a las personas para la conversación. 
El resto de esta sección estará dedicada a explorar 
estos aspectos claves. La conclusión a la que llega-
remos es que la condición de pluralidad llama a que 
la acción –en clave discursiva o dialógica– se des-
pliegue en dichos espacios instituidos con el obje-
tivo de tener esferas estables para el ejercicio del 
diálogo y el discurso continuo entre pares.

20	 Ibid., 202.
21	 Este perspectivismo fenomenológico arendtiano se ha man-

tenido a lo largo de su producción académica y puede ana-
lizarse, incluso, en su última obra inacabada: “En este mun-
do al que llegamos, procedentes de ningún lugar, y del que 
partimos con idéntico destino, Ser y Apariencia coinciden”. 
Hannah Arendt, La vida del espíritu (Paidós, 2002): 43.

22	 Arendt, La condición humana, 206.

3. �La legalidad en el mundo: la igualdad 
artificial

Al comienzo del apartado anterior habíamos soste-
nido que la condición de pluralidad cuenta con dos 
rasgos definitorios: la igualdad, por una parte; y la 
distinción, por otra. Si bien en nuestra discusión ini-
cial nos centramos solamente en resaltar una igual-
dad del tipo “fisiológica”, ahora estamos dispuestos 
a explorar una igualdad de orden diferente, pero asi-
mismo esencial: la igualdad política o legal23.

Arendt es enfática en afirmar la necesidad de 
este componente de “artificialidad” que requiere la 
igualdad para ser más que un postulado ontológico 
y formal. Así, en La condición humana sostendrá: “La 
igualdad que lleva consigo la esfera pública es forzo-
samente una igualdad de desiguales que necesitan 
de ser ‘igualados’ en ciertos aspectos y para fines 
específicos”24. Del mismo modo en Sobre la revo-
lución, al momento de afirmar que “por naturaleza, 
los hombres eran desiguales y se requería de una 
institución artificial, la polis, que gracias a su nomos, 
les hiciera iguales”25. Sin embargo, el mayor realce 
lo asume, creemos, en Los orígenes del totalitarismo 
donde apunta que

[l]a igualdad, en contraste con todo lo que 
está implicado en la simple existencia, no nos 
es otorgada, sino que es el resultado de la or-
ganización humana, […] No nacemos iguales; 
llegamos a ser iguales como miembros de un 
grupo por la fuerza de nuestra decisión de con-
cedernos mutuamente derechos iguales26.

Como puede constatarse de las citas anteriores, 
la artificialidad de esta igualdad está conectada de 
un modo irrefutable con la institucionalidad y, de ahí, 
con el estatuto legal que nos concedemos como 
miembros de una comunidad política. La elabora-
ción de la personalidad legal desarrollada en Sobre 
la revolución es una síntesis evidente de ello27. En 
dicha obra, la autora investiga la raíz etimológica del 
concepto latino “persona” cuyo significado hacía re-
ferencia a la “máscara” que usaban los actores en el 
teatro, no solo para ocultar su rostro, sino, al mismo 
tiempo, para realzar su voz:

fue este doble sentido de una máscara que 
hace resonar la voz como la palabra ‘perso-
na’ se convirtió en una metáfora y se trasla-
dó del lenguaje del teatro a la terminología 
legal. La distinción romana entre individuo y 

23	 En consonancia con esta idea, Kristian Klockars, “Plurality 
As a Value in Arendt’s Political Philosophy”. Topos 19, no. 2 
(2020): 64, sostiene que “Arendt trata la igualdad en dos di-
mensiones: como una cuestión ontológica relacionada con 
la condición humana y como una cuestión política relaciona-
da con la realización de la igualdad como valor”.

24	 Arendt, La condición humana, 203.
25	 Hannah Arendt, Sobre la Revolución (Alianza Editorial, 2013), 

43.
26	 Hannah Arendt, Los orígenes del totalitarismo (Alianza Edito-

rial, 2006), 426.
27	 Tal como afirma Jeremy Waldron “Arendt’s constitutional po-

litics”, en The Cambridge Companion to Hannah Arendt, ed. 
D. Villa (Cambridge University Press, 2000): 209: “la ley crea 
para cada uno de nosotros una persona artificial que puede 
ocupar su lugar en el escenario público, presentándonos no 
exactamente como los seres que somos naturalmente, sino 
como iguales a efectos políticos”.



125González Aguirre, C. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 121-135

ciudadano consistía en que este último era 
una ‘persona’, tenía personalidad legal, como 
si dijéramos; era como si el Derecho le hubie-
ra asignado el papel que se esperaba desem-
peñase en la escena pública, con la estipula-
ción, no obstante, de que su propia voz sería 
capaz de hacerse oír28.

Este hecho es más que una mera coincidencia. 
Esta decisión representa, en nuestra interpretación, 
una manifestación adicional de cómo la autora su-
braya el vínculo significativo entre la revelación del 
agente, el uso del discurso y el desarrollo institucio-
nal: el ser humano, convenido con personalidad legal 
tiene las herramientas –legales– que le permiten ha-
cer “resonar su voz” y, en dicha facultad discursiva, 
aparecer y revelarse ante los demás.

Ahora bien, tal como han convenido Laura 
Quintana29 y Emily Hartz30 , parte fundamental de la 
defensa de Arendt del papel del derecho y la insti-
tucionalidad en la configuración de la pluralidad hu-
mana lo realiza la autora por vía negativa, es decir, a 
través de la imagen del privado de derechos:

Llegamos a ser conscientes de la existencia 
de un derecho a tener derechos (y esto signifi-
ca vivir dentro de un marco donde uno es juz-
gado por las acciones y las opiniones propias) 
y de un derecho a pertenecer a algún tipo de 
comunidad organizada, solo cuando apare-
cieron millones de personas que habían per-
dido y que no podían recobrar estos derechos 
por obra de la nueva situación política global31.

Para Arendt, estos individuos eran desposeídos 
de un espacio en el mundo donde sus opiniones y 
acciones pudieran tener trascendencia, en la me-
dida de que carecían de una organización política 
instituida que les otorgara el derecho a actuar y ex-
presarse32. Este aislamiento les privaba no solo de 
su capacidad para influir en el orden político, sino 
también de la posibilidad de desarrollar su plena in-
dividualidad. Este estatus, por tanto, no solo los mar-
ginaba jurídicamente, sino que también los conde-
naba a la invisibilidad, reduciendo su existencia a un 
estado de insignificancia y, en definitiva, a la pérdida 
de su singularidad, dejándolos al descubierto como 
seres humanos “naturales”33. Así, no puede sorpren-
dernos que la autora afirme que “la pérdida de la ciu-
dadanía” –esto es, de un estatuto jurídico– “privaba a 
las personas no solo de protección, sino también de 
toda identidad claramente establecida y oficialmen-
te reconocida”34. Sin esta identidad amparada insti-
tucionalmente, la conformación de un espacio plural 
de actores políticos se transforma en algo imposible.

En este sentido, la analogía que Passerin 
d’Entrèves establece entre las normas jurídicas y las 
reglas de un juego se vuelve especialmente relevan-
te para Arendt. Según la autora, aquellos individuos 

28	 Arendt, Sobre la Revolución, 169.
29	 Laura Quintana, “Hannah Arendt: El Derecho a la Pluralidad”, 

en Teorías Contemporáneas del Derecho, ed. J. González, N. 
Parra (Legis Editores, 2021), 72.

30	 Hartz, “The Existential Dimension of Rights”, 294.
31	 Arendt, Los orígenes del totalitarismo, 420.
32	 Ibid.
33	 Ibid., 170.
34	 Ibid., 408, cursiva añadida.

desposeídos de un espacio político carecen, en 
esencia, de las reglas que les permitirían participar 
en el “juego” de la política: para ser “jugadores” en 
esta actividad, es necesario guiarse por ellas, el de-
seo de jugar es paralelo, según ella, al deseo de vivir 
en una comunidad en la que las opiniones y accio-
nes individuales tengan trascendencia y significati-
vidad35. Las leyes, en tanto que “directivas”, actúan 
como reglas de juego en la comunidad humana, de 
ahí que negarlas suponga un rechazo a ser parte de 
la comunidad política36, cuyo resultado es equivalen-
te a la situación de invisibilidad e insignificancia en 
la que se encontrarían quienes se les ha privado de 
dicho espacio como apátridas.

Este análisis nos permite reconocer que la plurali-
dad humana depende de la configuración institucio-
nal de la igualdad para la congregación de los seres 
humanos y la revelación de su singularidad a través 
de la acción. Este aspecto de la condición de plurali-
dad, que va más allá de la mera igualdad “ontológica” 
reconocida en La condición humana, se materializa 
en los elementos que hemos tratado aquí.

4. �La configuración topográfica y relacional 
de la ley: la constitución de un lugar para 
aparecer
Por último, nos gustaría destacar la configura-

ción espacial y relacional que toma la legislación 
en la aproximación arendtiana en base a su análisis 
de los conceptos de ley tanto griego como romano. 
Así, en primer lugar, nos centraremos en analizar su 
comprensión del nomos griego y la lex romana para 
luego, en segundo lugar, demostrar por qué creemos 
que, para Arendt, debe existir una conexión íntima 
entre ambas para asegurar la pluralidad en el mundo.

Más de algún autor afirma que Arendt se aleja-
ría del paradigma griego de ley, principalmente por 
estar asociado a la fabricación –la poiesis– y no a la 
acción –la praxis37–. Estos comentadores argumen-
tan que Arendt se identificaría con el modelo roma-
no, el cual consideraba la legislación como “política 
por excelencia”, por ser precisamente lo que vincu-
la a las personas entre sí y permite establecer un 
“mundo común”. Sin embargo, discrepamos de esta 
postura, porque creemos que Arendt, en línea con lo 
planteado por Quintana, conserva simultáneamente 
la perspectiva relacional romana y la visión espacial 
o topográfica griega38. Sostenemos tal postura dado 
que ambos modelos, a nuestro parecer, se enfocan 
en garantizar la condición de pluralidad, aunque de 
maneras distintas. En lugar de intentar separar estas 

35	 Hannah Arendt, Sobre la violencia (Alianza Editorial, 2018), 
129.

36	 Tal como sostiene Etienne Balibar, “(De)Constructing the 
Human as Human Institution: A Reflection on the Cohe-
rence of Hannah Arendt’s Practical Philosophy.” Social Re-
search 74, no. 3 (2007): 734: la idea de derechos de Arendt 
es “indistinguible de la construcción de lo humano, que es 
el resultado inmanente de la invención histórica de las ins-
tituciones”.

37	 En este sentido se expresa Jacques Taminiaux, “Athens and 
Rome”, en The Cambridge Companion to Hannah Arendt, ed. 
D. Villa (Cambridge University Press, 2000), 172, y Michael 
Wilkinson, “Between Freedom and Law: Hannah Arendt on 
the Promise of Modern Revolution and the Burden of ‘The 
Tradition,’” en En Hannah Arendt and the Law, ed. M. Goldoni 
y C. McCorkindale (Hart Publishing, 2012), 56.

38	 Quintana, “El derecho a la pluralidad”, 77.



126 González Aguirre, C. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 121-135

dos nociones39, los comentaristas deberían explorar 
cómo ambas pueden ser aprovechadas conjunta-
mente para concretar la pluralidad como una condi-
ción esencial de la política.

Creemos que el modelo griego de ley desta-
ca, fundamentalmente, la necesidad de contar con 
espacios seguros, estables y delimitados para el 
ejercicio del discurso y la acción. Reconociendo la 
inestabilidad e ilimitación que esta última lleva apa-
rejada, asumían la necesidad de contar con estruc-
turas legales que funcionaran como “murallas” para 
contener el poder disruptivo de la acción40. Dentro 
del espacio configurado institucionalmente, los in-
dividuos podían poner en práctica su facultad dis-
cursiva, esencial, como hemos sugerido, para la 
configuración de una pluralidad humana41. Así, los 
griegos sabían que la posibilidad de expresarse 
dialógicamente frente a sus pares y, de esa mane-
ra, aparecer en singularidad dependía estrictamen-
te de la posibilidad de contar con espacios seguros 
que reunieran a las personas y les dieran la posibili-
dad de expresarse42. Al mismo tiempo, sabían que 
en los contextos de inestabilidad a los que pueden 
arrojarnos los asuntos políticos, la capacidad de los 
ciudadanos de aparecer a través del discurso y del 
diálogo se dificultaba radicalmente. Así, sin estructu-
ras institucionales que ordenaran la interacción entre 
los ciudadanos, no sería posible alcanzar una plena 
expresión de la pluralidad, y la política, en lugar de 
ser un espacio de debate público y de diálogo entre 
ciudadanos libres, se transformaría en un campo de 
fuerzas impredecibles y caóticas.

Varios autores han subrayado la importancia que 
tuvo para Arendt la estabilidad inherente a la estruc-
tura espacial de la legislación que los griegos propug-
naban. Kristian Klockars, por ejemplo, sostiene que 
para la autora, a través de la creación de instituciones, 
nuestras acciones adquieren la posibilidad de cristali-
zarse en logros históricos duraderos que ofrezcan ba-
ses sobre las cuales construir. Así, para que nuestras 
acciones se materialicen en cambios perdurables, es 
imprescindible que se enraícen en el mundo intersub-
jetivo a través de las instituciones43. Esto se vincula 
de un modo fundamental, para Klockars, con el hecho 
de que la pluralidad es “una dimensión vulnerable de 
la condición humana que necesita o al menos se be-
neficia del establecimiento de un marco institucional 
que pueda promover la pluralidad”44.

39	 Otros autores han apuntado exclusivamente al carácter to-
pográfico del concepto griego de legalidad. Por ejemplo, 
ver Charles Barbour, “Between Politics and Law: Hannah 
Arendt and the Subject of Rights”, en Hannah Arendt and 
the Law, ed. M. Goldoni y C. McCorkindale (Hart Publishing, 
2012), 309, y Keith Breen, “Law beyond Command? An 
Evaluation of Arendt’s Understanding of Law”, en Hannah 
Arendt and the Law, ed. M. Goldoni y C. McCorkindale (Hart 
Publishing, 2012), 21.

40	 Arendt, ¿Qué es la política? (Paidós, 2018), 132.
41	 En este mismo sentido se expresan Margaret Canovan, 

“Hannah Arendt como pensadora conservadora” en Hannah 
Arendt: El orgullo de pensar, ed. F. Birulés (Barcelona: Edito-
rial Gedisa, 2000), 58, y James Bohman, “Citizens and Per-
sons: Legal Status and Human Rights in Hannah Arendt,” en 
Hannah Arendt and the Law, ed. M. Goldoni y C. McCorkinda-
le (Hart Publishing, 2012), 324-325.

42	 Arendt, Sobre la revolución, 307.
43	 Klockars, “Plurality As a Value”, 67-68, cursiva añadida.
44	 Ibid., 69, cursiva añadida.

Fina Birulés es del mismo pensamiento. Para ella, 
en la concepción política de Arendt, el ámbito públi-
co juega un papel crucial al proporcionar un “espa-
cio de apariencias” que ilumina las acciones y voces 
humanas, permitiendo que las personas se revelen y 
sean vistos en su singular identidad. Es en este ám-
bito donde se descubre el “quién” de cada persona, 
una identidad que se manifiesta a través de sus pa-
labras y acciones. Sin embargo, asume la autora, “se 
trata de una identidad frágil, puesto que depende, al 
mismo tiempo, de la autoexhibición y de la perma-
nencia del acto de contar”45, lo que reflejaría la ne-
cesidad de poseer un lugar estable para el diálogo y 
la conversación a través del desarrollo institucional 
que nos entregue la posibilidad de continuar en el 
ejercicio discursivo.

Ahora bien, esta radical búsqueda por asegurar 
ámbitos estables para el ejercicio del discurso entre 
los ciudadanos de la polis tuvo como consecuencia 
la configuración de esferas excesivamente delimita-
das fuera de las cuales no podía existir política. Esto, 
unido al hecho de que la actividad legislativa para los 
griegos era observada como una cuestión anterior y 
preparatoria para la política y no una actividad con-
temporánea a las del discurso y la acción46, transfor-
maron a la política griega en un ámbito excesivamen-
te restringido y exclusivo en el que sólo una minoría 
tenía el derecho a participar y tener voz. La relación 
con los que no eran ciudadanos –extranjeros, mu-
jeres, esclavos– no podía considerarse de ningún 
modo política. En ese sentido, a pesar de que la le-
gislación y la institucionalidad daba las herramientas 
para la rica y continua expresión de la pluralidad de 
ciertos individuos, era ciega a la de aquellos que no 
formaban parte del grupo para el cual, originalmente, 
se estableció el entramado legal.

La configuración legal romana, fundamentalmen-
te distinta a la griega, permite –sin pretenderlo– en-
mendar sus limitaciones. La actividad legislativa no 
solo era política por esencia, sino una cuestión con-
temporánea y no anterior a la praxis ciudadana47. 
Además, en el centro de la concepción de la lex ro-
mana se encontraba su característica relacional, es 
decir, el ser aquello que vincula a dos o más perso-
nas, estableciendo un “mundo en común”48. La im-
portancia que ello tiene para la manifestación de la 
pluralidad es fundamental: tal como asume Jacques 
Taminiaux, “los romanos […] demostraron que su 
experiencia del poder de la pluralidad –la condición 
de la acción– para crear relaciones era más amplia 
que la experiencia griega”49. Esto es así justamente 
porque si los griegos acotaban la expresión plural a 
un entramado institucional delimitado de antemano 
y, por tanto, no actualizable, los romanos asumían –a 
través de la ley– el encuentro con un “otro” comple-
tamente diferente que reconocían, ahora, como alia-
do. Así, los romanos crearon un marco legal que se 
adaptaba y expandía con cada nueva relación, per-
mitiendo la inclusión de una diversidad mucho más 
amplia de voces en la esfera política que los grie-

45	 Fina Birulés, introducción a ¿Qué es la política?, por Hannah 
Arendt, (Paidós, 2018), 20, cursiva añadida.

46	 Arendt, Sobre la revolución, 309.
47	 Ibid., 309.
48	 Arendt, ¿Qué es la política?, 134-135.
49	 Taminiaux, “Athens and Rome”, 176, cursiva añadida.



127González Aguirre, C. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 121-135

gos. Esto llevó a una concepción de la política como 
algo inherentemente fluido, en constante evolución y 
expansión y, por consiguiente, encaminó la política a 
la consecución de una mayor pluralidad en el mundo.

Ahora bien, la concepción romana de la ley no se 
encontraba ajena a problemas. Tal como reconoce 
Quintana, los romanos en su énfasis en el poder rela-
cional que proporcionaba la ley, descuidaron el efec-
to restrictivo que esta también debía ejercer sobre 
la naturaleza ilimitada de la acción, un aspecto que 
el nomos griego sí enfatizaba. Este descuido alimen-
tó la ambición expansiva de la política romana que 
eventualmente adquirió una dimensión imperial, lo 
que a su vez socavó las mismas instituciones repu-
blicanas que la habían impulsado50.

Con base en este análisis, concluimos que una au-
téntica concepción arendtiana de la legalidad debe 
integrar las perspectivas griega y romana sobre la ley, 
mitigando sus debilidades particulares y potenciando 
la pluralidad en su máxima expresión. Es fundamen-
tal conservar la perspectiva griega del nomos como 
un garante de un espacio seguro y estable donde el 
discurso pueda desarrollarse. Al mismo tiempo, es 
necesario incorporar la visión romana de la lex como 
un medio para establecer nuevas relaciones y ampliar 
los vínculos con los “otros”. En este equilibrio entre 
ambas concepciones encontramos la visión arend-
tiana de la legalidad. Ello, unido al desarrollo de los 
derechos que fomentan marcos de igualdad necesa-
rios para la interacción política –tal como hemos argu-
mentado en el apartado anterior– hace posible confi-
gurar un espacio público que promueva la pluralidad 
humana en su máxima expresión.

5. �Natalidad y cambio: el comienzo y la 
trama de las relaciones humanas

el nuevo comienzo inherente al nacimiento se 
deja sentir en el mundo solo porque el recién 
llegado posee la capacidad de empezar algo 
nuevo, es decir, actu ar [...] Más aun, ya que la 
acción es la actividad política por excelencia, 
la natalidad, y no la mortalidad, puede ser la 
categoría central del pensamiento político51.

La natalidad es la segunda condición de la polí-
tica que Arendt defiende en La condición humana. 
Allí la autora la utiliza para enfatizar la capacidad de 
cada individuo de iniciar algo nuevo, de dar comien-
zo a sucesos impredecibles e indeterminados en 
el mundo; un potencial que se manifestaría, según 
ella, cada vez que nace un ser humano. La facultad 
de actuar, entonces, estaría enraizada, además de 
en la pluralidad, en la condición humana de la nata-
lidad. Juntas conformarían los rasgos ontológicos 
fundamentales que caracterizan nuestra existencia 
política en la Tierra, donde no solo compartimos con 
otros individuos completamente diferentes a noso-
tros, sino también en la que nos insertamos al nacer, 
hecho al cual respondemos “comenzando algo nue-
vo por nuestra propia iniciativa”52.

Arendt reconoce esta conexión entre la natalidad 
y la posibilidad de comenzar, es decir, actuar, en más 

50	 Quintana, “El derecho de la Pluralidad”, 76.
51	 Arendt, La condición humana, 23.
52	 Ibid., 201.

de una oportunidad. Por ejemplo, asume que “la ac-
ción como comienzo corresponde al hecho de na-
cer”, siendo “la realización de la condición humana 
de la natalidad”53. En otro lugar sostendrá que “[e]l 
milagro de la libertad yace en este poder-comenzar 
[Anfangen-Können] que a su vez estriba en el factum 
de que todo hombre en cuanto por nacimiento […] es 
él mismo un nuevo comienzo”54. Por último, bajo una 
especial referencia a Agustín de Hipona, afirmará que

[c]on el nacimiento de cada hombre se confir-
ma este principio inicial, porque en cada caso 
llega algo nuevo a un mundo ya existente, que 
seguirá existiendo después de la muerte de 
cada individuo. El hombre puede empezar por-
que él es un comienzo; ser humano y ser libre 
son una y la misma cosa55.

En la concepción de Arendt, la especificidad inhe-
rente a cada nuevo comienzo reside en su habilidad 
para dar lugar a algo totalmente nuevo, un fenómeno 
que no puede anticiparse a partir de eventos previos. 
De este modo, la capacidad humana para iniciar, o, 
en otras palabras, para actuar, implica que siempre 
existe la posibilidad de lo inesperado, demostrando 
así su habilidad para realizar lo que a priori parece 
improbable o prácticamente imposible56. Esta pers-
pectiva se enlaza profundamente con la concepción 
arendtiana de libertad, “la libertad de dar existencia 
a algo que no existía antes, algo que no estaba dado, 
ni siquiera como objeto de conocimiento o de ima-
ginación, y que, por tanto, en términos estrictos, no 
se podía conocer”57. De este modo, la acción es, en 
definitiva, el vehículo de la libertad en el mundo en la 
medida en que, a través de ella, podemos dar lugar a 
lo inesperado, evadiendo las cadenas de causalidad 
que determinan los procesos naturales por medio de 
un actuar espontáneo que, en definitiva, roza el ca-
rácter de “milagroso”58.

Ahora bien, a pesar de lo que pudiera parecer a 
primera vista, la relación entre la condición de na-
talidad y el concepto de acción ha dejado varias 
dudas entre los comentadores de Arendt. Tal como 
indica Wolfhart Totschnig, la interrogante se hallaría 
en el significado preciso del siguiente pasaje de La 
condición humana59:

El milagro que salva al mundo, a la esfera de 
los asuntos humanos, de su ruina normal y 
‘natural’ es en último término el hecho de la 
natalidad, en el que se enraíza ontológica-
mente la facultad de acción. Dicho con otras 
palabras, el nacimiento de nuevos hombres y 
un nuevo comienzo es la acción que son ca-
paces de emprender los humanos por el he-
cho de haber nacido60.

53	 Ibid., 202.
54	 Arendt, ¿Qué es la política?, 66.
55	 Hannah Arendt, Entre el pasado y el futuro. Ocho ejercicios 

sobre la reflexión política (Ediciones Península, 2018), 263, 
cursiva añadida.

56	 Arendt, La condición humana, 201-202.
57	 Arendt, Entre pasado y futuro, 239.
58	 Arendt, ¿Qué es la política?, 67.
59	 El análisis de las distintas aproximaciones al concepto de 

“natalidad” está inspirado en el excelente artículo de Wol-
fhart Totschnig, “Arendt’s Notion of Natality An Attempt at 
Clarification”, Ideas y Valores 66, no. 165 (2017): 327-346.

60	 Arendt, La condición humana, 266, cursiva añadida.



128 González Aguirre, C. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 121-135

¿Qué significa que la facultad de actuar se en-
cuentre enraizada en el hecho del nacimiento? 
Arendt pretende aclarar aquello al sostener que 
el nacimiento de nuevos hombres es la acción que 
son capaces de emprender, ¿pero en qué sentido? 
La autora parece sugerir que el mero hecho de na-
cer nos otorga una capacidad innata para iniciar. Sin 
embargo, esto último no es algo que se derive de 
forma manifiesta de lo primero y, en ese sentido, la 
afirmación no es evidente por sí misma y, por tanto, 
requeriría de una aclaración subsecuente que la au-
tora nunca entregó.

Algunos comentadores han respondido a este 
desajuste estableciendo distintas interpretacio-
nes sobre el vínculo entre la natalidad y la capaci-
dad de actuar. A continuación, abordaremos estas 
lecturas con la intención de concluir cuál de ellas 
es la más adecuada dentro del marco del pensa-
miento arendtiano.

Ciertos autores61 han sostenido que, a través de 
su concepto de natalidad, Arendt buscaría plantear-
se frente a la biopolítica totalitaria que pretendía re-
ducir a los individuos a la mera especie biológica de 
“hombres”. En ese sentido, mientras que la “política” 
totalitaria fue una política de la muerte, la política 
contratotalitaria que defiende Arendt sería una de 
exaltación de la vida. Así, con el concepto de natali-
dad Arendt buscaría singularizar el proceso automá-
tico de vida y, en ese sentido, realzar el componente 
biológico del ser humano que había sido utilizado 
como pretexto por aquellos que pretendían reducir 
la humanidad a un mero conjunto de cuerpos des-
personalizados. Esto transformaría a la autora en una 
pensadora de una biopolítica positiva en la que la 
vida, en su sentido biológico, ya no se reduciría a la 
esfera de la necesidad, sino que se transformaría en 
el sujeto activo nuestra libertad y en un elemento que 
puede ser expresado en la esfera pública.

A pesar de que este argumento tenga cierta plau-
sibilidad, no nos parece lo suficientemente convin-
cente en la medida en que pasa por alto elementos 
fundamentales de la teoría de Arendt. En primer lu-
gar, es intrínsecamente difícil de aceptar ya que hace 
ver la teoría arendtiana inconsistente e incluso con-
tradictoria. En efecto, esta lectura parece contrade-
cir la disyuntiva entre vida y acción, zoé y bíos que 
la autora defiende en múltiples obras. En segundo 
lugar, se opone explícitamente a la concepción de la 
natalidad que Arendt defiende en La condición hu-
mana. Aquí se pone de manifiesto que en el movi-
miento cíclico de la naturaleza biológica no hay lugar 
para el nacimiento y la muerte. Ambos fenómenos 
son exclusivamente humanos y, podríamos agregar, 
mundanos dado que necesitan la existencia de un 
mundo en el que los individuos se muevan y donde la 
llegada de nuevos sujetos y la partida de otros tenga 
sentido. La naturaleza no conoce más que el movi-
miento cíclico eterno y, por tanto, no puede asumir la 
novedad intrínseca que lleva aparejada la natalidad:

61	 En este sentido se han expresado Miguel Vatter, “Natality 
and Biopolitics in Hannah Arendt”, Revista de Ciencia Política 
26, no. 2 (2019): 137–159, Laura Quintana, “Vida y Política en el 
Pensamiento de Hannah Arendt”, Revista de Ciencia Política 
29, no. 1 (2009): 185-200, Peg Birmingham, Hannah Arendt 
and Human Rights: The Predicament of Common Responsi-
bility (Indiana University Press, 2006), entre otros.

La naturaleza y el cíclico movimiento en el 
que ésta obliga a entrar a todas las cosas vi-
vas, desconocen el nacimiento y la muerte 
tal como los entendemos. El nacimiento y la 
muerte de los seres humanos no son simples 
casos naturales, sino que se relacionan con 
un mundo en el que los individuos, entidades 
únicas, no intercambiables e irrepetibles, apa-
recen y parten62.

Este fragmento es particularmente interesante ya 
que esclarece, además, la aproximación a una se-
gunda interpretación del concepto de natalidad y su 
relación con la acción. Desde esta perspectiva, lo 
que sobresale en la natalidad es la emergencia de 
individuos como “entes únicos, irreemplazables e 
irrepetibles”. Desde esta perspectiva, la esencia de 
la condición residiría en que el nacimiento de un ser 
humano es un “nuevo comienzo” en la medida en 
que es el comienzo de una nueva vida humana, don-
de nueva vida ha de interpretarse aquí no solo como 
distinta, sino también como única63. Este enfoque 
tiene la ventaja especial de combinar armónicamen-
te ambas condiciones de la acción, la natalidad y la 
pluralidad: el nacimiento se transforma en un evento 
de significancia ontológica en la medida que impli-
caría el advenimiento de un sujeto único y singular. 
Sin embargo, si analizamos detenidamente esto, lle-
garemos a la conclusión de que tampoco es una res-
puesta satisfactoria a la pregunta sobre la relevancia 
ontológica de la natalidad.

Recordemos que Arendt afirma que nuestra ca-
pacidad de actuar se enraíza en el hecho del na-
cimiento. Sin embargo, si vinculamos esto con lo 
que asume esta interpretación, lo que estaríamos 
sugiriendo es que nuestra capacidad de singula-
rizarnos se arraiga en el hecho de haber nacido y 
no a la inversa. Pero esto no puede ser correcto ya 
que implicaría afirmar que, dado que nacimos, en-
tonces, nos individualizamos. Pero el consecuente 
–el hecho de la individuación– no se sigue del an-
tecedente –la llegada del individuo al mundo como 
nuevo comienzo–. La pluralidad, como hemos visto, 
supone un ejercicio activo y continuo que el ser hu-
mano debe realizar a lo largo del tiempo; en cam-
bio, el nacimiento es un evento puntual que marca 
el comienzo de este proceso, pero no lo determina 
completamente. En otras palabras, aunque el naci-
miento nos proporciona la oportunidad para la indi-
viduación, no nos asegura que vayamos a ejercerla 
en un sentido concreto. En consecuencia, aunque 
la lectura nos ofrezca una perspectiva valiosa so-
bre la natalidad como un nuevo comienzo y el sur-
gimiento de entidades únicas, su interpretación no 
nos proporciona una respuesta definitiva sobre la 
significancia ontológica de la natalidad.

En tercer lugar, ciertos autores han optado por 
interpretar la condición de natalidad simplemente 

62	 Arendt, La condición humana, 110, cursiva añadida.
63	 Podemos observar esta interpretación en las palabras de Bi-

rulés, Introducción a ¿Qué es la política?, 16, para quien: “De 
todo recién nacido se espera lo inesperado. Nacer es entrar 
a formar parte de un mundo que ya existía antes, nacer es 
aparecer, hacer visible, por primera vez, ante los otros, sig-
nifica no poder resistirse a la autoexhibición para reafirmar la 
propia apariencia” (cursiva añadida).



129González Aguirre, C. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 121-135

como una metáfora de la capacidad del ser humano 
para comenzar: nacer es el comienzo de la vida, lo 
mismo que la acción es el comienzo de un aconte-
cimiento en el mundo de los asuntos humanos. En 
otras palabras, el nacimiento simboliza el comienzo 
del que es capaz el ser humano y que realiza a través 
de sus acciones64. Esta lectura se ve reforzada a par-
tir de las siguientes palabras de Arendt: “Con palabra 
y acto nos insertamos en el mundo humano, y esta 
inserción es como un segundo nacimiento”65.

No obstante, en nuestra perspectiva esta lectura 
tampoco consigue descifrar la complejidad semán-
tica frente a la que nos encontramos. Al igual que el 
enfoque anterior, no logra conferirle sentido a la ase-
veración de Arendt en cuanto a que la capacidad de 
acción está arraigada al hecho del nacimiento. Esta 
confusión surge si asumimos que el concepto de 
natalidad es equivalente a nuestra capacidad para 
comenzar o, en otras palabras, que la natalidad sim-
boliza esta capacidad. Bajo esta suposición, lo que 
Arendt estaría planteando, es que la capacidad de 
comenzar estaría enraizada en el ejercicio de la capa-
cidad de comenzar, pero esto resulta a todas luces 
redundante y carente de sustancia, si es que tiene 
algún significado posible.

Creemos que la interpretación que Totschnig rea-
liza respecto a la significancia ontológica de la con-
dición de natalidad se destaca por sobre las demás 
lecturas que hemos presentado. Para el autor –y en 
esto coincidimos– la única manera de interpretar 
adecuadamente la aseveración en cuanto a que la 
facultad de actuar se encuentra enraizada en la nata-
lidad, es considerando al nacimiento, necesariamen-
te, como una fuente de acción66 y no de la mera posi-
bilidad de actuar en un futuro –como sería el caso de 
la lectura metafórica y aquella que la vincula intrínse-
camente con la pluralidad–, es decir, como un evento 
que mueve a los seres humanos inevitablemente a 
poner en práctica su facultad de “comenzar”. Según 
el autor, si esta es nuestra intención, no podemos 
entender por natalidad ni el proceso biológico del 
parto, ni metafóricamente la propia capacidad de 
comenzar, sino la llegada de los recién nacidos a la 
trama de relaciones humanas67 que constituye, se-
gún Arendt, “el medio de” intersubjetivo que confi-
gura una dimensión fundamental del “mundo” de 
los asuntos humanos que existe dondequiera que 
los hombres con-vivan y que está formado por los 
hechos y las palabras que surgen cada vez actúan y 
hablan los unos con los otros68.

Para Seyla Benhabib, la trama de relaciones 
humanas representa el horizonte fenomenológi-
co de las cuestiones humanas en Arendt. Este es 

64	 Esta lectura se refleja bastante bien en las palabras de Olivia 
Navarro, “La Natalidad como Categoría Filosofía en la Obra 
de Hannah Arendt”, Clepsydra, no. 7 (2008): 188, para quien: 
“el nacimiento ilustra la capacidad ineludible de cada sujeto 
para comenzar e invertir la historia” (cursiva añadida). En el 
mismo sentido Simona Forti, Vida del espíritu y tiempo de la 
polis. Hannah Arendt entre filosofía y política (Ediciones Cá-
tedra Universitat de Valencia, 1996): 323, para quien la ac-
ción “se presenta sobre todo como respuesta existencial al 
hecho del nacimiento o, conceptualmente hablando, como 
respuesta a la ‘natalidad’”.

65	 Arendt, La condición humana, 201, cursiva añadida.
66	 Totschnig, “Arendt’s Notion of Natality”, 344.
67	 Ibid., 342.
68	 Arendt, La condición humana, 206-207.

el contexto en el que cada individuo se encuentra 
inmerso, y que se debe presuponer como el esce-
nario permanente en el que desenvuelve su vida69. 
Siguiendo la visión de Arendt, este entramado de 
conexiones humanas simboliza los lazos, redes y 
contextos invisibles que articulan la vasta red de 
vínculos interpersonales que dan forma a nuestra 
existencia social y, sobre todo, al ámbito que confi-
gura la esfera pública; de ahí que englobe todo tipo 
de interacciones humanas, desde las emocionales 
y afectivas, hasta las institucionales y políticas, que 
emergen donde quiera que los seres humanos vivan 
en comunidad y establezcan relaciones entre ellos. 
En definitiva, esta “trama” constituye el “espacio 
de aparición” como el ámbito en el que los indivi-
duos se insertan por medio de la palabra y la acción 
cuando interactúan públicamente y sobre la cual se 
construye nuestra esfera política institucional70.

La interpretación de Totschnig resulta particu-
larmente esclarecedora en este contexto dado que 
ilustra cómo la llegada de nuevos seres humanos al 
mundo introduce variaciones en el tejido de las re-
laciones humanas. Estas transformaciones emergen 
como un resultado ineludible de la novedad que con-
lleva la llegada de un recién nacido al mundo, y del 
ímpetu que este evento desata para la creación de 
nuevas relaciones entre los recién llegados y las per-
sonas cercanas a él o ella. El nacimiento del niño o la 
niña, en ese sentido, es una fuente irrefutable de ac-
ción, en la medida de que es un evento que, por cuya 
sola ocurrencia, interrumpe el contexto preexistente 
de relaciones intrapersonales, introduciendo nuevas 
relaciones que inevitablemente tensionan las viejas. 
En otras palabras, la llegada de nuevos seres huma-
nos al mundo a través del nacimiento se convierte 
en un evento ontológico de radical importancia en 
la medida de que implica la venida de nuevos suje-
tos que transforman irrefutablemente el orden de lo 
prestablecido71, destacando la novedad inherente a 
todo comienzo arendtiano:

cada niño que nace es un recién llegado a 
esta trama de relaciones y, en consecuencia, 
induce cambios en ella. Las personas cerca-
nas al niño deben construir una relación con 
él, lo que puede llevarlos a cambiar sus re-
laciones con los demás. A la inversa, el niño 
debe construir relaciones con quienes lo 
atienden, y muy pronto empezará a desarro-
llar relaciones con extraños […] Así, gracias al 
recién llegado, se tejen nuevos hilos y se anu-
dan nuevas conexiones en la trama de rela-
ciones humanas, mientras que algunos viejos 
hilos pueden aflojarse y algunas viejas cone-
xiones deshacerse. En resumen, el nacimien-
to de cada niño agita la trama de relaciones y 
evita así que se petrifique72.

69	 Seyla Benhabib, The Reluctant Modernism of Hannah Arendt 
(Rowman & Littlefield Publishers, 2003), 112.

70	 Arendt, La Condición humana, 221-222.
71	 Para analizar más detenidamente cómo el evento del naci-

miento conlleva necesariamente una estructura relacional no 
resaltada suficientemente por Arendt ver Adriana Cavarero, 
“A Child Has Been Born unto Us: Arendt on Birth”, philoSO-
PHIA 4, no. 1 (2014): 12-30.

72	 Totschnig, “Arendt’s Notion of Natality”, 342, cursiva añadida.



130 González Aguirre, C. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 121-135

Solo de esta manera podemos entender la afir-
mación de Arendt en cuanto a que la acción está 
profundamente arraigada en la natalidad: el naci-
miento introduce la acción en el mundo en la medida 
en que genera cambios en el entramado de relacio-
nes interpersonales que constituye la sustancia del 
“espacio de aparición” de los individuos. El adveni-
miento de nuevos hombres y mujeres al mundo, en-
tonces, tiende a transformarlo inevitablemente, por 
el solo hecho de que implica la llegada de nuevas 
voces, perspectivas y formas de interacción. Estos 
nuevos integrantes, con su solo nacimiento, agitan la 
red preexistente de relaciones, tensión que aumen-
ta exponencialmente al momento en que el recién 
nacido comienza a interactuar activamente con sus 
cercanos, iniciando un ciclo de cambio y transforma-
ción, redefiniendo y remodelando constantemente 
el entorno compartido.

6. �La natalidad y la dimensión disruptiva de 
la acción

Esta interpretación del concepto de natalidad resul-
ta de sobremanera importante por nosotros por un 
segundo motivo. Y es que creemos que este enfo-
que tiene el mérito adicional de iluminar la natura-
leza disruptiva y conflictiva que Arendt le asigna a la 
acción política, una faceta que las previas interpre-
taciones de la natalidad no habían expuesto y cuya 
intelección resulta a todas luces fundamental para la 
comprensión íntegra de la condición. De este modo, 
la espontaneidad intrínseca al hecho de comenzar, 
la capacidad para iniciar cadenas causales de ma-
nera autónoma y la introducción de la novedad en el 
mundo, son aspectos que no pueden disociarse de 
su contraparte: la fragilidad y la tensión que los cam-
bios provocan sobre lo preexistente que se consti-
tuye como el “espacio” donde las acciones tienen 
efecto. Así, la interacción dinámica entre lo nuevo y lo 
viejo que surge como resultado de la acción se refle-
ja perfectamente en este enfoque, donde la creación 
de nuevas relaciones lleva consigo, inevitablemente, 
una tensión frente a las preexistentes.

Esto resuena profundamente con la forma en la 
que la autora aborda el fenómeno de la natalidad, y, 
por ende, de la acción en otras de sus obras, como, 
por ejemplo, en Crisis en la educación, donde afirma 
que “el mundo necesita protección para no ser inva-
dido y destruido por la irrupción de los nuevos que 
se imponen sobre él con cada nueva generación”73. 
Incluso en La condición humana misma, donde afir-
ma que “la acción, al margen de su específico con-
tenido, siempre establece relaciones y por lo tanto 
tiene una inherente tendencia a forzar todas las limi-
taciones y cortar todas las fronteras”74.

En ambos pasajes la autora pone un mayor énfa-
sis en los problemas que la ilimitación de la acción 
puede llevar aparejada frente al orden de lo estable-
cido y en Crisis en la educación lo asimila directa-
mente al evento del nacimiento. La venida de nuevos 
seres humanos al mundo conlleva invariablemente 
su transformación, en la medida que todo nacimiento 
agita la trama de relaciones humanas, turbación que 
se ve exponencialmente aumentada al momento en 

73	 Arendt, Entre pasado y futuro, 286, cursiva añadida.
74	 Arendt, La condición humana, 214, cursiva añadida.

que el recién llegado comienza a interactuar por sí 
mismo con los demás y a materializar en aquel es-
pacio de aparición su original perspectiva. El evento 
del nacimiento, en ese sentido, representa la opor-
tunidad del cambio, pero con ello, al mismo tiempo, 
encierra el desafío de la incertidumbre y el conflicto 
frente a lo preexistente.

Ahora bien, sabemos que los griegos fueron los 
primeros en reconocer el carácter desestabilizador 
inherente a la acción, y comprendieron que la úni-
ca forma de mitigarlo era estableciendo “fronteras 
institucionales” dentro del espacio de aparición pre-
existente75. Este era el objetivo primordial del nomos, 
como ya hemos mencionado. Para ellos, la polis re-
presentaba ese espacio de aparición, limitado por 
murallas físicas y legales, que permitía la configura-
ción de un espacio más o menos seguro para la ac-
ción y el discurso. Las palabras de Arendt resuenan 
en este sentido: “Es como si la muralla de la polis y 
las fronteras de la ley se trazaran alrededor de un es-
pacio ya existente que, no obstante, sin tal estabiliza-
dora protección pudiera no perdurar, no sobrevivir al 
momento de la acción y del discurso”76.

Esto tiene una importancia fundamental en nues-
tra investigación. Si asumimos que el orden institu-
cional se funda sobre este espacio de aparición y 
esta trama de relaciones humanas, entonces, de-
bemos inferir que existe una dimensión o perspec-
tiva inherente de la acción –aquella mediada por la 
condición de natalidad– que se encuentra en tensión 
con las estructuras institucionales que delimitan di-
cho espacio de aparición. La irrupción de lo nuevo 
se halla necesariamente en un estado de “fricción” 
con el orden de lo preestablecido, en el cual la ins-
titucionalidad asume un papel crucial. Esto se debe, 
como ya hemos manifestado, a que cualquier no-
vedad sacude y altera forzosamente el orden de lo 
existente, al igual que la llegada de un recién nacido 
agita y transforma inevitablemente el entramado de 
relaciones personales que configuran el contexto en 
el que el evento del nacimiento tiene lugar. El cam-
bio que lleva necesariamente aparejada la acción 
se despliega de manera expansiva, en la medida de 
que el recién llegado comienza a interactuar con sus 
cercanos, lo que tarde o temprano termina repercu-
tiendo en otras esferas de la comunidad, y al hacerlo, 
cuestiona y desafía inevitablemente el statu quo. En 
consecuencia, la institucionalidad, como una estruc-
tura que intenta mantener y preservar dicho statu 
quo, se configura inevitablemente en una relación de 
o-posición tanto frente a esta novedad que amenaza 
su estabilidad, como frente a la llegada de los “nue-
vos” en la que se enraíza77.

Arendt resalta explícitamente en La condición hu-
mana esta dimensión desestabilizadora de lo insti-
tucional que lleva aparejado el evento del nacimien-
to al afirmar que: “La fragilidad de las instituciones 
y leyes humanas […] surge de la condición humana 

75	 Ibid., 221.
76	 Ibid.
77	 Tal como sostiene Hauke Brunkhorst, “Power and the Rule of 

Law in Arendt’s Thought,” en Hannah Arendt and the Law, ed. 
M. Goldoni y C. McCorkindale, (Hart Publishing, 2012), 225, 
existiría un significado de la política arendtiana que “trascien-
de cualquier conjunto concreto de procedimientos legales”.



131González Aguirre, C. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 121-135

de la natalidad”78. Esta afirmación es armónica con 
otra aparecida en Los orígenes del totalitarismo don-
de asume que “las leyes positivas están concebidas 
para erigir fronteras y establecer canales de comuni-
cación entre hombres cuya comunidad resulta cons-
tantemente amenazada por los nuevos hombres que 
nacen dentro de ella”79. Esto pone de manifiesto la 
tensión inherente y persistente entre el orden insti-
tucional y la novedad que se introduce con la reno-
vación generacional de los seres humanos a partir 
del nacimiento. En este contexto, las instituciones, 
al buscar preservar la estabilidad, se enfrentan con-
tinuamente al desafío que representa la capacidad 
de la acción para introducir transformaciones inhe-
rentemente relacionada con la llegada continua de 
nuevos miembros a la comunidad.

De esta manera, la conclusión a la que debería-
mos arribar es que, al analizar la acción desde la óp-
tica de la natalidad y tratando de discernir su relación 
con la institucionalidad, es inevitable destacar su na-
turaleza antagónica. La natalidad resalta la habilidad 
innata del ser humano para inaugurar algo completa-
mente inédito, algo que tiene el potencial de recon-
figurar el entramado de relaciones y estructuras que 
son el escenario de la acción humana. Ahora bien, 
esta capacidad de instaurar lo nuevo no solo es una 
muestra del potencial creativo, sino que también re-
presenta una fuerza disruptiva y desestabilizadora 
que inevitablemente altera el orden preestablecido, 
buscando extender los límites de lo que se conside-
ra posible o permitido dentro de un sistema dado. La 
institucionalidad, en su calidad de estructura que se 
asienta por encima del espacio de aparición, se en-
frentará, entonces, a una amenaza constante en la 
irrupción de lo nuevo, en la medida en que la nove-
dad se acompaña intrínsecamente de un cuestiona-
miento de lo que ya está establecido.

El carácter disruptivo que la natalidad confie-
re a la acción se encuentra plasmado de un modo 
evidente en el análisis de Arendt sobre los actos de 
desobediencia civil. Para la autora, estos aconteci-
mientos ocurren cuando las personas se convencen 
de que los canales ordinarios por medio de los cua-
les se produce la actividad política dejan de funcio-
nar o que las autoridades se han alejado de los com-
promisos originales en los cuales se sustentaban80. 
Así, el objetivo fundamental de la desobediencia civil 
es siempre perseguir cambios respecto a la mane-
ra en que se conducen, ordinariamente, los asuntos 
políticos cuando estos dejan de ser vistos por la ciu-
dadanía como formas adecuadas para llevarlos. De 
ahí que Arendt asuma que “el cambio en sí se debe 
siempre a una acción extralegal”81: el verdadero 
cambio siempre va más allá de lo meramente legal 
en la medida de que se inscribe, en realidad, en el 
terreno de lo que aún no se ha explorado o definido 
institucionalmente82.

78	 Arendt, La condición humana, 214, cursiva añadida.
79	 Arendt, Los orígenes del totalitarismo, 623-624, cursiva aña-

dida.
80	 Hannah Arendt, Desobediencia civil (Alianza Editorial, 2022), 

63-64.
81	 Ibid., 71, cursiva añadida.
82	 En palabras bastante acertadas, Balibar, “(De)Constructing 

the Human as Human Institution”, 736, sostiene que la des-
obediencia civil está inevitablemente destinada a aparecer 
como “criminal” desde el punto de vista institucional.

De igual manera, Arendt tiene el cuidado de re-
cordar que dicho cambio es algo inherente al hecho 
de que los hombres nacen al mundo: “el cambio no 
es un fenómeno moderno, sino que es inherente a 
un mundo habitado y ordenado por los seres huma-
nos, que vienen a él, al nacer, como extraños y recién 
llegados”83. De manera que podríamos sostener que 
la desobediencia civil, como acción, se arraiga en el 
hecho del nacimiento porque es el advenimiento de 
nuevos individuos lo que proporciona la fuerza vital 
para el cuestionamiento y el cambio dentro de la co-
munidad. La novedad que aportan los recién llega-
dos implica una mirada crítica hacia las estructuras 
existentes, desafiándolas y empujándolas hacia un 
estado de evolución y transformación constante.

Junto a los actos de desobediencia civil, algunos 
comentadores prestan especial atención a otros fe-
nómenos que demostrarían el carácter dinámico y 
desestabilizador de la acción arendtiana enraizada 
en la natalidad. Anabella Di Pego, por ejemplo, ha 
categorizado actos políticos de esta naturaleza bajo 
la denominación de “poder de reunión”84, concepto 
que englobaría, además de los actos de desobe-
diencia, sucesos como revueltas, manifestaciones 
y protestas que surgen espontáneamente cuando 
los mecanismos institucionales dejan de ser medios 
“legítimos” de expresión política para determinados 
colectivos. Estos actos emergen “de la calle” y remi-
ten a la lucha por la visibilidad de grupos que has-
ta el momento habían sido marginados del espacio 
público dominante85. Estos nuevos grupos irrumpen 
en la esfera pública, tal como los recién llegados que 
irrumpen en la trama de las relaciones humanas y 
exigen ser incorporados en ella. Son conscientes de 
que su admisión alterará inevitablemente este espa-
cio, pero entienden, igualmente, que es la única ma-
nera de visibilizar lo “nuevo” que ellos son, que, por 
ser radicalmente inédito, no puede ser asimilado por 
medio de las estructuras políticas tradicionales.

De esta manera se destapa el núcleo subversivo 
de la acción política arendtiana conectado intrínse-
camente a la condición de natalidad: su habilidad 
para desafiar lo que se da por sentado, abrir cami-
no a inéditas formas de coexistencia y participación 
ciudadana e instaurar la auténtica novedad en el te-
rreno político.

7. �La condición política de la acción 
institucional y no-institucional

A partir de lo manifestado observamos que la natu-
raleza de la condición de natalidad difiere profun-
damente de la naturaleza de la pluralidad, no solo 
respecto a sus rasgos caracterí sticos, sino también 
en su relación con la institucionalidad. La plurali-
dad, como mencionamos, nos motiva a instituir y 
custodiar espacios formales para un diálogo polí-
tico continuo, configurando la singularidad de cada 
individuo y promoviendo la diversidad de puntos de 
vista. Esta diversidad se contextualiza dentro de las 

83	 Arendt, Desobediencia, 67.
84	 Anabella Di Pego, “Hacia una Política Posfundacional: Re-

consideraciones en Torno de la Revolución, la Fundación y 
el Poder en Hannah Arendt”, en Revolución y Violencia en la 
Filosofía de Hannah Arendt, ed. M. Estrada, M. Muñoz (El Co-
legio de México, 2015), 129-130.

85	 Ibid., 132-133.



132 González Aguirre, C. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 121-135

estructuras institucionales, que actúan como plata-
formas fundamentales para la comunicación y la in-
teracción, creando un entorno donde la variedad de 
opiniones y perspectivas pueden ser expresadas, 
apreciadas y reconocidas.

En contraposición, la natalidad se caracteriza ine-
vitablemente por su antagonismo respecto al entra-
mado de relaciones que definen nuestro espacio de 
aparición y con relación al cual se construye nuestra 
esfera institucional. Aunque no toda acción susten-
tada en la natalidad intenta sobrepasar estos lími-
tes, ontológicamente interactúa frente a ellos desde 
el punto de vista de la oposición. En este marco, la 
natalidad, mediante su fricción continua con estos 
límites, infunde ciertos rasgos a la acción, de tal for-
ma que el espacio institucional se percibe, bajo esta 
perspectiva, más como una “limitante” que una “po-
sibilitante” de la acción.

A partir de lo anterior puede afirmarse lo siguien-
te: consideramos que las características de la ac-
ción cambian en la medida en que cambie el punto 
de vista desde el que la observamos. La acción para 
Arendt siempre será una y en ese sentido entende-
mos la crítica hacia la separación tan radical que ha-
cen algunos comentadores en distintas tipologías o 
modelos de “acción” y su consecuente jerarquiza-
ción86. Sin embargo, lo que no puede negarse es que 
el horizonte o dirección a la que apunte dicha acción 
varíe en la medida en que la perspectiva en la que 
nos acerquemos varíe también: desde y en virtud del 
punto de vista de la pluralidad, la acción se enfocará 
en desarrollarse en la forma de discurso continuo y, 
por tanto, buscará preservar las esferas públicas ins-
tituidas que dan continuidad a ese diálogo y a esa re-
unión de pares. Por el contrario, desde y en virtud del 
punto de vista de la natalidad, la acción se enfocará 
en dar lugar a lo nuevo, a lo-no-considerado hasta 
esos momentos, lo cual irremediablemente la pone 
en tensión con la institucionalidad que se constituye 
como la formalización del espacio de aparición en el 
cual la acción se despliega.

Ahora bien, es fundamental comprender que nin-
guna acción satisface solo la pluralidad o solo la na-
talidad. La concepción arendtiana es demasiado rica 
para permitir tales circunscripciones y limitaciones 
teóricas. Pero sí es verdad que podemos observar 

86	 Varios autores, entre ellos Seyla Benhabib, The Reluctant 
Modernism of Hannah Arendt (Rowman & Littlefield, 2003), 
126; Maurizio d’Entrèves, The Political Philosophy of Han-
nah Arendt (Routledge, 1993), 84-85; y Peter Fuss, “Hannah 
Arendt’s Conception of Political Community”, en Hannah 
Arendt: The Recovery of the Public World, ed. Melvyn A. Hill 
(St. Martin’s Press, 1979), 173; han analizado la teoría políti-
ca de Arendt y han identificado un conflicto irresoluble entre 
dos modelos opuestos de acción que la autora parece privi-
legiar en diferentes momentos de su producción académica. 
Estos investigadores han intentado establecer una jerarquía 
entre estos modelos, buscando demostrar cuál de ellos re-
fleja mejor el pensamiento arendtiano en su totalidad. Estos 
modelos de acción resaltan características específicas del 
concepto que podríamos vincular –aunque ninguno de ellos 
lo hace explícitamente– con los rasgos ontológicos de plura-
lidad y natalidad. Sin embargo, estos autores se equivocan 
en su enfoque, tal como enfatiza Sophie Loidolt, Phenome-
nology of Plurality: Hannah Arendt on Political Intersubjecti-
vity (Routledge, 2017), 208, al asumir que las características 
inherentes de la acción se desarrollan antagónicamente en 
un conflicto insoluble, razón por la cual estiman que ambas 
no pueden coexistir al mismo tiempo.

acciones que tiendan a favorecer una u otra condi-
ción, y esto tiene como consecuencia fundamental 
que tanto las acciones institucionales –las que se 
desarrollan dentro del marco legal o las que imple-
mentan dicha legalidad– como aquellas que ponen 
en cuestión dicha institucionalidad poseen legítima 
naturaleza política y forman parte del corpus de la 
obra arendtiana.

De esta manera, a partir de la perspectiva de la 
condición de pluralidad, nuestra actividad política 
estará centrada, prioritariamente, no solo en des-
envolvernos discursivamente frente a los demás a 
través de un diálogo o conversación continua, sino 
que, además, en configurar espacios institucionales 
a través de la herramienta del derecho para conce-
dernos a nosotros mismos la estabilidad y segu-
ridad suficientes para permitir nuestra expresión 
política. Por tanto, actividades como el despliegue 
de la opinión en órganos configurados para ese ob-
jetivo –plazas públicas formales–, como la creación 
legislativa que tenga por objetivo, ya sea estable-
cer aquellos espacios, reunir a las personas para el 
diálogo o garantizarles una serie de derechos que 
los iguale y les permitan gozar del estatus necesa-
rio para actuar políticamente frente a sus pares, son 
todas “acciones políticas auténticas” desde el pun-
to de vista de Arendt en la medida de que se des-
pliegan por medio y con la intención de establecer 
la pluralidad en el mundo.

Esto último es de radical importancia, ya que al-
gunos comentadores de las obras de Arendt son 
escépticos a la hora de valorar la dimensión institu-
cional-legal de la acción, incluso si la aceptan como 
herramienta necesaria para asegurar la estabilidad 
en el despliegue de la política. Por ejemplo, Quintana 
afirma que a pesar de la importancia que guarda el 
orden legal en la obra de Arendt, este es de una na-
turaleza completamente distinta a la acción, ya que 
mientras esta última tiene que ver con exclusiva-
mente con el cambio, la primera dice relación con la 
necesidad de estabilidad87. A partir de nuestra apro-
ximación y de la reconducción que hemos hecho 
hasta la caracterización ontológica que Arendt rea-
liza de la acción, queda claro no solo que la acción 
requiere del orden legal y de la institucionalidad, sino 
que, en buena medida, se configura también como 
orden legal e institucionalidad.

Por el contrario, a partir de la perspectiva susten-
tada en la condición de natalidad, nuestra actividad 
política estará enfocada en introducir la novedad en 
el mundo que se encuentra arraigada en el evento 
del nacimiento y en la aparición de nuevos individuos 
en la trama de relaciones que constituye el contex-
to en donde la acción tiene lugar. Tal como hemos 
manifestado en la sección anterior, esta capacidad 
para añadir lo verdaderamente espontáneo es inse-
parable de su contraparte: la desestabilización que 
se produce en el orden de lo preexistente. Es esta 
naturaleza disruptiva y rupturista lo que la natalidad 
infunde en la acción y que forma parte esencial de la 
concepción arendtiana: la introducción de lo nuevo 
conlleva inevitablemente un elemento de ruptura, de 

87	 Quintana, “Derecho de la pluralidad,” 84. En el mismo senti-
do, Hartz, “The Existential Dimension of Rights,” 209, señala 
que Arendt “no vincula la posibilidad de acción a ningún or-
den jurídico formal”.



133González Aguirre, C. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 121-135

alteración al statu quo que desafía y perturba, aunque 
sea en lo más mínimo, las estructuras y los patrones 
existentes, lo que conlleva –ontológicamente– la 
configuración de una relación conflictiva y antagóni-
ca con la institucionalidad preocupada precisamen-
te de resguardar dicho statu quo. Bajo esta perspec-
tiva, entonces, sucesos como protestas y huelgas, 
ocupaciones pacíficas de edificios y actos de des-
obediencia civil son todas acciones auténticamente 
políticas desde el punto de vista de Arendt y no pue-
den ser criticadas por su carácter no-institucional: 
es justamente este componente meta-legal el que 
sustenta la introducción de la novedad y el cambio, 
y en última instancia, la modificación de las estructu-
ras que configuran nuestra realidad presente.

Así, la visión de Arendt nos revela una concep-
ción de la política donde conviven dos acerca-
mientos igualmente válidos a la acción, cada uno 
encarnando en un rasgo ontológico diferente que 
encierran una relación completamente distinta hacia 
la institucionalidad.

8. �A modo de conclusión: el dinamismo 
detrás de la teoría política arendtiana

Nuestra investigación fue desplegada a partir de un 
análisis profundo de las dos condiciones ontológi-
cas a través de las cuales Arendt caracteriza a la ac-
ción: la pluralidad y la natalidad. En un acercamiento 
que esperamos haya sido convincente demostra-
mos cómo ambos rasgos ontológicos de la acción, 
aunque profundamente relacionados, apuntan a ho-
rizontes políticos diferentes: mientras la pluralidad 
inspira a que la acción se desenvuelva a través de 
su dimensión discursiva con la intención de revelar 
la singularidad del actor; la natalidad infunde a la ac-
ción de la capacidad para instaurar lo inédito en el 
mundo, aquello que hasta al momento no podía ha-
ber sido concebido.

Ahora bien, no debemos pasar por alto que esta 
interacción entre ambas fuerzas implica que cada 
una opere siempre en relación con la otra. Con esto 
queremos decir que el despliegue de la natalidad ha 
de tener siempre en cuenta la pluralidad, y viceversa. 
Así, cuando postulamos que el ejercicio de la acción, 
inspirado en la natalidad, tiene como objetivo tras-
cender los límites institucionales vigentes e introdu-
cir elementos novedosos, estamos afirmando que 
ello se materializa en acciones que buscan expandir 
estos espacios institucionales, pero no restarles im-
portancia ni menos negarlos. ¿Por qué? Porque estos 
espacios son esenciales para el desarrollo de nues-
tra personalidad y nuestra expresión como indivi-
duos únicos ante una pluralidad de espectadores, y, 
por consiguiente, una política verdaderamente com-
prometida con ambos rasgos ontológicos no puede 
desconocerlo88.

Lo mismo ocurre si observamos la situación des-
de el punto de vista de la pluralidad. El desarrollo 

88	 De ahí que Arendt afirme enfáticamente que mientras el des-
obediente civil y el revolucionario desean cambiar las reglas, 
no buscan eliminarlas, ya que ello los pondría automática-
mente fuera de la comunidad humana. Arendt, Violencia, 129. 
Requerimos de las leyes y las instituciones según Arendt 
puesto que necesitamos espacios más o menos permanen-
tes en los cuales desplegarnos con seguridad y reunirnos 
frente a las y los demás.

de la institucionalidad y legalidad que esta condi-
ción incita no puede ignorar la natalidad, es decir, el 
impulso hacia lo nuevo y el deseo de cambio. Esta 
premisa es crucial, ya que una política que niega la 
posibilidad de la novedad y la transformación está 
condenada a convertirse en un sistema estancado, 
desencantado y condenado a la muerte, al carecer 
de la capacidad de adaptarse a la mutación de las 
circunstancias y a las demandas de la comunidad in-
herentes a nuestra condición de natalidad, al hecho 
de que continuamente somos invadidos por nuevos 
individuos con nuevas maneras de ver el mundo. En 
este sentido, las instituciones y las leyes, aunque 
esenciales para estructurar y facilitar la acción en un 
marco de igualdad, no deben aparecer como inmu-
tables. Al contrario, deben estar abiertas a ser cues-
tionadas, desafiadas y transformadas por las accio-
nes inspiradas en la natalidad, a pesar de que esos 
cuestionamientos provengan, en muchos casos, de 
actos extra-institucionales.

A raíz de esto último, es notorio que nuestra 
aproximación ilustra el dinamismo y la complejidad 
inherente de la teoría política arendtiana, una apro-
ximación lo suficientemente aguda para darse cuen-
ta cómo el fenómeno de lo político no es estático ni 
monolítico, sino un campo en constante evolución y 
tensión y que, por tanto, no puede encerrarse ya sea 
solo en una pretensión de plena institucionalidad o 
solo en la búsqueda de una renovación política radi-
cal. Este dinamismo refleja la realidad de la interac-
ción humana, donde la necesidad de estabilidad y la 
búsqueda de trascender los espacios ya instituidos 
coexisten, generando un ámbito político que preten-
de, al mismo tiempo, ser estable e innovador, legal 
y transgresor, predecible y sorprendente. La capa-
cidad de la teoría arendtiana para captar y expresar 
estas dualidades nos permite comprender mejor la 
naturaleza de su política y la importancia de preser-
var un espacio para la aparición de lo nuevo, mien-
tras se mantienen las estructuras formales necesa-
rias para la convivencia y el diálogo. Así, hacemos 
nuestra la afirmación de Di Pego cuando señala que

Arendt está concibiendo que lo político mis-
mo […] se dirime en ese juego de oposición y 
conflicto entre la novedad y la perdurabilidad. 
Lo político no es sólo irrupción de la novedad 
[…] sino que esto mismo requiere un marco 
de estabilidad que asegure y haga posible la 
emergencia de la novedad89.

En última instancia, todo indica que el pensa-
miento de Arendt nos invita a abrazar la complejidad 
de la política y a reconocer que su vitalidad radica 
precisamente en su capacidad para integrar estas 
fuerzas aparentemente contradictorias en una diná-
mica que fomente tanto la estabilidad como la trans-
formación. Esto implica, en primer lugar, entender 

89	 Anabella Di Pego “La Revolución y el Problema del Origen. 
La Fundación Reconsiderada Desde un Horizonte Político 
Posfundacional”. Cadernos De Filosofia Alemã: Crítica E 
Modernidade 21, no. 3 (2016), 85. Una aproximación similar 
la podemos encontrar en Bonnie Honig, Political Theory and 
the Displacement of Politics (Cornell University Press, 1993), 
114-118, sobre todo al momento de referirse al proceso de 
“desautorización” del comienzo fundacional que manten-
dría su contingencia, “resistiendo” su absolutización y des-
politización.



134 González Aguirre, C. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 121-135

que ninguna organización política institucionaliza-
da puede capturar completamente la visión política 
de Arendt; y, en segundo lugar, que el “movimiento” 
esencial al cambio siempre precisa de una base es-
table a la cual hacer referencia y respecto de la cual, 
eventualmente, regresar.

Así, la esencia de la política arendtiana se revelaría 
en este constante intercambio entre conservación e 
innovación, entre estabilidad y cambio, en definitiva, 
entre la pluralidad y la natalidad: es en esta interac-
ción dinámica donde se manifiesta la profundidad y el 
vigor de la política tal como la concibe la autora.

Bibliografía
Arendt, Hannah. Desobediencia civil. Alianza 

Editorial, 2022.
Arendt, Hannah. Entre el pasado y el futuro. Ocho 

ejercicios sobre la reflexión política. Ediciones 
Península, 2018.

Arendt, Hannah. La condición humana. Paidós, 2016.
Arendt, Hannah. La vida del espíritu. Paidós, 2002.
Arendt, Hannah. Los orígenes del 

totalitarismo. Alianza Editorial, 2006.
Arendt, Hannah. ¿Qué es la política? Paidós, 2018.
Arendt, Hannah. Sobre la revolución. Alianza 

Editorial, 2013.
Arendt, Hannah. Sobre la violencia. Alianza 

Editorial, 2018.
Balibar, Etienne. “(De)Constructing the Human as 

Human Institution: A Reflection on the Coherence 
of Hannah Arendt’s Practical Philosophy”. Social 
Research 74, no. 3 (2007): 727-738.

Barbour, Charles. “Between Politics and Law: Hannah 
Arendt and the Subject of Rights”. En Hannah 
Arendt and the Law, editado por M. Goldoni y C. 
McCorkindale. Hart Publishing, 2012.

Benhabib, Seyla. The Reluctant Modernism of 
Hannah Arendt. Rowman & Littlefield Publishers, 
2003.

Birmingham, Peg. Hannah Arendt and Human Rights: 
The Predicament of Common Responsibility. 
Indiana University Press, 2006.

Birulés, Fina. Introducción a ¿Qué es la política? Por 
Hannah Arendt. Paidós, 2018.

Bohman, James. “Citizens and Persons: Legal Status 
and Human Rights in Hannah Arendt”. En Hannah 
Arendt and the Law, editado por M. Goldoni y C. 
McCorkindale. Hart Publishing, 2012.

Breen, Keith. “Law beyond Command? An Evaluation 
of Arendt’s Understanding of Law”. En Hannah 
Arendt and the Law, editado por M. Goldoni y C. 
McCorkindale. Hart Publishing, 2012.

Brunkhorst, Hauke. “Power and the Rule of Law 
in Arendt’s Thought”. En Hannah Arendt 
and the Law, editado por M. Goldoni y C. 
McCorkindale. Hart Publishing, 2012.

Campillo, Antonio. “Espacios de aparición: el 
concepto de lo político en Hannah 
Arendt”. Daimon Revista Internacional de 
Filosofía, no. 26 (2002): 159–186.

Campillo, Neus. “‘Mundo’ y ‘pluralidad’ en Hannah 
Arendt”. Intersticios, año 9, no. 22-23 (2005): 87-100.

Canovan, Margaret. “Hannah Arendt como 
pensadora conservadora.” En Hannah Arendt: 
El Orgullo de Pensar, editado por Fina Birulés. 
Barcelona: Editorial Gedisa, 2000.

Cavarero, Adriana. “A Child Has Been Born unto Us: 
Arendt on Birth”. philoSOPHIA 4, no. 1 (2014): 12-30.

d’Entrèves, Maurizio. The Political Philosophy of 
Hannah Arendt. Routledge, 1993.

Di Pego, Anabella. “Hacia una Política Posfundacional: 
Reconsideraciones en Torno de la Revolución, 
la Fundación y el Poder en Hannah Arendt.” 
En Revolución y Violencia en la Filosofía de 
Hannah Arendt, editado por M. Estrado, M. 
Muñoz. El Colegio de México, 2015.

Di Pego, Anabella. “La Revolución y el Problema del 
Origen. La Fundación Reconsiderada Desde un 
Horizonte Político Posfundacional”. Cadernos 
De Filosofia Alemã: Crítica E Modernidade 21, no. 
3 (2016): 79-92.

Forti, Simona. Vida del espíritu y tiempo de la polis. 
Hannah Arendt entre filosofía y política. Ediciones 
Cátedra Universitat de Valencia, 1996.

Fuss, Peter. “Hannah Arendt’s Conception of Political 
Community”. En Hannah Arendt: The Recovery 
of the Public World, editado por M. A. Hill. St. 
Martin’s Press, 1979.

Hartz, Emily. “The Existential Dimension of Right: 
Individuality, Plurality and Right in Fichte and 
Arendt”. Metodo. International Studies in 
Phenomenology and Philosophy 5, no. 1 (2017): 
263-301.

Hilb, Claudia. “El Principio del Initium”. En Revolución 
y Violencia en la Filosofía de Hannah Arendt, 
editado por M. Estrada, M. Muñoz. El Colegio de 
México, 2015.

Honig, Bonnie. Political Theory and the Displacement 
of Politics. Cornell University Press, 1993.

Kateb, George. “Political action: its nature and 
advantages”. En The Cambridge Companion 
to Hannah Arendt, editado por Dana Villa. 
Cambridge University Press, 2000.

Klockars, Kristian. “Plurality as a Value in Arendt’s 
Political Philosophy”. Topos, no. 2 (19) (2020): 62-
71.

Loidolt, Sophie. Phenomenology of Plurality: Hannah 
Arendt on Political Intersubjectivity. Routledge, 
2017.

Navarro, Olivia. “La Natalidad como Categoría Filosofía 
en la Obra de Hannah Arendt”. Clepsydra, no. 7 
(2008): 185-195.

Quintana, Laura. “Hannah Arendt: El Derecho de 
la Pluralidad”. En Teorías Contemporáneas 
del Derecho, editado por Nicolás Parra, Jorge 
González. Legis Editores, 2021.

Quintana, Laura. “Vida y Política en el Pensamiento de 
Hannah Arendt”. Revista de Ciencia Política 29, 
no. 1 (2009): 185-200.

Rivera, Antonio. “Crisis de la Autoridad: Sobre el 
Concepto Político de ‘Autoridad’ en Hannah 
Arendt”. Daimon Revista Internacional de 
Filosofía, no. 26 (2002): 87-106.

Taminiaux, Jacques. “Athens and Rome” En The 
Cambridge Companion to Hannah Arendt, 
editado por Dana Villa. Cambridge University 
Press, 2000.

Terenzi, Paolo. “Identidad y auto-representación 
social en Hannah Arendt”. Tábano 8 (2012): 13-
25.

Totschnig, Wolfhart. “Arendt’s Notion of Natality. An 
Attempt at Clarification”. Ideas y Valores 66, no. 
165 (2017): 327-346.



135González Aguirre, C. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 121-135

Vatter, Miguel. “Natality and Biopolitics in Hannah 
Arendt”. Revista De Ciencia Política 26, no. 2 
(2019): 137–159.

Waldron, Jeremy. “Arendt’s constitutional politics”. 
En The Cambridge Companion to Hannah Arendt, 
editado por Dana Villa. Cambridge University 
Press, 2000.

Wilkinson, Michael. “Between Freedom and Law: 
Hannah Arendt on the Promise of Modern 
Revolution and the Burden of ‘The Tradition’”. 
En Hannah Arendt and the Law, editado por M. 
Goldoni y C. McCorkindale. Hart Publishing, 
2012.




