
15An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 15-22

Autopresencialidad del alma y apertura 
cognoscitiva en santo Tomás de Aquino a la 

luz de la “Escuela tomista de Barcelona”

https://dx.doi.org/10.5209/ashf.97707� Recibido: 02/09/2024 • Aceptado: 28/03/2025

Resumen: En el presente trabajo se presentará la centralidad de de la autopresencialidad del propio ser en 
la filosofía de santo Tomás según la interpretación de la “Escuela tomista de Barcelona”. Los representantes 
de esta escuela, como son Francisco Canals y Jaume Bofill, han querido poner de relieve la importancia que 
tiene para la síntesis de santo Tomás la filosofía agustiniana de la interioridad. Con el presente trabajo se 
pretende dar a conocer el valioso aporte de esta Escuela filosófica y contribuir a la profundización en esta 
línea de investigación. El trabajo está dividido en cinco partes, luego de una breve introducción, se presenta 
el conocimiento que el alma tiene de sí mediante su esencia en contraste con el que tiene mediante su 
acto. En la tercera parte se pone en relación esta autopresencia con los grados de inteligibilidad del ente, y, 
por último, se vincula esta autopresencia con la apertura cognoscitiva del hombre. En las conclusiones se 
subraya los elementos aportados por esta escuela filosófica.
Palabras clave: Autopresencia; conocimiento del alma; metafísica; Tomás de Aquino

(en) Self-presence of the soul and cognitive openness 
in Saint Thomas Aquinas in the light of the 

“Thomistic School of Barcelona”
Abstract : In the present work we will present the centrality of the self-presentiality of one’s own being in the 
philosophy of St. Thomas according to the interpretation of the “Thomistic School of Barcelona”. The representatives 
of this school, such as Francisco Canals and Jaume Bofill, have wanted to highlight the importance of the 
Augustinian philosophy of interiority for the synthesis of St. Thomas. The present work aims to make known the 
valuable contribution of this philosophical school and to contribute to the deepening of this line of research. The 
work is divided into five parts: after a brief introduction, the knowledge that the soul has of itself through its essence 
is presented in contrast with the knowledge it has according to its act. In the third part, this self-presence is related 
to the degrees of intelligibility of the entity, and finally, this self-presence is linked to the cognitive openness of man. 
The conclusions highlight the elements contributed by this philosophical school.
Keywords: knowledge of the soul; metaphysics; Thomas Aquinas; self-presence

Sumario: 1. Introducción. 2. Autopresencialidad del alma. 3. Presencialidad y actualidad inteligible. 
4. Conciencia actual de sí y apertura cognoscitiva. Referencias.

Cómo citar: Neuman Lorenzini, R. (2026). Autopresencialidad del alma y apertura cognoscitiva en santo 
Tomás de Aquino a la luz de la “Escuela tomista de Barcelona”. Anales del Seminario de Historia de la 
Filosofía, 43 (1), 15-22.

Anales del Seminario de Historia de la Filosofía
e-ISSN 0211-2337

E ST U D I OS

Rosario Neuman Lorenzini
Universidad Eclesiástica san Dámaso   

1. Introducción
A modo de breve introducción, se quisiera insistir 
en la novedad que supuso para el pensar filosófico 
la noción de acto alcanzada por Aristóteles. En el 
horizonte de una reflexión acerca del ente móvil, el 

Estagirita abrió el entendimiento a una dimensión 
que rebasaba las determinaciones esenciales y for-
males de la realidad. El acto, en su radicalidad más 
alta, no se dirigía a una perfección categorial, a una 
realidad con la que el hombre se “encontrase” al 

https://dx.doi.org/10.5209/ashf.98661
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:rosarioneuman%40sandamaso.es?subject=
https://orcid.org/0000-0003-2024-0610


16 Neuman Lorenzini, R. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 15-22

nombrar los diversos modos de ser, sino que con-
cernía al ejercicio mismo de nombrar, a la opera-
ción. Recordemos la sorprendente afirmación del 
libro IX de la Ética: “hay algo en nosotros que per-
cibe que estamos actuando, de tal manera que nos 
damos cuenta, cuando sentimos, de que sentimos, 
y cuando pensamos, de que estamos pensando”, y, 
tal como concluye el Estagirita, “percibir que senti-
mos o pensamos, es percibir que existimos”1. Así, 
aunque no haya en Aristóteles una filosofía de la 
interioridad propiamente tal, con su metafísica del 
acto se abre el camino para su posterior desarrollo.

Es sin duda el Cristianismo el que establece el 
marco conceptual adecuado para una filosofía del 
sujeto2, una filosofía de la interioridad, aun cuando 
esta había sido genialmente apuntada por Heráclito3. 
Entendemos por filosofía de la interioridad una fi-
losofía que pone en el quicio de su reflexión “la 
autopresencia del alma”, y que entiende esta auto-
presencia como la prerrogativa exclusiva de toda 
realidad espiritual. Recordemos que fue san Agustín, 
al buscar las huellas de la Trinidad en el alma, el pri-
mero en desarrollar propiamente un “tratado sobre 
la interioridad”4. Ahora bien, siendo rigurosos con 
lo que se quiere poner de relieve en este escrito, la 
misma noción de “tratado” acerca de la interioridad 
puede resultar confusa. Si bien nuestro autor llevó 
a cabo un estudio sistemático de las huellas de la 
Trinidad en el alma, toda la obra, en última instancia, 
es un llamado a que cada alma permanezca en sí 
para reconocer en ella la imagen de Dios. No se des-
cubre la huella de la Trinidad por medio de una con-
sideración abstracta, sino que es fruto de una atenta 
introspección. El De Trinitate es así una invitación a la 
interioridad, una filosofía en diálogo con el interlocu-
tor para que éste vea en sí la huella que Dios dejó. En 
este sentido, la filosofía de la interioridad es una filo-
sofía que pone en el centro de su reflexión al sujeto5.

La metafísica de santo Tomás, deudora tanto 
del pensamiento de Aristóteles como del de san 
Agustín, es en un sentido fuerte una filosofía del 
sujeto. La metafísica del ser, en cuanto que cien-
cia del ente, tiene su fundamento último en esta 
autopresencia del ente personal. Autopresencia 
que es explícitamente afirmada por el Aquinate, y 
sutilmente diferenciada de todo otro conocer. Si 
todo lo aprehendido por el entendimiento cae bajo 
la noción universal de ente, el sujeto cognoscente 
ha de tener una estructura de autopresencialdiad 
en el ser que anteceda a todo acto intencional. Sin 
esta autopresencia sería inaprensible la realidad en 

1	 Aristóteles, Ética nicomaquea, IX, 9, 1170a 33-35.
2	 Un trabajo reciente sobre esta cuestión es la obra en tres vo-

lúmenes de Libera, Alain, Archéologie du sujet. ( J. Vrin, 2016).
3	 ἐδιζησάμην ἐμεωυτόν; DK 22 B 101; LM 9 D 36; ed. A. Berna-

bé, Fragmentos presocráticos (Madrid 2019) 178. Cf. R, Neu-
man Lorenzini y D. Torrijos Castrillejo, “Heráclito y la vía de 
la interioridad”, Co-henrecia, 20/38 (2023): 231-248, https:://
doi:10.17230/co-herencia.20.38.9

4	 Cfr. Agustín de Hipona, La Trinidad, VIII-XIV.
5	 Taylor, juzga que unos de los aportes centrales de san Agustín 

a la noción de sujeto fue el haber girado el enfoque desde el 
ámbito de los objetos al acto del conocer, pues “esto empieza a 
justificar que se utilice el lenguaje de la interioridad. Porque en 
contraste con el ámbito de los objetos, que es público y común, 
el acto de conocer es individual; cada uno se ocupa del suyo. 
Mirar hacia este proceso es mirar al yo, adoptar una postura re-
flexiva”. Charles Taylor, Fuentes del yo. (Paidós 1996), 145-146

su dimensión más radical, a saber, en cuanto ente. 
Insistir en la centralidad de esta cuestión para al-
canzar una adecuada comprensión y fundamenta-
ción de la metafísica de santo Tomás ha sido uno de 
los más importantes aportes de la llamada Escuela 
tomista de Barcelona, tal como queremos ponerlo 
de relieve en este escrito.

2. Autopresencialidad del alma
El texto central en relación a la cuestión de la presen-
cia que el alma tiene de sí es la cuestión 10, artículo 
8, del De Veritate. En ella, santo Tomás distingue un 
doble conocimiento que el alma puede tener de sí: 
un conocimiento quiditativo y un conocimiento del 
propio ser6. Podemos ver una clara corresponden-
cia entre la composición esencia-ser del ente con 
esta doble dimensión cognoscitiva. En relación con 
la cuestión planteada en el artículo comentado, si el 
alma se conoce por su propia esencia, santo Tomás 
responde afirmativamente haciendo una serie de 
distinciones sumamente sutiles. En lo que respecta 
al conocimiento de la naturaleza o esencia del alma, 
el alma no se conoce por su esencia sino por su ope-
ración. En este sentido, Santo Tomás sigue muy de 
cerca la exposición que hace sobre esta cuestión 
Aristóteles en su Tratado sobre el alma. El Estagirita 
precisa en esta obra que la esencia del alma se nos 
desvela en el conocimiento de sus facultades, éstas 
en el de su operación, y la operación en análisis de 
su objeto7. Por esto, continúa santo Tomás, nadie 
puede conocer la esencia de su alma si previamente 
no ha entendido “algo”, sino “dispone” de un objeto 
en el que se le revele la naturaleza de su operación8. 
Ahora bien, la operación no es sólo condición para 
que el alma alcance un conocimiento quiditativo de 
sí, también lo es para que el alma tenga una noticia 
en acto de su propio existir, como se tratará en la se-
gunda parte de este trabajo. Lo más original del artí-
culo comentado, y no siempre suficientemente aten-
dido, es que el Aquinate sí admite un conocimiento 
del alma por su esencia, el conocimiento existencial 
habitual, conocimiento que es raíz y fundamento de 
todo conocimiento posterior.

Y por lo que se refiere, en cambio al conoci-
miento habitual, afirmo que el alma se ve a sí 
misma mediante su propia esencia, es decir, 
por el hecho mismo de que su esencia le es 

6	 Un clásico trabajo sobre el conocimiento que el alma tiene 
de sí, en la línea que se quiere de poner de relieve en este 
artículo, es el libro de Ambroise Gardeil, La Structure de 
l`âme et l’expérience mystique (Gablada, 1927). La cuestión 
gnoseológica sobre el acceso cognoscitivo que el alma tie-
ne de sí, ha sido objeto de estudio de varios trabajos recien-
tes. Un ejemplo de este renovado interés es el excelente 
trabajo de Cory Therese Scarpelli, Aquinas on Human Self-
Knowledge (CUP, 2014). También se ha de destacar el libro 
de Richard T. Lambert, Self Knowledge in Thomas Aquinas: 
The Angelic Doctor on the Soul’s Knowledge (AuthorHouse, 
2007) y el trabajo de Putallaz, Le sens de la réflexion chez 
Thomas D’Aquin (Vrin, 1991). Un estudio que inserta esta 
cuestión en la tradición de los comentaristas de Aristóteles 
es el de Sander W. de Boer, The Science of the Soul. The 
Commentary Tradition on Aristotle’s De Anima, c. 1260-c. 
1360 (Leuven University Press (coll. «Ancient and Medieval 
Philosophy» 46 (2013), 92-119.

7	 Aristóteles, De anima, II, IV, 415a 20-25.
8	 Cfr. Tomás de Aquino, Quaestiones disputatae De veritate, q. 

10, a. 8.

https://doi.org/10.17230/co-herencia.20.38.9


17Neuman Lorenzini, R. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 15-22

presente, es capaz de pasar al acto del co-
nocimiento de sí misma; lo mismo que uno, 
por el hecho de que posee el hábito de una 
ciencia, por la misma presencia del hábito es 
capaz de percibir las cosas que se encuen-
tran bajo ese hábito9.

Se entiende que, en este contexto, y tal como el 
mismo santo Tomás lo aclara al principio de la cues-
tión comentada, la determinación “por esencia” re-
fiere “a aquello por lo que algo es conocido, de tal 
modo que se entiende que algo es conocido me-
diante su esencia porque la misma esencia es aque-
llo mediante lo cual es conocido”10. Recordemos 
que según santo Tomás tanto Dios como los ánge-
les se conocen a sí mismo por su esencia. Dios, su 
esencia que es su mismo ser; el ángel, su quididad y 
su ser; el alma, su ser de un modo habitual. Si la for-
ma de un compuesto tiene esta prerrogativa es en 
virtud de su inmaterialidad, inmaterialidad que es 
analógica. El alma, en cuanto subiste por sí, aunque 
sea imperfectamente11, se tiene presente según su 
ser, aunque esta presencia sea sólo habitual. Es en 
razón de esta presencia que puede el alma pasar 
a una presencia consciente, y por lo que puede al-
canzar un conocimiento esencial de todo ente cor-
póreo y de su propia naturaleza.

Al contraponer el conocimiento quiditativo del 
alma al conocimiento del propio ser, santo Tomás 
señala que, mientras el primero es un conocimien-
to intencional, esto es, un conocimiento abstracto 
y universal, y, por tanto, objetivamente enunciable, 
el conocimiento que tiene el alma secundum habet 
esse in tali individuo se da al modo de una percep-
ción íntima, una vivencia singular que no se puede 
sino alcanzar de modo personal. De aquí que para 
dar a conocer a otro este conocimiento el sujeto sólo 
puede apelar a su propia experiencia. Canals precisa 
que es este un conocimiento que tiene el alma “se-
gún que tiene “ser” en sí mismo como tal individuo”12. 
La presencia que tiene el alma de sí según que tiene 
ser, puede ser verificada por cada persona con una 
certeza inamovible atendiendo a la sola experiencia 

9	 Tomás de Aquino, Quaestiones disputatae De veritate, q. 10, 
a. 8. La cursiva es mía.

10	 Tomás de Aquino, Quaestiones disputatae De veritate, q. 10,  
a. 8.

11	 Cfr. Martín Echavarría, “El modo de subsistir personal como 
reflexión sustancial según Tomás de Aquino”, Espíritu 62 
(2013): 277-310. https://dialnet.unirioja.es/descarga/articu-
lo/4596237.pdf.

12	 Francisco Canals, Obras completas. Escritos filosóficos, vol. 
6/1 (Editorial Balmes, 2016), 299. Antonio Prevosti afirma que 
este conocimiento del alma, aunque santo Tomás no utilice 
esta denominación, puede ser denominado “conocimiento 
del yo”. “Diciendo “autoconocimiento del yo” nos referimos 
a lo radical del conocimiento de sí mismo y aquello que ha 
sido tomado en muchas ocasiones por lo más inmediato y 
evidente, por lo que debía empezar toda consolidación filo-
sófica del saber”, “El autoconocimiento del yo según santo 
Tomás,” Espíritu 63, 148 (2014): 382. https://dialnet.unirioja.
es/descarga/articulo/4885210.pdf. Un estudio reciente so-
bre la crítica de Jean Olivi al planteamiento sobre esta cues-
tión de Tomás de Aquino y una exposición sintética de las 
más importantes interpretaciones actuales del conocimien-
to existencial del alma se pueden encontrar en el artículo de 
Valdivia Fuenzalida, J. A., “À propos d’un argument de Pie-
rre de Jean Olivi contre Thomas d’Aquin”, Revue des scien-
ces philosophiques et théologiques 100, 2 (2016): 209-247, 
https:://doi:10.3917/rspt.1002.0209

vital; y, sin embargo, el hecho de la propia existen-
cia no es un conocer universalmente enunciable. 
Como ha sido expuesto por Francisco Canals, “que 
‘yo existo’ es para cada hombre indudable y cono-
cido por certeza inmediata, pero no en virtud de una 
conexión esencial con la verdad universal del ente 
o con los primeros principios fundados en los con-
ceptos primeros trascendentales, sino por la vía de 
la inmediatez experimental íntima”13.

Es manifiesta la influencia de san Agustín en la 
caracterización de esta vertiente existencial del 
conocimiento.

Qué es el alma lo sabemos por la razón de 
que también nosotros tenemos un alma. No 
porque la hayamos visto con los ojos o sir-
viéndonos de analogías específicas o genéri-
cas, sino, como dije, porque también nosotros 
tenemos un alma. ¿Hay algo que se conozca 
tan íntimamente y que perciba con más clari-
dad su mismo ser que esto por lo que percibi-
mos todo lo demás, es decir, el alma? (…) Cada 
uno conoce por experiencia su alma, y por ella 
creemos en la existencia de la que no conoce-
mos. Sentimos la presencia de nuestra alma y, 
considerándola nuestra, podemos saber qué 
es un alma, pues ciertamente tenemos una14.

Santo Tomás asume de Agustín el carácter expe-
rimental de este conocimiento, “por eso, mediante 
este conocimiento se conoce la existencia del alma, 
como cuando uno percibe que posee alma”15, y su 
estatuto ontológico, esto es, la identificación de esta 
autopresencialidad habitual con la misma subsisten-
cia del alma en cuanto realidad inmaterial. La noticia 
que tiene el alma de sí, precisa santo Tomás, al igual 
que su amor y su memoria, no se encuentra en ella 
como un accidente. En efecto, este “conocimiento 
está presente a la mente de modo sustancial, por 
cuanto la mente se conoce a sí misma”16. Subsistir 

13	 Francisco Canals, Sobre la esencia del conocimiento (PPU, 
1987), 99-100. Cfr. J. I. Cfr. Murillo, Operación, hábito y re-
flexión (Eunsa, 1998), 186; Edualdo Forment, Introducción a 
la metafísica (Rialp, 1984), 42-43. Como ha puesto de ma-
nifiesto Alejandro Serani, toda certeza existencial en noso-
tros deriva de este conocimiento habitual de sí. Alejandro 
Serani Merlo, “Sobre el autoconocimiento y la raíz de la 
certeza en Agustín de Hipona y Tomás de Aquino”, Síntesis, 
Rev filos, 9, 2 (2017): 29-40. https://doi.org/10.15691/0718-
5448Vol9Iss2a143

14	 Agustín de Hipona, De Trinitate, VIII, 6, 9. La cursiva es mía.
15	 Tomás de Aquino, De Veritate, q. 10, a. 8.
16	 Tomás de Aquino, De Veritate, q. 10, a. 8, ad 14. La cursiva es 

mía. “Si se dice del alma que existe sustancialmente, parece 
que este término debe entenderse en el sentido de subsis-
tencia, porque sabemos que es ese el modo de existir del 
alma - (…). Esto aplicado al conocimiento, implica más que 
una identidad de esencia con el alma; si el conocimiento 
existe subsistentemente, tal como la misma alma, puede 
ser entendido como algo se que se identifica con ella en su 
propio ser”. B. Navarro Cruz, B., “El conocimiento sustancial 
que el alma tiene de sí misma: una interpretación de la posi-
ción agustiniana”, Praxis Filosófica 35 (2012):121. https://doi.
org/10.25100/pfilosofica.v0i35.3480. Por su parte, Alain de 
Libera, en la misma linea precisa que “La memoria sui défi-
nie comme présence à soi de la mens n’est pas la première 
faculté d’un sujet-substrat plurifacultaire : elle est ce qu’il y a 
de proprement mental en chaque acte mental, son etymon 
transcendantal, et la mens elle-même, le tout, un et indivis, 
qui est et vit comme le même tout en chacun de ses actes. 
Prise en elle-même, la mens est memoria: présence à soi, 
praesentia sui, et c’est comme telle, comme memoria sui, 

https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/4885210.pdf
https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/4885210.pdf
http://dx.doi.org/10.3917/rspt.1002.0209
https://doi.org/10.15691/0718-5448Vol9Iss2a143
https://doi.org/10.15691/0718-5448Vol9Iss2a143
https://doi.org/10.25100/pfilosofica.v0i35.3480
https://doi.org/10.25100/pfilosofica.v0i35.3480


18 Neuman Lorenzini, R. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 15-22

inmaterialmente, aun cuando sea incompletamen-
te, como ocurre en el caso del alma humana, se da 
bajo la forma de una autopresencialidad existencial, 
como si la mente “fuera para sí su memoria”17. Toda 
ella está ante sí. Ahora bien, esta presencia del alma, 
por el lugar que le corresponde en la escala de los 
seres, no puede ser sino habitual. Es una presencia 
ontológica, que se diferencia de una presencia psí-
quica, como el hábito de la operación.

Es en virtud de esta autopresencia que “nadie 
puede pensar, con asentimiento, que no existe”, aun 
siendo una realidad contingente, como lo es todo 
ente creado. Todo pensar, si bien es intencional, pa-
tentiza concomitante el propio existir del sujeto en 
virtud de esta transparencia óntica.

3. Presencialidad y actualidad inteligible
Existe una plena relación entre esta autopresencia 
del alma y la pertenencia de ésta al orden de las 
substancias inteligibles. Los seres no personales, 
por cuanto su forma no existe como presente para 
sí, sólo son inteligibles en potencia. Aristóteles, en 
un momento genial de su reflexión, alcanzó la iden-
tidad existente entre la razón de actualidad y la de 
la inteligibilidad18. Un ente compuesto, en virtud de 
que su forma se encuentra toda ella volcada en la 
materia, no puede comunicar con el resto de los 
entes sino en virtud de la unidad de la especie, a 
saber, no pertenece al orden de los inteligibles en 
acto. La necesidad de poner en el hombre un en-
tendimiento agente descansa en esta captación fi-
losófica: el objeto proporcional al entendimiento hu-
mano, esto es, el ente corpóreo, sólo es inteligible 
en potencia. El ente compuesto, puesto que tiene 
como principio de individuación a la materia signa-
da, se encuentra atravesado de contingencia y falto 
de necesidad. No es intención de este escrito traer 
aquí la doctrina aristotélica sobre el carácter abs-
tractivo del conocer humano, interesa únicamente 
recordar aquella tesis central para dar razón de por 
qué el ente corpóreo no puede existir en su ser na-
tural como inteligible en acto19. Un árbol entendido, 
por lo mismo que es árbol universal, no coincide 
en su ser entitativo con ningún árbol concreto. La 
denominación “inteligible en potencia” nombra, por 
tanto, la inidentidad entre el esse intencionale del 
objeto y el esse reale del ente20.

qu’elle est présente en chacun de ses actes, qu’elle se sou-
vienne d’elle-même, se connaisse ou s’aime”. Alain de libera, 
Naissance du sujet, 293.

17	 Agustín de Hipona, De Trinitate, XIV, 6, 8.
18	 “Y el [intelecto] mismo es inteligible como lo son los inteli-

gibles pues en el caso de las cosas que carecen de materia 
lo que inteligible y lo inteligido son los mimo”. Aristóteles, De 
Anima, III IV, 430a 2-5.

19	 Su actualidad inteligible se constituye “desde el acto de 
entender, en el que se inserta en la línea de la información 
y especificación”. F. Canals, Sobre la esencia del cono-
cimiento, 503. Cfr. R. Neuman Lorenzini, “Relación entre 
perfección entitativa e inteligible en santo Tomás a la luz 
del magisterio de Francisco Canals”, Revista Espíritu 157 
(2009):149-160, https://revistaespiritu.istomas.org/wp-con-
tent/uploads/2019/06/ARTICULO-NEUMAN.pdf

20	 “El que puedan darse dos individuos pertenecientes a una 
misma especie, supone que en el individuo A y en el indi-
viduo B se den una serie de notas que no modifican, sin 
embargo, la naturaleza de cada uno de los subsistentes. En 
efecto, si estas características modifican al subsistente en 
su naturaleza, ya no podría darse más de un individuo por 

Ahora bien, la diferencia entre el ser real de la 
cosa y el ser intencional del objeto no es esencial al 
árbol en cuanto cognoscible; de aquí que haya con-
tinuidad, en el orden de la esencia, entre el árbol en-
tendido y el árbol real. Si no hubiera tal continuidad, 
la realidad corpórea nos resultaría incognoscible. En 
la ontología de santo Tomás tal cuestión queda jus-
tificada por cuanto la esencia del objeto en cuanto 
entendido y la esencia de la misma realidad en su 
ser natural no difieren sino como lo signado y lo no 
signado21. Esto es, el carácter cognoscible de la cosa 
descansa en que puede ser considerada al margen 
de la determinación de la materia.

En diversos pasajes de su obra, el Aquinate sos-
tiene una escala de perfección en el orden de lo in-
teligible22. Los entes, en la misma medida en que 
participan del ser, poseen diversa inteligibilidad. Sólo 
Dios es acto puro en el género de lo inteligible. El án-
gel, puesto que es una forma separada subsistente, 
tiene algo de acto y algo de potencia en el orden de 
lo inteligible, al igual que en el orden entitativo. El 
alma humana, aun cuando pertenece a este orden, 
en virtud de su potencialidad, ocupa el último lugar, 
tal como la materia prima en el orden entitativo23. A 
saber, “considerado, pues, en su esencia –el enten-
dimiento humano-, es sólo capacidad de entender, 
teniendo por ello, de suyo, el poder de entender, mas 
no el de ser entendido mientras no se constituya en 
acto”24. Puesto que es esencialmente sólo capa-
cidad de entender, el alma es sujeto respecto a los 
seres inteligibles25, a saber, posee un entendimiento 
potencial. De ahí que Aristóteles la haya caracteri-
zado como tabula rasa, como una pizarra en la que 
nada hay escrito previo acto de intelección26.

Y, por eso lo mismo que la materia no es sen-
sible más que por la forma que le sobreviene, 
igualmente el intelecto posible no es inteligi-
ble más que por una especie que se le induce. 
De ahí que nuestra mente no puede entender-
se a sí misma al aprehenderse a sí misma in-
mediatamente, sino que llega al conocimiento 
de sí misma por el hecho de aprehender otra 
cosa, lo mismo que también la naturaleza de la 

especie. Aquello por lo que A se distingue de B no puede 
ser de la razón esencial de la naturaleza común de A y B.”. 
R. R., Neuman Lorenzini, “Inteligibilidad en potencia, poten-
cialidad intelectual e inteligibilidad intrínseca: tres niveles 
analógicos de perfección en Tomás de Aquino”, Pensa-
miento, Vol. 71, n. 267 (2015): 548, https://doi.org/10.14422/
pen.v71.i267.y2015.001

21	 Cfr. Tomás de Aquino, De ente et essentia, c. 2.; Super librum 
De causis, lect. 19.

22	 Tomás de Aquino, De veritate, q. 8, a. 6.
23	 Un autor que al igual que Canals busca comprender el co-

nocimiento existencial habitual en la escala de una perfec-
ción inteligible es Putallaz, para quién “l’unité du dynamisme 
de la connaissance humaine n’est pas donnée par une sai-
sie immédiate de soi, comme chez l’ange; elle est assurée 
par l’unité de l’être, car les substances corporelles, aussi 
bien que l’esprit humain sont de l’être et participent de son 
intelligibilité, dont l’unité suprême est réalisée parfaitement 
en Dieu”. Putallaz, F. X. Le sens de la réflexion chez Thomas 
D’Aquin (Vrin, 1991), 258

24	 Tomás de Aquino, Summa Theologiae, I, q. 87, a. 1.
25	 Cfr. Tomás de Aquino, Summa Theologiae, I, q. 87, a. 1; q. 14, 

a. 2, ad 3; De Veritate, q. 8, a. 7; q. 10, a. 8; q. 18, a. 7; Summa 
contra Gentiles, II, 75; II, 98.

26	 Cfr. Aristóteles, De anima, III, IV, 430a 1- 4.

https://doi.org/10.14422/pen.v71.i267.y2015.001
https://doi.org/10.14422/pen.v71.i267.y2015.001


19Neuman Lorenzini, R. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 15-22

materia prima se conoce por el hecho mismo 
de ser receptiva de tales formas27.

Sólo el entendimiento humano tiene la prerroga-
tiva de pasar de un modo de ser potencial a existir 
como inteligible en acto. Para que la potencialidad 
del paciente devenga en acto se requiere la causali-
dad instrumental de la especie, causalidad que a su 
vez sigue a la iluminación del agente sobre la especie 
contenida en la imagen. Si la presencia de la espe-
cie causa la actualidad inteligible del entendimiento 
paciente es por cuanto entendimiento e inteligible 
se hacen uno en el acto de entender28. La actualidad 
de la especie en cuanto entendida es la actualidad 
del entendimiento en cuanto está entendiendo29. Tal 
como ha sido expresado por Jaume Bofill, el alma, 
“privada de toda ‘idea’ connatural o innata, lo está 
asimismo de toda ‘actualidad’ en este orden, pues el 
‘acto’ sigue a la ‘forma’ en el orden intencional como 
en el orden natural”30.

Ahora bien, el entendimiento ocupa el último 
lugar en el género de lo inteligible pues es la úni-
ca realidad inmaterial que es como tabula rasa. La 
existencia como pura potencia en este género es lo 
que justifica que el alma haya de ser necesariamente 
forma de un compuesto. Una forma subsistente por 
sí, en cambio, se entiende a sí misma por sí misma, 
pues subsiste como inteligible en acto31. Así lo afirma 
el mismo santo Tomás, “si en el orden de lo inteligi-
ble existe algo que sea forma inteligible subsisten-
te, se entenderá en sí mismo”32. La esencia de una 
forma separada, en virtud de su inmaterialidad, se 
constituye para sí en principio formal de actualidad 
intelectual e inteligible. Esto es, el ángel se posee a 
sí mismo a la vez en ser natural y en ser inteligible. Al 
comentar el modo de ser de un inteligible intrínseco, 
precisa Cayetano, “es el mismo en tal modo de ser 
natural lo que es en acto inteligible, ya que ese ser 
natural es inteligible en acto, por esto puede enten-
derse a sí mismo por sí mismo”33. Esta doble pose-
sión, en ser natural y en ser inteligible, fue caracteri-
zada por santo Tomás como “intuición” intelectual34.

Profundizando en el conocimiento que de sí tiene 
un ángel y siguiendo a Bofill, se ha de afirmar que 
“el modo intelectual ‘intuitivo’ del conocimiento an-
gélico (incluso en el caso del conocimiento de un án-
gel por sí mismo) no excluye la posesión objetiva del 
contenido de esta intuición en un ‘verbum mentís’ 

27	 Tomás de Aquino, De Veritate, q. 10, a. 8.
28	 Cfr. Tomás de Aquino, De Veritate, q. 8, a. 6.
29	 Cfr. Tomás de Aquino, Sentencia libri De anima 1072, 20-21.
30	 J. Bofill, Obra filosófica (Edicions Ariel, 1967) 109-110.
31	 Cfr. Tomás de Aquino, De Veritate, q. 8, a. 6. Cf. Summa con-

tra Gentiles, III, 46.“Ad duodecimum dicendum quod si arca 
esset sine materia per se subsistens, esset intelligens seip-
sam; quia immunitas a materia est ratio intellectualitatis. Et 
secundum hoc arca sine materia non differret ab arca intelli-
gibili”. Tomás de Aquino, Quaestiones disputatae De spiritua-
libus creaturis, q. 1, a. 1, ad 12.

32	 Tomás de Aquino, Summa Theologiae, I, q. 56, a. 1. La cursiva 
es mía. Cfr. Scriptum super Sententiis, I, d. 35, q. 1, a. 1.

33	 Cayetano, In Summa Theologiae, I, q. 56, a. 1.
34	 “Sic ergo essentiae rerum materialium sunt in intellectu ho-

minis vel Angeli, ut intellectum est in intelligente, et non se-
cundum esse suum reale. Quaedam vero sunt quae sunt in 
intellectu vel in anima secundum utrumque esse. Et utrorum-
que est visio intellectualis”. Tomás de Aquino, Summa Theo-
logiae, I. q. 57, a. 1, ad 2.

que lo refiere al orden absoluto del ser”35. Tal verbo 
no es un subsistente y, en este sentido, el verbo en el 
que el singular subsistente se entiende a sí mismo 
no es a su vez un inteligible intrínseco. Ahora bien, 
la inteligibilidad intrínseca del ángel, perfección on-
tológica previa y fundante respecto a la dimensión 
locutiva del entender, constituye en sí un acceso 
cognoscitivo al ser personal del ángel. En virtud de 
su subsistencia inmaterial, el ángel se conoce a sí 
mismo con certeza existencial y esencial36; esto es, 
su esencia está en sí mismo según su ser natural y su 
ser intencional. La intuición intelectual del ángel no 
es sin más una “intelección objetiva”, pues, tal como 
precisa Canals, exige la presencia “inmediata e enti-
tativa” de la esencia según su ser; “por tal presencia, 
inmediata e intrínseca al entendimiento”, el entendi-
miento es actualizado “para la aprehensión connatu-
ral de la esencia inteligible de la realidad intuida”37. 
Esta presencia inmediata e intrínseca de la esencia, 
condición de la formación del verbo sobre sí, es una 
posesión inteligible del yo angélico.

En el conocimiento de sí que tiene el alma, según 
que posee el ser por sí, no se da esta intuición inte-
lectual. Puesto que el alma humana ocupa el último 
lugar en el género de lo inteligible, su esencia no es 
presente para sí en una vertiente esencial; de aquí, 
que, siguiendo a Aristóteles, santo Tomás afirme que 
el alma se conoce como conoce los demás entes, por 
medio de una especie inteligible. Ahora bien, en cuan-
to participa del ser por sí, y tal como fue argumenta-
do, posee un conocimiento existencial de sí. Cuando 
el alma pasa de esta presencia óntica a un conoci-
miento consciente de su propio ser, según lo enten-
dió santo Tomás, alcanza un verdadero conocimiento 
intelectual de sí: conocimiento existencial actual38. El 

35	 J. Bofill, Obra filosófica, 128, n. 38.
36	 Cfr. J. Bofill, Obra filosófica, 108.
37	 Francisco Canals, Obras completas, 302.
38	 La lectura que presenta Putallaz sobre la relación que se da 

entre esta conciencia existencial actual y el acceso cog-
noscitivo al yo diverge de la aquí presentada. Plantea que 
el conocimiento perfecto del propio ser se da en una redi-
tio completa sobre sí mismo, según la lectura que hace de 
un pasaje del De veritate, q. 10, a. 9. Para este autor, la con-
ciencia existencial actual, que denomina pre-reflexiva, sólo 
alcanza al cognoscente como fenómeno, sin alcanzar su 
núcleo personal. “La conscience préréflexive est donc stric-
tement psychologique et, si elle touche à l’existence réelle, 
elle n’atteint pas au-delà du phénomène : la substance ca-
chée de l’âme ne se dévoile pas profondément dans cette 
conscience purement psychologique. C’est pourquoi, selon 
cette interprétation, ce n’est pas la conscience préréflexive 
qui touche jusqu’à l’essence de l’âme, mais l’analyse abstrai-
te d’une part, et la reditio completa d’autre part. L’extériorité 
psychologique est donc la raison pour laquelle la conscience 
(de) soi ne fonde aucune science”. Putallaz, F. X. Le sens de 
la réflexion chez Thomas D’Aquin, 115. A la hora de justificar 
esta distancia entre el conocimiento existencial habitual y el 
actual, Putallaz apela a la índole propia de este conocimiento 
habitual, el cual identifica con la presencia inefable de Dios 
en el alma. “La connaissance habituelle est un monde trop 
riche pour qu’elle puisse s’actualiser en un seule direction. 
Elle se manifeste tout d’abord dans la cognitio actualis, ou 
conscience préréflexive, qui est une conscience de soi con-
comitante à tout acte vital: dès que je perçois quelque cho-
se, j’ai conscience d’être celui qui perçoit cette chose; tout 
se passe comme si une activité humaine quelconque devait 
simultanément révéler à la conscience quelque chose de la 
présence ontologique de l’âme à elle-même. Antérieure à 
toute réflexion, identique à tout acte direct, la conscience 
préréflexive demeure strictement psychologique et phéno-
ménale, confuse et indéterminée; c’est pourquoi, tout infai-



20 Neuman Lorenzini, R. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 15-22

alma se conoce intelectualmente, y, sin embargo, no 
se aprehende a modo de “algo entendido”39. El cono-
cimiento existencial del alma es la “posesión cons-
ciente del yo”40. Al yo se accede cognoscitivamente 
como posesión consciente. Posesión consciente que 
se identifica con el mismo yo en acto segundo.

4. �Conciencia actual de sí y apertura 
cognoscitiva

Llegados a este punto se desarrollará la diferencia 
que existe entre el conocimiento existencial habi-
tual del alma y el conocimiento actual. Tal diferen-
ciación permite profundizar en el segundo aspecto 
de nuestra exposición: la relación entre la concien-
cia del propio ser y la apertura cognoscitiva; aspec-
to que ha venido a ser subrayado de modo especial 
por la Escuela tomista de Barcelona y que permi-
te asimilar de modo radical la caracterización que 
hace santo Tomás del conocer en cuanto ser, aun 
cuando en el hombre, por su finitud entitativa, este 
acto quede caracterizado en el orden categorial 
como un accidente.

En el desarrollo de la cuestión comentada, una 
vez establecida la distinción entre los dos conoci-
mientos que el alma tiene de sí, y tal como ya ha sido 
adelantado, santo Tomás precisa que el conocimien-
to que posee el alma en la medida que tiene real-
mente ser puede ser habitual o actual. Para que la 
presencia óntica del alma pase a ser presencia psí-
quica se requiere que el sujeto cognoscente realice 
alguna operación inmanente. Afirma santo Tomás:

por lo que atañe al conocimiento actual, por 
el que alguien considera en acto que posee 
alma, afirmo que el alma se conoce por sus 
actos; en efecto, uno percibe que tiene alma, 
que vive y que existe, por el hecho de que per-
cibe que siente, que entiende y que ejerce 
otras semejantes operaciones vitales; por eso 
afirma el filósofo en el libro IX de la Ética que 
‘sentimos que sentimos, y entendemos que 
entendemos, y puesto que sentimos esto, en-
tendemos que existimos’41.

Santo Tomás se mueve en el ámbito de la auto-
percepción íntima. Tenemos noticias de nuestro vivir 
y existir porque nos autopercibimos sintiendo y en-
tendiendo. El conocimiento de la propia existencia 
no es fruto de un silogismo: pienso, luego sé que 
existo; sino, resultado de una vivencia íntima: sé que 
existo, porque me “siento” existiendo. Ahora bien, 
como ya ha sido advertido, la patencia de la propia 
existencia no se alcanza si el sujeto no realiza algu-
na operación intencional. A diferencia del ángel, que 
se conoce por su esencia42, el hombre, afirma santo 
Tomás, se conoce por sus actos; pues si el hombre 
se conociera por su esencia y no por su acto, ésta 
sería para él lo primeramente conocido y principio 
de todo conocer. En esta cuestión nuevamente te-
nemos que reconocer la influencia de san Agustín,

llible et concrète qu’elle est, elle ne fonde aucune science ni 
aucune connaissance”. Putallaz, F. X. Le sens de la réflexion 
chez Thomas D’Aquin, 186.

39	 Cfr. Francisco Canals, Obras completas, 298-302.
40	 Francisco Canals, Obras completas, 302.
41	 Tomás de Aquino, De Veritate, q. 10, a. 8.
42	 Tomás de Aquino, De Veritate, q. 8, a. 3.

tal es sin embargo la fuerza del pensamiento, 
que ni la mente está en cierto modo en pre-
sencia de sí misma sino cuando se piensa; 
y, en consecuencia, nada hay presente en la 
mente sino cuando en ella se piensa, de suer-
te que ni la mente puede estar en su misma 
presencia si no es pensándose43.

¿Cuál es el fundamento de esta fuerza del pen-
samiento? Para responder a esta pregunta conviene 
tener nuevamente presente el último lugar ocupa-
do por el alma en el género de lo inteligible. Puesto 
que el alma es sujeto respecto de lo inteligible, se 
distingue en ella el conocimiento existencial habi-
tual del conocimiento existencial actual. Siguiendo 
en esta línea, en el mismo artículo que nos ocupa, 
santo Tomás precisa que “nadie percibe que entien-
de sino porque entiende algo”. El acto de entender 
necesariamente ha de estar conmensurado por 
un objeto. Luego, “es primero el entender algo que 
percibirse como inteligente, y así el alma alcanza a 
percibir actualmente que existe, por cuanto entien-
de y siente”44. Siendo el conocimiento existencial y 
esencial dos órdenes distintos de conocimiento, no 
se da la posesión consciente del propio ser sin que 
tenga lugar la “presencia” en el entendimiento de un 
objeto, sin que se entienda “algo”. En este sentido, 
debemos reconocer con Bofill que hay “una priori-
dad, en la conciencia, de lo noemático sobre lo noé-
tico, del contenido sobre el acto: pues el objeto es 
para el acto principio de determinación”45. No puede 
ser de otra manera en un ente cuyo ser difiere de su 
operación, sus facultades operativas, que difieren de 
su esencia, han de ser determinadas por sus objetos 
para estar en acto. En un ser cognoscente corpóreo, 
el objeto proporcional al entendimiento no puede ser 
sino lo otro que sí. Como observa Canals, el alma de 
“ningún modo puede estar en acto de pensar por 
una pura actuación de la conciencia de sí mismo”46. 
La necesidad de apertura al universo de los entes 
es en ella condición de su actualidad cognoscitiva 
existencial. En última instancia, esta prioridad de lo 
noemático sobre lo noético, no es sino la necesi-
dad por parte del sujeto cognoscente finito de estar 
abierto al ente universal para saberse ser47. Así lo 
ha entendido Francisco Canals: “nadie pueda tener 
conciencia de que piensa y existe sin estar en el acto 
mismo pensando el ente universal como objeto y po-
niéndose a sí mismo ‘en el ser’”48. El alma, puesto 
que es pura potencia en el orden de lo inteligible, ha 
de alcanzar la posesión plena de su propio ser en la 
actualización de su potencialidad cognoscitiva, en el 
hacerse lo otro que sí. En virtud de esta “identifica-
ción” intencional con un objeto, el alma actualiza la 
noticia habitual que tiene de su propio ser. Tal como 
ha sintetizado Francisco Canals,

el objeto es aprehendido sobre el horizonte de 
la esencialidad necesaria regida por los prin-
cipios objetivos del ente en cuanto tal; pero 
en su misma entidad espiritual de término 

43	 Agustín de Hipona, De Trinitate, XIV, 6, 8.
44	 Tomás de Aquino, De Veritate, q. 10, a. 8.
45	 Jaume Bofill, Obra filosófica, 129.
46	 Francisco Canals, Obras completas, 302.
47	 Cfr. Francisco Canals, Obras completas, 307-308.
48	 Francisco Canals, Sobre la esencia del conocimiento, 475.



21Neuman Lorenzini, R. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 15-22

inmanente del acto es percibido con el acto 
en que despliega la actividad vital del espíri-
tu pensante. Tales dimensiones son insepa-
rables, y el alma no tendría conciencia de sí 
como pensante sino se abriese al horizonte 
objetivo de las esencias entendidas49.

En coherencia con lo afirmado hemos se recono-
cer que una sustancia inmaterial como el ángel nun-
ca se substrae de la presencia perfecta del acto para 
sí. Al subsistir como inteligible intrínseco, su enten-
dimiento siempre está en acto respecto a su propia 
esencia, la cual no sólo es para él lo primeramente co-
nocido, sino también principio de todo otro conocer50. 
En virtud de esta actualidad intelectual e inteligible, el 
ángel, podemos afirmar, siempre está “puesto en el 
ser”. No hay lugar en él para un entendimiento poten-
cial propiamente tal. Dios, acto puro en el género de lo 
inteligible, no sólo está siempre en acto entendiendo, 
sino que es esencialmente entendimiento subsisten-
te, fundamento de toda actualidad entitativa e inteligi-
ble. Su conocer no conlleva asimilación. En el ángel, 
en cambio, su perfección intelectual no acaba en la 
noticia en acto que tiene de sí. Aún para expresar en 
un verbo su propia perfección esencial, aunque esté 
dispuesto para tal perfección por su propia esencia, 
ha de poseer conocimiento de lo diverso de sí, de no 
ser así, no podría dar razón del lugar que ocupa en el 
universo de los entes. Así lo entendió Canals al afirmar 
que la sustantividad del espíritu no “podría ser enten-
dida, sobre el esquema de tal imagen ‘óntica’, como la 
de un núcleo o punto metafísico cerrado sobre sí y ca-
paz de poseerse conscientemente con independen-
cia de su apertura al universo de los entes” 51. Si bien 
la esencia angélica no es principio de conocimiento 
suficiente de la infinitud de lo inteligible, su estructura 
le dispone a la recepción de las especies de todo lo 
creado: su existir en acto en el género de lo inteligible 
le ordena a la posesión connatural de las especies de 
todo lo existente52. Digo la “dispone”, puesto que las 
especies de lo otro no puede sino recibirlas de aquel 
ser que es respecto de ellas causa eficiente y formal.

Una última reflexión a modo de síntesis. La tesis 
desarrollada en esta última parte de la exposición, 
a saber, la necesidad de una operación inmanente 
para que el sujeto cognoscente tenga conciencia en 
acto de su propio ser, nos obliga a situar la apertu-
ra cognoscitiva del hombre como pendiendo de su 
mismo esse. Tal salto, sin embargo, ha de pasar por 
la identificación de la luz del entendimiento agente 
con la misma luz del alma en cuanto que posee el ser 
por sí. Al no estar hundido en las determinaciones de 
la materia, señala Canals, el ser de un subsistente 
espiritual “conserva aquella infinita actualidad cons-
ciente y manifestativa que es la luz inteligible”53. El 
ente cognoscente se encuentra radicalmente abier-
to a la infinitud de todo lo que es, no por una deter-
minación accidental que le sobrevenga, sino por su 
modo de participación en el ser. De modo que, como 
señala Canals,

49	 Francisco Canals, Obras completas, 303.
50	 Cfr. Tomás de Aquino, Summa contra Gentiles, III, 46.
51	 Francisco Canals, Obras completas, 307.
52	 Cfr.Tomás de Aquino, Summa Theologiae, I. q.84, a.2; q.87, a.1; 

I-II,q.50, a.6; q.51,a.1, ad2.
53	 Francisco Canals, Obras completas, 327.

si tal o cual acto por el cual este hombre, aquí 
y ahora, actúa concretamente “in tali indivi-
duo” es algo contingente y “sobrevenido” a la 
esencia del hombre, la destinación a esta po-
sesión del ser que exige radicalmente y funda 
aquella apertura infinita, es la misma esencia 
del hombre, en cuanto por la inmaterialidad de 
su forma constitutiva, se refiere a su ser como 
un acto que en sí trasciende los límites ónticos 
del hombre como sujeto54.

Podemos encontrar aquí la razón de por qué ha 
sido una constante en la modernidad la tentación de 
eliminar al sujeto finito: siendo cada acto de conoci-
miento algo contingente, la apertura cognoscitiva in-
telectual revela un elemento trascendental del sujeto. 
Si está captación filosófica no queda arraigada en 
una fuerte metafísica del ser, el sujeto cognoscente 
fácilmente puede convertirse en un elemento pres-
cindible, en un momento del sujeto absoluto. Desde la 
filosofía del ser de santo Tomás, en cambio, esta cap-
tación abre a una profunda comprensión del conocer, 
aun en el hombre, como acto: al conocer lo otro que 
sí, un ente finito, avanza en la posesión consciente de 
su propio ser55. Afirmaba san Agustín que la fuerza del 
pensamiento era tal, puesto que el entender “no es 
sino la presencia del acto a sí mismo”56.

5. Conclusiones
Si bien la cuestión de la duplex cognitio ha desper-
tado un mayor interés dentro de los estudiosos de 
santo Tomás los últimos 50 años, nos parece que el 
aporte concreto de la Escuela Tomista de Barcelona 
radica en situar esta cuestión en el núcleo de la es-
peculación filosófica del Aquinate, y, por tanto, en 
buscar dar razón del lugar que ocupa el hombre en 
el universo de las substancias inteligibles desde este 
conocimiento existencial y no entenderlo meramen-
te como un elemento aislado de su pensar.

La asimilación realizada por los representantes de 
esta Escuela de la doctrina comentada sitúa el cono-
cimiento existencial en una vertiente completamente 
diversa al conocimiento quiditativo, y explicita la rela-
ción que se da entre ambos conocimientos en orden a 
iluminar la perfección y el modo de conocer de un cog-
noscente en el que esencia y ser divergen. Si bien por 
el conocimiento que el alma tiene de sí no queda ella 
perfeccionada en una vertiente cognoscitiva intencio-
nal, esta autopresencialidad se puede considerar, y así 
lo ha hecho la Escuela tomista de Barcelona, el núcleo 
mismo de la persona y de su apertura cognoscitiva. 
Explicitando y sistematizando la postura del Aquinate, 
estos autores han justificado el conocimiento existen-
cial desde la perfección ontológica de una forma que 
no se encuentra del todo hundida en la materia de la 
que es acto, y que, por tanto, puede volver sobre sí. Tal 
fundamentación es coherente con el pensamiento de 

54	 Francisco Canals, Obras completas, 327. “Por el acto de en-
tender, cuya esencial “infinitud” trasciende sus contenidos 
especificativos, el hombre obtiene el perfeccionamiento, 
abierto a un destino de infinitud, de su propio ser; se nos está 
descubriendo así que el acto de conocer pertenece al ser del 
hombre o por hablar más propiamente, que el conocer como 
tal no es sino “ser”, como acto y perfección infinita”. Francis-
co Canals, Obras completas, 308.

55	 Cf. Francisco Canals, Obras completas, 327.
56	 Francisco Canals, Obras completas, 329.



22 Neuman Lorenzini, R. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 15-22

santo Tomás por cuanto este -siguiendo a san Agustín- 
considera que el conocimiento existencial habitual del 
alma no es un accidente de ella, sino que se identifi-
ca con su misma subsistencia inmaterial. Desde aquí 
Canals entiende que esta autopresencia habitual es 
una participación analógica de la autopresencia sub-
sistente que es el mismo existir de Dios. La diferencia 
que tiene lugar en el hombre entre su conocimiento 
existencial habitual y su conocimiento existencial ac-
tual queda, por tanto, justificada por el lugar que ocupa 
el alma en la escala de los entes. En el hombre se da 
una estructura acto potencial que condiciona el modo 
en que accede a su propio ser consciente.

La necesidad por parte del cognoscente de 
aprehender algún contenido intencional para sa-
berse existente en acto es leída por Canals y Bofill 
como una manifestación en el orden cognosciti-
vo de la potencialidad de un sujeto cognoscente 
corpóreo. Sólo en una apertura cognoscitiva en 
acto se le patentiza al hombre una existencia que 
está referida esencialmente a un orden que le tras-
ciende. De aquí que no quepa para el hombre la 
posibilidad de una autoconciencia aislada; ni que 
se pueda entender la sustantividad del espíritu 
como un punto cerrado en el universo de los en-
tes. Autopresencia en acto y apertura cognosciti-
va son dos dimensiones que necesariamente se 
han de dar concomitantemente en un sujeto cuya 
perfección entitativa fundamenta su apertura cog-
noscitiva; y en una metafísica del conocer, como 
es la desarrollada por los representantes de esta 
escuela, en que el conocer en sentido fuerte no es 
sino la presencia del acto a sí mismo.

Referencias
Aristóteles, Ética nicomaquea, Gredos, 1985.
Aristóteles, De anima, Editorial Colihue, 2009.
Agustín de Hipona. La trinidad. BAC, 2006.
Bofill, Jaume. Obra filosófica. Edicions Ariel, 1967.
Canals, Francisco. Obras completas. Escritos 
filosóficos, vol. 6/1. Editorial Balmes 2016.
Canals, Francisco. Sobre la esencia del conocimiento. 
PPU, 1987.
Gardiel, Ambroise. La Structure de l`âme et 
l’expérience mystique. Gablada, 1927.
De libera, Alain. Archéologie du sujet 1. Naissance du 
sujet. VRIN, 2016.
De Boer, Sander W. The Science of the Soul. The 

Commentary Tradition on Aristotle’s De 
Anima, c. 1260-c. 1360. University Press 
(coll. « Ancient and Medieval Philosophy » 
46), 2013.

Echavarría, Martín. “El modo de subsistir personal 
como reflexión sustancial según Tomás de 
Aquino”, Espíritu LXII (2013): 277-310. https://
dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/4596237.pdf

Eudaldo Forment, “La Escuela Tomista de Barcelona”, 
Veritas 34, 130 (1988): 215-225.
Lambert, Richard T. Self Knowledge in Thomas 

Aquinas: The Angelic Doctor no the Soul’s 
Knowledge. AuthorHouse, 2007.

Murillo, J. I. Operación, hábito y reflexión. Eunsa, 1998.
Navarro Cruz, B. “El conocimiento sustancial que el 

alma tiene de sí misma: una interpretación de la 
posición agustiniana”. Praxis Filosófica 35 (2012): 113-
131. https://doi.org/10.25100/pfilosofica.v0i35.3480

Neuman Lorenzini, R. “Relación entre perfección 
entitativa e inteligible en santo Tomás a la luz 
del magisterio de Francisco Canals”. Revista 
Espíritu 157 (2009): 149.160. https://revistaespiritu.
istomas.org/wp-content/uploads/2019/06/
ARTICULO-NEUMAN.pdf

Neuman Lorenzini, R. “Inteligibilidad en potencia, 
potencialidad intelectual e inteligibilidad 
intrínseca: tres niveles analógicos de perfección 
en Tomás de Aquino”. Pensamiento, Vol. 71, n. 267 
(2015): 543-564. https://doi.org/10.14422/pen.v71.
i267.y2015.001

Neuman Lorenzini, R., y David Torrijos Castrillejo. 
“Heráclito y la vía de la interioridad”. Co-henrecia, 
20/38 (2023): 231-248. https://doi.org/10.17230/
co-herencia.20.38.9

Prevosti, A. “El autoconocimiento del yo según 
santo Tomás”. Espíritu LXIII, 148 (2014): 381-
402 https://dialnet.unirioja.es/descarga/
articulo/4885210.pdf.

Putallaz, Francois-Xavier. Le sens de la réflexion chez 
Thomas D’Aquin. Vrin, 1991.
Scarpelli, Cory Therese. Aquinas on Human Self-
Knowledge. CUP, 2014.
Serani Merlo, Alejandro. “Sobre el autoconocimiento 

y la raíz de la certeza en Agustín de Hipona 
y Tomás de Aquino”. Síntesis, Rev filos, 9, 2 
(2017): 29-40. https://doi.org/10.15691/0718-
5448Vol9Iss2a143

Taylor, Charles. Fuentes del yo. La construcción de la 
identidad moderna. Paidós, 1996

Tomás de Aquino, S. Thomae de Aquino Opera Omnia. 
<http://www.corpus thomisticum.org/iopera.
html>

Tomás de Aquino. Cuestiones disputadas sobre la 
verdad. Tomo I. Eunsa, 2016.
Tomás de Aquino, Comentario a las sentencias de 
Pedro Lombardo. Tomo II. Eunsa, 2005.
Tomás de Aquino, Exposición sobre el “libro de las 
causas”. Eunsa, 2000.
Tomás de Aquino, Cuestión disputada sobre las 
criaturas espirituales. Ediciones del Rey, 1995.
Tomás de Aquino, Sobre el ente y la esencia. Eunsa, 
2006.
Tomás de Aquino, Suma Contra Gentiles, BAC, 2007.
Tomás de Aquino, Suma Teológica I. BAC, 2010.
Tomás de Vío(Cayetano): Comentaría in Summam 

Theologiae Divi Thomas Aquinatis, en Opera 
omnia de santo Tomás de Aquino, Ed. 
Leonina, Roma, 1882 y ss

Valdivia Fuenzalida, J. A., “À propos d’un argument 
de Pierre de Jean Olivi contre Thomas 
d’Aquin”. Revue des sciences philosophiques 
et théologiques 100 (2016/2): 209-247. https:://
doi:10.3917/rspt.1002.0209

https://doi.org/10.25100/pfilosofica.v0i35.3480
https://revistaespiritu.istomas.org/wp-content/uploads/2019/06/ARTICULO-NEUMAN.pdf
https://revistaespiritu.istomas.org/wp-content/uploads/2019/06/ARTICULO-NEUMAN.pdf
https://revistaespiritu.istomas.org/wp-content/uploads/2019/06/ARTICULO-NEUMAN.pdf
https://doi.org/10.14422/pen.v71.i267.y2015.001
https://doi.org/10.14422/pen.v71.i267.y2015.001
https://doi.org/10.17230/co-herencia.20.38.9
https://doi.org/10.17230/co-herencia.20.38.9
https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/4885210.pdf
https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/4885210.pdf
https://doi.org/10.15691/0718-5448Vol9Iss2a143
https://doi.org/10.15691/0718-5448Vol9Iss2a143
http://dx.doi.org/10.3917/rspt.1002.0209

