EDICIONES
=] COMPLUTENSE @

Anales del Seminario de Historia de la Filosofia ESTUDIOS
e-ISSN 0211-2337

Autopresencialidad del alma y apertura
cognoscitiva en santo Tomas de Aquino ala
luz de la “Escuela tomista de Barcelona”

Rosario Neuman Lorenzini
Universidad Eclesiastica san Damaso =

https://dx.doi.org/10.5209/ashf.97707 Recibido: 02/09/2024 « Aceptado: 28/03/2025

Resumen: En el presente trabajo se presentara la centralidad de de la autopresencialidad del propio ser en
la filosofia de santo Tomas segun la interpretacion de la “Escuela tomista de Barcelona”. Los representantes
de esta escuela, como son Francisco Canals y Jaume Bofill, han querido poner de relieve la importancia que
tiene para la sintesis de santo Tomas la filosofia agustiniana de la interioridad. Con el presente trabajo se
pretende dar a conocer el valioso aporte de esta Escuela filoséfica y contribuir a la profundizaciéon en esta
linea de investigacion. El trabajo esta dividido en cinco partes, luego de una breve introduccion, se presenta
el conocimiento que el alma tiene de si mediante su esencia en contraste con el que tiene mediante su
acto. En la tercera parte se pone en relacion esta autopresencia con los grados de inteligibilidad del ente, y,
por ultimo, se vincula esta autopresencia con la apertura cognoscitiva del hombre. En las conclusiones se
subraya los elementos aportados por esta escuela filoséfica.

Palabras clave: Autopresencia; conocimiento del alma; metafisica; Tomas de Aquino

en Self-presence of the soul and cognitive openness
in Saint Thomas Aquinas in the light of the
“Thomistic School of Barcelona”

Abstract: In the present work we will present the centrality of the self-presentiality of one’s own being in the
philosophy of St. Thomas according totheinterpretation of the “Thomistic School of Barcelona”. Therepresentatives
of this school, such as Francisco Canals and Jaume Bofill, have wanted to highlight the importance of the
Augustinian philosophy of interiority for the synthesis of St. Thomas. The present work aims to make known the
valuable contribution of this philosophical school and to contribute to the deepening of this line of research. The
work is divided into five parts: after a brief introduction, the knowledge that the soul has of itself through its essence
is presented in contrast with the knowledge it has according to its act. In the third part, this self-presence is related
to the degrees of intelligibility of the entity, and finally, this self-presence is linked to the cognitive openness of man.
The conclusions highlight the elements contributed by this philosophical school.

Keywords: knowledge of the soul; metaphysics; Thomas Aquinas; self-presence

Sumario: 1. Introducciéon. 2. Autopresencialidad del alma. 3. Presencialidad y actualidad inteligible.
4. Conciencia actual de siy apertura cognoscitiva. Referencias.

Como citar: Neuman Lorenzini, R. (2026). Autopresencialidad del alma y apertura cognoscitiva en santo
Tomas de Aquino a la luz de la “Escuela tomista de Barcelona”. Anales del Seminario de Historia de la
Filosofia, 43 (1), 15-22.

1. Introduccion Estagirita abrié el entendimiento a una dimension
A modo de breve introduccién, se quisiera insistir 9ue rebasaba las determinaciones esenciales y for-
en la novedad que supuso para el pensar filoséfico males de la realidad. El acto, en su radicalidad mas

la nocidon de acto alcanzada por Aristoteles. En el  alta, no se dirigia a una perfeccion categorial, a una
horizonte de una reflexion acerca del ente movil, el gzlidad con la que el hombre se “encontrase” al

An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 15-22 15


https://dx.doi.org/10.5209/ashf.98661
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:rosarioneuman%40sandamaso.es?subject=
https://orcid.org/0000-0003-2024-0610

16

nombrar los diversos modos de ser, sino que con-
cernia al ejercicio mismo de nombrar, a la opera-
cion. Recordemos la sorprendente afirmacion del
libro IX de la Etica: “hay algo en nosotros que per-
cibe que estamos actuando, de tal manera que nos
damos cuenta, cuando sentimos, de que sentimos,
y cuando pensamos, de que estamos pensando”, y,
tal como concluye el Estagirita, “percibir que senti-
mos o pensamos, es percibir que existimos”'. Asi,
aunque no haya en Aristételes una filosofia de la
interioridad propiamente tal, con su metafisica del
acto se abre el camino para su posterior desarrollo.

Es sin duda el Cristianismo el que establece el
marco conceptual adecuado para una filosofia del
sujeto?, una filosofia de la interioridad, aun cuando
esta habia sido genialmente apuntada por Heréaclito®.
Entendemos por filosofia de la interioridad una fi-
losofia que pone en el quicio de su reflexion “la
autopresencia del alma”, y que entiende esta auto-
presencia como la prerrogativa exclusiva de toda
realidad espiritual. Recordemos que fue san Agustin,
al buscar las huellas de la Trinidad en el alma, el pri-
mero en desarrollar propiamente un “tratado sobre
la interioridad”*. Ahora bien, siendo rigurosos con
lo que se quiere poner de relieve en este escrito, la
misma nocioén de “tratado” acerca de la interioridad
puede resultar confusa. Si bien nuestro autor llevo
a cabo un estudio sistematico de las huellas de la
Trinidad en el alma, toda la obra, en ultima instancia,
es un llamado a que cada alma permanezca en si
para reconocer en ella laimagen de Dios. No se des-
cubre la huella de la Trinidad por medio de una con-
sideracion abstracta, sino que es fruto de una atenta
introspeccion. El De Trinitate es asi una invitacion a la
interioridad, una filosofia en dialogo con el interlocu-
tor para que éste vea en si la huella que Dios dejo. En
este sentido, la filosofia de la interioridad es una filo-
sofia que pone en el centro de su reflexion al sujeto®.

La metafisica de santo Tomas, deudora tanto
del pensamiento de Aristoteles como del de san
Agustin, es en un sentido fuerte una filosofia del
sujeto. La metafisica del ser, en cuanto que cien-
cia del ente, tiene su fundamento ultimo en esta
autopresencia del ente personal. Autopresencia
que es explicitamente afirmada por el Aquinate, y
sutilmente diferenciada de todo otro conocer. Si
todo lo aprehendido por el entendimiento cae bajo
la nocion universal de ente, el sujeto cognoscente
ha de tener una estructura de autopresencialdiad
en el ser que anteceda a todo acto intencional. Sin
esta autopresencia seria inaprensible la realidad en

' Aristételes, Etica nicomaquea, 1X, 9, 1170a 33-35.

2 Untrabajo reciente sobre esta cuestion es la obra en tres vo-
lumenes de Libera, Alain, Archéologie du sujet. (J. Vrin, 2016).

8 €dignoaunv éuewutdy; DK 22 B 101; LM 9 D 36; ed. A. Berna-
bé, Fragmentos presocraticos (Madrid 2019) 178. Cf. R, Neu-
man Lorenzini y D. Torrijos Castrillejo, “Heraclito y la via de
la interioridad”, Co-henrecia, 20/38 (2023): 231-248, https::/
doi:10.17230/co-herencia.20.38.9

4 Cfr. Agustin de Hipona, La Trinidad, VIII-XIV.

5 Taylor, juzga que unos de los aportes centrales de san Agustin
a la nocion de sujeto fue el haber girado el enfoque desde el
ambito de los objetos al acto del conocer, pues “esto empieza a
justificar que se utilice el lenguaje de la interioridad. Porque en
contraste con el ambito de los objetos, que es publicoy comun,
el acto de conocer es individual; cada uno se ocupa del suyo.
Mirar hacia este proceso es mirar al yo, adoptar una postura re-
flexiva”. Charles Taylor, Fuentes del yo. (Paidés 1996), 145-146

Neuman Lorenzini, R. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 15-22

su dimensidon mas radical, a saber, en cuanto ente.
Insistir en la centralidad de esta cuestion para al-
canzar una adecuada comprension y fundamenta-
cion de la metafisica de santo Tomas ha sido uno de
los mas importantes aportes de la llamada Escuela
tomista de Barcelona, tal como queremos ponerlo
de relieve en este escrito.

2. Autopresencialidad del alma

El texto central enrelacion a la cuestion de la presen-
cia que el alma tiene de si es la cuestion 10, articulo
8, del De Veritate. En ella, santo Tomas distingue un
doble conocimiento que el alma puede tener de si:
un conocimiento quiditativo y un conocimiento del
propio ser®. Podemos ver una clara corresponden-
cia entre la composicion esencia-ser del ente con
esta doble dimensién cognoscitiva. En relacion con
la cuestion planteada en el articulo comentado, si el
alma se conoce por su propia esencia, santo Tomas
responde afirmativamente haciendo una serie de
distinciones sumamente sutiles. En lo que respecta
al conocimiento de la naturaleza o esencia del alma,
el alma no se conoce por su esencia sino por su ope-
racion. En este sentido, Santo Tomas sigue muy de
cerca la exposicion que hace sobre esta cuestion
Aristoteles en su Tratado sobre el alma. El Estagirita
precisa en esta obra que la esencia del alma se nos
desvela en el conocimiento de sus facultades, éstas
en el de su operacion, y la operacion en analisis de
su objeto’. Por esto, continda santo Tomas, nadie
puede conocer la esencia de su alma si previamente
no ha entendido “algo”, sino “dispone” de un objeto
en el que se le revele la naturaleza de su operacion®.
Ahora bien, la operacion no es so6lo condicion para
que el alma alcance un conocimiento quiditativo de
si, también lo es para que el alma tenga una noticia
en acto de su propio existir, como se tratara en la se-
gunda parte de este trabajo. Lo mas original del arti-
culo comentado, y no siempre suficientemente aten-
dido, es que el Aquinate si admite un conocimiento
del alma por su esencia, el conocimiento existencial
habitual, conocimiento que es raiz y fundamento de
todo conocimiento posterior.

Y por lo que se refiere, en cambio al conoci-
miento habitual, afirmo que el alma se ve a si
misma mediante su propia esencia, es decir,
por el hecho mismo de que su esencia le es

6 Un clasico trabajo sobre el conocimiento que el alma tiene
de si, en la linea que se quiere de poner de relieve en este
articulo, es el libro de Ambroise Gardeil, La Structure de
I'ame et I'expérience mystique (Gablada, 1927). La cuestion
gnoseoldgica sobre el acceso cognoscitivo que el alma tie-
ne de si, ha sido objeto de estudio de varios trabajos recien-
tes. Un ejemplo de este renovado interés es el excelente
trabajo de Cory Therese Scarpelli, Aquinas on Human Self-
Knowledge (CUP, 2014). También se ha de destacar el libro
de Richard T. Lambert, Self Knowledge in Thomas Aquinas:
The Angelic Doctor on the Soul’s Knowledge (AuthorHouse,
2007) y el trabajo de Putallaz, Le sens de la réflexion chez
Thomas D’Aquin (Vrin, 1991). Un estudio que inserta esta
cuestion en la tradicion de los comentaristas de Aristoteles
es el de Sander W. de Boer, The Science of the Soul. The
Commentary Tradition on Aristotle’s De Anima, c. 1260-c.
1360 (Leuven University Press (coll. «<Ancient and Medieval
Philosophy» 46 (2013), 92-119.

7 Aristoteles, De anima, ll, IV, 415a 20-25.

8  Cfr. Tomas de Aquino, Quaestiones disputatae De veritate, q.
10, a. 8.


https://doi.org/10.17230/co-herencia.20.38.9

Neuman Lorenzini, R. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 15-22

presente, es capaz de pasar al acto del co-
nocimiento de si misma; lo mismo que uno,
por el hecho de que posee el habito de una
ciencia, por la misma presencia del habito es
capaz de percibir las cosas que se encuen-
tran bajo ese habito®.

Se entiende que, en este contexto, y tal como el
mismo santo Tomas lo aclara al principio de la cues-
tion comentada, la determinacion “por esencia” re-
fiere “a aquello por lo que algo es conocido, de tal
modo que se entiende que algo es conocido me-
diante su esencia porque la misma esencia es aque-
llo mediante lo cual es conocido”’®. Recordemos
que segun santo Tomas tanto Dios como los ange-
les se conocen a si mismo por su esencia. Dios, su
esencia que es su mismo ser; el angel, su quididad y
su ser; el alma, su ser de un modo habitual. Si la for-
ma de un compuesto tiene esta prerrogativa es en
virtud de su inmaterialidad, inmaterialidad que es
analdgica. El alma, en cuanto subiste por si, aunque
sea imperfectamente'’, se tiene presente segun su
ser, aunque esta presencia sea so6lo habitual. Es en
razon de esta presencia que puede el alma pasar
a una presencia consciente, y por lo que puede al-
canzar un conocimiento esencial de todo ente cor-
poreo y de su propia naturaleza.

Al contraponer el conocimiento quiditativo del
alma al conocimiento del propio ser, santo Tomas
sefala que, mientras el primero es un conocimien-
to intencional, esto es, un conocimiento abstracto
y universal, y, por tanto, objetivamente enunciable,
el conocimiento que tiene el alma secundum habet
esse in tali individuo se da al modo de una percep-
cion intima, una vivencia singular que no se puede
sino alcanzar de modo personal. De aqui que para
dar a conocer a otro este conocimiento el sujeto sélo
puede apelar a su propia experiencia. Canals precisa
que es este un conocimiento que tiene el alma “se-
gun que tiene “ser” en si mismo como tal individuo”™.
La presencia que tiene el alma de si segun que tiene
ser, puede ser verificada por cada persona con una
certeza inamovible atendiendo a la sola experiencia

°  Tomas de Aquino, Quaestiones disputatae De veritate, g. 10,
a. 8. La cursiva es mia.

' Tomas de Aquino, Quaestiones disputatae De veritate, q.10,
a. 8.

" Cfr. Martin Echavarria, “El modo de subsistir personal como
reflexion sustancial segun Tomas de Aquino”, Espiritu 62
(2013): 277-310. https://dialnet.unirioja.es/descarga/articu-
10/4596237.pdf.

2 Francisco Canals, Obras completas. Escritos filosoficos, vol.
6/1 (Editorial Balmes, 2016), 299. Antonio Prevosti afirma que
este conocimiento del alma, aunque santo Tomas no utilice
esta denominacion, puede ser denominado “conocimiento
del yo”. “Diciendo “autoconocimiento del yo” nos referimos
a lo radical del conocimiento de si mismo y aquello que ha
sido tomado en muchas ocasiones por lo mas inmediato y
evidente, por lo que debia empezar toda consolidacion filo-
sofica del saber”, “El autoconocimiento del yo segun santo
Tomas,” Espiritu 63, 148 (2014): 382. https://dialnet.unirioja.
es/descarga/articulo/4885210.pdf. Un estudio reciente so-
bre la critica de Jean Olivi al planteamiento sobre esta cues-
tion de Tomas de Aquino y una exposicion sintética de las
mas importantes interpretaciones actuales del conocimien-
to existencial del alma se pueden encontrar en el articulo de
Valdivia Fuenzalida, J. A., “A propos d'un argument de Pie-
rre de Jean Olivi contre Thomas d’Aquin”, Revue des scien-
ces philosophiques et théologiques 100, 2 (2016): 209-247,
https:://doi:10.3917/rspt.1002.0209

7

vital; y, sin embargo, el hecho de la propia existen-
cia no es un conocer universalmente enunciable.
Como ha sido expuesto por Francisco Canals, “que
‘yo existo’ es para cada hombre indudable y cono-
cido por certeza inmediata, pero no en virtud de una
conexion esencial con la verdad universal del ente
o con los primeros principios fundados en los con-
ceptos primeros trascendentales, sino por la via de
la inmediatez experimental intima”'s.

Es manifiesta la influencia de san Agustin en la
caracterizacion de esta vertiente existencial del
conocimiento.

Qué es el alma lo sabemos por la razén de
que también nosotros tenemos un alma. No
porque la hayamos visto con los ojos o sir-
viendonos de analogias especificas o genéri-
cas, sino, como dije, porque también nosotros
tenemos un alma. ¢Hay algo que se conozca
tan intimamente y que perciba con mas clari-
dad su mismo ser que esto por lo que percibi-
mos todo lo demas, es decir, el alma? (...) Cada
uno conoce por experiencia su alma, y por ella
creemos en la existencia de la que no conoce-
mos. Sentimos la presencia de nuestra almay,
considerandola nuestra, podemos saber qué
es un alma, pues ciertamente tenemos una'.

Santo Tomas asume de Agustin el caracter expe-
rimental de este conocimiento, “por eso, mediante
este conocimiento se conoce la existencia del alma,
como cuando uno percibe que posee alma”®, y su
estatuto ontolégico, esto es, la identificacion de esta
autopresencialidad habitual con la misma subsisten-
cia del alma en cuanto realidad inmaterial. La noticia
que tiene el alma de si, precisa santo Tomas, al igual
que su amor y su memoria, no se encuentra en ella
como un accidente. En efecto, este “conocimiento
esta presente a la mente de modo sustancial, por
cuanto la mente se conoce a si misma™®. Subsistir

® Francisco Canals, Sobre la esencia del conocimiento (PPU,
1987), 99-100. Cfr. J. I. Cfr. Murillo, Operacion, habito y re-
flexion (Eunsa, 1998), 186; Edualdo Forment, Introduccion a
la metafisica (Rialp, 1984), 42-43. Como ha puesto de ma-
nifiesto Alejandro Serani, toda certeza existencial en noso-
tros deriva de este conocimiento habitual de si. Alejandro
Serani Merlo, “Sobre el autoconocimiento y la raiz de la
certeza en Agustin de Hipona y Tomas de Aquino”, Sintesis,
Rev filos, 9, 2 (2017): 29-40. https://doi.org/10.15691/0718-
5448Vol9Iss2a143

4 Agustin de Hipona, De Trinitate, VIII, 6, 9. La cursiva es mia.

'® Tomas de Aquino, De Veritate, 9. 10, a. 8.

6 Tomas de Aquino, De Veritate, g. 10, a. 8, ad 14. La cursiva es
mia. “Si se dice del alma que existe sustancialmente, parece
que este término debe entenderse en el sentido de subsis-
tencia, porque sabemos que es ese el modo de existir del
alma - (...). Esto aplicado al conocimiento, implica mas que
una identidad de esencia con el alma; si el conocimiento
existe subsistentemente, tal como la misma alma, puede
ser entendido como algo se que se identifica con ella en su
propio ser”. B. Navarro Cruz, B., “El conocimiento sustancial
que el alma tiene de si misma: una interpretacion de la posi-
cion agustiniana”, Praxis Filosdfica 35 (2012):121. https:/doi.
0rg/10.25100/pfilosoficav0i35.3480. Por su parte, Alain de
Libera, en la misma linea precisa que “La memoria sui défi-
nie comme présence a soi de la mens n'est pas la premiére
faculté d’un sujet-substrat plurifacultaire : elle est ce qu’ily a
de proprement mental en chaque acte mental, son etymon
transcendantal, et la mens elle-méme, le tout, un et indivis,
qui est et vit comme le méme tout en chacun de ses actes.
Prise en elle-méme, la mens est memoria: présence a soi,
praesentia sui, et c’est comme telle, comme memoria sui,


https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/4885210.pdf
https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/4885210.pdf
http://dx.doi.org/10.3917/rspt.1002.0209
https://doi.org/10.15691/0718-5448Vol9Iss2a143
https://doi.org/10.15691/0718-5448Vol9Iss2a143
https://doi.org/10.25100/pfilosofica.v0i35.3480
https://doi.org/10.25100/pfilosofica.v0i35.3480

18

inmaterialmente, aun cuando sea incompletamen-
te, como ocurre en el caso del alma humana, se da
bajo la forma de una autopresencialidad existencial,
como si la mente “fuera para si su memoria”"”. Toda
ella esta ante si. Ahora bien, esta presencia del alma,
por el lugar que le corresponde en la escala de los
seres, no puede ser sino habitual. Es una presencia
ontoldgica, que se diferencia de una presencia psi-
quica, como el habito de la operacion.

Es en virtud de esta autopresencia que “nadie
puede pensar, con asentimiento, que no existe”, aun
siendo una realidad contingente, como lo es todo
ente creado. Todo pensar, si bien es intencional, pa-
tentiza concomitante el propio existir del sujeto en
virtud de esta transparencia dntica.

3. Presencialidad y actualidad inteligible

Existe una plena relacion entre esta autopresencia
del alma y la pertenencia de ésta al orden de las
substancias inteligibles. Los seres no personales,
por cuanto su forma no existe como presente para
si, sOlo son inteligibles en potencia. Aristoteles, en
un momento genial de su reflexion, alcanzé la iden-
tidad existente entre la razén de actualidad y la de
la inteligibilidad'®. Un ente compuesto, en virtud de
que su forma se encuentra toda ella volcada en la
materia, no puede comunicar con el resto de los
entes sino en virtud de la unidad de la especie, a
saber, no pertenece al orden de los inteligibles en
acto. La necesidad de poner en el hombre un en-
tendimiento agente descansa en esta captacion fi-
losdfica: el objeto proporcional al entendimiento hu-
mano, esto es, el ente corpdreo, solo es inteligible
en potencia. El ente compuesto, puesto que tiene
como principio de individuacion a la materia signa-
da, se encuentra atravesado de contingencia y falto
de necesidad. No es intencion de este escrito traer
aqui la doctrina aristotélica sobre el caracter abs-
tractivo del conocer humano, interesa unicamente
recordar aquella tesis central para dar razén de por
qué el ente corpdreo no puede existir en su ser na-
tural como inteligible en acto™. Un arbol entendido,
por lo mismo que es arbol universal, no coincide
en su ser entitativo con ningun arbol concreto. La
denominacion “inteligible en potencia” nombra, por
tanto, la inidentidad entre el esse intencionale del
objeto y el esse reale del ente®°.

qu’elle est présente en chacun de ses actes, qu’elle se sou-
vienne d’elle-méme, se connaisse ou s'aime”. Alain de libera,
Naissance du sujet, 293.

7 Agustin de Hipona, De Trinitate, XIV, 6, 8.

8 “Y el [intelecto] mismo es inteligible como lo son los inteli-
gibles pues en el caso de las cosas que carecen de materia
lo que inteligible y lo inteligido son los mimo”. Aristoteles, De
Anima, Il 1V, 430a 2-5.

' Su actualidad inteligible se constituye “desde el acto de
entender, en el que se inserta en la linea de la informacién
y especificacion”. F. Canals, Sobre la esencia del cono-
cimiento, 503. Cfr. R. Neuman Lorenzini, “Relacion entre
perfeccion entitativa e inteligible en santo Tomas a la luz
del magisterio de Francisco Canals”, Revista Espiritu 157
(2009):149-160, https:/revistaespiritu.istomas.org/wp-con-
tent/uploads/2019/06/ARTICULO-NEUMAN.pdf

20 “El que puedan darse dos individuos pertenecientes a una
misma especie, supone que en el individuo A y en el indi-
viduo B se den una serie de notas que no modifican, sin
embargo, la naturaleza de cada uno de los subsistentes. En
efecto, si estas caracteristicas modifican al subsistente en
su naturaleza, ya no podria darse mas de un individuo por

Neuman Lorenzini, R. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 15-22

Ahora bien, la diferencia entre el ser real de la
cosay el ser intencional del objeto no es esencial al
arbol en cuanto cognoscible; de aqui que haya con-
tinuidad, en el orden de la esencia, entre el arbol en-
tendido y el arbol real. Si no hubiera tal continuidad,
la realidad corporea nos resultaria incognoscible. En
la ontologia de santo Tomas tal cuestion queda jus-
tificada por cuanto la esencia del objeto en cuanto
entendido y la esencia de la misma realidad en su
ser natural no difieren sino como lo sighado y lo no
signado?'. Esto es, el caracter cognoscible de la cosa
descansa en que puede ser considerada al margen
de la determinacion de la materia.

En diversos pasajes de su obra, el Aquinate sos-
tiene una escala de perfeccion en el orden de lo in-
teligible?”. Los entes, en la misma medida en que
participan del ser, poseen diversa inteligibilidad. Solo
Dios es acto puro en el género de lo inteligible. El an-
gel, puesto que es una forma separada subsistente,
tiene algo de acto y algo de potencia en el orden de
lo inteligible, al igual que en el orden entitativo. El
alma humana, aun cuando pertenece a este orden,
en virtud de su potencialidad, ocupa el ultimo lugar,
tal como la materia prima en el orden entitativo®. A
saber, “considerado, pues, en su esencia -el enten-
dimiento humano-, es soélo capacidad de entender,
teniendo por ello, de suyo, el poder de entender, mas
no el de ser entendido mientras no se constituya en
acto”. Puesto que es esencialmente sélo capa-
cidad de entender, el alma es sujeto respecto a los
seres inteligibles®®, a saber, posee un entendimiento
potencial. De ahi que Aristételes la haya caracteri-
zado como tabula rasa, como una pizarra en la que
nada hay escrito previo acto de inteleccién?.

Y, por eso lo mismo que la materia no es sen-
sible mas que por la forma que le sobreviene,
igualmente el intelecto posible no es inteligi-
ble mas que por una especie que se le induce.
De ahi que nuestra mente no puede entender-
se a si misma al aprehenderse a si misma in-
mediatamente, sino que llega al conocimiento
de si misma por el hecho de aprehender otra
cosa, lo mismo que también la naturaleza de la

especie. Aquello por lo que A se distingue de B no puede
ser de la razén esencial de la naturaleza comun de Ay B.".
R. R., Neuman Lorenzini, “Inteligibilidad en potencia, poten-
cialidad intelectual e inteligibilidad intrinseca: tres niveles
analégicos de perfeccion en Tomas de Aquino”, Pensa-
miento, Vol. 71, n. 267 (2015): 548, https://doi.org/10.14422/
penv71.i267y2015.001

21 Cfr. Tomas de Aquino, De ente et essentia, c. 2.; Super librum
De causis, lect. 19.

22 Tomas de Aquino, De veritate, q. 8, a. 6.

23 Un autor que al igual que Canals busca comprender el co-
nocimiento existencial habitual en la escala de una perfec-
cion inteligible es Putallaz, para quién “I'unité du dynamisme
de la connaissance humaine n'est pas donnée par une sai-
sie immédiate de soi, comme chez I'ange; elle est assurée
par l'unité de I'étre, car les substances corporelles, aussi
bien que I'esprit humain sont de I'étre et participent de son
intelligibilité, dont I'unité supréme est réalisée parfaitement
en Dieu”. Putallaz, F. X. Le sens de la réflexion chez Thomas
D’Aquin (Vrin, 1991), 258

24 Tomas de Aquino, Summa Theologiae, |, g. 87, a. 1.

25 Cfr. Tomas de Aquino, Summa Theologiae, |, . 87, a. 1; g. 14,
a. 2, ad 3; De Veritate, 9. 8,a.7; 9. 10, a. 8; . 18, a. 7; Summa
contra Gentiles, l, 75; 11, 98.

26 Cfr. Aristoteles, De anima, lll, IV, 430a 1- 4.


https://doi.org/10.14422/pen.v71.i267.y2015.001
https://doi.org/10.14422/pen.v71.i267.y2015.001

Neuman Lorenzini, R. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 15-22

materia prima se conoce por el hecho mismo
de ser receptiva de tales formas?'.

Sélo el entendimiento humano tiene la prerroga-
tiva de pasar de un modo de ser potencial a existir
como inteligible en acto. Para que la potencialidad
del paciente devenga en acto se requiere la causali-
dad instrumental de la especie, causalidad que a su
vez sigue alailuminacion del agente sobre la especie
contenida en la imagen. Si la presencia de la espe-
cie causa la actualidad inteligible del entendimiento
paciente es por cuanto entendimiento e inteligible
se hacen uno en el acto de entender?®, La actualidad
de la especie en cuanto entendida es la actualidad
del entendimiento en cuanto esta entendiendo?®. Tal
como ha sido expresado por Jaume Bofill, el alma,
“privada de toda ‘idea’ connatural o innata, lo esta
asimismo de toda ‘actualidad’ en este orden, pues el
‘acto’ sigue a la ‘forma’ en el orden intencional como
en el orden natural”®°,

Ahora bien, el entendimiento ocupa el ultimo
lugar en el género de lo inteligible pues es la uni-
ca realidad inmaterial que es como tabula rasa. La
existencia como pura potencia en este género es lo
que justifica que el alma haya de ser necesariamente
forma de un compuesto. Una forma subsistente por
si, en cambio, se entiende a si misma por si misma,
pues subsiste como inteligible en acto®'. Asilo afirma
el mismo santo Tomas, “si en el orden de lo inteligi-
ble existe algo que sea forma inteligible subsisten-
te, se entendera en si mismo”®2. La esencia de una
forma separada, en virtud de su inmaterialidad, se
constituye para si en principio formal de actualidad
intelectual e inteligible. Esto es, el angel se posee a
si mismo a la vez en ser natural y en ser inteligible. Al
comentar el modo de ser de un inteligible intrinseco,
precisa Cayetano, “es el mismo en tal modo de ser
natural lo que es en acto inteligible, ya que ese ser
natural es inteligible en acto, por esto puede enten-
derse a si mismo por si mismo”33. Esta doble pose-
sion, en ser natural y en ser inteligible, fue caracteri-
zada por santo Tomas como “intuicion” intelectual®.

Profundizando en el conocimiento que de sitiene
un angel y siguiendo a Bofill, se ha de afirmar que
“el modo intelectual ‘intuitivo’ del conocimiento an-
gélico (incluso en el caso del conocimiento de un an-
gel por si mismo) no excluye la posesion objetiva del
contenido de esta intuicion en un ‘verbum mentis’

27 Tomas de Aquino, De Veritate, .10, a. 8.

28 Cfr. Tomas de Aquino, De Veritate, q. 8, a. 6.

29 Cfr. Tomas de Aquino, Sentencia libri De anima 1072, 20-21.

30 J. Bofill, Obra filosdfica (Edicions Ariel, 1967) 109-110.

8" Cfr. Tomas de Aquino, De Veritate, q. 8, a. 6. Cf. Summa con-
tra Gentiles, Ill, 46.“Ad duodecimum dicendum quod si arca
esset sine materia per se subsistens, esset intelligens seip-
sam; quia immunitas a materia est ratio intellectualitatis. Et
secundum hoc arca sine materia non differret ab arca intelli-
gibili”. Tomas de Aquino, Quaestiones disputatae De spiritua-
libus creaturis, g.1,a.1, ad 12.

32 Tomas de Aquino, Summa Theologiae, |, q. 56, a. 1. La cursiva
es mia. Cfr. Scriptum super Sententiis, |,d. 35,q.1,a.1.

33 Cayetano, In Summa Theologiae, |, g. 56, a. 1.

34 “Sjc ergo essentiae rerum materialium sunt in intellectu ho-
minis vel Angeli, ut intellectum est in intelligente, et non se-
cundum esse suum reale. Quaedam vero sunt quae sunt in
intellectu vel in anima secundum utrumque esse. Et utrorum-
que est visio intellectualis”. Tomas de Aquino, Summa Theo-
logiae, 1. q.57,a.1,ad 2.

19

que lo refiere al orden absoluto del ser”3®. Tal verbo
Nno es un subsistente y, en este sentido, el verbo en el
que el singular subsistente se entiende a si mismo
no es a su vez un inteligible intrinseco. Ahora bien,
la inteligibilidad intrinseca del angel, perfeccion on-
tolégica previa y fundante respecto a la dimension
locutiva del entender, constituye en si un acceso
cognoscitivo al ser personal del angel. En virtud de
su subsistencia inmaterial, el angel se conoce a si
mismo con certeza existencial y esencial®®; esto es,
Su esencia esta en si mismo segun su ser naturaly su
ser intencional. La intuicion intelectual del angel no
es sin mas una “inteleccion objetiva”, pues, tal como
precisa Canals, exige la presencia “inmediata e enti-
tativa” de la esencia segun su ser; “por tal presencia,
inmediata e intrinseca al entendimiento”, el entendi-
miento es actualizado “para la aprehension connatu-
ral de la esencia inteligible de la realidad intuida”®’.
Esta presencia inmediata e intrinseca de la esencia,
condicion de la formacion del verbo sobre si, es una
posesion inteligible del yo angélico.

En el conocimiento de si que tiene el alma, segun
que posee el ser por si, no se da esta intuicion inte-
lectual. Puesto que el alma humana ocupa el ultimo
lugar en el género de lo inteligible, su esencia no es
presente para si en una vertiente esencial; de aqui,
que, siguiendo a Aristoteles, santo Tomas afirme que
el alma se conoce como conoce los demas entes, por
medio de una especie inteligible. Ahora bien, en cuan-
to participa del ser por si, y tal como fue argumenta-
do, posee un conocimiento existencial de si. Cuando
el alma pasa de esta presencia ontica a un conoci-
miento consciente de su propio ser, segun lo enten-
di6é santo Tomas, alcanza un verdadero conocimiento
intelectual de si: conocimiento existencial actual®®. El

35 J. Bofill, Obra filoséfica, 128, n. 38.

% Cfr. J. Bofill, Obra filoséfica, 108.

37 Francisco Canals, Obras completas, 302.

%8 La lectura que presenta Putallaz sobre la relaciéon que se da
entre esta conciencia existencial actual y el acceso cog-
noscitivo al yo diverge de la aqui presentada. Plantea que
el conocimiento perfecto del propio ser se da en una redi-
tio completa sobre si mismo, segun la lectura que hace de
un pasaje del De veritate, g. 10, a. 9. Para este autor, la con-
ciencia existencial actual, que denomina pre-reflexiva, sélo
alcanza al cognoscente como fenémeno, sin alcanzar su
nucleo personal. “La conscience préréflexive est donc stric-
tement psychologique et, si elle touche a I'existence réelle,
elle n'atteint pas au-dela du phénomene : la substance ca-
chée de I'ame ne se dévoile pas profondément dans cette
conscience purement psychologique. C’est pourquoi, selon
cette interprétation, ce n'est pas la conscience préréflexive
qui touche jusqu’a I'essence de I'ame, mais I'analyse abstrai-
te d'une part, et la reditio completa d’autre part. Lextériorité
psychologique est donc la raison pour laquelle la conscience
(de) soi ne fonde aucune science”. Putallaz, F. X. Le sens de
la réflexion chez Thomas D’Aquin, 115. A la hora de justificar
esta distancia entre el conocimiento existencial habitual y el
actual, Putallaz apela a la indole propia de este conocimiento
habitual, el cual identifica con la presencia inefable de Dios
en el alma. “La connaissance habituelle est un monde trop
riche pour qu'elle puisse s’actualiser en un seule direction.
Elle se manifeste tout d’abord dans la cognitio actualis, ou
conscience préréflexive, qui est une conscience de soi con-
comitante a tout acte vital: des que je percois quelque cho-
se, j'ai conscience d'étre celui qui percoit cette chose; tout
se passe comme si une activité humaine quelconque devait
simultanément révéler a la conscience quelque chose de la
présence ontologique de I'ame a elle-méme. Antérieure a
toute réflexion, identique a tout acte direct, la conscience
préréflexive demeure strictement psychologique et phéno-
ménale, confuse et indéterminée; c'est pourquoi, tout infai-



20

alma se conoce intelectualmente, y, sin embargo, no
se aprehende a modo de “algo entendido”°. El cono-
cimiento existencial del alma es la “posesion cons-
ciente del yo™©°. Al yo se accede cognoscitivamente
Como posesion consciente. Posesion consciente que
se identifica con el mismo yo en acto segundo.

4. Conciencia actual de siy apertura
cognoscitiva

Llegados a este punto se desarrollara la diferencia
que existe entre el conocimiento existencial habi-
tual del alma y el conocimiento actual. Tal diferen-
ciacion permite profundizar en el segundo aspecto
de nuestra exposicion: la relacion entre la concien-
cia del propio sery la apertura cognoscitiva; aspec-
to que ha venido a ser subrayado de modo especial
por la Escuela tomista de Barcelona y que permi-
te asimilar de modo radical la caracterizacion que
hace santo Tomas del conocer en cuanto ser, aun
cuando en el hombre, por su finitud entitativa, este
acto quede caracterizado en el orden categorial
como un accidente.

En el desarrollo de la cuestion comentada, una
vez establecida la distincion entre los dos conoci-
mientos que el alma tiene de si, y tal como ya ha sido
adelantado, santo Tomas precisa que el conocimien-
to que posee el alma en la medida que tiene real-
mente ser puede ser habitual o actual. Para que la
presencia ontica del alma pase a ser presencia psi-
quica se requiere que el sujeto cognoscente realice
alguna operacion inmanente. Afirma santo Tomas:

por lo que atafie al conocimiento actual, por
el que alguien considera en acto que posee
alma, afirmo que el alma se conoce por sus
actos; en efecto, uno percibe que tiene alma,
que vive y que existe, por el hecho de que per-
cibe que siente, que entiende y que ejerce
otras semejantes operaciones vitales; por eso
afirma el filésofo en el libro IX de la Etica que
‘sentimos que sentimos, y entendemos que
entendemos, y puesto que sentimos esto, en-
tendemos que existimos’'.

Santo Tomas se mueve en el ambito de la auto-
percepcion intima. Tenemos noticias de nuestro vivir
y existir porque nos autopercibimos sintiendo y en-
tendiendo. El conocimiento de la propia existencia
no es fruto de un silogismo: pienso, luego sé que
existo; sino, resultado de una vivencia intima: sé que
existo, porque me “siento” existiendo. Ahora bien,
como va ha sido advertido, la patencia de la propia
existencia no se alcanza si el sujeto no realiza algu-
na operacion intencional. A diferencia del angel, que
se conoce por su esencia*?, el hombre, afirma santo
Tomas, se conoce por sus actos; pues si el hombre
se conociera por su esencia y no por su acto, ésta
seria para él lo primeramente conocido y principio
de todo conocer. En esta cuestion nuevamente te-
nemos que reconocer la influencia de san Agustin,

llible et concréte quelle est, elle ne fonde aucune science ni
aucune connaissance”. Putallaz, F. X. Le sens de la réflexion
chez Thomas D’Aquin, 186.

%9 Cfr. Francisco Canals, Obras completas, 298-302.

40 Francisco Canals, Obras completas, 302.

4 Tomas de Aquino, De Veritate, 9. 10, a. 8.

42 Tomas de Aquino, De Veritate, q. 8, a. 3.

Neuman Lorenzini, R. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 15-22

tal es sin embargo la fuerza del pensamiento,
que ni la mente esta en cierto modo en pre-
sencia de si misma sino cuando se piensa;
Y, €én consecuencia, nada hay presente en la
mente sino cuando en ella se piensa, de suer-
te que ni la mente puede estar en su misma
presencia si no es pensandose®.

¢;Cual es el fundamento de esta fuerza del pen-
samiento? Para responder a esta pregunta conviene
tener nuevamente presente el ultimo lugar ocupa-
do por el alma en el género de lo inteligible. Puesto
que el alma es sujeto respecto de lo inteligible, se
distingue en ella el conocimiento existencial habi-
tual del conocimiento existencial actual. Siguiendo
en esta linea, en el mismo articulo que nos ocupa,
santo Tomas precisa que “nadie percibe que entien-
de sino porque entiende algo”. El acto de entender
necesariamente ha de estar conmensurado por
un objeto. Luego, “es primero el entender algo que
percibirse como inteligente, y asi el alma alcanza a
percibir actualmente que existe, por cuanto entien-
de y siente”*. Siendo el conocimiento existencial y
esencial dos ordenes distintos de conocimiento, no
se da la posesion consciente del propio ser sin que
tenga lugar la “presencia” en el entendimiento de un
objeto, sin que se entienda “algo”. En este sentido,
debemos reconocer con Bofill que hay “una priori-
dad, en la conciencia, de lo noematico sobre lo noé-
tico, del contenido sobre el acto: pues el objeto es
para el acto principio de determinacion”*®. No puede
ser de otra manera en un ente cuyo ser difiere de su
operacion, sus facultades operativas, que difieren de
su esencia, han de ser determinadas por sus objetos
para estar en acto. En un ser cognoscente corporeo,
el objeto proporcional al entendimiento no puede ser
sino lo otro que si. Como observa Canals, el alma de
“ningun modo puede estar en acto de pensar por
una pura actuacion de la conciencia de si mismo”“®.
La necesidad de apertura al universo de los entes
es en ella condicion de su actualidad cognoscitiva
existencial. En ultima instancia, esta prioridad de lo
noematico sobre lo noético, no es sino la necesi-
dad por parte del sujeto cognoscente finito de estar
abierto al ente universal para saberse ser®’. Asi lo
ha entendido Francisco Canals: “nadie pueda tener
conciencia de que piensay existe sin estar en el acto
mismo pensando el ente universal como objetoy po-
niéndose a si mismo ‘en el ser’”*®. El alma, puesto
que es pura potencia en el orden de lo inteligible, ha
de alcanzar la posesion plena de su propio ser en la
actualizacion de su potencialidad cognoscitiva, en el
hacerse lo otro que si. En virtud de esta “identifica-
cion” intencional con un objeto, el alma actualiza la
noticia habitual que tiene de su propio ser. Tal como
ha sintetizado Francisco Canals,

el objeto es aprehendido sobre el horizonte de
la esencialidad necesaria regida por los prin-
cipios objetivos del ente en cuanto tal; pero
en su misma entidad espiritual de término

4% Agustin de Hipona, De Trinitate, XIV, 6, 8.

4 Tomas de Aquino, De Veritate, q. 10, a. 8.

4 Jaume Bofill, Obra filosdfica, 129.

46 Francisco Canals, Obras completas, 302.

4 Cfr. Francisco Canals, Obras completas, 307-308.

48 Francisco Canals, Sobre la esencia del conocimiento, 475.



Neuman Lorenzini, R. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 15-22

inmanente del acto es percibido con el acto
en que despliega la actividad vital del espiri-
tu pensante. Tales dimensiones son insepa-
rables, y el alma no tendria conciencia de si
como pensante sino se abriese al horizonte
objetivo de las esencias entendidas*®.

En coherencia con lo afirmado hemos se recono-
cer que una sustancia inmaterial como el angel nun-
ca se substrae de la presencia perfecta del acto para
si. Al subsistir como inteligible intrinseco, su enten-
dimiento siempre esta en acto respecto a su propia
esencia, la cual no solo es para él lo primeramente co-
nocido, sino también principio de todo otro conocer®°.
En virtud de esta actualidad intelectual e inteligible, el
angel, podemos afirmar, siempre esta “puesto en el
ser”. No hay lugar en él para un entendimiento poten-
cial propiamente tal. Dios, acto puro en el género de lo
inteligible, no soélo esta siempre en acto entendiendo,
sino que es esencialmente entendimiento subsisten-
te, fundamento de toda actualidad entitativa e inteligi-
ble. Su conocer no conlleva asimilacion. En el angel,
en cambio, su perfeccion intelectual no acaba en la
noticia en acto que tiene de si. Aun para expresar en
un verbo su propia perfeccion esencial, aunque esté
dispuesto para tal perfeccion por su propia esencia,
ha de poseer conocimiento de lo diverso de si, de no
ser asi, no podria dar razon del lugar que ocupa en el
universo de los entes. Asi lo entendié Canals al afirmar
que la sustantividad del espiritu no “podria ser enten-
dida, sobre el esquema de tal imagen ‘ontica’, como la
de un nucleo o punto metafisico cerrado sobre siy ca-
paz de poseerse conscientemente con independen-
cia de su apertura al universo de los entes”®'. Si bien
la esencia angélica no es principio de conocimiento
suficiente de la infinitud de lo inteligible, su estructura
le dispone a la recepcion de las especies de todo lo
creado: su existir en acto en el género de lo inteligible
le ordena a la posesion connatural de las especies de
todo lo existente®2. Digo la “dispone”, puesto que las
especies de lo otro no puede sino recibirlas de aquel
ser que es respecto de ellas causa eficiente y formal.

Una ultima reflexién a modo de sintesis. La tesis
desarrollada en esta ultima parte de la exposicion,
a saber, la necesidad de una operacion inmanente
para que el sujeto cognoscente tenga conciencia en
acto de su propio ser, nos obliga a situar la apertu-
ra coghoscitiva del hombre como pendiendo de su
mismo esse. Tal salto, sin embargo, ha de pasar por
la identificacion de la luz del entendimiento agente
con lamisma luz del alma en cuanto que posee el ser
por si. Al no estar hundido en las determinaciones de
la materia, sefala Canals, el ser de un subsistente
espiritual “conserva aquella infinita actualidad cons-
ciente y manifestativa que es la luz inteligible>S. El
ente cognoscente se encuentra radicalmente abier-
to a la infinitud de todo lo que es, no por una deter-
minacién accidental que le sobrevenga, sino por su
modo de participacion en el ser. De modo que, como
sefala Canals,

49 Francisco Canals, Obras completas, 303.

50 Cfr. Tomas de Aquino, Summa contra Gentiles, lll, 46.

5" Francisco Canals, Obras completas, 307.

52 CfrTomas de Aquino, Summa Theologiae, . q.84, a.2; q.87,a.l;
I-11,0.50, a.6; g.51,a.1, ad2.

58 Francisco Canals, Obras completas, 327.

21

si tal o cual acto por el cual este hombre, aqui
y ahora, actua concretamente “in tali indivi-
duo” es algo contingente y “sobrevenido” a la
esencia del hombre, la destinacion a esta po-
sesion del ser que exige radicalmente y funda
aquella apertura infinita, es la misma esencia
del hombre, en cuanto por lainmaterialidad de
su forma constitutiva, se refiere a su ser como
un acto que en si trasciende los limites onticos
del hombre como sujeto®.

Podemos encontrar aqui la razéon de por qué ha
sido una constante en la modernidad la tentacion de
eliminar al sujeto finito: siendo cada acto de conoci-
miento algo contingente, la apertura cognoscitiva in-
telectual revela un elemento trascendental del sujeto.
Si esta captacion filoséfica no queda arraigada en
una fuerte metafisica del ser, el sujeto cognoscente
facilmente puede convertirse en un elemento pres-
cindible, en un momento del sujeto absoluto. Desde la
filosofia del ser de santo Tomas, en cambio, esta cap-
tacion abre a una profunda comprension del conocer,
aun en el hombre, como acto: al conocer lo otro que
si, un ente finito, avanza en la posesién consciente de
su propio ser®®. Afirmaba san Agustin que la fuerza del
pensamiento era tal, puesto que el entender “no es
sino la presencia del acto a si mismo”6.

5. Conclusiones

Si bien la cuestion de la duplex cognitio ha desper-
tado un mayor interés dentro de los estudiosos de
santo Tomas los ultimos 50 afos, nos parece que el
aporte concreto de la Escuela Tomista de Barcelona
radica en situar esta cuestion en el nucleo de la es-
peculacion filosofica del Aquinate, y, por tanto, en
buscar dar razén del lugar que ocupa el hombre en
el universo de las substancias inteligibles desde este
conocimiento existencial y no entenderlo meramen-
te como un elemento aislado de su pensar.

La asimilacion realizada por los representantes de
esta Escuela de la doctrina comentada situa el cono-
cimiento existencial en una vertiente completamente
diversa al conocimiento quiditativo, y explicita la rela-
cion que se da entre ambos conocimientos en orden a
iluminar la perfeccion y el modo de conocer de un cog-
noscente en el que esencia y ser divergen. Si bien por
el conocimiento que el alma tiene de si no queda ella
perfeccionada en una vertiente cognoscitiva intencio-
nal, esta autopresencialidad se puede considerar, y asi
lo ha hecho la Escuela tomista de Barcelona, el nucleo
mismo de la persona y de su apertura cognoscitiva.
Explicitando y sistematizando la postura del Aquinate,
estos autores han justificado el conocimiento existen-
cial desde la perfeccion ontoldgica de una forma que
no se encuentra del todo hundida en la materia de la
que es acto, y que, por tanto, puede volver sobre si. Tal
fundamentacion es coherente con el pensamiento de

54 Francisco Canals, Obras completas, 327. “Por el acto de en-
tender, cuya esencial “infinitud” trasciende sus contenidos
especificativos, el hombre obtiene el perfeccionamiento,
abierto a un destino de infinitud, de su propio ser; se nos esta
descubriendo asi que el acto de conocer pertenece al ser del
hombre o por hablar mas propiamente, que el conocer como
tal no es sino “ser”, como acto y perfeccion infinita”. Francis-
co Canals, Obras completas, 308.

55 Cf. Francisco Canals, Obras completas, 327.

5 Francisco Canals, Obras completas, 329.



22

santo Tomas por cuanto este -siguiendo a san Agustin-
considera que el conocimiento existencial habitual del
alma no es un accidente de ella, sino que se identifi-
ca con su misma subsistencia inmaterial. Desde aqui
Canals entiende que esta autopresencia habitual es
una participacion analdgica de la autopresencia sub-
sistente que es el mismo existir de Dios. La diferencia
que tiene lugar en el hombre entre su conocimiento
existencial habitual y su conocimiento existencial ac-
tual queda, por tanto, justificada por el lugar que ocupa
el alma en la escala de los entes. En el hombre se da
una estructura acto potencial que condiciona el modo
en que accede a su propio ser consciente.

La necesidad por parte del coghoscente de
aprehender algun contenido intencional para sa-
berse existente en acto es leida por Canals y Bofill
como una manifestacion en el orden cognosciti-
vo de la potencialidad de un sujeto cognoscente
corporeo. Solo en una apertura cognoscitiva en
acto se le patentiza al hombre una existencia que
esta referida esencialmente a un orden que le tras-
ciende. De aqui que no quepa para el hombre la
posibilidad de una autoconciencia aislada; ni que
se pueda entender la sustantividad del espiritu
como un punto cerrado en el universo de los en-
tes. Autopresencia en acto y apertura cognosciti-
va son dos dimensiones que necesariamente se
han de dar concomitantemente en un sujeto cuya
perfeccion entitativa fundamenta su apertura cog-
noscitiva; y en una metafisica del conocer, como
es la desarrollada por los representantes de esta
escuela, en que el conocer en sentido fuerte no es
sino la presencia del acto a si mismo.

Referencias

Aristoteles, Etica nicomaquea, Gredos, 1985.
Aristételes, De anima, Editorial Colihue, 2009.
Agustin de Hipona. La trinidad. BAC, 2006.

Bofill, Jaume. Obra filosofica. Edicions Ariel, 1967.

Canals, Francisco. Obras completas. Escritos

filosoficos, vol. 6/1. Editorial Balmes 2016.

Canals, Francisco. Sobre la esencia del conocimiento.

PPU, 1987.

Gardiel, Ambroise. La Structure de [lame et

I'expérience mystique. Gablada, 1927.

De libera, Alain. Archéologie du sujet 1. Naissance du

sujet. VRIN, 2016.

De Boer, Sander W. The Science of the Soul. The
Commentary Tradition on Aristotle’s De
Anima, c. 1260-c. 1360. University Press
(coll. « Ancient and Medieval Philosophy »
46), 2013.

Echavarria, Martin. “El modo de subsistir personal
como reflexion sustancial segun Tomas de
Aquino”, Espiritu LXII (2013): 277-310. https:/
dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/4596237.pdf

Eudaldo Forment, “La Escuela Tomista de Barcelona”,

Veritas 34,130 (1988): 215-225.

Lambert, Richard T. Self Knowledge in Thomas
Aquinas: The Angelic Doctor no the Soul’s
Knowledge. AuthorHouse, 2007.

Murillo, J. I. Operacion, habito y reflexion. Eunsa, 1998.

Navarro Cruz, B. “El conocimiento sustancial que el

Neuman Lorenzini, R. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 15-22

alma tiene de si misma: una interpretacion de la
posicion agustiniana”. Praxis Filosdfica 35 (2012):113-
131. https:/doi.org/10.25100/pfilosoficay0i35.3480
Neuman Lorenzini, R. “Relacion entre perfeccion
entitativa e inteligible en santo Tomas a la luz
del magisterio de Francisco Canals”. Revista
Espiritu157 (2009): 149.160. https://revistaespiritu.
istomas.org/wp-content/uploads/2019/06/
ARTICULO-NEUMAN.pdf

Neuman Lorenzini, R. “Inteligibilidad en potencia,
potencialidad intelectual e inteligibilidad
intrinseca: tres niveles analdgicos de perfeccion
en Tomas de Aquino”. Pensamiento, Vol. 71, n. 267
(2015): 543-564. https://doi.org/10.14422/penv71.
i267y2015.001

Neuman Lorenzini, R., y David Torrijos Castrillejo.
“Heraclito y la via de la interioridad”. Co-henrecia,
20/38 (2023): 231-248. https://doi.org/10.17230/
co-herencia.20.38.9

Prevosti, A. “El autoconocimiento del yo segun
santo Tomas”". Espiritu LXIII, 148 (2014): 381-
402 https://dialnet.unirioja.es/descarga/
articulo/4885210.pdf.

Putallaz, Francois-Xavier. Le sens de la réflexion chez

Thomas D’Aquin. Vrin, 1991,

Scarpelli, Cory Therese. Aquinas on Human Self-

Knowledge. CUP, 2014.

Serani Merlo, Alejandro. “Sobre el autoconocimiento
y la raiz de la certeza en Agustin de Hipona
y Tomas de Aquino”. Sintesis, Rev filos, 9, 2
(2017): 29-40. https://doi.org/10.15691/0718-
5448Vol91ss2a143

Taylor, Charles. Fuentes del yo. La construccion de la
identidad moderna. Paidos, 1996

Tomas de Aquino, S. Thomae de Aquino Opera Omnia.
<http://www.corpus thomisticum.org/iopera.
html>

Tomas de Aquino. Cuestiones disputadas sobre la
verdad. Tomo |. Eunsa, 2016.

Tomas de Aquino, Comentario a las sentencias de
Pedro Lombardo. Tomo ll. Eunsa, 2005.
Tomas de Aquino, Exposicion sobre el “libro de las
causas”. Eunsa, 2000.
Tomas de Aquino, Cuestion disputada sobre las
criaturas espirituales. Ediciones del Rey, 1995.
Tomas de Aquino, Sobre el ente y la esencia. Eunsa,
2006.
Tomas de Aquino, Suma Contra Gentiles, BAC, 2007.
Tomas de Aquino, Suma Teoldgica I. BAC, 2010.
Tomas de Vio(Cayetano): Comentaria in Summam
Theologiae Divi Thomas Aquinatis, en Opera
omnia de santo Tomas de Aquino, Ed.
Leonina, Roma, 1882y ss
Valdivia Fuenzalida, J. A., “A propos d’'un argument
de Pierre de Jean Olivi contre Thomas
d’Aquin”. Revue des sciences philosophiques
et théologiques 100 (2016/2): 209-247. https:://

doi:10.3917/rspt.1002.0209


https://doi.org/10.25100/pfilosofica.v0i35.3480
https://revistaespiritu.istomas.org/wp-content/uploads/2019/06/ARTICULO-NEUMAN.pdf
https://revistaespiritu.istomas.org/wp-content/uploads/2019/06/ARTICULO-NEUMAN.pdf
https://revistaespiritu.istomas.org/wp-content/uploads/2019/06/ARTICULO-NEUMAN.pdf
https://doi.org/10.14422/pen.v71.i267.y2015.001
https://doi.org/10.14422/pen.v71.i267.y2015.001
https://doi.org/10.17230/co-herencia.20.38.9
https://doi.org/10.17230/co-herencia.20.38.9
https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/4885210.pdf
https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/4885210.pdf
https://doi.org/10.15691/0718-5448Vol9Iss2a143
https://doi.org/10.15691/0718-5448Vol9Iss2a143
http://dx.doi.org/10.3917/rspt.1002.0209

