EDICIONES
=] COMPLUTENSE @

Anales del Seminario de Historia de la Filosofia ESTUDIOS
e-ISSN 0211-2337

La ideologia deportiva del cuidado de si.
Las caracteristicas neoliberales
del proyecto tardio de Michel Foucault

Julian Chaves Gonzalez
Universidad Complutense de Madrid (Espafia) 52 @

https://dx.doi.org/10.5209/ashf.96122 Recibido: 21/05/2024 « Aceptado: 29/07/2024

Resumen: Este trabajo se propone indagar el vinculo entre el proyecto foucaultiano de una estética de
la existencia y la ideologia neoliberal con el fin de revisar la validez critica del primero bajo la vigencia
de la segunda. Para ello, se investigan los rasgos principales del cuidado de si en los estudios tardios
de Foucault y se los compara con los elementos competitivos de la ética de la empresa, el deporte y la
guerra; principalmente a través de la obra de Rafael Sanchez Ferlosio. Como resultado de la investigacion,
se concluye que la propuesta de Foucault contiene algunos elementos propios de una ideologia bélico-
deportiva que puede identificarse como neoliberal o de sentido comun hegemanico.

Palabras clave: Foucault, cuidado de si, deporte, neoliberalismo, Ferlosio

ENGThe sports ideology of self-care. The neoliberal
characteristics of Michel Foucault’s late project

Abstract: This paper sets out to investigate the link between the Foucauldian project of an aesthetics of
existence and neoliberal ideology in order to review the critical validity of the former in the context of the
latter. To this end, the main features of self-care in Foucault’s late studies are investigated and compared with
the competitive elements of the ethics of business, sport and war, mainly through the work of Rafael Sanchez
Ferlosio. As a result of the research, it is concluded that Foucault’s proposal contains some elements of a
war-sport ideology that can be identified as neoliberal or hegemonic common sense.

Keywords: Foucault, self-care, sport, neoliberalism, Ferlosio

Sumario: 1. Introduccion. EIl comodin de la ideologia; 2. El cuidado como deporte. Lecturas de Foucault;
3. Umbral. Hegel y el deporte como metafora de la guerra; 4. El arte de vivir neoliberal; 5. Conclusiones. La
negacion de si.

Como citar: Chaves Gonzalez, J. (2025). La ideologia deportiva del cuidado de si. Las caracteristicas
neoliberales del proyecto tardio de Michel Foucault. Anales del Seminario de Historia de la Filosofia, 42 (2),
445-4509,

Agradecimientos bajo la influencia de su vertiente anglosajona o di-
vulgativa, ofrecer algunas recomendaciones cons-
tructivas al final de los libros con el fin optimista de
no darlo todo por perdido, o al menos de ofrecer
algo mas que una critica de las cosas. En el caso de
los textos criticos con el neoliberalismo, los conse-
s . . _ jos que se dan al lector para que intente escapar de
1. Introduccion. El comodin de la ideologia la ideologia empresarial vigente constituyen ya un
Conforme a la quiza no tan vieja creencia de que tdépico conocido como el «cuidado de si», o la «es-
a todo problema le corresponde una solucion, es tética de la existencia» de acuerdo con los Ultimos
costumbre del ensayo contemporaneo, sobre todo textos de Foucault, aunque ha recibido también los

Este articulo ha sido realizado gracias a la finan-
ciacion correspondiente a la ayuda predoctoral
FPU19/06490 del Ministerio de Ciencia, Innovacion
y Universidades del Gobierno de Espana.

An. Sem. His. Filos. 42(2), 2025: 445-459 445


https://dx.doi.org/10.5209/ashf.92904
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:juchaves%40ucm.es?subject=
https://orcid.org/0000-0002-1211-7906

446

nombres de «practica alternativa de subjetivaciony,
«contra-conducta» o, en fin, «resistencia». Christian
Lavaly Pierre Dardot, autores del libro mas citado en
los estudios del neoliberalismo, concluyen su ana-
lisis lamando a la practica de las contraconductas
con el fin de que los sujetos se desarrollen a si mis-
mos contra la sujecion neoliberal;' del mismo modo,
Elettra Stimilli se hace eco de la estética de la exis-
tencia como posibilidad de liberacion ideoldgica
justo en los parrafos finales de La deuda del vivien-
te.? Pero, como advirti6 Rafael Sanchez Ferlosio,
cuya obra también aparecera en las paginas que
siguen, «lo mas sospechoso de las soluciones es
que se las encuentra siempre que se quiere».®

Quiza ocurra algo semejante con la propuesta
foucaultiana que aparece al final de los libros como
una solucion al problema de la ideologia neoliberal,
puesto que siempre lo hace tan perfectamente que
incluso puede adoptarse a través de los mismos me-
dios por los que se reproduce el sentido comun —las
practicas de subjetivacion coinciden con el cuidado
de uno mismo— y, ademas, no parece necesitar de
mayores explicaciones, ya sea por su caracter de
propuesta, y por tanto de tentativa, o por la eviden-
cia de su potencialidad critica. Ahora bien, bajo esa
evidencia inexplicada, el cuidado de si quiza haga las
funciones de un comodin contra la ideologia neoli-
beral, un comodin del que se echa mano alli donde
parecia no haber salida de la ideologia.* Asi las co-
sas, se nos impone sospechar de esta carta de la
critica que, en su presunta validez total o incondicio-
nada, también podria llegar a disimular como un tabu
cualquiera de sus asimilaciones ideoldgicas. Incluso
habria que llamarse a cuidado de que el comodin
contra la ideologia no acabara siendo precisamente
aquel que guarda bajo la manga la propia ideologia
para abrir una puerta falsa o dibujar un fascinante es-
pejismo, en la medida en que ambos pudieran com-
partir algunas intimas creencias.® Por ello, se impone
revisar la propuesta foucaultiana de la estética de la
existencia con el fin de averiguar su potencialidad
critica, 0 mas modestamente, su lugar respecto a la
ideologia neoliberal.

' Christian Laval y Pierre Dardot, La nueva razén del mundo.
Ensayo sobre la sociedad neoliberal, traduccion de Alfonso
Diez, Barcelona: Gedisa, 2015, pp. 402-409.

2 Elettra Stimilli, La deuda del viviente. Ascesis y capitalismo,
traduccion de José Miguel Burgos Mazas, Valencia: Pre-Tex-
tos, 2022, pp. 216-217.

% Rafael Sanchez Ferlosio, Campo de retamas. Pecios reuni-
dos, Barcelona: Literatura Random House, 2015, p. 15.

4 Ladiscusion sobre la totalidad o la no-salida de la ideologia
capitalista es ya clasica, cfr. Terry Eagleton, Ideologia. Una
introduccion, traduccion de Jorge Vigil, Barcelona: Paidds,
1997, pp. 73-90.

5 Por ejemplo, en el caso de uno de los ensayos mas leidos
sobre el problema ideolégico del capitalismo tardio, el céle-
bre opusculo de Mark Fisher, se concluye también con una
propuesta obligada por el cierre del ensayo y que tiene que
resultar por fuerza llamativa: Fisher propone que la izquierda
tiene que hacerse cargo del deseo creado pero frustrado del
neoliberalismo y establecer un sistema en que ese deseo se
realice, hasta el punto de entender la cultura del capitalismo
de consumo como un antiguo proyecto soviético que esta
todavia por cumplirse. A la luz de estos desbarres evidente-
mente ideoldgicos, toda prudencia es poca en las paginas
finales de los ensayos criticos. Cfr. Mark Fisher, Realismo ca-
pitalista. ;No hay alternativa?, traduccion de Claudio Iglesias,
Buenos Aires: Caja Negra, 2018, pp. 141-152.

Chaves Gonzalez, J. An. Sem. His. Filos. 42(2), 2025: 445-459

Con el fin de simplificar el analisis, nos reduci-
remos a estudiar una institucion central tanto en el
capitalismo contemporaneo como en los estudios
de Foucault: el deporte. Como veremos en lo que
sigue, tanto las investigaciones foucaultianas sobre
la inquietud de si como las criticas mas contem-
poraneas del neoliberalismo se han ocupado de lo
deportivo —también de lo bélico, lo competitivo o
lo agonal— de manera insistente y, aunque quiza no
del todo central, como un elemento a tener en cuen-
ta para entender de qué forma se pone en juego la
subjetividad en ambos casos. Para la hipoétesis de
partida, proponemos este punto en comun como in-
terrogante para el problema critico del cuidado; pri-
mero, revisaremos los elementos deportivos de las
éticas griegas en las interpretaciones de Foucault
y, después, compararemos lo obtenido con las cri-
ticas de la ideologia neoliberal. También nos per-
mitiremos un breve umbral que enlace ambas sec-
ciones del trabajo y que muestre los nexos de todos
los rasgos deportivos que Foucault encuentra en el
cuidado griego de si; lo haremos con un interesante
pufiado de paginas de Hegel. Cerraremos con las
conclusiones que puedan sacarse.

2. El cuidado como deporte. Lecturas de
Foucault

La definicion de la estética de la existencia es ya im-
posible. Hay dos motivos para su imposibilidad: pri-
mero y como se sabe, no estamos seguros de que
fuera a existir alguna vez una propuesta como esa,
pues no paso de ser una tentativa, una hipotesis, o
a lo sumo, una categoria hermenéutica, la del cuida-
do, para la lectura de los textos clasicos; segundo, la
propuesta en cuestion se ha reconstruido tanto y tan
acabadamente que, como las filosofias mas popula-
res, ha sido reducida a una serie de claves basicas
que no suelen ponerse en discusion y que articulan
la lectura del ultimo Foucault bajo algunos consen-
sos tedricos, por lo que una definicion del cuidado
como una tesis propositiva seguramente no alcan-
zaria ya mas que una redundancia.

Las tesis éticas de Foucault sobre el arte de vivir
se han colegido normalmente de sus ultimos estu-
dios sobre las formas de vida en la Antigliedad. Las
similitudes entre los textos mas constructivos, como
«;Qué es la llustracion?»® o «;Qué es la critica?»’, y
los tres ultimos cursos del Colegio de Francia o los
volumenes Il y Il de la Historia de la sexualidad —to-
dos ellos de la misma ultima etapa de los ochenta—
no son pocasy, en efecto, apuntan a que la intencion
de construir una propuesta ético-politica podria ha-
ber sido ambiciosa. Para su reconstruccion o quiza
su construccion poéstuma, la via de investigacion
mas comun ha sido trabajar con esas similitudes
y ofrecer entre todas ellas una ética mas o menos
acabada con cinco caracteristicas fundamentales: i)
la vida como obra de arte; ii) la vida como filosofia o
una forma de vida filosofica; iii) la resistencia frente a
las relaciones de poder; iv) el cuidado del cuerpo o

6 Michel Foucault, «;Qué es la llustracion?», traduccion e in-
troduccion de Antonio Campillo, Daimon, n°7,1993, pp. 5-18.

7 Michel Foucault, «;Qué es la critica? [Critica y
Aufklarungl», traduccion de Javier de la Higuera, Daimon,
n° 11,1995, pp. 5-25.



Chaves Gonzalez, J. An. Sem. His. Filos. 42(2), 2025: 445-459

el placer; y v) el cuidado de los otros. También se ha
podido contar con el apoyo de los propios testimo-
nios de Foucault en diversas entrevistas de los afios
ochenta,® que sefialaban el objetivo de construir una
ética a partir de los estudios sobre la Antigliedad. No
obstante, también en esas entrevistas Foucault elu-
de o intenta no contestar directamente las pregun-
tas relacionadas con esa posibilidad de su trabajo
reciente,’® y, cuando lo hace, llama a la prudencia.

Una de esas respuestas por fuerza nos tiene que
resultar sorprendente. A la pregunta de «Un estilo de
existencia, eso es admirable. ;Y usted ha encontra-
do admirables a esos griegos?», Foucault responde
con un lacénico «No». Se puede notar en el texto la
perplejidad de los entrevistadores, que insisten: «¢ Ni
ejemplares ni admirables?», y Foucault, de nuevo,
dice tan solo: «Now». La perplejidad se salva con una
pregunta abierta: «;Como los ha encontrado?», y
Foucault argumenta lo siguiente:

«No muy perfectos. Chocaron enseguida
contra lo que me parece ser el punto de con-
tradiccion de la moral antigua: entre, por una
parte, esa busqueda obstinada de cierto esti-
lo de existencia vy, por otra, el esfuerzo de ha-
cerla comun a todos, estilo que vincularon sin
duda mas o0 menos oscuramente con Séneca
y Epicteto, pero que no encontro la posibilidad
de investirse mas que dentro de un estilo reli-
gioso. Toda la Antigiedad me parece que ha
sido “un profundo error”»."

Enseguida se cambia de tema, pero apenas dos o
tres preguntas después, los entrevistadores vuelven
sobre lo mismo y plantean la posible equivalencia de
las practicas de si griegas y modernas. Foucault res-
ponde entonces que «de lo que se trata es de hacer
aparecer la proximidad y la diferencia y, a través de
Su juego, mostrar como el mismo consejo dado por
la moral antigua puede jugar de modo diferente en
un estilo de moral contemporanea».'

Todo lo anterior es sintoma de que la ética del cui-
dado admite distintas lecturas cuando se desprende
de los estudios sobre la Antigiedad. No basta con
asumir las éticas helenisticas bajo el concepto de la
estética de la existencia, sino que ha de verse qué
elementos de aquellas caben o pueden caber en
esta. No sera objeto de este trabajo proponer una
definicion definitiva del cuidado foucaultiano, pues
no otra cosa se conseguiria que la redundancia an-
tedicha, ni tampoco ofrecer otra caracteristica mas

8 Rodrigo Castro Orellana, «Etica y Libertad: La pars cons-
truens de la filosofia foucaultiana», Revista de Filosofia (Uni-
versidad de Chile), vol. 62, 2006, pp. 117-138. DOI: http://
dx.doi.org/10.4067/S0718-43602006000100008

° La mas célebre y citada seguramente sea la que puede
leerse en Michel Foucault, «La ética del cuidado de si como
practica de la libertad», en Estética, ética y hermenéutica,
traduccion de Angel Gabilondo, Barcelona: Paidds, 1999,
pp. 393-415.

0 Especialmente revelador es el desvio puramente histoérico-
tedrico que Foucault toma ante varias preguntas en Michel
Foucault, «El cuidado de la verdad», en Estética, ética y her-
menéutica, traduccién de Angel Gabilondo, Barcelona: Pai-
dads, 1999, pp. 373y ss.

" Michel Foucault, «El retorno de la moral», en Estética, ética
y hermenéutica, traduccion de Angel Gabilondo, Barcelona:
Paidds, 1999, p. 383.

2 Ibid., p. 385.

447

que se sume a las mas arriba referidas; mas bien, lo
que intentaremos en lo que sigue sera tan solo hacer
notar la importancia de los elementos deportivos en
los diversos comentarios que Foucault hizo de las
éticas griegas. Mas abajo, nos encargaremos de la
tarea que exige el propio Foucault y veremos como
esas éticas pueden corresponderse con las formas
contemporaneas de vida.

A ningun lector de Foucault le resultara extrava-
gante que pueda hablarse del deporte cuando ha-
blamos del cuidado, pero quiza si excesivo, extrano
o demasiado accesorio como para ser tenido en
cuenta. Es facil encontrar en los textos foucaultianos
numerosos comentarios relacionados con el gjerci-
cio fisico o el juego competitivo, aunque sus comen-
taristas no les han concedido mucha importancia a
la hora de definir el cuidado. Alli donde esos pasajes
han sido considerados, no se ha pasado de la para-
frasis y la explicacion de lo dicho por Foucault, sin
concederles mayor relevancia.”® Sin embargo, que
lo deportivo estda muy presente en la propuesta del
cuidado de si lo certifica el hecho de que se hayan
producido algunos trabajos que, si bien ninguno de
mucho interés,”* en esa clave llegan a reflexionar
sobre el desplazamiento de algunos rasgos de las
éticas griegas hacia los ejercicios fisicos contempo-
raneos.’® Aunque pueden encontrarse algunas visio-
nes prudentes que sefalan sus peligrosideoldgicos,'®
en general se encargan de utilizar las herramientas
foucaultianas para reflexionar sobre conductas de-
portivas que avancen el proyecto de la estética de la
existencia en nuestros dias.

Sea como fuere, lo cierto es que el deporte esta
muy presente en los estudios foucaultianos sobre la
inquietud de si. En las ultimas clases del curso co-
nocido como La hermenéutica del sujeto, Foucault
se hace cargo de la ascética estoica. De sobra se
sabe que el término «ascética» recorre todos los
textos del Foucault tardio y, si se tuviera que dar so-
bre él una rapida explicacion, se podria decir que
define el caracter activo y dinamico del cuidado

B Por ejemplo, a pesar de que se mencionan muchos rasgos
del cuidado relacionados con lo deportivo, no se llama la
atencion sobre ello en Thimoty O’Leary, Foucault and the Art
of Ethics, Londres: Continuum, 2002, y, sobre todo, en Wil-
helm Schmid, En busca de un nuevo arte de vivir. La pregunta
por el fundamento y la nueva fundamentacion de la ética en
Foucault, traduccion de German Cano, Valencia: Pre-Textos,
2002, pp. 237-244.

' Un buen ejemplo se encontrara en el recorrido tedrico, aun-
que un tanto desactualizado, que hacen Genévieve Rail y
Jean Harvey, «Body at Work: Michel Foucault and the So-
ciology of Sport», Sociology of Sport Journal, 12, 1995, pp.
164-179.

' Cfr. Pirkko Markula y Richard Pringle, Foucault, Sport and
Exercise, Londres: Routledge, 2006.

6 Es el caso de los problemas que Pirkko Markula encuentra
a la hora de que las deportistas mujeres no decaigan hacia
unas formas de cuidado del cuerpo que confrontan con la
tradicion feminista o, mas grave, se adecuan a las normas
de género mas exigentes. Cfr. Pirkko Markula, «The Techno-
logies of the Self: Sport, Feminism, and Foucault», Sociology
of Sport Journal, 20, 2003, pp. 87-107. Un dilema semejante
entre resistencia e ideologia aparece justamente alli donde
el deporte es ineludible en la obra de Foucault, o sea, en el
cuidado del cuerpo, tal como plantea, aunque proponiendo
una solucion favorable al cuidado, Rodrigo Castro Orellana,
«El peligro de los placeresy, en Etica para un rostro de arena:
Michel Foucaulty el cuidado de la libertad, tesis doctoral, Uni-
versidad Complutense de Madrid, 2004, pp. 378-383.


http://dx.doi.org/10.4067/S0718-43602006000100008
http://dx.doi.org/10.4067/S0718-43602006000100008

448

bajo la traduccion de askesis como «ejercicio»,
«préactica», «entrenamiento»'’” o incluso «desafio».”®
Que Foucault pretende sefialar destacadamente la
parte activa de la askesis lo deja claro cuando re-
nuncia a los términos de «ascesis» o de «ascetis-
mo» por sus connotaciones histéricas y defiende el
uso de «ascética» como «el conjunto mas o menos
coordinado de ejercicios que son accesibles, reco-
mendados e incluso obligatorios o, en todo caso,
utilizables por los individuos en un sistema moral,
filosofico y religioso, a fin de alcanzar un objetivo
espiritual definido. Entiendo por “objetivo espiritual”
cierta mutacion, cierta transfiguracion de si mismo
en cuanto sujeto».”®

El concepto de «ascética» articula en esas pa-
ginas la aproximacion al «arte de vivir» estoico, que
se distingue por ser una técnica (una tekhne), no un
conjunto de reglas, y que se desarrolla bajo dos for-
mas de vida o dos formas de ser sujeto, meletan 'y
gymnazein. Ambos términos remiten a la definicion
citada de la ascética: mientras que meletan se tradu-
ce al latin por meditariy sefiala el ejercicio activo del
pensamiento con que un individuo se prepara para
algo que pronto debera hacer, el término gymnazein
alude al «hecho de hacer gimnasia para si mismo, [y]
significa propiamente “ejercitarse”, “entrenarse”, [...]
se relaciona, me parece, mucho mas [cursiva propia]
con una practica en situacion real. Gymnazein, en
efecto, es estar en presencia de una situacion [...] en
la cual [uno] pone a prueba lo que hace».?° Nétese
gue Foucault concede con ese «mucho mas»?' una
importancia mayor a la parte deportiva del cuidado
estoico, de la que ademas se ocupa primero («por
[unas] cuantas razones que les resultaran manifies-
tas, espero»®?) y mayormente en estas sesiones fina-
les del curso.

El concepto tardoantiguo de gymnazein abarca
una especie de desafio ascético que consiste en so-
breponerse con la suficiente astucia a una dificultad
provocada o sobrevenida: «estamos en el orden de
la practica prescrita que tiene, sin duda, sus reglas y
Su juego: hay una tecnicidad real; pero, reiterémos-
lo, estamos también en un espacio de libertad en el
que cada uno improvisa un poco en funcién de sus

7" Michel Foucault, Historia de la sexualidad Il. El uso de los
placeres, traduccion de Tomas Segovia, México: Siglo XX,
2005, pp. 70y ss.

'8 Cfr. Michel Foucault, Seguridad, territorio, poblacién. Cur-
so del Collége de France (1977-1978), traduccién de Horacio
Pons, Madrid: Akal, 2008, p. 205. En estas paginas, Foucault
presenta ya el ascetismo como una «contraconducta» a las
formas pastorales del poder cristiano.

' Michel Foucault, La hermenéutica del sujeto. Curso del Co-
llége de France (1982), traduccién de Horacio Pons, Madrid:
Akal, 2021, p. 388.

20 Ibid., p. 397.

21 «Et puis vous avez le gumnazein (sic) [...] qui indique le fait
que l'on fait de la gymnastique pour soi méme, qui signifie
proprement “s'exercer”, “s'entrainer”, et qui se rapporte, me
semble-t-il, beaucoup plus a une pratique en situation réelle
[cursiva propia]». Michel Foucault, L’herméneutique du sujet.
Cours au Collége de France (1981-1982), Paris: Seuil/Gallli-
mard, 2001, p. 407.

22 Foucault, La hermenéutica del sujeto, op. cit., p. 398. No dice
Foucault en ningun momento las razones, pero puede entre-
verse que una de ellas, si no la principal, es la primacia de la
gimnasia —como parte netamente activa del arte de vivir—
frente a la meditacion.

Chaves Gonzalez, J. An. Sem. His. Filos. 42(2), 2025: 445-459

exigencias, de sus necesidades y de la situaciéon».?3
De forma concreta, esta forma de vida se desarrolla
en el régimen de abstinencias bajo el cual los indivi-
duos someten a sus cuerpos a practicas de pobreza
respecto a la comida, el frio, el calor o el suefo; por
otra parte, Foucault distingue las «pruebas» estoicas
como despliegue practico y positivo de la ascética,
aungue bajo esta especie de retos o desafios tam-
bién puedan asimilarse las abstinencias. De hecho,
cuando se ocupa de recordar las justificaciones de
estas ultimas segun Musonio, Foucault menciona los
objetivos que comparte con la gimnasia platonica, la
andreiay la sophrosyne.?* Asimismo, también la lucha
con los placeres se efectua como un deportista que
trata de medirse consigo mismo y para la cual se ne-
cesitaentrenamiento, ejercicio, en definitiva, askesis.?®

No obstante, pese lo evidentemente deportivo
de la abstinencia, con la distincion entre abstinencia
y prueba se quiere destacar el caracter positivo de
esta ultima, en tanto que implica una «interrogacion
de si mismo sobre si mismo» con la que se trata de
«saber de qué es uno capaz, si es capaz de hacer tal
o cual cosa y hasta el final». Foucault sostiene que
la prueba consiste, «en el fondo, ENG saber qué so-
mos»; de ahi que para los estoicos sea preciso «que
la vida entera se convierta en una prueba».?® Estas
pruebas consisten, como ha sefalado Foucault en
distintos lugares, en «la adquisicion de una virtud y
medir el punto a que se ha llegado»,? o sea, sirven
para calcular el progreso ético, por asi decir. No obs-
tante, la prueba tiene mas que ver con aquella de-
mostracion de capacidad que con algun conjunto de
virtudes, ya que no parece privilegiar algunas virtu-
des sobre otras, o al menos, Foucault no le conce-
de importancia a qué virtudes concretas alcanza la
ética estoica: se trata mas de medir la virtud que de
adquirirla o abandonarla.

Por ello, la prueba se caracteriza sobre todo por la
virtud, si se quiere, de la capacidad de superacion de
las pruebas mismas. La principal consecuencia de
adoptar la prueba como forma de vida es que conti-
nuamente se produce una «transfiguracion»®® en la
que los males se convierten en bienes en la medida
en que son aprovechados para la «preparacion» o
la «formacion» del individuo; con ello, el estoicismo
propone una forma de vivir que pretende sacar ré-
dito del sufrimiento en el momento en que se tiene
que actuary se hace de forma entrenada, preparada,
0 en este mismo momento de la prueba en que el
individuo se interroga a si mismo y se comprende,
sabe quién es. Ahora bien, preparacion, ¢para qué?,
se pregunta Foucault sin alcanzar una respuesta
muy satisfactoria,?® ya que los estoicos no se preo-
cuparon demasiado de la finalidad de los ejercicios,

2 Ibid., p. 398.

2 Ibid., p. 400.

25 Foucault, Historia de la sexualidad Il, op. cit., pp. 61-76. Tam-
bién en las pp. 112-113 de este libro, Foucault sefala el an-
tecedente de la abstinencia o la lucha de los placeres en el
régimen platonico de los atletas, algo que luego extiende ala
cultura griega (p. 156).

26 Todos los entrecomillados provienen de Foucault, La herme-
néutica del sujeto, op. cit., p. 403.

27 Michel Foucault, Historia de la sexualidad Ill. La inquietud de s,
traduccion de Tomas Segovia, México: Siglo XXI, 2007, p. 58.

28 Foucault, La hermenéutica del sujeto, op. cit., p. 413.

2% Ibid., p. 416.



Chaves Gonzalez, J. An. Sem. His. Filos. 42(2), 2025: 445-459

hasta el punto de que la forma de vida que desplie-
ga la vida como prueba parece bastarse a si misma
en su practica, o sea, que, de nuevo, la ascética de-
portiva no concede tanta importancia al contenido
de su accion como a su forma. Sea como fuere, en
base a este rasgo fundamental de la gestion bene-
ficiosa del sufrimiento, Foucault puede discernir que
esta «benevolencia protectora» de la prueba estoica
constituye la diferencia con la ética tragica u homeé-
rica, cuya prueba es el pulso entre los dioses y los
hombres.2° También aqui se encuentra la diferencia
con la renuncia cristiana de si, puesto que la forma
estoica de vida no pretende alcanzar otro mundo,
sino que pretende precisamente lo contrario, a sa-
ber, un «dominio egoista de si» que se afirme mun-
danamente, a semejanza de «la justa del atleta».®

Podria decirse que no son mas que unas paginas,
que no son mas que unos breves ratos, pero lo cier-
to es que Foucault insiste ya hasta el final del cur-
so en la idea de que el arte estoico de vida deshace
la inquietud de si para convertirla en forma de vida,
concediéndole la suficiente importancia como para
cerrar las lecciones diciendo que «la forma de sub-
jetividad» se constituyo «por medio de un movimien-
to [...] en que el bios dejoé de ser lo que habia sido
durante tanto tiempo para el pensamiento griego, a
saber, el correlato de una tekhne; [...] el bios (la vida)
dejo de ser el correlato de una tekhne, para conver-
tirse en la forma de una prueba de si».3? Asi, Foucault
cierra el curso concediendo al concepto de «prue-
ba» un estatus de término total con el que abarcar el
problema del cuidado, o al menos, como clave her-
menéutica que explica como la inquietud de si pudo
convertirse en una forma de vida en la Antigiedad
tardia, lo cual no carece de importancia en la medi-
da en que Foucault se refiere a estos siglos como la
época dorada del cuidado.

En este curso de 1982, aparece yala nocion de pa-
rrhesia® (en adelante, aunque los textos de Foucault
conservan la transliteracion del griego, utilizaremos
«parresia» debido a que el diccionario del castella-
no asi lo recoge como figura retdrica; y haremos lo
propio con «parresiasta» aunque no esté recogida).®*

30 Ibid., pp. 411-415.

8" Foucault, Seguridad, territorio, poblacién, op. cit., pp. 205-
207.

%2 Foucault, La hermenéutica del sujeto, op. cit., p. 453. Tam-
bién es verdad que lo deportivo esta presente a lo largo del
curso y al lector no pueden extrafarle unas conclusiones
como esas: se insiste casi desde el principio en que el cui-
dado es un «entrenamiento» (p. 90), situandolo en el paso
de la adolescencia a la adultez (p. 93), en el extremo cuida-
do del cuerpo (p. 105) o en el ocio privilegiado (p. 116). Tam-
bién se distingue lo monastico de la «preparacion atlética»
(p. 218), se habla del yo como «una meta» (p. 237) o de la
askesis antigua como el ejercicio de un «atleta del aconte-
cimiento» (p. 302).

33 Ibid., pp. 343y ss.

%4 Real Academia Espafola, Diccionario de la lengua espariola,
23% ed., version 23.7 en linea, https://dle.rae.es/parresia (con-
sultado el 13 de mayo de 2024). No esta libre de problemas
el uso del término y quiza por ello no se ha utilizado mas que
la transliteracion en las ediciones de los textos foucaultia-
nos. Llama mucho la atencién la voz «parresia» debido a que
aparece un componente de astucia generosa que quiza esta
en el tratamiento de Foucault, aunque nunca se lo encuentra
tan explicitamente como aqui: «apariencia de que se habla
audazy libremente al decir cosas, aparentemente ofensivas,
y en realidad gratas o halagiliefas para aquel a quien se le
dicen». Tampoco puede desdefarse que el nucleo de la de-

449

Foucault situa la parresia en el marco del cuidado —
como haran todos los comentaristas posteriores—y
sostiene que su objetivo es principalmente conse-
guir que los demas, aquellos a quienes va dirigido el
decir veraz, «lleguen a constituir por si mismos, con
respecto a si mismos, una relacion de soberania».®
En la segunda clase del curso siguiente, conocido
como E/ gobierno de si'y de los otros, y después de
una revision de lo visto el ano anterior, Foucault co-
mienza a definir la parresia de modo mas detallado.
Para introducirla, la distingue de la Io6gica (no es una
demostracion), de la pedagogia y de la retdrica, es-
pecialmente de esta ultima porque con su contraste
extrae dos caracteristicas del hablar con franqueza:
no es una persuasion porque no alude a ninguna téc-
nica del discurso, sino que es el crudo decir veraz,
«el grado cero de la retdéricay, y sobre todo, se erige
sobre una «estructura agonistica» en la que puede
llegar a enfrentarse con el tirano y «la victoria de la
violencia, la violencia pura».3®

Por ello, Foucault habla de la parresia como una
«verdad expuesta» cuyo precio puede ser la muer-
te del parresiasta como aquel que acepta morir por
decir la verdad (en «esta formulacion un poco pa-
tética de la relacion entre el decir veraz y el riesgo
de muerte»,® dice Foucault de manera enigmatica,
pues durante el curso no resulta nada patético ni
descreido el trato de la parresia; tampoco sus co-
mentaristas lo han tomado como tal). Todas estas
definiciones son conocidisimas, pero cabe detener-
se en la comparacion que se lleva a cabo entre la pa-
rresia y el acto de habla,®® de donde se extraen tres
caracteristicas que nos interesan mucho. Primero,
mientras que el performativo requiere de un efecto
conocido y regulado (o sea, codificado), la parresia
se sitla en una situacion abierta en la que sus efec-
tos son desconocidos e imprevisibles. En segundo

finicion remita a una falsedad o a una apariencia, ya que Fou-
cault insiste justamente en lo contrario, en que el parresiasta
no puede mentir, ni siquiera interiormente. Puede que la con-
fusion derive de los usos latinos del término, debido a que
Foucault dice que se tradujo como «libertas» (La hermenéu-
tica del sujeto, op. cit., p. 343) mientras que la retorica lo iden-
tifica con la «licentia» o la «oratio libera» y 1o define como «la
franqueza sin concesiones a la susceptibilidad del auditorio»
(Bice Mortara Garavelli, Manual de retdrica, traduccion de M?#
José Vega, Madrid: Catedra, 1991, p. 305). Sea como fuere y
aunque haya grandes diferencias de matiz, todas las defini-
ciones parecen converger hacia el decir veraz de la parresia
—que, incluso como apariencia, pretende tener un efecto de
verdad o de claridad para el receptor—, por lo que podemos
respetar el uso castellano del término teniendo siempre en
cuenta que afiade una sombra de duda nada desdefiable.

8 Foucault, La hermenéutica del sujeto, op. cit., p. 361.

%6 Michel Foucault, El gobierno de si'y de los otros. Curso en el
College de France (1982-1983), traduccion de Horacio Pons,
Buenos Aires: Fondo de Cultura Econémica, 2009, pp. 70-73.

87 Ibid., p. 75. «Je ne voudrais pas évidemment qu'on s'arréte a
cette formulation un peu pathétique du rapport entre le dire-
vrai et le risque de la mort, mais enfin, c’est ¢ca qu’il faudrait
maintenant un petit peu débrouiller [cursiva propia]», Mi-
chel Foucault, Le gouvernement de soi et des autres. Cours
au Collége de France (1982-1983), Paris: Seuil/Gallimard,
2008, p. 56.

38 Foucault, El gobierno de si'y de los otros, op. cit., pp. 77-82.


https://dle.rae.es/parresia

450

lugar, sien el acto de habla se puede no ser sincero,*®
o al menos, no creer un enunciado performativo que
se dice rutinaria o ritualmente, el decir veraz siempre
surge de la interioridad del parresiasta, que cree in-
timamente la verdad que enuncia. Por ultimo, el acto
de habla antepone como condicidén de posibilidad
el estatus del emisor, tal como ocurre en una decla-
racion de guerra o en la aceptacion de un matrimo-
nio, mientras que la parresia se situa al margen del
estatus, haciendo valer la libertad del individuo que
habla desde el coraje. Por estas tres caracteristicas,
Foucault encuentra en el enfrentamiento con el tira-
no el acto paradigmatico de la parresia, en que se le
dice la verdad a riesgo de que se desate la violencia
contra el parresiasta. Asi las cosas, la parresia se ter-
mina entendiendo como «una manera de ligarnos a
nosotros mismos en la forma de un acto valeroso. Es
el libre coraje por el cual uno se liga a si mismo en el
acto de decir la verdad».4©

De acuerdo con esta caracterizacion, no pare-
ce que la parresia afnada nada a la prueba de si con
que se cerraba el curso anterior; a lo sumo, aflade
un ejemplo privilegiado, quiza su paradigma, puesto
que la parresia entendida como el coraje del decir
veraz parece ser, si no una prueba, al menos el mo-
mento ineludible de reto o de desafio para el cual se
entrena de acuerdo con la ascética o el gymnazein.
En todo caso, la parresia y la prueba comparten los
mismos rasgos. En estas mismas paginas del primer
curso sobre la verdad, Foucault desliza sin proble-
mas el caracter deportivo o gimnastico de la parre-
sia cuando habla de ella como «esta suerte de justa,
este desafio».!

Normalmente, la investigacion foucaultiana sobre
la parresia ha sido leida desde el problema de la rela-
cion entre el sujeto y la verdad, pero lo cierto es que
la verdad del yo sobre si mismo se bastaba con la
prueba, que ya servia para «interrogarse» y «descu-
brirse», mientras que aquella necesita un elemento
quizd mas fundamental que la verdad y del que, sin
embargo, carecia esta ultima: el otro, el que escucha
la verdad, aquel a quien se dirige la parresia. Si la
prueba puede ser asumida por uno mismo, la parre-
sia necesita al otro.

Los comentaristas suelen relacionar el concepto
de cuidado si con el de la amistad, de acuerdo con la
insistencia de Foucault en que cuidar de uno mismo

% Las relaciones del acto de habla con la mentira no son tan
sencillas como resume aqui Foucault, aunque se entienda
que este se refiere a la verdad «interior» o de la sinceridad
del emisory no a la verdad del enunciado. En todo caso, tén-
gase en cuenta que el problema de la mentira del performa-
tivo —que encontré en el «parasito» su paradigma— articula
la célebre discusion entre Jacques Derrida y John Searle y
que quiza podria haber aqui una fructifera via de investiga-
cion para el problema de la parresia. Cfr. Jacques Derrida,
Limited Inc., traducciéon de Javier Pavez, Santiago de Chile:
Polvora, 2018 y John R. Searle, «Reiterating the differences.
A reply to Derrida», Glyph, 1(2), pp. 198-208.

40 Foucault, El gobierno de si'y de los otros, op. cit., p. 82.

4 Ibid., p. 80. En este curso de 1982-1983, no se insistira dema-
siado en el caracter deportivo y militar de la parresia, pero
hay otra mencion en la p. 183: «se dara [la parresia] en la for-
ma de la justa, la rivalidad, el enfrentamiento, y, por consi-
guiente, quienes quieran utilizar un lenguaje de verdad se ve-
ran en la necesidad de manifestar su valor (ese sera el vértice
moral)» (también en la p. 169 se refiere Foucault a la dinéamica
de combate y conflicto). No obstante, el curso siguiente es-
tara repleto de referencias a lo deportivo.

Chaves Gonzalez, J. An. Sem. His. Filos. 42(2), 2025: 445-459

consistia a su vez en cuidar de las relaciones con los
demas, o sea, en cuidar de los demas, asi fuera indi-
rectamente.*? Esta interpretacion alcanza inmedia-
tamente al concepto de parresia; en ella, la amistad
es indispensable en la medida en que «la presencia
personal y confiada del otro [es] imprescindible den-
tro de esta praxis [parresiastica]: exponerse al juicio
del otro, presuponer la confianza en unarelacion per-
sonal y una relacion comun con la verdad».*® Ahora
bien, no es tan evidente esa concepcion «amistosa»
de la parresia si nos atenemos a algunos de sus ras-
gos deportivos.

En el ultimo curso que Foucault imparte en el
Colegio de Francia, se insiste en la definicion de pa-
rresia como la verdad que se dice en un escandalo
que puede costar la vida. Parece dificil enmarcar ese
decir en una relacion de amistad. Al ser unidireccio-
nal y casi unilateral el unico vinculo que produce, el
parresiasta podria retirarse y ausentarse una vez que
ha dicho la verdad, ya que «deposita en aquel a quien
se dirige la dura tarea de tener el coraje de aceptar
esa verdad, de reconocerla y hacer de ella un prin-
cipio de conducta».** Asi, la parresia no debate, ni
discute, sino que afirmay concluye; tampoco espera
respuesta, sino que el que escucha asuma la verdad
como trabajo sobre si mismo. Quiza por e€so nun-
ca se dice que el parresiasta establezca un lazo de
amistad, sino todo lo contrario, se advierte del riesgo
de «la hostilidad, la guerra, el odio y la muerte»* que
conlleva su actitud. Por eso la parresia es un juego
de coraje del que habla tanto como del que escucha,
pero solo el primero necesita el coraje suficiente
para arriesgarse a morir. El que escucha la verdad
ha de tener una especie de coraje pasivo para no
revolverse contra ella, para aceptarla. De acuerdo
con la estructura agonistica de la parresia y aunque
Foucault nunca hable en estos términos, podriamos
decir que el receptor de la verdad ha de tener el co-
raje de la derrota.

Hay dos casos en este ultimo curso que esclare-
cen el lugar del otro en la practica parresiastica. Si
el caso paradigmatico del cuidado fueron quiza los
estoicos, Socrates y los cinicos ofreceran la imagen
mas concreta del parresiasta. En el caso del primero,
Foucault dice que «se ha considerado siempre como
una especie de soldado entre los ciudadanos, un
soldado que tiene que luchar a cada instante, defen-
derse y defenderlos»*® con la consabida mision de
ocuparse de los demas para ensefnarles a ocuparse
de simismos.*” Ahora bien, cuando describe el «pac-
to parresiastico» que se establece entre Socrates y

42 Foucault, «La ética del cuidado de si como practica de la li-
bertady», op. cit., pp. 399-400.

48 Schmid, En busca de un nuevo arte de vivir, op. cit., p. 317.

4 Michel Foucault, El coraje de la verdad. El gobierno de si'y de
los otros Il. Curso en el Collége de France (1983-1984), trad.
de Horacio Pons, Buenos Aires: Fondo de Cultura Econémi-
ca, 2010, p. 35.

4 Ibid., p. 41.

4 Ibid., p. 101.

4 Lainterpretacion de la figura de Socrates como aquel que lla-
ma a los demas a cuidar de si mismos es clasica, pero tiene
un exponente muy cercano a los estudios de Foucault, a sa-
ber, Jan PatoCka, Platén y Europa, traduccion de Marco-Aure-
lio Galmarini, Barcelona: Edicions 62, 1991. Se encontrara un
estudio de la relacion entre ambos autores en Andrea Stella,
2Qué es la filosofia? Foucault, Patocka y la nocion de cuidado,
tesis doctoral, Universidad Auténoma de Madrid, 2017.



Chaves Gonzalez, J. An. Sem. His. Filos. 42(2), 2025: 445-459

Laques, Foucault niega que el coraje demostrado
en la batalla o la cualidad de valeroso de Socrates
tenga algo que ver con la parresia; al revés, Laques
acepta el pacto no en funcion de su valentia, sino de
la armonia entre su vida y su discurso.*® Asi las co-
sas, Socrates es un parresiasta porque actua como
un soldado, pero que haya sido soldado o valiente
en términos literales no le hace mas diestro o mas
sabio respecto al coraje de la verdad. La parresia,
por tanto, no parece estar directamente relacionada
con la guerra, aunque quiza si con su metafora o su
alegoria.*®

En el caso de los cinicos, Foucault insiste en la
analogia griega entre el deporte y la filosofia, la cual,
segun nos dice, recorre toda la historia antigua.®®
Considerando a Heracles el fundador de la filosofia,
los cinicos se acogen a la tradicion griega de enten-
der la filosofia bajo la metafora «atlética o militar»
y proponen un combate contra las costumbres, las
convenciones o las leyes, un combate que se dirige
al otro como ejemplo para que modifique su modo
de vida, pero que se comparaba con el atleta que tra-
taba de imponerse sobre los demas.®' En todo caso,
el cinico es aguel cuya forma de vida consiste en el
escandalo de la verdad bajo «un reto permanentey,
lo cual remite a las pruebas, los ejercicios, etc.5? La
forma de vida de la parresia constituye, por tanto,
una prueba; por eso Foucault acaba diciendo que «el
cinico es como el atleta que se prepara para Olimpia.
Pero la que tendra que abordar es desde luego una
lucha mas seria».>® Y aunque en la forma de vida del
cinico el medirse a si mismo conlleva a su vez una
vigilancia de si y de los demas con el fin de ejercer
la parresia, parece dificil que en esa forma de vida
la parresia pueda desplegarse bajo las formas de la
amistad; a lo sumo, la relacion de contraste con el
otro puede alcanzar el caracter positivo de la ejem-
plaridad. Tal vez por eso mismo dice Foucault que, en
su combate, el cinico es «un benefactor agresivo».>*

En este curso, Foucault se entretiene con un
«cinismo transhistérico» que, como actitud que se
toma la vida como el escandalo de la verdad, se pue-
de encontrar en el ascetismo cristiano, en las prac-
ticas politicas revolucionarias y en el arte moderno
a partir del siglo XIX.%° Cualquier lector de Foucault
enlazara enseguida lo dicho en este curso con las
apreciaciones sobre Baudelaire en el célebre ges-
to con Kant y la llustracion, donde se ha encontrado
a menudo una propuesta en firme de la estética de
la existencia. Es muy conocida la defensa que hace
Foucault de la ilustracion como actitud bajo la cual
uno se inventa o vive como artista de si mismo y no
hace falta insistir en ella, pero si hay un par de ele-
mentos que son llamativos para nuestro trabajo. De
los cuatro rasgos que Foucault encuentra en la acti-
tud ilustrada de Baudelaire, dos de ellos remiten a lo
heroico: primero, esa actitud consiste en «captar lo
que hay de “heroico” en el momento presente [...] [0

48 Foucault, El coraje de la verdad, op. cit., pp. 161-163.

49 Cfr. mas abajo, «3. Umbral. Hegel y el deporte como metafora
de la guerra.

5 Ibid., p. 293.

5 Ibid., pp. 291y ss.

52 Ibid., p. 276.

5 Ibid., p. 321.

5 Ibid., p. 292.

5 Ibid., pp. 187-202.

451

en] una voluntad de “heroizar” el presente»,®® lo que
se explica con la clave de no despreciar el tiempo
actual como un conjunto de modas pasajeras. Por
eso, de acuerdo con el segundo rasgo, Foucault dice
que «esta heroizacion es ironica, por supuesto», y
que no se trata de sacralizar el presente sino de aco-
gerlo como un elemento de vital importancia para
luego entenderse y reinventarse, en fin, cuidarse a
uno mismo: «Para la actitud de modernidad, el alto
valor del presente es indisociable de la obstinacion
en imaginarlo de otra manera y en transformarlo, no
destruyéndolo sino captandolo tal cual es. La moder-
nidad baudelairiana es un ejercicio en el que la extre-
ma atencion a lo real es confrontada con la practica
de una libertad que simultaneamente respeta esa
realidad y la viola».%” Esta transformacion del presen-
te sera la que enseguida vincule Foucault, a través
del dandismo, con un «ascetismo indispensable»®®
que tiene que hacer de la subjetividad una obra de
arte. Con esto hemos llegado quiza al culmen del
cuidado de si en la obra de Foucault, dado que justo
aqui se produce esa adaptacion o desplazamiento
de la moral antigua hacia la moral moderna, que, de
acuerdo con el rechazo del término postmodernidad
o el abrazo del de llustracion, Foucault podia consi-
derar contemporanea a su propia época, también la
nuestra. No obstante, en este desplazamiento, el de-
porte o al menos lo agonal parece haberse diluido;
solo quedan esos restos metaféricos de heroizacion
0 de ascetismo.

3. Umbral. Hegel y el deporte como
metafora de la guerra

Y sin embargo, quiza esas metaforas heroicas res-
pecto a quien hace de su vida una obra de arte no
son del todo accesorias, ni tan irdnicas como se
pretende. Cuando Hegel se hizo cargo de la relacion
de los griegos con la subjetividad, defendié un en-
trelazamiento entre el arte y el deporte que pone en
juego todo lo recogido por Foucault en sus estudios
sobre el cuidado de si. Hegel también se refiere al
cuidado como «el rasgo capital, el principal asunto
de los griegos» y lo describe como su principio, su
costumbre o su actitud «no soélo de recrearse, sino
de exhibirse, y, por este medio, principalmente de
hacerse valer y gozarse en si mismos».>® Aqui se en-
cuentra, dice Hegel, el origen del arte. Una vez que el
griego busca el reconocimiento ajeno haciéndose a
si mismo «otra cosaw, surge la idea del adorno, aun-
que aquel no se reduce a este, sino que el individuo
quiere ser reconocido por lo que es en si mismo. Por
ello, la primera obra de arte que surgié en Grecia fue
el cuerpo: ese elemento natural e inmediato en el ser
humano, a través de la idea del si mismo, se podia

5 Foucault, «¢Qué es la llustracion?», op. cit., p. 11.

57 Ibid., p. 12. Notese, por cierto, que el flaneur actua aqui como
mero contraste de la actitud moderna que defiende Fou-
cault, con lo que hay a menudo una confusion que atribuye
al primero los atributos de la segunda, quiza por el uso que
hizo Benjamin de la figura baudelairiana del flaneur. Cfr. Wal-
ter Benjamin, Sobre Baudelaire, Madrid: Abada, 2023.

58 Foucault, «,Qué es la llustracion?», op. cit., p. 12.

59 G. W. F. Hegel, Lecciones sobre la filosofia de la historia
universal, traduccion de José Gaos, Madrid: Alianza, 2012,
p.419. En las paginas 419-421y 431-434 se encuentra toda
la reflexion de Hegel sobre el arte, el deporte y la subjetivi-
dad griega.



452

«transformar [...] en un érgano cabal de la voluntad»®°
y con ello, distinguirlo como una obra de arte.

Enseguida dice Hegel que por esto mismo los
juegos aparecen en Grecia desde muy pronto. Igual
que lo advierte Foucault, el deporte es una ins-
titucion central en la Grecia antigua, pero tal vez
no pueda entenderse con ideas contemporaneas.
Uno de los rasgos que enlazan el deporte con lo di-
cho por Hegel sobre la «obra de arte subjetiva» es
la condena del exceso en los ejercicios fisicos; el
griego no buscaba disciplinar el cuerpo al maximo
ni llevarlo al limite, sino encontrar en el deporte un
modo de expresion del yo.%' Por otra parte, el re-
chazo griego del deporte profesional, que también
compartioé la modernidad en la popularizacion de lo
deportivo a finales del XIX, evidencia esa relacion
entre el cuidado y el juego.5?

Aun asi, la «habilidad» del juego o el deporte se
situa en Grecia como el mejor cauce del cuidado de
si, aunque este cuidado deportivo del cuerpo tuviera
una paraddjica utilidad: «[lJos griegos han cultivado
sus cuerpos hasta hacer de ellos figuras hermosas
y 6érganos que sirven no para llevar a cabo cosa al-
guna, sino para exhibir la destreza por si misma. El
interés consistia en revelar la libertad».® Que los
juegos no tenian ninguna finalidad o utilidad lo reco-
noce Hegel mediante la definicion del juego como
lo opuesto a la seriedad. Como consecuencia de
lo anterior, no habia necesidad de los juegos, dice
Hegel, pero, contra lo que pudiera parecer a simple
vista, en ellos se encuentra una «seriedad superior»
en que «el juego esta seguro de si mismo, brota por
si independiente y [su] seriedad se limita a revelar la
libertad del hombre en su cuerpo y sobre su cuerpo,
como algo que ha sido producido, trabajado, trans-
formado por él mismo».54

En la clasica definicion del juego por parte de
Johan Huizinga, la seriedad también aparece como
un elemento paraddjico que, dentro de la ociosidad
del juego, alcanza un ambito propio en el que la di-
ferencia entre lo serio y lo no-serio acaba perdien-
do validez.®® Es muy llamativo para nosotros que
Huizinga note ya a principios del siglo XX la «cre-
ciente seriedad» de los deportes, por la cual el jue-
go perdia su caracter ludico y se situaba como una
institucion cultural que, aunque con mucho peso en
la sociedad occidental, se distinguia de la funcion
religiosa o ritual del deporte antiguo por un antago-
nismo gratuito que no estaba vinculado con ningu-
na funcién social.®®

50 Ibid., p. 420.

81 Cfr.,, por ejemplo, Aristoteles, Politica, VIII, 3-4,1338b-1339a o
Magna Moralia, 1, 5, 1185b. También Foucault lo comenta, por
cierto, en Historia de la sexualidad Il. El uso de los placeres,
op. cit., p. 98.

62 Fernando Garcia Romero, El deporte en la Grecia antigua,
Madrid: Sintesis, 2019. Se escucharan con mucho provecho
las tres conferencias impartidas por el autor en la Fundacion
Juan March, octubre de 2020, y cuyo registro esta dispo-
nible en https://www.march.es/es/madrid/deporte-grecia-
antigua-25871 (consultado por Ultima vez el 14 de mayo de
2024).

63 Hegel, Lecciones, op. cit., p. 433.

84 Ibid., p. 434.

85 Johan Huizinga, Homo ludens. El juego como elemento de la
historia, Lisboa: Azar, 1943, pp. 20 y ss.

56 Ibid., pp. 253-254.

Chaves Gonzalez, J. An. Sem. His. Filos. 42(2), 2025: 445-459

Del mismo modo, en la comparacion hegeliana
entre Greciay Roma, puede encontrarse una curiosa
defensa espiritual pero pagana del deporte griego.
Cuando se ocupa de los juegos en Roma, Hegel de-
nuncia que los romanos se reducian a ser «kmeros es-
pectadores» y que, dejandolos para los gladiadores,
los libertos o los criminales, «no asistian a ellos con
el espiritu». En esta interpretacion, Hegel encuentra
en la muerte el mayor problema del antagonismo lu-
dico romano:

«Todos debian matarse mutuamente. El interés
romano solo podia ser excitado por una muer-
te sin espiritu; en sus juegos la muerte tenia
que ser real. Esta fria negatividad de la simple
muerte representa a la vez la muerte intima de
un fin espiritual objetivo. En lugar de los dolo-
res humanos en las profundidades del sen-
timiento y del espiritu, en lugar de los dolores
acarreados por las contradicciones de la vida,
los romanos organizaban una cruel realidad de
dolores corporales; la sangre a torrentes, el [ex-
terior] de la muerte, la exhalacion del alma eran
los espectaculos que les interesaban».®”

No puede resultar sino sorprendente que el es-
piritu del antagonismo griego por el cual los cuer-
pos se retaban entre si a ver cual de ellos podia
mas con el fin de exhibirse y autoafirmarse se diluya
justo en la lucha mas extrema, la lucha por la vida.
Compartiendo el nucleo agonico que en lo deporti-
vo llega incluso a volverse gratuito o al menos basta
por si mismo, ,como es posible que el deporte y la
lucha —valdria decir la guerra— no compartan a su
vez la misma funcion espiritual? Creo que sdlo cabe
leer este pasaje de Hegel bajo una clave: la defen-
sa de lo deportivo como metafora o alegoria de la
guerra. La desconsideracion de «la simple muerte»
como «la muerte intima de un fin espiritual» situaala
competicion deportiva como el unico ambito donde
el antagonismo se desprende de todas sus finalida-
des, asi sea la de salvar la propia vida, y aprovecha
de forma pura la exhibicion de la victoria. Lo agoni-
co parece enlazar deporte y guerra por medio de
su metafora, pero lo cierto es que, de acuerdo con
Hegel, también los separa en la medida en que dar
o recibir muerte no alcanza los rigores espirituales
de la competitividad olimpica; de hecho, en el frag-
mento citado puede advertirse como la muerte se
considera una «fria negatividad» en la que no se
intuye mas que una sencilla pero quiza no astuta
ejecucion. Por todo ello, no es que el deporte sea
una metéafora de la guerra, que también,®® sino que
su mas alto sentido consiste justamente en ser tan

57 Hegel, Lecciones, op. cit., p. 515.

68 El vinculo entre el deporte y la guerra viene de antiguo y ha
sido tratado filos6ficamente en numerosas ocasiones. Como
ejemplo mas conocido quiza pueda citarse la célebre inter-
vencion de José Ortega y Gasset, «El origen deportivo del
estado», en Obras completas. Tomo Il. El espectador (1916-
1934), Madrid: Revista de Occidente, 1963, pp. 607-624.
Como Foucault, también Ortega habla aqui de un «primer
ascetismo religioso y atlético» que los monjes tomaron de
los griegos. Del mismo modo, tienen gran interés los anali-
sis no tan conocido que hicieron de los deportes de masas
Thorstein Veblen, Teoria de la clase ociosa, traduccion de
Carlos Mellizo, Madrid: Alianza, 2021, pp. 275-304 y Lewis
Mumford, Técnica y civilizacién, traduccion de Constantino
Azar de Acevedo, Madrid: Alianza, 1979, pp. 325-329.


https://www.march.es/es/madrid/deporte-grecia-antigua-25871
https://www.march.es/es/madrid/deporte-grecia-antigua-25871

Chaves Gonzalez, J. An. Sem. His. Filos. 42(2), 2025: 445-459

soOlo esa metafora, evitando la muerte y aislando el
antagonismo como medio para la expresion del ego
del deportista. Quiza por ser lenguaje figurado las
metaforas militares y deportivas no causaron ningun
problema a la estética foucaultiana de la existencia,
concebidas como un juego del yo consigo mismo
en que se simula una lucha con la que interrogarse
y afirmarse, pero estas paginas de Hegel resultan
inquietantes porque deslizan la hipotesis de que es
precisamente en su condicion metaférica cuando lo
agonal cumple netamente sus principios.

4. El arte de vivir neoliberal

Es muy conocido que Foucault cifra el fendmeno
del neoliberalismo en la clave de la competencia. La
mutacion contemporanea del liberalismo consistio
en el desarrollo de «una sociedad sometida a la di-
namica competitiva», «una sociedad empresa» o al
menos, la popularizacién de «una ética social de la
empresa».?® También es la competencia la nocién
que articula el analisis sobre el sujeto neoliberal o
el empresario de si, aunque ya no fue Foucault sino
sus mas célebres comentaristas, Christian Laval y
Pierre Dardot, quienes mencionaron la relacion entre
la ética neoliberal y el deporte.”® De acuerdo con su
analisis, el deportista sirve como ejemplo de com-
peticion para toda relacion social, en la cual se tiene
que cumplir con unas exigencias de rendimiento si
se quiere conseguir unas determinadas metas; a su
vez, la ética deportiva exige cumplir con un afan de
superacion bajo el que los individuos no han de ce-
sar de competir contra si mismos y los demas. Esta
mezcla paraddjica entre el rendimiento como deber
y el goce de si mismo como imperativo es el principal
rasgo de una subjetividad neoliberal que, segun los
autores, tiene que definirse como «una subjetivacion
a través del exceso de si respecto de si mismo, o a
través de la superacion indefinida de si mismo».”" No
extrana entonces que puedan afirmar tajantemente
que «los deportistas son perfectas encarnaciones
del emprendedor de si».”

Este vinculo entre el deporte y la ideologia neolibe-
ral pone a la estética de la existencia en una situacion
delicada. Ya hemos visto la centralidad del deporte
en la propuesta de Foucault y, si se ha interpretado o
actualizado en clave de resistencia a las relaciones vi-
gentes de poder, no puede desdefarse la sospecha de
que puedan llegar a compartir aquellos rasgos depor-
tivos. Una sospecha como esta aparecio en los afios
ochenta cuando Charles Taylor publicé Fuentes del yo.
En medio del estudio sobre Agustin de Hipona y sin
mencionar a Foucault, Taylor desliza una critica al cui-
dado de sicomo una relacion con uno mismo en la que
no se da la reflexividad radical de la interioridad agus-
tiniana o ya casi moderna; el cuidado se reduce a «una
llamada a que nos preocupemos por la salud de algo
muy importante (el alma para los antiguos, el cuerpo
para los modernos), en vez de absorbernos por com-
pleto en los avatares de algo mucho menos importante

69 Michel Foucault, Nacimiento de la biopolitica. Curso del Co-
llége de France (1978-1979), traduccion de Horacio Pons, Ma-
drid: Akal, 2016, pp. 158-159.

70 Dardot y Laval, La nueva razén del mundo. Ensayo sobre la
sociedad neoliberal, op. cit., pp. 358-362.

7 Ibid., p. 361.

2 Ibid., p. 359.

453

(la propiedad o el poder)», para lo cual la identidad es
relevante en la medida en que sefala los beneficios
del cuidado, «pero esta identidad carece de importan-
cia en lo que respecta a aprender o a definir qué es lo
que implica [qué reflexividad, qué interioridad o qué yo]
cuidar de ese alma (o cuerpo)».”® Que Taylor reduzca el
cuidado de los modernos al cuerpo —y sin decirnos por
qué, no cabe otra cosa que entenderlo como el excesi-
Vo cuidado de su propia época, o sea, como un cuida-
do deportivo, dicho sea de paso— ya situa al lectoren la
imposibilidad del desplazamiento no banal o la actuali-
zacion contemporanea de la ética griega, que también
es desconsiderada en lo que atane a la subjetividad.
La hipotesis que puede entreverse aqui se confirmara
al final del libro cuando Taylor, ya aludiendo explicita-
mente a Foucault, comente el «hondo problema» que
supone la propuesta de lo estético para el yo, critique la
libertad «profundamente autorrelacionada» del cuida-
do bajo una herencia superficialmente romantica, y, en
fin, reduzca la propuesta de Foucault a un «subijetivis-
mo de autocelebracion».™

De acuerdo con todo lo anterior, se impone revi-
sar la propuesta de la estética de la existenciaalaluz
de estas sospechas: ¢ses posible que la estéticade la
existencia se reduzca a un subjetivismo de autocele-
braciéon? En este mismo sentido, compartiria algu-
nos elementos de su ética con la ética empresarial
de la ideologia de nuestro tiempo? Para responder
estas preguntas, podemos echar mano de algunas
reflexiones de Rafael Sanchez Ferlosio, quien mas
se ha ocupado y mas en serio se ha tomado lo de-
portivo o lo agonal como nucleo de la ideologia.”

Cualquier lector de Ferlosio seria muy suspicaz
con la prueba de si en que consiste la ascética helé-
nica. Debido al «auge que han tomado en los ultimos
decenios las palabras reto o desafio»™ y de acuerdo
con su costumbre de medir los sintomas ideolégicos
en el lenguaje coloquial,”” Ferlosio despleg6 una critica
del reto, 0 mas bien de la vida entendida como desa-
fio, para analizar la ideologia contemporanea. Segun la
reflexion que aparece en el libro, Mientras no cambien
los dioses, nada ha cambiado, un desafio se define por
dos caracteristicas tacitas pero indispensables, o al
menos dos consecuencias inevitables: primero, el reto
se define meramente por la superacion de su obsta-
culo y no por el contenido o lo concreto del obstaculo
mismo, de donde se deriva la consecuencia o la carac-
teristica de que todo reto provoque un desplazamiento
de laimportancia de su accion desde el objeto hacia el

78 Charles Taylor, Fuentes del yo. La construccion de la identidad
moderna, traduccion de Ana Lizén, Barcelona: Paidoés, 2016,
p.188.

“ Ibid., p. 663.

s Para una breve introduccion a la critica ferlosiana del sujeto
neoliberal, puede verse nuestro estudio, Julian Chaves Gon-
zélez, «La empresa, la deuda y el reto. Un mapa conceptual
del sujeto neoliberal», RECERCA. Revista de pensament i
analisi, 2023, pp. 11y ss. DOI: https://doi.org/10.6035/recer-
ca.6812

76 Rafael Sanchez Ferlosio, Ensayos I, Il, lll y IV (4 vols.), edicion
al cuidado de Ignacio Echevarria, Barcelona: Debate, 2015-
2017, vol. IV, p. 9 (en adelante, citaremos por volumen y pagi-
na con el fin de no recargar demasiado el espacio de las re-
ferencias bibliograficas). La critica de Ferlosio a la ideologia
tardomoderna del reto ha sido recogida, actualizada y desa-
rrollada por Antonio Valdecantos, La excepcion permanente.
O la construccion totalitaria del tiempo, Madrid: Diaz & Pons,
2014, pp. 93-107.

7 Ferlosio, Campo de retamas, op. cit., pp. 193-195.


https://doi.org/10.6035/recerca.6812
https://doi.org/10.6035/recerca.6812

454

sujeto de la misma. Al reto no solamente le vale cual-
quier contenido para erigirse como hazafa mediante
su superacion —y de ahi quiza que en el presente po-
damos observar que cualquier disparate se convierta
en reto—, sino que ademas produce un resultado de
«enyosamiento»’® por el cual el individuo pasa al pri-
mer plano de la acciony, brillando como un héroe, res-
plandece sobre el objeto de la misma. Asi, todo reto
esta vacio o es una depurada estructura agonal para
la autoafirmacion de quien lo asume o quien lo lleva a
cabo. Esta primera caracteristica cobrara sentido en
la segunda caracteristica del desafio, por la cual este
consigue imprimir valor en la causa de la hazana bajo
el tiempo retorcido o negativo del destino. Quiere esto
decir que el reto, por una parte, supone una seculariza-
cion del principio sacrificial, en la medida en que puede
esgrimir el esfuerzo o la sangre derrochados como el
aval de que la causa o el dios de la accion son admi-
rables por haber merecido ese derroche,” pero esa
legitimacion a posteriori solo podra ser posible si se
despliega bajo una temporalidad «retroproyectiva»,&°
que racionaliza las acciones del pasado por haber sido
proyectadas tensamente hacia el futuro y haber encon-
trado su sentido en un hecho definitorio del presente.
Es por este motivo por lo que Walter Benjamin, en un
texto fundamental para Ferlosio, dice que el tiempo del
destino es parasitario de todo tiempo.8' El ejemplo pre-
dilecto de Ferlosio fue el del refran castellano, «El potro
que ha de ir a la guerra ni lo come el lobo ni lo aborta
la yeguay, en el que los hechos de la vida del potro se
cuentan retroactivamente con el fin de afirmar que su
pasado no ocurrido fue causa necesaria para que se
cumpliera su destino de morir en la batalla.?? Asi, el es-
fuerzo de la hazafa no solo legitima la causa del reto,
sino que ademas la racionaliza como una concatena-
Cidn necesaria de sucesos en el destino de un sujeto
henchido de si mismo.

La conversion de la vida en desafio encuentra en
esta estructura agonistica la mas precisa caracte-
rizacion de la forma neoliberal de vida. En primer lu-
gar, la racionalizacion del reto permite hacer pasar
por liberadora toda disciplina, o al menos disimularla

78 Ferlosio, Ensayos, op. cit., vol. IV, p. 9. De acuerdo con el
«principio de literalidad» con que Gonzalo Hidalgo Bayal
analizo los textos ensayisticos y enrevesadamente hipotac-
ticos de Ferlosio, por el cual se definen como no resumibles
0 no parafraseables, es muy dificil citar fragmentos u ora-
ciones que quieran decir todo lo que dice Ferlosio. Por ello,
indicamos aqui que la critica del reto puede encontrarse a lo
largo de su obra, pero, sobre todo, en el libro citado mas arri-
ba, Mientras no cambien los dioses, nada ha cambiado (vol.
IV, pp. 7-87). Cfr. también, Gonzalo Hidalgo Bayal, Camino de
Jotan. El desierto de Takla Makan. Lecturas de Ferlosio, Ca-
ceres: La Moderna, 2019, pp. 196 y ss., pp. 208-209.

7 Ferlosio, vol. IV, p. 12.

8 Ferlosio, vol. lll, p. 458.

8 El tiempo tenso del destino es negativo o es un no-tiempo
porque cancela el pasado, el presente y el futuro, o sea todo
tiempo, como dijo Benjamin en un texto fundamental para
Ferlosio: «se puede hacer a este tiempo simultaneo con
cualquier otro tiempo no presente. Pues se trata de un tiem-
po dependiente, parasitario del tiempo propio de una vida
superior y menos natural. Un tiempo que carece de presen-
te, sin duda, pues instantes del destino sélo los hay en las
novelas malas, y pasado y futuro igualmente sélo los conoce
en modificaciones peculiares», Walter Benjamin, «Destino y
caracter», en Obras. Libro Il, vol. 1, edicién espafola al cuida-
do de Juan Barja, Félix Duque y Fernando Guerrero, Madrid:
Abada, 2007, p. 180.

82 Ferlosio, vol. lll, pp. 476-478.

Chaves Gonzalez, J. An. Sem. His. Filos. 42(2), 2025: 445-459

imprimiéndole un sentido de meta, objetivo o satisfac-
cion prometida y «alcanzaday»; aunque, sumada a esa
disciplina y neutralizando su diferencia, lo neoliberal
ha sido normalmente descrito como la mezcla entre
lo disciplinario y lo heddnico:®® dicho rapidamente, el
tiempo del destino en que tiene lugar un desafio hace
fulgurar lo segundo en la retorcida racionalizacion de
lo primero. De acuerdo con esa racionalizacion, uno
de los conceptos clave de la retdrica neoliberal, el de
experiencia o vivencia,®* alcanza toda su importancia
ideologica en la medida en que el reto cumple con
dos exigencias de la subjetividad empresarial: j) al
racionalizar como necesario todo hecho contingente
y responsabilizar absolutamente®® al sujeto de todas
Sus acciones, solo una vida entendida como reto pue-
de capturar y apropiarse de toda experiencia como
si le perteneciera intimamente al yo, como si se tra-
tase de una medalla, de un mérito y, por ende, de un
capital acumulado; i) después, al desplazar la impor-
tancia del objeto de la accién hacia el sujeto, el reto
supone una equivalencia general de las experiencias
en el punto comun del enyosamiento, por lo que cual-
quier experiencia puede ser capitalizable en igualdad
de condiciones sin importar su contenido concreto.
Seguramente por esto mismo Ferlosio, en uno de sus
apuntes o pecios, escribio: «Prohibido terminante-
mente, de una vez por todas, que se me cuenten ex-
periencias o sensaciones nuevas».®

La consonancia ideoldgica entre el reto y la sub-
jetividad neoliberal deja entonces poco margen cri-
tico al arte estoico de vivir basado en la prueba de
si. Aparte de que este cuidado de si comparte algu-
nas caracteristicas enunciadas por Ferlosio, como
la despreocupacion por el «para qué» o el caracter
«positivo» de la prueba frente a la abstinencia —quiza
actualizada como desafio, por cierto, en ese como-
din ideolégico de «resiliencia»—, la estructura ago-
nistica de todo reto no desvia ni resiste las relaciones
de poder vigentes sino que, por la contaminacion
deportiva de la vida, es la forma basica de la subje-
tividad neoliberal; de ahi quiza los usos interesados
del estoicismo en la actualidad, los cuales, aunque
ciertamente superficiales, sirven perfectamente a
las pretensiones ideoldgicas.

Cuando Foucault describe la parresia, lo hace
como una forma de ligarse a uno mismo bajo las me-
taforas del desafio y del pacto: «lo manifestado por
esta escena, esta suerte de justa, este desafio, es
el ritual solemne del decir veraz en el cual el suje-
to compromete lo que piensa en lo que dice [...] En
otras palabras, creo que dentro del enunciado parre-
siastico hay algo que podriamos calificar de pacto:
el pacto del sujeto hablante consigo mismo».8” Pues
bien, igual que pudimos entender la parresia como
el paradigma de la prueba, en la obra de Ferlosio po-

8 Nos permitiremos remitir de nuevo a nuestro trabajo, Chaves
Gonzalez, «La empresa, la deuday el reto», op. cit., pp. 16-17.

8  Se encontrara una critica en consonancia con lo dicho aqui
en Antonio Valdecantos, La modernidad pdéstuma, Madrid:
Abada, 2022, pp. 27-64.

85 Recuérdese que la responsabilizacion extrema que produce
la sujecion neoliberal no tiene como resultado simplemente
la culpa o la deuda, sino también la gloria —la otra cara de la
moneda neoliberal— con que el empresario de si pretende
brillar en la competencia.

8  Ferlosio, Campo de retamas, op. cit., p. 166.

8 Foucault, El gobierno de si'y de los otros, op. cit., p. 81.



Chaves Gonzalez, J. An. Sem. His. Filos. 42(2), 2025: 445-459

demos encontrar un vinculo esencial entre el sujeto
deportivo que se reta a si mismo y la coherencia que
a su vez tiene que mantener consigo. Ferlosio llamé
«sintesis de fatalidad» o «fatalidad sintética»®® a una
fatalidad originada por la voluntad humana, la cual se
ciega para cumplir con la coherencia de su accion,
aunque basta también con quien pretende obede-
cerse a toda costa, como le ocurre al deportista; no
en vano vimos mas arriba que Hegel llamaba «or-
gano cabal de la voluntad» al cuerpo del deportista
griego. El ejemplo privilegiado para Ferlosio es el de
la amenaza: aquel que amenaza queda atado a sus
actos en la medida en que, de no cumplirse lo exigi-
do, debera hacer caso de si mismo y desatar la vio-
lencia prometida; «tu lo has querido»,®® dice ese indi-
viduo coherente consigo mismo. La autoafirmacion
del deportista o del que asume desafios consiste en
un pacto como este, ya que solo dando cuenta de
su idem, de su cumplimiento con lo establecido por
si mismo, o sea, del desafio mismo, puede afirmar-
se como el individuo de la hazafa: de nuevo, no hay
contenido en el reto, sino que «el contenido del acto
de afirmacion no puede ser sino la ratificacion, la fi-
jacion, el establecimiento de una identidad. El acto
de afirmacion asienta una identidad como quien
clava una pica en el suelo».®° También Ferlosio ha
criticado mucho la expresion castellana, «aqui estoy
yo», como caso paradigmatico de una autoafirma-
cion como la del reto, contra la cual no caben nunca
matices de ninguna complejidad moral, ni hay difi-
cultades que no sean obstaculos para la exhibicion.
El momento en que el sujeto del reto «se enyosa»
O cobra la identidad del héroe es ese momento de
afirmacion en que se descarga de la tension agonal,
da por justificado todo lo hecho y se satisface en un
momento de gloria tan o mas parte del reto que su
propia superacion; lo ha dicho mejor que nadie Lewis
Mumford: «si el héroe intentara evitar una recepcion
publica y el desfile, se consideraria que estaba ha-
ciendo trampa».®' Asi las cosas, ningun pacto con
uno mismo a la luz de un desafio puede escapar de
la ideologia egodlatra o autorreferente que encuentra
en el deporte un modelo paralaviday, de igual modo,
no debe extraharnos que Foucault incurra con elo-
gio en algunas comparaciones que podrian parecer
errores o desvios pero que, a la luz de la autoafirma-
cion deportiva, son mas bien plenos aciertos, como
ladel parresiastay el magnanimo segun Aristételes.®?

Ahora bien, el pacto del parresiasta encuentra
su sentido en el enfrentamiento a un tirano y en una
transgresion de tabues o un escandalo de la verdad.
En este sentido, la parresia parece contraponerse
por definicion a todo poder y no cabria una parresia
ideoldgica en virtud de la cercania entre la ideologia
y la mentira.®® Pero también a la parresia le es con-
sustancial una transgresion por ser una clase de reto
o desafio, dado que este se define por esa trans-

88 Ferlosio, vol. lll, pp. 271y ss.

8 Ferlosio, vol. lll, pp. 323 y ss.

% Ferlosio, vol. I, p. 139.

9" Mumford, Técnica y civilizacién, op. cit., p. 326.

92 Foucault, El coraje de la verdad, op. cit., p. 31.

9 Las relaciones entre la ideologia y la mentira en la moderni-
dad tardia no son tan sencillas como puede llegar a creerse.
Sobre el particular, puede verse muy fructiferamente la teoria
de la ideologia que despliega Valdecantos, La modernidad
postuma, op. cit., pp. 65-112.

455

gresion ociosa 0 no necesaria —de ahi su caracter
eminentemente deportivo o alegoérico de lo bélico,
segun lo visto con Hegel mas arriba— de unos limites
establecidos. El problema que surge aqui es que, al
establecerse el desafio como la forma ideoldgica de
vida en nuestro tiempo, la transgresion se neutraliza
y se convierte en norma; como han referido Dardot
y Laval, «el sujeto esta obligado a “trascenderse”, a
“hacer retroceder los limites”, como dicen los mana-
gersy los entrenadores».®* Podria pensarse que qui-
za no se ajuste del todo la transgresion deportiva al
escandalo que produce la verdad parresiastica, pero
lo cierto es que, una vez que esta verdad es lanzada
en la estructura agonistica del desafio —algo que no
se cansa de repetir Foucault—, acoge la norma neo-
liberal que neutraliza toda transgresion; asi, parece
que la parresia queda a su vez ideologicamente neu-
tralizada bajo la forma de vida neoliberal.

Quiza por lo anterior encontramos en la obra de
Ferlosio un perfecto caso de parresia en que la auto-
afirmacion de quien dice la verdad de manera depor-
tiva —o sea, Didgenes, el cinico— se desbarata en el
momento de su escandalo. Me refiero a la anécdota
que Ferlosio cuenta como sigue:

«Le salid mal [dar una respuesta ingeniosa ya
pensada]l, sin embargo, con Platén: entro, en
efecto, en el jardin de la Academiay se puso a
patear los arriatesy las flores; mas comoquiera
que Platon se guardase muy bien de darle pie
con la pregunta, tuvo que ser él mismo el que
adelantase la respuesta preparada: “Pisoteo
la vanagloria de Platon”, con lo que al fin aca-
bo por ser él el que le diese pie a Platon para
aquella respuesta memorable: “Oh, Didgenes,
tu pisas una vanagloria con otra vanagloria”».%®

Quiza la resistencia a la ideologia del reto pase
por una verdad como la de Platon, quiza mas libre de
la estructura del reto, menos hostil o arriesgada. En
todo caso, la parresia parece converger hacia la au-
toafirmacion deportiva del desafio, tal como exhibe la
anécdota citada, y, con ello, hacia la ideologia neoli-
beral. Lo mismo ocurre, por cierto, con Baudelaire;
si para la modernidad del siglo XIX, el poeta actuaba
ante la sociedad como «ante un patio de butacas»
para mostrar con «excentricidades» la actitud de lo
moderno® —recuérdese el cinismo transhistérico
que vio Foucault—, la modernidad tardia ha converti-
do el gesto artistico en norma hasta el punto de que
podemos considerarnos romanticos postumos®’ que

% Lavaly Dardot, La nueva razén del mundo, op. cit., p. 361. Tam-
bién debe leerse sobre esta transgresion ideoldgica, Antonio
Valdecantos, Manifiesto antivitalista, Madrid: Catarata, 2018,
en el que se encontrara una critica del cuidado ideoldgico
contemporaneo como «gestion de si» y donde se leeran, por
cierto, unas paginas (pp. 75-77) sobre lo deportivo. Por otra
parte, que Ferlosio opinaba que la transgresion es en bue-
na medida ideolégica puede comprobarse en un articulo no
incluido en los ensayos completos, «Transgresores y ofendi-
dosy, El Pais, 25 de febrero de 2006.

9%  Ferlosio, vol. |, p. 486. También aparece referida en el vol. Il,
p. 138. La anécdota se encuentra en Didgenes Laercio, Vidas
y opiniones de los filosofos ilustres, libro VI, 26.

% Walter Benjamin, «Parque central», en Obras. Libro I, vol. 2,
edicion al cuidado de Juan Barja, Félix Duque y Fernando
Guerrero, Madrid: Abada, 2008, p. 269.

9 Valdecantos, La modernidad péstuma, op. cit., pp. 153-186.



456

se limitan a extremar la expresividad del yo,® o dicho
en términos ferlosianos, la autoafirmacion. La convi-
vencia griega entre el deporte y el arte encuentra aqui
una actualizacién tardomoderna, que convertira a su
vez la transgresion en un desafio permanente. Con
todo lo anterior, la estética de la existencia parece
ya solamente dar pie a imponerse a los demas en un
contexto omnipresente de competencia cuyos fines
se han difuminado en el éxito de la autoafirmacion.
Aun asi, en la célebre entrevista sobre el cuidado de
si, Foucault responde a una pregunta sobre el peli-
gro de que el arte de vivir se «absolutice» y «tiranice»
al sujeto: «no [hay tal peligro], dado que el riesgo de
dominar a los otros y de ejercer sobre ellos un poder
tiranico solo proviene precisamente del hecho de que
uno no se ha cuidado de siy ha llegado a ser el escla-
vo de sus deseos»,”® a lo que sigue un rechazo de la
condena cristiana del amor propio.

Este es precisamente el punto donde la parresia pa-
rece perder lo violento de su caracter agonico, o al me-
nos, donde su lucha es beneficiosa para ambas partes,
en la medida en que concibe al otro o a los otros como
parte necesaria de su ejercicio. Aun asi, esta hipotesis
no esta libre de problemas. Como vimos, el parresias-
ta tiene en cuenta a los demas como meros recepto-
res o partes pasivas de la accion, cuya verdad reciben
y han de asimilar con el coraje de aceptarla. En el caso
paradigmatico del tirano, puede decirse que la verdad
parresiastica trata de imponerse a la mentira, el tabu o
el disimulo tiranicos, de acuerdo con el desafio en que
consiste. Ahora bien, que la parresia se acoja a la estruc-
tura agonistica tiene como consecuencia, de nuevo, la
aparicion de un elemento deportivo fundamental, al que
Ferlosio se ha referido con el neologismo de «simultad»
y que alude a aquella misma estructura del agén de toda
batalla —quiza el mas puro de los desafios, en tanto la
victoria implica la derrota del otro—, puesto que se defi-
ne como la «relacion que media entre dos implementos
referidos a un mismo y unico lugar vacio»; por eso simul-
tad no viene de simultaneidad sino de simultas, esto es,
rivalidad, enemistad y odio, aunque justamente define el
hecho de ser a la vez dos (partes) y una (victoria).'°° Asi,
que la parresia se acoja a un esquema donde solo cabe
uno parece que dificulta la inclusion del otro;™®" al revés,
la parresia lo expulsa del lugar de la verdad entendida
como victoria —no como hegemonia, pues en estos cur-
sos Foucault no piensa en ninguna nocion «construiday»
de la verdad—."%?

Pensando la parresia bajo las formas de la amis-
tad o el didlogo entre iguales, puede surgir el mismo
problema con la primacia de un sujeto que dice la
verdad contra el sujeto que escucha. De acuerdo con
la teoria narrativa de Ferlosio,’®® muy emparentada
con la critica a la ideologia tardocapitalista en la me-
dida en que defiende que toda narracion se acoge
a los esquemas de la épica —los cuales, en su obra,

% Esa es justamente la critica de Charles Taylor a Foucault en
Fuentes del yo, op. cit., p. 663.

% Foucault, «La ética del cuidado de si...», op. cit., p. 401.

100 Toda la reflexion sobre la «simultad» esta en Ferlosio, vol. llI,
pp. 463-468.

o1 Judith Butler ha criticado la misma exclusién que Foucault
hace del otro en Dar cuenta de si mismo. Violencia ética y
responsabilidad, traduccion de Horacio Pons, Buenos Aires:
Amorrortu, 2012, pp. 153-183.

102" Foucault, «La ética del cuidado de si...», op. cit., pp. 411-412.

193 Ferlosio, vol. |, pp. 43-314.

Chaves Gonzalez, J. An. Sem. His. Filos. 42(2), 2025: 445-459

no se distinguen de los del deporte o la guerra—, tal
vez podamos mencionar un ejemplo de narracion —
sobre todo cinematografica— como una forma de la
parresia deportiva propia de nuestro tiempo. Se ha
impuesto como esquema tipico lo que podriamos
llamar aqui una «épica de la autorrealizacion» bajo
la cual el protagonista de una pelicula o de una serie
cumple con el destino de su identidad cuando se en-
frenta con el personaje —y que puede ser un padre o
una madre, un hermano o una hermana, un profesor,
un vecino, una sinécdoque de un colegio, una socie-
dad, una empresa, etc.— que estaba imposibilitando-
le su desarrollo personal o el cumplimiento no tanto
de su vocacion como de su identidad. Ese enfren-
tamiento suele darse cuando el protagonista dice
una verdad mucho tiempo callada en un escandalo
semejante al de la parresia; por eso mismo, la esce-
na acostumbrada es la de un mondlogo encendido
en la que el receptor esta perplejo y en silencio. Esta
épica, igual que la del derecho narrativo de Ferlosio,
concibe al personaje secundario como elemento re-
ferido al centro de coordenadas del protagonista vy,
por tanto, como mero contraste; de hecho, lo acos-
tumbrado es que ese personaje sea tan plano en su
maldad o su conflicto como en su bondad y su arre-
pentimiento posterior, con los que acepta sin proble-
mas la nueva o verdadera identidad del protagonista
en una reconciliacion que da fin y sentido a la trama.
Podria esgrimirse que esta reconciliacion alude al
beneficio que el otro recibe del parresiasta, y es po-
sible que asi sea, pero deberia hacernos sospechar
el hecho de que este esquema narrativo sea tan re-
petido, ya que, al concebir al otro como un contraste
del yo protagonista y exhibir la épica autorrealiza-
tiva de este ultimo, la parresia parece mas un acto
de afirmacion que de resistencia en el contexto de
una ética empresarial que impone esa transgresion
como normayy el éxito en todas las esferas de la vida
como elemento de distincion. Dicho rapidamente, no
es que la parresia no pueda servir de critica o de acto
de resistencia, puesto que la verdad puede tener los
efectos corrosivos que muestra Foucault, sino que
parece haber quedado neutralizada en el momento
en que su escandalo se ha convertido en norma.
Para terminar, un ultimo apunte. Aunque hemos
visto que Taylor opina que al cuidado griego le falta-
ba la «interioridad» o «reflexividad» moderna, Hegel y
Huizinga llaman la atencion sobre lo extremadamen-
te espiritual del juego griego en contraposicion con la
lucha romana y con el deporte contemporaneo res-
pectivamente. De acuerdo con lo que hemos visto de
Ferlosio, puede que solo Hegel haya captado el «espiri-
tu» del deporte. Cuando revisamos la defensa que este
ultimo hace de que solo el antagonismo desvinculado
de la muerte capta el espiritu griego de expresion del
yo, advertimos que se trataba de un encumbramiento
del deporte como metéafora de la guerra precisamen-
te en su puro caracter metaférico y desplazado a tra-
vés del atributo compartido del agon. El concepto de
«dioses» en Ferlosio remite a un desplazamiento como
ese, en la medida en que descubre, bajo la pretendida
secularizacion moderna del desafio deportivo, los dio-
ses antiguos del sacrificio; muy bien sabe el lector de
Ferlosio que «los dioses ho han cambiado...».’®* Asi, se

104 Ferlosio, vol. IV, p. 60.



Chaves Gonzalez, J. An. Sem. His. Filos. 42(2), 2025: 445-459

defiende una ahistoricidad critica’® que emparenta lo
primitivo y lo presente, lo antiguo y lo moderno, a tra-
vés de una ideologia épico-deportiva que se descu-
bre bajo los discursos de distintas épocas y que per-
manece desnuda. Segun lo visto aqui, es posible que
esa ideologia haya pervivido mas de lo supuesto en el
proyecto foucaultiano de la estética de la existencia, el
cual, convertido en una metafora de la guerra a través
del deporte y guardando asi el antagonismo mas acen-
drado, ha convocado a los dioses del desafio, que son
los de la competitividad, la disciplina y la egolatria. La
heroizacion irdnica de la estética de la existencia bajo
las metaforas del heroismo es quiza, por las paradojas
hegelianas del agon, la mas perfecta consumacion del
propio heroismo, extendido por Foucault a todas las
esferas de la vida en un gesto seguramente incons-
ciente, pero semejante al de la contaminacion meta-
forica de la vida por parte de los discursos empresaria-
les. Un error tragico de Foucault: ir a la Antigliedad para
buscar otra forma de vida y traerse de alli la misma de
la que iba huyendo.

5. Conclusiones. La negacion de si

Cuando empezabamos este trabajo refiriéndonos
a las paginas finales de algunos estudios sobre el
neoliberalismo, deciamos que el cuidado aparecia
haciendo las funciones de un comodin, pero lo cier-
to es que, de tener esa carta un payaso pintado, no
seria tan amable como pudiera parecer a simple vis-
ta, ya que tanto Dardot y Laval como Stimilli deslizan
algunas criticas veladas a la estética foucaultiana de
la existencia: los primeros, si bien habian defendido
de paso la extrema diferencia del cuidado helénico
con la ética empresarial,’°® dicen en italicas que «una
pura estetizacion de la ética es una pura y simple re-
nuncia a una verdadera actitud ética»'°" y alertan con-
tra el cuidado meramente individual; por su parte,
la segunda sostiene que la fuerza del cuidado «no
reside en la capacidad de adquirir una forma defini-
da, sino sobre todo en no cristalizar de manera ab-
soluta, su poder-no-ser mas lo que, sin embargo, ha
devenido».'°® Si combinamos ambos comentarios,
tendremos como resultado que la filosofia mas con-
temporanea del cuidado ha rechazado una estética
positiva o afirmativa del yo, que no creo que pueda
leerse mas que como el rechazo de una afirmacion
de la identidad.

Si intentamos recapitular en pocas frases la criti-
ca de la propuesta foucaultiana como sintoma de la
ideologia neoliberal, la cual hemos desprendido de
la obra de Ferlosio, encontraremos que el elemento
principal de la misma es que la conducta deportiva
afirma radicalmente al sujeto: lo hace brillar, lo eleva
en su egolatria sobre el contenido de su accidn, lo
pone en primer plano tautolégicamente con el mero
fin de mostrar que «aqui estoy yo». El problema que
la prueba estoica o la parresia cinica pueden tener
como herramientas de resistencia en el presente
surge justamente alli donde se vuelven elementos
de una voluntad gratuita y egdlatra cuyo unico fin es

95 Sobre esa ahistoricidad, no debe dejar de verse lo que dice Fer-
losio al respecto en Las semanas del jardin, vol. |, pp. 54-56.

06 | aval y Dardot, La nueva razén del mundo, op. cit., pp. 339-341.

7 Ibid., p. 408.

198 Stimilli, La deuda del viviente, op. cit., p. 217.

457

la ceguera de su imposicion en una estructura ago-
nica, o sea, donde el cuidado se vuelve deportivo.
Asi las cosas, y de acuerdo con la importancia del
deporte en la ideologia tardomoderna, la propuesta
foucaultiana incurre en la recomendacion de varios
elementos ideolodgicos que la neutralizan y la asimi-
lan como una forma ideoldgica de vida mas.

No obstante, el peligro de esta afirmacion de uno
mismo parece haberse tenido en cuenta tacitamen-
te en las actualizaciones mas contemporaneas de la
propuesta de Foucault, quiza por la agudizacion de
aquella ideologia deportiva. En un libro publicado en
2005, Dar cuenta de si mismo, Judith Butler sostie-
ne que «la pérdida de si es una afliccion necesaria,
se pierde lo que nunca se tuvo»'® a la vez que, en
base a esa teoria negativa del sujeto, despliega una
propuesta ética en la que no sdlo los individuos tienen
que dejar de exigirse coherencia entre si puesto que
nadie esta conformado como un yo coherente, sino
que han de suspender también «la demanda de autoi-
dentidad». Asi como Butler parece apostar —critican-
do a Foucault, dicho sea de paso— por una vacilacion
o incertidumbre de si que consista en la renuncia a
la afirmacion de un si mismo y abrace su diferencia o
su pluralidad, Giorgio Agamben hace lo propio cuan-
do sustituye la nocion foucaultiana de cuidado por la
de «uso» (chresis, chrestai), con la que ha pretendi-
do llevar la teoria de la «potencia destituyente» a la
subjetividad. En la linea de lo dicho por Stimilli, el uso
de si se caracteriza como «una forma-de-vida [que]
incesantemente depone las condiciones sociales en
que se encuentra viviendo, sin negarlas, sino, senci-
llamente, usandolas»."® De nuevo, Agamben rebaja el
componente afirmativo del cuidado y lo disocia de la
identidad, que se niega en una forma de vida defini-
da por su mudanza y su diferencia constante. Quiza
podamos tomar estas propuestas como sintomas del
agotamiento de Foucault y, en la medida en que lla-
man a ignorarse a uno mismo, quiza podamos deno-
minarlas como una «negacion de si».

En la obra de Ferlosio, sobre el tema podemos en-
contrar, mas que propuestas, un pecio contrario al cui-
dado, que lleva por titulo «Antisécrates» y que dice con
exclamaciones: «“Condcete a ti mismo”; jsi, hombre,
como si no tuviera uno otra cosa en que pensar». No
obstante, en otro pecio, hay una diferencia entre dos
morales que llaman a una autonegacion semejante
a las anteriores: mientras que la moral de identidad
consiste en reafirmarse o seguir siendo idéntico a uno
mismo, la moral de perfeccion encuentra su sentido en
«dejar de parecerse a si mismo, al menos un poquito
cada dia»."? No hay mucho mas en Ferlosio, excepto
un villancico que, en su estribillo, canta: «kNazca el nifio
negativo, / nadie, nunca, nada, no». La propuesta es tan
ninguna como su pesimismo, aunque quiza puede en-
treverse alguna salida justamente en las estrofas que
aluden al agon: «Si amanece la arrogancia / de la fuerza
y el valor, / nifio débil y cobarde, / nino noche y deser-
cion. // Sirelumbran los fusiles / de la blanca afirmacion,
/ nifio oscuro, nifio inerme, / nifio niebla y evasion».™

09 Butler, Dar cuenta de s mismo, op. cit., p. 93.

0 Giorgio Agamben, El uso de los cuerpos. Homo Sacer, IV, 2, tra-
duccion de César Palma, Valencia: Pre-Textos, 2017, p. 302.

™ Ferlosio, Campo de retamas, op. cit., p. 88.

"2 Ibid., p. 108.

3 Ibid., p. 179.



458

Referencias

Agamben, Giorgio, E/ uso de los cuerpos. Homo
Sacer, IV, 2, traduccion de César Palma, Valencia:
Pre-Textos, 2017

Butler, Judith, Dar cuenta de si mismo. Violencia ética
y responsabilidad, traduccion de Horacio Pons,
Buenos Aires: Amorrortu, 2012.

Benjamin, Walter, «Destino y caracter», en Obras.
Libro Il, vol. 1, edicion espanola al cuidado de
Juan Barja, Félix Duque y Fernando Guerrero,
Madrid: Abada, 2007, pp. 175-182.

Benjamin, Walter, «Parque central», en Obras. Libro
1, vol. 2, edicién al cuidado de Juan Barja, Félix
Duque y Fernando Guerrero, Madrid: Abada,
2008, pp. 261-301.

Benjamin, Walter, Sobre Baudelaire, Madrid: Abada,
2023.

Castro Orellana, Rodrigo, Etica para un rostro de
arena: Michel Foucault y el cuidado de la libertad,
tesis doctoral, Universidad Complutense de
Madrid, 2004.

Castro Orellana, Rodrigo, «Etica y Libertad: La pars
construens de la filosofia foucaultiana», Revista
de Filosofia (Universidad de Chile), vol. 62,
2006, pp. 117-138. DOI: http://dx.doi.org/10.4067/
S0718-43602006000100008

Chaves Gonzalez, Julian, «La empresa, la deuda y el
reto. Un mapa conceptual del sujeto neoliberal»,
RECERCA. Revista de pensament i analisi,
2023, pp. 1-20. DOI: https://doi.org/10.6035/
recerca.6812

Derrida, Jacques, Limited Inc., traduccion de Javier
Pavez, Santiago de Chile: Pdélvora, 2018.

Eagleton, Terry, Ideologia. Una introduccion,
traduccion de Jorge Vigil, Barcelona: Paidos,
1997.

Fisher, Mark, Realismo capitalista. ¢No hay
alternativa?, traduccion de Claudio Iglesias,
Buenos Aires: Caja Negra, 2018.

Foucault, Michel, «;Qué es Ila llustracion?»,
traduccion e introduccion de Antonio Campillo,
Daimon, n° 7,1993, pp. 5-18.

Foucault, Michel, «;Qué es la critica? [Critica y
Aufklarung]», traduccion de Javier de la Higuera,
Daimon, n° 11,1995, pp. 5-25.

Foucault, Michel, «La ética del cuidado de si como
practica de la libertad», en Estética, ética y
hermenéutica, traduccion de Angel Gabilondo,
Barcelona: Paidds, 1999, pp. 393-415.

Foucault, Michel, «El cuidado de la verdad», en
Estética, ética y hermenéutica, traduccion de
Angel Gabilondo, Barcelona: Paidds, 1999, pp.
369-380.

Foucault, Michel, «El retorno de la moral», en
Estética, ética y hermenéutica, traduccion de
Angel Gabilondo, Barcelona: Paidds, 1999, pp.
381-391.

Foucault, Michel, Historia de la sexualidad Il. El uso
de los placeres, traduccion de Tomas Segovia,
México: Siglo XXI, 2005.

Foucault, Michel, Historia de la sexualidad Ill. La
inquietud de si, traduccion de Tomas Segovia,
México: Siglo XXI, 2007.

Foucault, Michel, Seguridad, territorio, poblacion.
Curso del College de France (1977-1978),
traduccion de Horacio Pons, Madrid: Akal, 2008

Chaves Gonzalez, J. An. Sem. His. Filos. 42(2), 2025: 445-459

Foucault, Michel, Elgobierno de siy de los otros. Curso
en el Collége de France (1982-1983), traduccion
de Horacio Pons, Buenos Aires: Fondo de Cultura
Econdmica, 2009 [texto original en francés
citado, Michel Foucault, Le gouvernement de soi
et des autres. Cours au Collége de France (1982-
1983), Paris: Seuil/Gallimard, 2008].

Foucault, Michel, El coraje de la verdad. El gobierno de
si'y de los otros Il. Curso en el Collége de France
(1983-1984), traduccioén de Horacio Pons, Buenos
Aires: Fondo de Cultura Econdmica, 2010.

Foucault, Michel, Nacimiento de la biopolitica. Curso
del Collége de France (1978-1979), traduccion de
Horacio Pons, Madrid: Akal, 2016.

Foucault, Michel, La hermenéutica del sujeto. Curso
del Collége de France (1982), traduccion de
Horacio Pons, Madrid: Akal, 2021 [texto original en
francés citado, Michel Foucault, L’herméneutique
du sujet. Cours au Collége de France (1981-1982),
Paris: Seuil/Galllimard, 2001].

Garcia Romero, Fernando, El deporte en la Grecia
antigua, Madrid: Sintesis, 2019.

Hegel, G. W. F, Lecciones sobre la filosofia de la
historia universal, traduccion de José Gaos,
Madrid: Alianza, 2012.

Hidalgo Bayal, Gonzalo, Camino de Jotan. El desierto
de Takla Makan. Lecturas de Ferlosio, Caceres:
La Moderna, 2019

Huizinga, Johan, Homo Iudens. El juego como
elemento de la historia, Lisboa: Azar, 1943.

Laval, Christiany Dardot, Pierre, La nueva razén del mundo.
Ensayo sobre la sociedad neoliberal, traduccion de
Alfonso Diez, Barcelona: Gedisa, 2015

Markula, Pirkko, «The Technologies of the Self: Sport,
Feminism, and Foucault», Sociology of Sport
Journal, 20, 2003, pp. 87-107.

Markula, Pirkko y Pringle, Richard, Foucault, Sport
and Exercise, Londres: Routledge, 2006.

Mortara Garavelli, Bice, Manual de retérica, traduccion
de M? José Vega, Madrid: Catedra, 1991.

Mumford, Lewis, Técnica y civilizacion, traduccion
de Constantino Azar de Acevedo, Madrid:
Alianza, 1979.

O'Leary, Thimoty, Foucault and the Art of Ethics,
Londres: Continuum, 2002.

Ortega y Gasset, José, «El origen deportivo del
estado», en Obras completas. Tomo |Il. El
espectador (1916-1934), Madrid: Revista de
Occidente, 1963, pp. 607-624.

PatocCka, Jan, Platén y Europa, traduccion de Marco-
Aurelio Galmarini, Barcelona: Edicions 62, 1991.

Rail, Genévieve y Harvey, Jean, «<Body at Work: Michel
Foucault and the Sociology of Sport», Sociology
of Sport Journal, 12,1995, pp. 164-179.

Sanchez Ferlosio, Rafael, «Transgresores y
ofendidos», El Pais, 25 de febrero de 2006.
Sanchez Ferlosio, Rafael, Campo de retamas.
Pecios reunidos, Barcelona: Literatura Random

House, 2015.

Sanchez Ferlosio, Rafael, Ensayos I, Il, Ill y IV (4
vols.), edicion al cuidado de Ignhacio Echevarria,
Barcelona: Debate, 2015-2017.

Schmid, Wilhelm, En busca de un nuevo arte de
vivir. La pregunta por el fundamento y la nueva
fundamentacion de Ila ética en Foucault,
traduccion de German Cano, Valencia: Pre-
Textos, 2002.


http://dx.doi.org/10.4067/S0718-43602006000100008
http://dx.doi.org/10.4067/S0718-43602006000100008
https://doi.org/10.6035/recerca.6812
https://doi.org/10.6035/recerca.6812

Chaves Gonzalez, J. An. Sem. His. Filos. 42(2), 2025: 445-459

Searle, John R., «Reiterating the differences. A reply
to Derrida», Glyph, 1(2), pp. 198-208.

Stella, Andrea, ;Qué es lafilosofia? Foucault, PatoCkay
la nocidn de cuidado, tesis doctoral, Universidad
Auténoma de Madrid, 2017.

Stimilli, Elettra, La deuda del viviente. Ascesis y
capitalismo, traduccion de José Miguel Burgos
Mazas, Valencia: Pre-Textos, 2022.

Taylor, Charles, Fuentes del yo. La construccion de
la identidad moderna, traduccién de Ana Lizon,
Barcelona: Paidds, 2016.

459

Valdecantos, Antonio, La excepcion permanente. O la
construccion totalitaria del tiempo, Madrid: Diaz
& Pons, 2014.

Valdecantos, Antonio, Manifiesto antivitalista, Madrid:
Catarata, 2018.

Valdecantos, Antonio, La modernidad podstuma,
Madrid: Abada, 2022.

Veblen, Thorstein, Teoria de la clase ociosa,
traduccion de Carlos Mellizo, Madrid: Alianza,
2021.



