
163An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 163-173

Sujeto, mal y libertad en los primeros 
libros de Jean-Luc Nancy

https://dx.doi.org/10.5209/ashf.95542� Recibido: 14/04/2024 • Aceptado: 18/11/2024

Resumen: En este artículo atenderemos el modo en el que Nancy caracteriza la situación de pensamiento a 
partir de la cual se ve interpelado a pensar en sus primeros textos. Para ello, nos centraremos principalmente 
en los escritos introductorios de sus primeros libros en solitario (Le discursours de la syncope I: Logodaedalus, 
Ego Sum y L’impératif catégorique). A través de estos prólogos podremos esbozar dos ejes centrales para 
el pensamiento de Nancy: El relativo al problema del sujeto teórico de enunciación y el relativo al problema 
de la libertad. El entrecruzamiento de estos dos ejes, a pesar de no ser siempre explicitado, determinará la 
evolución de todo su pensamiento. Además de los textos mencionados, también atenderemos el libro L’oubli 
de la philosophie, en el cual se explicitan y desarrollan extensamente alguno de los puntos planteados en los 
prólogos de sus primeras obras.
Palabras clave: Jean-Luc Nancy; Sentido; Significación; Teleopoiesis; Verdad.

ENG Subject, evil and freedom in Jean-Luc 
Nancy’s early writings

Abstract : In this article we will focus on how Nancy characterizes the situation of thought from which he is 
challenged to think in his first books in solitude. In order to do so, we will mainly attend to the introductory texts 
of three of his first books (Le discurs de la syncope : Logodaedalus, Ego Sum and L’impératif catégorique). If 
we propose to approach these texts in this way, it is because through these articles we can draw two axes that, 
in our opinion, will be central to Nancy’s later thought, although it seems important to be able to detect them 
in these early writings ; since, in a certain way, the attempt to cross the dichotomies that derive from them 
will mark her evolution. We will also take advantage of the analyses made explicit in L’oubli de la philosophie.
Keywords : Jean-Luc Nancy, Sense, Meaning, Teleopoiesis, Truth.

Sumario: 1. Introducción. 2. La crítica del deseo de subjetividad moderna en L’oubli de la philosophie. 
3. Logodaedalus. El primer eje: retorno o superación del sujeto. 4. Ego sum o la nueva positividad de la 
superación del sujeto. 5. L’impératif catégorique. 6. Segundo eje: Mal y libertad. 6. Conclusión.

Cómo citar: Moreno Ferrer, G. (2026). Sujeto, mal y libertad en los primeros libros de Jean-Luc Nancy. Anales 
del Seminario de Historia de la Filosofía, 43 (1), 163-173.

Anales del Seminario de Historia de la Filosofía
e-ISSN 0211-2337

E ST U D I OS

Gerard Moreno Ferrer
UNAM/Universidad Isabel I   

Fuentes de financiación.
Este artículo se ha realizado en el marco de la in-
vestigación “Estudio de la relación entre Husserl y 
Heidegger establecida por Granel a partir del pro-
blema del tiempo” realizado durante una estancia 
postdoctoral en la UNAM gracias al programa de fi-
nanciación para este tipo de estancias de la DGAPA-
UNAM y bajo la asesoría del Dr. Jorge Armando 
Reyes Escobar.

1. Introducción
Nancy nunca fu e un pensador de modas. Sin embar-
go, tampoco fue un pensador que las rechazara. En 
sus primeros textos encontramos referencias cons-
tantes a la crítica del sujeto como substancia – la 
cual fue muy difundida en la Francia de la época – 
y a los conceptos que la circundan (indecidibilidad, 
proceso, deconstrucción, etc.). A pesar de ello, estas 

https://dx.doi.org/10.5209/ashf.98661
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:gerardmorenoferrer%40gmail.com?subject=
https://orcid.org/0000-0002-3370-2047


164 Moreno Ferrer, G. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 163-173

referencias aparecen siempre como parte de una 
situación del pensamiento que debemos encarar, 
como una exigencia del contexto a partir de la cual 
se piensa más que como una posición propia. De he-
cho, aunque su planteamiento sea próximo a dichas 
tendencias, siempre encontramos junto a estas refe-
rencias un doble aviso: Por un lado, es necesario no 
desatender lo que estas críticas señalan; pero, por el 
otro, es preciso distanciarse de ellas y no darlas por 
hecho dejándose deslumbrar por su novedad. Como 
veremos, podemos encontrar este tipo de adverten-
cias ya desde los prólogos de sus primeros libros en 
solitario. No obstante, es en L’oubli de la philosophie, 
publicado en 19861, que se exponen con más clari-
dad y de manera más directa.

En este artículo exploraremos el modo en el que 
Jean-Luc Nancy caracteriza la situación de pensa-
miento a partir de la cual se ve interpelado a pensar 
en sus primeros libros en solitario. Con ello, expli-
citaremos dos ejes de coordenadas a partir de los 
cuales se configurará gran parte de su pensamiento 
posterior. Para alcanzar este objetivo, no nos centra-
remos tanto en la investigación expuesta en dichos 
escritos en solitario2 como en los preámbulos y pró-
logos de dichas obras, dado que en ellos Nancy con-
textualiza la investigación que lleva a cabo en estas.

Así, nos proponemos examinar los prólo-
gos y preámbulos de Le discours de la syncope: 
Logodaedalus, publicado en 19763, Ego Sum, de 19794, 
y L’impératif catégorique, de 19835, con el objetivo de 
comprender el modo en el que Nancy interpreta el 
contexto intelectual en el que lleva a cabo sus inves-
tigaciones. En otras palabras: buscamos comprender 
este contexto tal como aparece en los textos del pro-
pio Nancy con la finalidad de ver como este construye 
el diagrama general del pensamiento en su momento 
y señalar el lugar que su propia propuesta ocupa en él.

Ciertamente, en lo que refiere al contenido y al 
modo de proceder, deberíamos incluir su primer li-
bro, Le remarque spéculatif, de 19736, entre los tex-
tos a comentar. Sin embargo, el preámbulo de este 
volumen se centra directamente en aquello que jus-
tifica un estudio sobre la Aufhebung hegeliana, sin 
llevar a cabo ningún diagnóstico de la situación en la 
que el libro se inserta. Este mismo motivo nos lleva 
a excluir del estudio el texto de Le partage des voix, 
de 19827: su prólogo, con apenas dos páginas de 
extensión, no aborda un diagnóstico del contexto y, 
además, insiste en rechazar que esta pequeña obra 
sea considerada como un libro. Con esta exclusión 
no cuestionamos la importancia y la relevancia de 
estas obras en lo tocante al planteamiento general 

1	 Jean-Luc Nancy, L’oubli de la philosophie (Paris: Galilée, 
1986).

2	 Si se insiste tanto en este “en solitario” es porque no se ten-
drán en cuenta los escritos realizados a cuatro manos, junto 
a Lacoue-Labarthe: Le titre de la lettre (Paris: Galilée, 1972), 
L’absolu litteraire (Paris: Seuil, 1978) o los ya famosos trabajos 
realizados en el Centre de recherches philosophiques sur le 
politique.

3	 Jean-Luc Nancy, Le Discours de la syncope, tome I : Logo-
daedalus (Paris: Galilée, 1976).

4	 Jean-Luc Nancy, Ego sum (Paris: Flammarion, 1979).
5	 Jean-Luc Nancy, L’Impératif catégorique (Paris: Flammiron, 

1983).
6	 Jean-Luc Nancy, La remarque spéculative (Paris: Galilée, 

1973).
7	 Jean-Luc Nancy, Le partage des voix (Paris: Galilée, 1982).

de Nancy (en especial Le partage des voix es un tex-
to fundamental para comprender sus desarrollos fu-
turos). Sin embargo, con la finalidad de alcanzar el 
objetivo que nos proponemos (ver como Nancy ca-
racteriza la situación desde la que empieza a pensar 
y el lugar que su propuesta ocupa en ella), nos cen-
traremos principalmente en los prólogos de las tres 
obras mencionadas más arriba.

Ahora bien, si hay un texto en el que la cuestión de 
un diagnóstico epocal del pensamiento esté plan-
teada de manera directa, como ya se ha dicho, este 
es sin duda L’oubli de la philosophie. Es por ello que, 
antes de pasar al estudio de los prólogos menciona-
dos, haremos una breve exposición no exhaustiva de 
esta cuestión a partir de algunos de los planteamien-
tos desarrollados en esta obra más tardía de Nancy8.

2. �La crítica del deseo de subjetividad 
moderna en L’oubli de la philosophie

En L’oubli de la philosophie, Nancy analiza esos dis-
cursos – reiterados tanto en su tiempo como en el 
nuestro – sobre el “retorno” de una filosofía o de un 
sentido que se habría perdido. Tanto este sentido 
como esta filosofía que se debe recuperar, a menu-
do son definidos por estos mismos discursos como 
“la” filosofía o “el” sentido. De hecho, estos discur-
sos acostumbran a plantear un diagnóstico negati-
vo de la situación actual con la finalidad de reclamar 
la necesaria restitución de algo perdido. Es por ello 
que Nancy se propone esclarecer qué les permite 
enfrentar esta situación con un regreso al pasado, 
eliminando de un plumazo lo sucedido entre el mo-
mento actual y el momento al que quieren regresar.

De este modo, nos dirá que “por lo menos una 
vez, será útil no suponer que [esta situación que se 
quiere dejar atrás] ya nos es conocida, dado que di-
cha suposición a menudo se descubre falsa (si se 
escucha lo que se dice y se lee lo que se escribe)”9. 
De este modo, Nancy reconoce que en este texto 
se explicitarán muchos de los supuestos implicados 
en los diagnósticos que encontramos en los preám-
bulos de sus primeros libros en solitario, en los que 
esta cuestión tal vez se suponía como ya conocida. 
Es por ello que debemos empezar, entonces, nues-
tra exposición a partir de la descripción del contexto 
efectuada en L’oublie de la philosophie.

El libro empieza con un largo análisis sobre la 
construcción de estas filosofías del “retorno” (aun-
que, principalmente aparecen bajo la forma del “re-
torno a Kant” también las encontramos como un re-
torno a Descartes, a un antes de la Contrarreforma, a 
un antes de los padres de la Iglesia, etc.). A continua-
ción, Nancy se propone explicar la situación que es-
tos “retornos” pretenden dejar atrás e incluso borrar 

8	 Tardía no tanto en lo tocante a las fechas como en lo tocante 
al desarrollo de su pensamiento. No creo arriesgarme dema-
siado al afirmar que con Le partage des voix (Paris: Galilée, 
1982), el artículo “La communauté desoeuvrée”, Aléa, n.o 4 
(1983): 11-49, y el confesado distanciamiento de Lacoue-
Labarthe implicado en estas obras, podemos delimitar un 
cambio de estadio de su pensamiento. Dicho cambio tendría 
lugar, por lo tanto, justo en el intervalo que separa las obras 
cuyas introducciones queremos atender y la publicación de 
L’oublie de la philosophie. No obstante, cabe decir que el cor-
te o la separación entre etapas, en un pensamiento como el 
de Nancy, no es ni limpio ni impermeable.

9	 Nancy, L’oubli de la philosophie, 9.



165Moreno Ferrer, G. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 163-173

de la historia, bien sea por considerarlo insustancial 
e irrelevante, bien por considerarlo un error que debe 
ser rectificado y olvidado.

En el centro del debate aparecen, precisamen-
te, los discursos sobre un sujeto o un fundamento 
caracterizado por la exigencia de un sentido de-
signable y traducible a una expresión. Este sentido 
debería ser perfectamente claro y distinto y, por lo 
tanto, presentable, de tal modo que constituyera un 
vínculo exacto y sin restos entre el significante y el 
significado, entre lo pronunciado y aquello que se 
quiere decir. Dicho de otro modo: debería ser ca-
paz de corresponderse directamente con la verdad, 
de tal modo que la verdad ya no sería aquello que 
es sino aquello que es dicho o, incluso, aquello que 
se presenta al ser dicho. Esta identificación entre 
sentido y verdad será designada por Nancy con el 
nombre de “significación”.

Así, lo que Nancy vendrá a decir es que, a menu-
do se ha confundido esta “significación” (en la que el 
sentido significa inmediatamente y sin restos la verdad) 
con el sentido propiamente dicho. Para ilustrarlo con 
un ejemplo clásico, podríamos pensar en ese momen-
to en el que se produce una identificación entre el yo 
que es cuando enuncia y el yo que se enuncia; identifi-
cación que responde al deseo de enunciarse a sí mis-
mo como modelo10. Este deseo de identificación entre 
el decir y lo dicho que caracteriza la “significación” no 
se asienta únicamente sobre la simultaneidad entre el 
acto de decir y el acto en el que es aquello que es di-
cho, sino que también busca describir y establecer el 
modelo de ese decir a partir de lo que se dice. En este 
caso, que no deja de ser el caso cartesiano, esta mo-
delización de una simultaneidad entre el decir y lo di-
cho se corresponde con el “yo” que es cuando se dice 
y que al decirse se dice ser. Sin embargo, Nancy insis-
tirá en el hecho de que no es necesariamente el “yo” el 
elemento que satura esta separación entre el decir y 
lo dicho (también lo encontramos, por ejemplo, en los 
procesos a los que el “yo” está sujetado o subjetivado, 
e incluso podemos ver-lo en la figura del Otro11).

En cualquier caso, la exigencia de esta identifica-
ción sería esa exigencia que la modernidad se dirige 
a sí misma. Con ello, el pensamiento se reduce al de-
seo de llevar a cabo esta exigencia, de tal modo que 
este deseo buscaría aquel sentido perfectamente 
concorde con la verdad, aquella significación. Ahora 
bien, este momento de identificación entre el senti-
do y la verdad está ausente (o ya se ha separado uno 
de él o aún no se lo ha alcanzado, o, en el caso del 
“retorno”, ambas cosas a la vez) y, precisamente por 
ello, es buscado y deseado. Sin embargo, a pesar 
de su ausencia, es posible describirlo formalmente 

10	 Este ejemplo es desarrollado extensamente en el artículo 
“Larvatus pro Deo”, incluido en Ego Sum, a partir del Discur-
so del método de Descartes. También es muy recomenda-
ble a este respecto la lectura del artículo de Ian James, «The 
Persistence of the Subject: Jean-Luc Nancy», Paragraph 25, 
n.o 1 (2002): 125-41, https://doi.org/10.3366/jsp.2002.25.1.125, 
en el que se afirma: “Pienso, por lo tanto, existo, ofrece una 
figura o una imagen de un sujeto auto-fundado, pero que no 
coincide ni es copresente con el momento de pensamiento 
que figura”, 133.

11	 Ya se trate del Otro Lacaniano (Cif. Le titre de la lettre) o del 
Levinasiano (Cif. «De l’être-en-commun», en La communauté 
désoeuvrée, de Jean-Luc Nancy (Paris: Christian Bourgois, 
1990), 199-234).

y confeccionar el método más adecuado para su 
búsqueda como si ya se lo conociera. Así, a la vez 
que ausente está presupuesto ya de entrada como 
aquello deseado, aquello que debe llegar a ser o que 
se debe encontrar o reencontrar12.

En la medida en la que este sentido se da como una 
exigencia que se debe llevar a cabo, se manifiesta que 
aún no se lo tiene, que no se lo ha encontrado. Así, es 
su presuposición la que nos sitúa ante la carencia de 
sentido que se deberá buscar, de tal modo que esta 
búsqueda acaecerá el sentido de la presuposición 
proyectada: Se supone (aunque sea bajo la forma de 
un proyecto de aproximación inagotable o infinito) la 
posibilidad de una identificación futura entre sentido 
y verdad para emprender su búsqueda, y esta presu-
posición de un sentido por encontrar da sentido a esta 
indagación. El sentido del pensamiento, aquello que 
explica su obra y su necesidad, no es otra cosa que el 
hecho de buscar su sentido y llevar a cabo esa exigen-
cia que él mismo se impone para tener sentido.

De este modo, vemos que el sentido, en la medida 
en la que es exigido, es presupuesto, y, en la medida 
en la que es deseado, está ausente y debe ser bus-
cado. Pero, con ello, esta proyección y esta presupo-
sición dan el sentido actual del pensamiento, que no 
es otro que el proyecto y la búsqueda de aquello que 
es presupuesto. La misma presuposición que funda-
menta o articula el movimiento del pensamiento es 
proyectada a un proceso infinito que garantiza que, a 
la vez que se busca su sentido, tenga sentido llevar a 
cabo esta búsqueda:

Falta el sentido y es esta ausencia la que des-
encadena todas las formas y todas las figuras 
del deseo: la impaciencia y la voluntad carte-
siana, la frustración humeana, la insatisfacción 
kantiana, la inquietud fichteana, la desdicha 
hegeliana, la fiebre nietzscheana, la angustia 
kierkegaardiana, la historia marxiana, el impul-
so bergsoniano, la intención husserliana, etc. 
(…) Con cada una de estas figuras, el deseo se 
pone a la obra con su propia potencia, que es 
la potencia de lo negativo: la división del sujeto 
respecto de sí mismo, la revelación que deja 
ver que su verdad, su valor y su finalidad se 
encuentran en otro lugar a pesar de que ese 
otro lugar sea él mismo, y que, por consiguien-
te, hace que no deje de reabrir en sí mismo el 
espaciamiento amenazante, lleno de fiebres y 
problemas – fiebres y problemas de una iden-
tificación ya condenada de antemano a un 
agotamiento infinito13

Así, este sujeto del deseo que es el sujeto moder-
no, entendido como el fundamento de esta búsqueda 

12	 “De Montaigne o Descartes a Rousseau y Proust todo em-
pieza con una situación de pérdida o de desvarío en la cual o 
desde la cual se alza el deseo (figurado, según cada caso o 
conjuntamente, como una necesidad, una voluntad, una nos-
talgia, un querer�) de recobrar aquello perdido o de encon-
trar aquello que no está presente (según cada caso o con-
juntamente, una identidad, una dirección, una historia, una 
intimidad, una memoria). (�) Dicho de otro modo, el deseo es 
simultáneamente el deseo de satisfacción significante y el 
signo de la distancia del sentido o, si se quiere ser más preci-
so, el signo-de-su-presencia-a-distancia”, Nancy, L’oubli de 
la philosophie, 44.

13	 Nancy, 47-48.



166 Moreno Ferrer, G. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 163-173

de un fundamento del sentido que se ha perdido y 
que se debe encontrar, es él mismo el deseo de un 
sujeto, de un fundamento o punto de partida en el 
que se encuentra una significación plena y una ple-
na coincidencia entre lo que se dice y lo referido. El 
sentido que se exige no es otra cosa que el sentido 
de esta exigencia; de tal modo que queda encerrado 
en un círculo infinito en el que el sujeto se pliega y se 
despliega sobre sí mismo a partir de la afirmación de 
su carencia y de su pretendida plenitud o perfección 
(sin la cual, la falta o carencia no sería descriptible).

Para resumirlo, podríamos decir que la moder-
nidad, en la medida en la que explicita este movi-
miento de suposición proyectada propia del deseo 
de fundamento (y que ocho años más tarde Derrida 
llamará “teleopoiesis”14), hace evidente que lo más 
propio de la llamada “metafísica de la presencia” 
– cuya explicitación más directa sería el deseo 
de subjetividad moderno – es su imposibilidad de 
atender el aquí y ahora del presente. Así, la “metafí-
sica del presente” se descubre incapaz de ver que 
la búsqueda desesperada de un fundamento o un 
sentido presupuesto, le impide darse cuenta de que 
esta misma búsqueda ya es, en presente, ese senti-
do que busca o, mejor dicho, que esta búsqueda de 
sentido es su sentido. La metafísica de la presen-
cia, entregada a hacer presente una significación 
supuestamente necesaria, no es capaz de atender 
el presente mismo como sentido15.

De este modo, el pensamiento del retorno, que 
supone un momento de auténtica filosofía o de sen-
tido bien encaminado que se debe recuperar incluso 
al precio de sacrificar todo lo sucedido después de 
él, parecería repetir a un nivel empírico esa misma 
estructura de sentido que caracterizaba el pensa-
miento de la modernidad: En lugar de proyectar ha-
cia un futuro una forma de sentido o de verdad pre-
supuesta, haciendo así de su búsqueda su sentido 
actual; presupondrá un momento fáctico en el que o 
bien este sentido ya estaba dado o bien era busca-
do adecuadamente, y lo proyectará en un futuro que 
dejará atrás la situación actual y todo aquello que, 
desde entonces, que nos ha conducido a ella. Esto lo 
hará sin darse cuenta de que esta proyección y esta 
presuposición ya constituyen su sentido actual.

Ahora bien, tal como hemos dicho al comen-
zar este artículo, cuando Nancy utiliza este tipo de 
caracterizaciones generales lo hace para indicar 
motivaciones y problemáticas de época y no para 

14	 Cif. Jacques Derrida, Politiques de l’amitié: Suivi de L’oreille 
de Heidegger. (Paris: Galilée, 1994).

15	 “El sentido de la significación, o el sentido según la significa-
ción, tiende esencialmente a este desplazamiento y fuga in-
finitos: el sentido de la apariencia, por ejemplo, se encuentra, 
precisamente, en la realidad que cubre; el sentido del acon-
tecer se encuentra, precisamente, en la permanencia que 
recubre, el sentido del lenguaje se encuentra precisamente 
en el sentido que conserva a distancia del significante (…). El 
sentido que este pensamiento invoca se encuentra siempre 
en otro lugar” Nancy, L’oubli de la philosophie, 42. Lo más cu-
rioso de esta lectura de la “metafísica de la presencia” pro-
puesta por Nancy es que, según esta, si en alguna cosa falla 
dicha metafísica, es, precisamente, en su incapacidad de 
pensar el propio presente. En este sentido Federico Ferrari 
habla, con mucho acierto, de una “nueva experiencia de la 
presencia y de su sentido” exigida por el pensamiento nan-
cyano (Cif. Federico Ferrari, «Une distinction aristocratique», 
Europe - Revue litteraire mensuelle, n.o 960 (2009): 284-89).

asumirlas como algo dado y efectivo. Ciertamente, 
a menudo lleva a cabo análisis de tipo más general 
como el que acabamos de ver – tal como lo encontra-
mos, por ejemplo, en libros y conferencias como “Un 
sujet?”16, L’expérience de la liberté17 o este mismo 
L’oubli de la philosophie que acabamos de comentar 
– , pero no basta con esto. Esta perspectiva histórica 
no implica necesariamente sus momentos singula-
res: las partes no se reducen a una suma que gene-
ra el todo y, por lo tanto, es necesario ir más allá del 
diagnóstico global que hemos extraído de L’oubli de 
la philosophie para ver cómo sobreviven enterrados 
en él los planteamientos singulares. Esta es la tarea 
que se lleva a cabo, precisamente, en los primeros 
libros en solitario de Nancy, en los que se centra en 
el estudio exhaustivo de un autor o de un motivo del 
pensamiento de un autor para mostrar las tenden-
cias que, en su pensamiento, huyen o evitan esta 
generalización “epocal”18. De esto se desprende, en-
tonces, la importancia de sus prólogos y preámbulos 
en los que encontramos un puente entre aquello que 
se atiende en cada caso particular y el diagnóstico 
general en el que se inscribe la investigación.

3. �Logodaedalus. El primer eje: retorno o 
superación del sujeto

Abordemos, entonces, para empezar Le discours de 
la syncope I (Logodaedalus, a partir de ahora). Se trata 
de un libro dedicado a Kant. Más concretamente, se 
centra en la presentación o Darstellung de la Crítica 
de la Razón Pura como ideal de una plena coinciden-
cia entre la presentación y aquello que se dice sobre 
la presentación. ¿Cuál es la forma adecuada para un 
discurso sobre la forma a partir del cual se puede 
hacer presente el fundamento? ¿Implica esto que 
hay una forma adecuada para la presentación de un 
fundamento que, por lo tanto, depende de ella para 
presentarse? ¿Sería entonces, la forma misma, el 
fundamento del fundamento?, etc. Esta serie de pre-
guntas llevan a la modernidad, y en concreto a Kant, 
a plantearse la posibilidad de un discurso que tien-
da a vaciarse de todo contenido material. Se busca, 
entonces un discurso que establezca la diferencia 
entre una lengua literaria, condicionada por los ele-
mentos verbales que la constituyen, y una de propia-
mente filosófica, pensada bajo el ideal de una prosa 
pura y libre de las metáforas y los efectos estilísticos 
que el lenguaje impone en su uso habitual. Se busca 
una lengua, en definitiva, que sea capaz de presentar 
directamente aquello que quiere presentar: una des-
cripción de la forma pura.

Esta división, sin embargo, se produce ella mis-
ma dentro del lenguaje y, a la vez, solo desde ella 
se hace posible este lenguaje supuestamente puro. 
Así, Nancy se preguntará si esta división entre dos 

16	 Jean-Luc Nancy, «Un sujet?», en Homme et sujet: La sub-
jectivité en question dans les sciences humaines : conféren-
ces du Centre d’études Pluridisciplinaires sur la subjectivité, 
Université Strasbourg I, de A. Michels et al. (Paris: Editions 
L’Harmattan, 2000).

17	 Jean-Luc Nancy, L’expérience de la liberté (Paris: Galilée, 
1988).

18	 Sobre la posición de Nancy contraria a los análisis epocales 
de Heidegger y, a veces, de Derrida, remito al primer apar-
tado del artículo de Édouard Mehl, «De Descartes À Nietzs-
che, Et Retour», Les Cahiers Philosophiques de Strasbourg 51 
(2022): 19-32, https://doi.org/10.4000/cps.5439..



167Moreno Ferrer, G. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 163-173

formas de lenguaje no sería ya parte, ella misma, de 
aquello que sitúa fuera del campo de la prosa pura 
deseada, de tal modo que la propia división ya for-
maría parte, ella misma, de ese lenguaje literario o 
impuro que pretende excluir.

Con todo, no basta con señalar como una con-
dición previa al discurso filosófico este carácter li-
terario originario que la ficción de pureza pretende 
rechazar. Es necesario, por el contrario, exponer el 
modo en el que este carácter previo y aparentemen-
te externo habita el interior del discurso kantiano en 
concreto y el filosófico en general.

Este es, expuesto muy brevemente, el argumen-
to del libro. Pero, para nuestros fines, no nos intere-
sa tanto ver cómo se construyen estos discursos19 
como escuchar la justificación de esta segunda 
necesidad de un análisis interno al propio discurso 
a partir de la descripción del contexto en el que se 
escribe este libro.

A pesar de los diez años que separan esta obra 
de los análisis que se llevaran a cabo en L’oubli de 
la philosophie, la crítica que en esta última se lleva a 
cabo ya está en cierto modo presente en su preám-
bulo. Además, aquí se nos avisa de un doble modo 
de obviar esta situación: 1- El hecho de dar por supe-
rado aquello que se critica, y 2- El hecho de asumir la 
crítica como insubstancial.

El preámbulo empieza describiendo primero el 
riesgo que comporta la adhesión a la crítica del su-
jeto y al proyecto de la significación. Esta adhesión 
estaría marcada por el uso y abuso de los prefijos 
de-, in-, dis- o dys- que tan de moda estaban en el 
discurso filosófico de los años 7020. Más que aten-
der los argumentos que justifican o no este uso, la 
denuncia que les dirige Nancy se focaliza en la segu-
ridad con la que esta postura se separa de la proble-
mática, asumiendo de entrada que se trata de algo 
que cabe superar o que, incluso, ya se ha superado. 
Esta seguridad, según Nancy, puede llevar a asumir 
este rechazo como un nuevo sujeto o fundamen-
to proyectado del pensamiento. Con ello se estaría 
repitiendo, así, aquello que se busca evitar: Si antes 
teníamos la búsqueda de una unidad entre verdad y 
sentido que le daba un sentido a la tarea del pen-
sar (la significación plena); ahora, la búsqueda de un 
lenguaje capaz de evitar las connotaciones de esta 
exigencia sería el nuevo proyecto que dotaría de 
sentido la búsqueda de una nueva forma de atender 
al sentido aún desatendida (pero supuesta posible). 
En ambos casos habría la presuposición de un sen-
tido que debemos encontrar o esperar, de tal modo 

19	 Para profundizar en esta interpretación de Kant, recomiendo, 
además de la lectura del libro de Nancy, Ian James, The Frag-
mentary Demand: An Introduction to the Philosophy of Jean-
Luc Nancy (Stanford: Stanford University Press, 2005), 26-38. 
En este libro se relaciona, además, la propuesta nancyana 
con la heideggeriana y la de Lacoue-Labarthe. También re-
comiendo encarecidamente el artículo de Hector Kollias, 
«Kant with Lacan, Freud with Romanticism: Jean-Luc Nancy 
and the Syncope of Form», Oxford Literary Review 27 (2005): 
45-65, https://doi.org/10.3366/olr.2005.005. En él se defien-
de la importancia que tendrán estos planteamientos en los 
desarrollos futuros del pensamiento de Nancy.

20	 “Actualmente, hay ciertas herramientas teóricas que orde-
nan su discurso, sea el que sea, como si lo hicieran bajo 
una constricción imprescriptible, bajo los prefijos des-, in-, 
dis- o dys-, sin olvidar los trans- y los para-”, Nancy, Logo-
daedalus, 5..

que es esta presuposición la que da sentido bien a la 
búsqueda bien al rechazo de una significación plena 
o pleno sentido.

Así, a partir de la supuesta superación de la pro-
blemática moderna se trazaría la cuestión de la 
indecidibilidad. Esta debe ser entendida como la 
presencia en un sistema de un elemento que no es 
ni demostrable ni indemostrable a partir de los ele-
mentos del sistema, de tal modo que no permite la 
firme y completa fundamentación de esta estructura 
discursiva. Un ejemplo de esta indecidibilidad sería 
la explicitación, desde el habla, de algo externo al 
habla que fundamentaría su contenido o, para decir-
lo con un fragmento de Bataille citado por Nancy, el 
hecho de que “solo el lenguaje puede mostrar, lleva-
do a su límite, el momento soberano en el que ya no 
está. Pero, al fin y al cabo, aquel que habla es ciego a 
su impotencia”21. Desde esta perspectiva, entonces, 
la plena significación acaecería imposible.

Sin embargo, el peligro de esta perspectiva sería 
que lo “indecidible” acaezca un saber igual o más se-
guro y decidido que la sobredeterminación del sen-
tido actual por parte de un sentido supuesto y pro-
yectado que se denunciaba22. Nancy designa este 
peligro con el título de “transubstanciación” de la 
moda. En él, la indecidibilidad acaece ella misma un 
principio y fundamento de la tarea del pensamiento, 
un supuesto que será menester buscar y proyectar 
en todo discurso.

Ahora bien, como se puede ver con el segundo 
modo de obviar la cuestión, con esto Nancy no bus-
ca desautorizar estos discursos como si no fueran 
más que una moda pasajera. Por el contrario, nos 
dirá que, así como la moda de verano no tiene sen-
tido en Groenlandia, toda moda responde o se ade-
cúa a las circunstancias en las que se desarrolla, a 
pesar de que no siempre lo haga explicitando direc-
tamente aquello que la justifica23.

Esta imagen extraída de Hegel plantea otro modo 
de ignorar la complejidad de la cuestión: La de afir-
mar que solo se trata de una moda temporal y que, 
en cuanto tal, no afecta a la substancia de aquello 
que ésta critica (que es la propia substancia); llegan-
do incluso a asumir que esta crítica que ha acaecido 
“moda” solo es un “modo” de la manifestación de 
esa misma substancia. Así, lo substancial regresa-
rá íntegramente una vez que se hayan agotado las 
tendencias que lo desautorizaban. Con ello, nos en-
contramos con un germen de la reflexión sobre las 
filosofías del retorno que veíamos en el apartado 
anterior.

Desde este planteamiento, aquellas tendencias 
“a la moda” son caracterizadas como una crisis su-
perficial. De este modo, una vez que haya pasado, 

21	 Georges Bataille, L’érotisme (Paris: Minuit, 2011).
22	 “Los índices de la deconstrucción, la destrucción, el des-

plazamiento o el desbordamiento de este sistema (el de la 
substancia supuesta-proyectada) - es decir, de toda la arqui-
tectura de la historia de Occidente - , que encontramos bajo 
el nombre, por ejemplo (pero desmigajando el sentido de 
estos nombres), de �texto’, �significante’, �carencia’, �deriva’, 
etc., se convierten en valores, y, desde aquí, se levantan 
como verdades y se hipostasian en substancias”, Nancy, Lo-
godaedalus, 7.

23	 “Lo que puede provocar los efectos de la moda no carece de 
necesidad aún en el caso en el que, esta necesidad, no sea 
la de la moda en tanto tal”, Nancy, 6.



168 Moreno Ferrer, G. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 163-173

se encontrará intacto aquello que era presupuesto 
para ser proyectado sin que nada se haya echado 
a perder por la inestabilidad de la crisis. Parecería 
que, por debajo de la crítica, aquel sujeto o aquella 
forma de sentido que era criticada se hubiera con-
servado latente e inalterada.

Con esto, entonces, se nos remite a cierta inva-
riabilidad fundamental. Esta imperturbabilidad per-
mitiría deshacerse de la problemática e ignorarla ya 
sea no atendiéndola, ya sea afirmando un retorno 
del sujeto (y su proyecto) una vez pasada la moda. 
Este fundamento proyectado, entonces, sería ina-
movible de tal modo que incluso su retorno le sería 
indiferente, dado que ya desde un inicio tendría la 
forma que debe lograr tener.

Ahora bien, si esto es así, también el discurso 
sobre su retorno debería serle indiferente, así como 
los avances que supuestamente se hicieran para 
llegar a su plenitud, dado que aquello supuesto per-
manecería estable y definido (si no es que comple-
tado) desde un inicio.

Este otro modo de obviar la cuestión parecería 
olvidar que, como decíamos, toda moda remite a la 
circunstancia en la que se desarrolla, o, en el mejor 
de los casos, reduciría esta moda a una exteriori-
dad accidental que, si bien se adecua a las circuns-
tancias, en realidad no nos dice nada relevante de 
estas. Es decir, parecería asumir que el cambio de 
moda no obedece a ningún cambio de la situación 
en la que se genera.

De este modo, tanto si asumimos sin más la críti-
ca al sujeto moderno como si consideramos que esta 
crítica es una moda superficial, en ambos casos la 
cuestión está supuestamente respondida ya desde 
un inicio, no admitiendo ni exigiendo otro desarrollo 
que no fuera el de la realización de aquello que se 
ha proyectado (ya se trate de un lenguaje capaz de 
identificar sentido y verdad; ya se trate de un lengua-
je que ya no cae en el proyecto de la significación).

Ante estas posturas, la propuesta de Nancy con-
sistirá en atender al desequilibrio que se abre entre 
ellas: Pensar la inestabilidad de no tener asegurada 
ni siquiera la ausencia de estabilidad o fundamento 
sin suponer o postular la indecidibilidad inicial, exter-
na o previa a la situación denunciada, ni dar por he-
cho que hay o debe haber un fundamento que o bien 
ya se encontró y es preciso recuperar o bien cabe 
llegar a alcanzarlo en algún momento. Contra esto, 
es necesario pensar el desequilibrio mismo para in-
tentar ver a qué se debe esta urgencia de encontrar 
una certeza, aunque sea bajo la forma de la incerte-
za. Dicho de otro modo, se debe describir cómo esta 
inestabilidad postulada por la moda habita el núcleo 
de cada discurso concreto (incluido el discurso de la 
supuesta moda)24.

Para pensar este desequilibrio (que se correspon-
de con el concepto de “síncopa/síncope”), Nancy, en 
lugar de asumir la crítica y comprometerse con la 
producción de un lenguaje que rompa el marco de 

24	 “Actualmente, por lo menos una parte del trabajo “teórico” 
debe consistir, según una urgencia constantemente repeti-
da, en deshacer la economía que se reconstruye, en desha-
cer tanto el discurso de la moda como el de sus adversarios 
/y también en el discurso de la síncopa)”, Nancy, 7.

la metafísica de los modernos25, intentará pensar 
y atender el lugar del fundamento denunciado. Sin 
embargo, no lo hará para recuperarlo o hacerlo re-
gresar, como si el cambio expuesto por la moda no 
comportara un cambio de las circunstancias en las 
que llegó a ser posible. Por el contrario, buscará en 
él qué es lo que tiene de inestable, en qué consiste 
la falta de presencia que lo constituye (incluso cuan-
do se lo da por hecho, es algo presupuesto que se 
deberá encontrar, pero nunca algo presente) y que 
lo contamina de esta inestabilidad. Será necesario, 
entonces, pensar esa falta de fundamentación del 
fundamento que lo hace inestable.

Dicho de otro modo, mientras la crítica se afirme 
des de la exclusión o la desacreditación de aquello 
que es criticado, siempre se la podrá caracterizar 
como una exterioridad superficial que no es nece-
sario atender con seriedad. En este caso, a lo mucho 
se la asumirá como el anuncio de un error que debe 
ser subsanado para recobrar el recto camino que, 
en el fondo, no fue alterado. Así, este supuesto error 
justificaría, además, el necesario mejoramiento del 
método con la finalidad de recuperar el camino ini-
cialmente emprendido, y comportaría, con ello, una 
reafirmación y una reconstrucción más fortalecida 
de aquello que se pretendía criticar. Para evitar estas 
posibles derivas será necesario pensar en el cora-
zón mismo de lo que se está poniendo en crisis: Es 
necesario pensar al interior del proyecto del sujeto y 
de la necesidad de un fundamento presupuesto que 
se debe alcanzar (es decir: teleopoiético).

Esta necesidad se descubre aún más apremiante 
si atendemos al hecho de que todo discurso, una vez 
enunciado, tiende a asumir la evidencia de haberse 
enunciado, incluso cuando, con esta enunciación, 
busca explicitar su inconsistencia. Así, de uno u otro 
modo, el discurso siempre busca una manera de ha-
cerse valer (ya sea su afirmación o su negación26), 
cediendo así a la evidencia y decidiéndose por su 
propia enunciación. Pero esto será atendido más 
ampliamente en Ego Sum.

En definitiva, vemos que el preámbulo de este se-
gundo libro en solitario expone la necesidad de aten-
der los discursos que contribuyeron a la construcción 
de este deseo de fundamentación característico del 
sujeto moderno: Lejos de juzgarlo todo bajo la eti-
queta de “metafísica occidental (o de la presencia)” y 
lejos de reducir toda la tradición a una lectura óntica 
“de la pregunta por el ser”; lejos de buscar los ele-
mentos que permiten su desacreditación o la con-
dena de hacer “ontoteología”; lo que se requiere es 
adentrarse en el modo en el que cada texto, cada es-
critor, desea el fundamento o construye este deseo, 

25	 Esto no quiere decir, por supuesto, que no lleve a cabo la 
construcción de neologismos o los trastrocamientos lingüís-
ticos tan habituales en el pensamiento francés de la época. 
Pero estos nunca serán un objetivo y, de hecho, siempre con-
vivirán con los conceptos y los discursos más tradicionales, 
tal como ya señaló el propio Jacques Derrida en El Tocar, 
Jean-Luc Nancy (Buenos Aires: Amorrortu, 2011), 27.

26	 “Pronunciando estas frases (aquellas frases que niegan su 
propio discurso), el discurso debe denegarlas; pero al dene-
garlas será necesario que se niegue de nuevo, de tal modo 
que, finalmente, necesitará mantenerlas para poderlas ne-
gar. Pero, son insostenibles, no se pueden mantener”, Nancy, 
Logodaedalus, 11.



169Moreno Ferrer, G. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 163-173

resiguiendo con ello la inestabilidad sobre las que 
este discurso se levanta27.

Es desde esta propuesta que toman sentido 
los minuciosos análisis sobre el estilo y la escritu-
ra de Hegel en La remarque especulatif, de Kant en 
Logodaedalus, o de Descartes en Ego Sum: más 
que al sentido que, supuesto de un inicio, quieren 
o desean expresar más allá del texto, es necesario 
atender al sentido de esta escritura para detectar la 
inquietud que la habita28.

4. �Ego sum o la nueva positividad de la 
superación del sujeto

Tres años más tarde, en el momento de escribir Ego 
Sum, la situación se presenta algo cambiada. Lo que 
se planteaba como un peligro se ha consolidado: 
Más allá de los usos de prefijos buscando negar el 
discurso en el mismo momento de su enunciación 
(de-, in-, dis-, dys-, etc.), los discursos de la crítica del 
sujeto y de la significación se han constituido en un 
saber firme, fundamentado y afirmativo sobre la no 
necesidad de un fundamento. Siendo así que aca-
ban por hacer uso, por omisión, de esa misma auto-
posición del discurso que querían denunciar29.

Así, aquel “entender el presente mismo, cada vez, 
como sentido” que la “metafísica de la presencia” 
se mostraba incapaz de pensar, se ha convertido 
en una suerte de positivismo que ha identificado el 
sentido con una verdad a describir, retomando así el 
modelo de la significación: Bajo las diferentes figuras 
y tematizaciones de un sujeto de enunciación com-
prendido como una posición más dentro de una red 
o estructura de sentido y poder descriptible y desig-
nable, se atienden y se describen objetivamente las 
redes de sentido en las que el sujeto es constituido. 
Así, tanto la subjetividad como el substrato en el que 
esta es producido acaecen un objeto del discurso; 
olvidando con ello ese otro sujeto de la enunciación 
que, precisamente, enuncia ese discurso en el que 
estos son objetivados:

De todos partes, el sujeto-inconsciente, el 
sujeto-historia, el sujeto-lenguaje, el sujeto-
máquina, el sujeto-texto, el sujeto-cuerpo, el 
sujeto-deseo (y, en todos partes, el sujeto de-
clarado como simple efecto-de-sujeto) no han 

27	 Sobre la relación de esta estrategia con la forma de leer de 
Heidegger en los cursos sobre Nietzsche, cif. el artículo de 
Mehl ya mencionado en la nota 10, en el que se desarrolla 
principalmente la lectura de Descartes efectuada por Nancy 
a partir, pero también partiendo (es decir, separándose, dis-
tanciándose), de la lectura heideggeriana.

28	 La proposición especulativa y la “ocurrencia”, el chiste o el 
Witz de la Aufhebung hegeliana en el primero; el constante 
lamento por un déficit estilístico y los saltos entre partes 
ocultos bajo una pretendida “mejor claridad” de Kant, en el 
segundo, y el uso reiterado de máscaras y refracciones so-
bre el lugar de anunciación tan habitual de la narrativa carte-
siana, en el último.

29	 “La teoría - es decir, el sujeto - siempre ha consistido en 
plantearse como el pensamiento del abismo abierto entre el 
acto de pensamiento y el discurso del pensamiento. (...) La 
operación teórica siempre consistió en la auto-posición, no 
de un saber inmediato e ingenuo (...), sino del abismo entre 
la cosa y el saber (...), entre la cosa del saber y el saber de la 
cosa. Esta auto-fundación del abismo, este modo de llevar 
el abismo hasta su vertiente y llenarlo del todo en un mismo 
movimiento, es la operación por excelencia del sujeto”, Nan-
cy, Ego sum, 20.

producido otra cosa, por ahora, que el agrava-
miento (…) del statut del Sujeto: el asentamien-
to del substratum como tal, que se substruye, 
si cabe decirlo así, aún más y aún mejor a me-
dida que más se pretende estar alejado del 
sujeto-consciente, del sujeto-creador o del 
sujeto amo30

Incluso los planteamientos que, como el nietzs-
cheano, pretenden desplazar al sujeto en nombre del 
proceso31 acaban convirtiendo este proceso en el 
substrato o fundamento del discurso que lo enuncia.

Así, en este texto introductorio, nos encontramos 
con una descripción más detallada de las dos caras 
del eje enunciado en Logodaedalus, ampliando tam-
bién sus consecuencias. Dejando a un lado el peli-
gro de conformarse con palabras que se niegan al 
enunciarse; ahora nos encontramos, del lado de los 
discursos que asumen de entrada la crítica, la emer-
gencia de saberes positivos que, finalmente, repiten 
aquello que supuestamente han superado. Estos 
discursos concebirán la filosofía como un saber del 
sujeto (philosophie comme sujet) en lugar de atender 
el tema de la filosofía (le sujet de la philosophie)32 y, 
con ello, el sujeto ya no será aquello que se encuen-
tra en el fundamento de la enunciación de un saber 
(en el punto de articulación entre sentido y verdad, 
si recordamos el ejemplo que dimos al comienzo a 
partir del cogito cartesiano) sino que acaecerá un 
elemento más descrito en un discurso que evita o 
renuncia a pensar el sujeto de enunciación de su 
propio discurso.

Este planteamiento se manifiesta por dos vías 
distintas que, en cierto modo, son la misma: Por un 
lado, tendremos un discurso capaz de describir – y, 
por lo tanto, conocer y actuar sobre ellas (es decir, 
dominar) – las relaciones de sentido en las que este 
sujeto objetivado se encuentra inscrito (discurso de 
la “voluntad de dominio”). Mientras que, por el otro 
camino, encontramos un discurso capaz de dictar los 
anhelos y deseos inexpresables del sujeto por me-
dio de lo que este enuncia. Así, esta segunda vía se 
descubre como un discurso profético de liberación 

30	 Nancy, 30.
31	 Cif. Friedrich Nietzsche, Más allá del bien y del mal: Preludio 

de una filosofía del futuro, trad. Andrés Sánchez Pascual (Ma-
drid, 2012), §17.

32	 “La philosophie comme sujet n’est pas le sujet de la philoso-
phie”, Nancy, Ego sum, 14. Esta simple frase, posible gracias 
a la polisemia del significante francés “sujet” es de una gran 
riqueza. Por un lado, tal como propone Juan Carlos Moreno 
Romo en la página 8 de su traducción castellana, se pue-
de interpretar que se trata de la filosofía como “tema” o del 
“tema” de la filosofía. Pero, más concretamente, se puede 
entender que la primera forma habla de la filosofía como 
campo del saber, como “materia” de estudio (que, como he-
mos dicho, sería, precisamente, un saber sobre el sujeto y 
sus relaciones con la estructura de sentido en las que se in-
serta), mientras que la segunda parte nos hablaría del “tema” 
de la filosofía, de “aquello” que cuestiona en su discurso y 
que “n’est-il pas subjecte” (Id.) entendido, a mi parecer, tan-
to en el sentido de “no ser, el tema de la filosofía, un saber” 
como en el sentido de “no ser el sujeto, este tema”. Si se me 
permite avanzarme un poco a la exposición, diría que, en su 
lugar, el tema de la filosofía sería más bien la pregunta por 
este punto de enunciación que aún no sabemos si será o no 
un sujeto. Siguiendo esta interpretación, y acabando de rizar 
el rizo, podría entenderse también que la filosofía, como su-
jeto o punto de enunciación de su discurso, no es nunca el 
sujeto o tema de la filosofía, no forma parte de su discurso.



170 Moreno Ferrer, G. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 163-173

y cumplimiento de este deseo que supuestamente 
interpreta (discurso de “la filosofía como novedad”, 
dirá Nancy).

Contra estos discursos, será necesario repensar 
el sujeto. Pero, de nuevo, no para exigir su retorno o 
para reafirmarlo como punto de partida necesario al 
que siempre y necesariamente se debe volver; sino 
para ver, por un lado, qué hace que siempre se aca-
be volviendo sobre él, y, por el otro, qué hace que, 
a pesar de todo, siempre termine por derruirse. Con 
la finalidad de llevar a cabo este análisis, el libro se 
centrará en ese pensamiento en el que se enuncia 
por primera vez al sujeto: La yuxtaposición cartesia-
na entre el ego sum y el ego cogito. Dicho de otro 
modo, será necesario pensar el enunciar (ego sum) 
– esa reverberación que aún no tiene sentido, que 
es la mera emisión de un sonido que simplemente 
señala el sonido que se emite – antes que se iden-
tifique con aquello enunciado por un discurso con 
un sentido que, diciendo “yo”, señala tanto el lugar 
de enunciación y aquel que enuncia como el que es 
enunciado (ego cogito)33.

De nuevo, este desarrollo ya es parte del argu-
mento del libro y, por lo tanto, ahora mismo no es ob-
jeto de nuestra atención34. Pero, en cualquier caso, 

33	 Esta parte, una de las más interesantes del libro (y, a mi jui-
cio, del pensamiento de Nancy), guarda mucha relación con 
la necesidad del sonido único e irrepetible como condición 
previa, cada vez, a toda enunciación (sea o no necesaria-
mente iterativa o performativa, repetible o única) i con todo 
sentido. Adentrarse en esta cuestión excede sobre manera 
la intención del presente artículo, que como se ha dicho no 
es otra que la de exponer como explica Nancy el contexto a 
partir del cual piensa en sus primeros escritos. Esta cuestión 
deberá ser atendida en otro artículo. Por ahora dejo esta cita 
que, si bien, dados los supuestos que implica, es de difícil 
comprensión, ilustra muy certeramente esta separación: “A 
diferencia de todo acontecimiento efectuado por un perfor-
mativo [que, siguiendo a Benveniste, Nancy considera como 
un hecho nuevo, único e irrepetible en cada una de sus 
enunciaciones] (...) el acontecimiento, aquí [en el momento 
de pronunciar ego seguido de sum o seguido de cogito], no 
es otra cosa que la propia performación o el ser co-extensivo 
de esta performación: yo soy [yo, que ahora suena]. Un ser de 
este tipo sólo es - como ser cierto, como ser verdadero - en 
y durante el tiempo de su pronunciación. Cogito (...) es, en-
tonces, el performativo de la performación: la autoperforma-
ción, es decir, la autoformación por medio de la enunciación 
del ser del enunciador como ser de la verdad. El ser verda-
dero, desde ahora idéntico al ser-verdad, no se sostiene en 
un enunciado, ni en la substancia de un enunciador, ni en la 
posición de una enunciación (...) sino en un enunciar, en el 
enunciar de la enunciación, del enunciador y del enunciante”, 
Nancy, 122-23. A riesgo de hacer aún más incomprensible 
este fragmento - soy consciente de introducirlo sin prepara-
ción ni explicación suficiente - pero recordando también que 
será cuestión a tratar en un artículo futuro, me gustaría traer 
la atención sobre la importancia que tiene, en este fragmen-
to, la cuestión de la verdad, ya que es un punto que a menudo 
ha sido olvidado o dejado en segundo plano por los comen-
tadores de Nancy, que acostumbran a priorizar la cuestión 
del sentido. A corte de ejemplo, podemos ver como en el The 
Nancy dictionary de Peter Gratton y Marie-Eve Morin, eds., 
(Edinburgh University Press, 2015) no ninguna entrada relati-
va a este concepto.

34	 Para una más que sugerente interpretación de este libro, re-
mito de nuevo al artículo de Mehl mencionado en la nota 10. 
Aconsejo, a su vez, contrastar su lectura, que tiende a buscar 
las diferencias entre Nancy y Heidegger o Derrida, con una 
lectura de corte más derridiano como puede ser la que ofre-
ce Ian James en «The Persistence of the Subject». También 
son muy recomendables los diversos comentarios efectua-
dos por Marie-Eve Morin en su monográfico Jean-Luc Nancy 
(New York: Polity, 2012), 12-13 y 126-130, así como la explica-

lo que sí es necesario extraer de esta obertura es el 
hecho de que Nancy concreta mucho más la primera 
cara del eje expuesto en el prólogo de Logodaedalus. 
Además, lo relaciona directamente con el motivo del 
olvido de la filosofía. Con ello confirma tanto el vín-
culo entre una y otra introducción como la clave de 
lectura que hemos propuesto al leerlas a partir del 
texto de 1986.

5. �L’impératif catégorique. Segundo eje: 
Mal y libertad

Al comienzo de L’impératif catégorique se contra-
pone directamente esta caracterización del sujeto 
como “sujeto-a-la-actualidad” (propia de los discur-
sos denunciados en el prólogo de Ego sum) con la 
cuestió n de la libertad (que relaciona directamente 
con la del sujeto que debe ser cuestionado para evi-
tar su resurgimiento a partir de los discursos de la 
subjetación al presente que creen haberlo superado):

A un mismo tiempo, una distancia se hunde, 
abisal, entre, por un lado, aquello que extra-
ñamente se insiste en llamar “sujeto”, y que 
nos representamos privado de toda esponta-
neidad por la economía, la historia, el incons-
ciente, la escritura, la técnica; y, por el otro, la 
Libertad, que de hecho es el verdadero con-
cepto metafísico de sujeto – del cual, al fin y al 
cabo, sólo sabemos que, en nombre de nues-
tra libertad, estamos sujetos a él35

Si para Kant, dirá Nancy, la libertad era la ratio es-
sendi de la ley moral, y esta última, bajo la forma del 
imperativo categórico, era la ratio cognoscendi de la 
libertad; para nosotros, que hemos hecho del sujeto 
un objeto del saber positivo, la libertad se presenta 
como aquello que escapa a todo saber. De tal modo 
que deviene tanto la ratio essendi como la ratio cog-
noscendi, dándola por hecho como algo que se im-
pone por sí misma sin que sea necesario pregun-
tarse de qué se trata. Es más, nos dirá, parece que, 
desde esta perspectiva:

Esta imposición por sí misma ya no es exacta-
mente una imposición: Si no tuviera que impo-
nerse (o intentarse imponer) contra aquellos 
que la ridiculizan o la degradan, la libertad no 
se impondría, sino que florecería, eclosiona-
ría espontáneamente, ya que, al fin y al cabo, 
posee la naturaleza de una esencial y pura es-
pontaneidad 36

Así, a la par que damos por cerrada la cuestión 
del sujeto en el ámbito teórico y conforme más se 
lo sobreentiende como un objeto condicionado 
(obviando así la apertura desde la que se puede 
enunciar la teoría), más intensa e irreflexivamen-
te se expresa la subjetividad bajo la forma de la 
libre espontaneidad y auto-posición injustificada. 
De tal modo que esta auto-posición o bien es pos-
tulada como una resistencia a las fuerzas que su-
puestamente producen la subjetividad, o bien se 

ción sobre el papel del retrato pictórico en la lectura nancya-
na de Descartes efectuada por Cristina Rodríguez Marciel, 
Nancytropías. Topografías de una filosofía por venir en Jean-
Luc Nancy, 52-59.

35	 Nancy, L’Impératif catégorique, 10.
36	 Nancy, 10.



171Moreno Ferrer, G. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 163-173

la asume obviando los discursos que la conside-
ran necesariamente sujeta y producida por la ac-
tualidad. Encontramos con ello una problemática 
que pasaban por alto las dos posturas descritas 
a partir del primer eje. Esta problemática llevará a 
Nancy a plantearse la necesidad de repensar el lu-
gar y la forma de enunciación de los discursos que 
establecieron esa subjetividad que se encuentra 
comprometida por el debate entre las dos postu-
ras trazadas en el primer eje.

De este modo, ya no se tratará del hecho de que 
se obvie la pregunta por el enunciar y que, con ello, 
se haga imposible pensar el sentido presente de 
este enunciar – bien sea porque el espacio de la 
crítica (bajo la denegación del discurso tanto como 
bajo la asunción del sujeto como un objeto más del 
discurso) acaezca un saber igual o más firme que 
el denunciado; bien sea porque el deseo de retor-
no, a partir del momento en el que supone algo que 
se mantiene inalterado, vuelva inútil esta reflexión. 
Además de ello, topamos con el hecho de que lo que 
era negado u obviado tanto por un lado como por el 
otro, resurge ahora bajo la forma de una libertad no 
reflexionada que se confunde con el deseo produc-
tivo, la espontaneidad de la resistencia o la voluntad 
supuestamente incondicionada.

Pero esta nueva problemática comporta un ries-
go aún mayor. Un riesgo que el texto que ahora co-
mentamos, en un breve fragmento (pp. 12-13), plantea 
bajo la forma de un segundo eje a partir del cual dis-
tribuir el debate: El de la legitimación o justificación 
del mal como inevitable o insignificante. En efecto, el 
mal, entendido como la corrupción de la libertad, ca-
rece de sentido para una comprensión de la libertad 
pensada como simple espontaneidad; pero tampo-
co puede tenerlo desde una perspectiva del retorno 
inalterado de aquello que ya era lo que deberá ser.

Desde estas perspectivas, la situación se distri-
buye entre dos alternativas. Por un lado, tendríamos 
aquella posición que sostiene que el mal no es sino 
un accidente que, como la moda, es incapaz de al-
terar o afectar profundamente ese proceso que lo 
genera o ese fundamento que se debe encontrar. En 
el mejor de los casos, desde esta postura, el mal nos 
ayuda a detectar el camino equivocado y a rectificar, 
de tal modo que, a fin de cuentas, el mal acabaría 
siendo un bien. Por el otro lado, habría una reducción 
del mal a algo que, sin que se pueda hacer nada para 
evitarlo, sucede por azar, por el despliegue y desa-
rrollo del proceso o por el simple “devenir” siempre 
nuevo e imprevisible del mundo.

Dicho de otro modo: Si el mal es algo inevitable 
(que sucede bien por una necesidad inalterable, bien 
por un azar imprevisible), entonces, la prescripción 
del bien es absurda. Pero, si, por el contrario, el mal 
es una simple alteración o equivocación accidental 
de la posibilidad del bien, entonces, supone el bien 
como algo que ya está dado de entrada y al que le 
es indiferente la maldad circunstancial. Fuera como 
fuere, tanto en un caso como en el otro se ignora el 
“aquí y ahora” del propio mal, se pasa por alto el do-
lor o sufrimiento que se presenta en él en nombre 
de un proceso que se debe atender, de una impre-
visibilidad inevitable o de un fundamento que, pasa-
do el mal, será recuperado y restablecido. Este es el 
problema que comporta el sacrificio o el olvido del 
sentido presente (que ahora ya podemos darle el 

nombre que Nancy le dará: “libertad”) en nombre del 
proyecto que proyecta llevar el sentido presupuesto 
a la presencia.

De este modo, si el mal es la corrupción de la li-
bertad, será necesario, para evitar estas posturas, 
repensar la propia libertad37. Pero, si la ratio cognos-
cendi de la libertad es el imperativo de construir ley 
(sin dar ninguna ley o norma por avanzado), es decir, 
el imperativo categórico; entonces, antes de pensar 
la libertad misma será necesario pensar el propio 
imperativo categórico.

A llevar a cabo esta reflexión se consagra el volu-
men que ahora comentamos – el cual es, a mí juzgar, 
uno de los más importantes, junto con L’expèrience 
de la liberté, de la obra de Nancy – y lo hace de un 
modo más que interesante. Contrariamente a lo que 
el título insinúa, no lo hará por medio de un comen-
tario de Kant; sino que lo llevará a cabo por medio 
de la búsqueda de esta forma imperativa en la re-
flexión sobre la jurisprudencia en el derecho roma-
no – en “Lapsus Judici” – , a partir de la exigencia 
nietzscheana de “no reprimirse ni silenciarse nunca 
a uno mismo una objeción que otro pudiera dirigir a 
tu pensamiento”38 – en “Notre Provité!” – , des de el 
estudio de la noción de “verdad” heideggeriana – en 
“La vérité impératif” – , partiendo de la lectura derri-
diana de Husserl en Le voix et le phénoméne39 – en 
“La voix libre de l’homme” – y, finalmente, a partir de 
un texto que ya no depende de un comentario sobre 
otros textos y en el que se atiende el abandono del 

37	 Es preciso indicar que Nancy no pretende reinstaurar las 
estructuras dicotómicas de la metafísica. No se trata, preci-
samente, de condicionar el mal a partir del bien (o el bien a 
partir del mal), sino de reconocer una positividad propia del 
mal. De hecho, son estas condiciones dicotómicas las que 
impiden atender al propio mal al condicionar-lo a la defini-
ción de su supuesto opuesto. Dicho de otro modo, no hay 
una oposición entre bien y mal que haga que la definición 
del uno dependa de la del otro. Este tipo de construcciones 
siempre terminan, de uno u otro modo, por justificar el mal 
como necesario para la definición o el conocimiento del 
bien. Esta cuestión será desarrollada extensamente en los 
últimos capítulos de L’experiénce de la liberté y, por lo tan-
to, excede el propósito del presente escrito. A pesar de ello, 
me permito incluir una extensa cita para dejar constancia 
del modo en el que Nancy plantea la cuestión: “La lección 
que hemos aprendido del mal se resume en tres puntos: 1. 
La clausura de toda teodicea, o logodicea, y la afirmación 
del hecho de que el mal es estrictamente injustificable; 2. 
La clausura de todo pensamiento del mal como error o per-
versión de un ente cualquiera, y su inscripción en el ser de 
la existencia; el mal es la maldad positiva; 3. La encarnación 
del mal en el horror exterminador de los cadáveres amonto-
nados: el mal es insostenible e imperdonable. (...) Este saber 
es, sobre todo, el saber del hecho que hay una “positividad” 
propia del mal, pero en aquel sentido según el cual vendría 
a contribuir de uno u otro modo a cierta conversio in bonum 
(sentido que descansa siempre sobre su negatividad y sobre 
la negación de su negatividad), si no en el sentido según el 
cual el mal, en su propia negatividad y sin ningún relevo dia-
léctico posible, conforma una posibilidad positiva de la exis-
tencia” Nancy, L’expérience de la liberté, 159-60. Dicho de 
otro modo: el mal, como forma positiva de la existencia, no 
exige un conocimiento o una pregunta por el bien, sino por 
la propia existencia: ¿Por qué siempre la hemos pensado en 
una proyección de algo que o bien ya era o bien venía sien-
do?, ¿por qué nos es tan difícil pensarla en presente, en la 
actualidad del acto de existir?, etc.

38	 Cif. Friedrich Nietzsche, Aurora. Pensamientos Morales (Ma-
drid: Biblioteca Nueva, 2013), §370.

39	 Jacques Derrida, La voix et le phénomène: Introduction au 
problème du signe dans la phénoménologie de Husserl (Paris: 
PUF, 1967).



172 Moreno Ferrer, G. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 163-173

ser en el mundo – en “L’Être abandonné”. Pero, de 
nuevo, adentrarnos en su comentario excede la vo-
luntad de este artículo40.

6. Conclusión
En cualquier caso, el desarrollo que hemos ob-

servado a partir de los prólogos de estos tres libros 
primerizos de la obra de Nancy es claro. De entrada, 
hay un rechazo a todo planteamiento de un retor-
no o una recuperación de un pensamiento perdido 
o desvirtuado, como si la desorientación y el error 
no fueran propios de él o no se alzaran desde ese 
mismo pensamiento que se quiere recuperar. Pero, 
a un mismo tiempo, hay un aviso del peligro de asu-
mir apresuradamente como superados esos plan-
teamientos que los primeros querrían recuperar. Se 
insiste, entonces, en el riesgo de asumir sin más que 
con las certezas de un discurso que se niega a sí mis-
mo al pronunciarse (recordemos esos prefijos de-, 
in-, dis-, dys- de la supuesta “moda”) se ha superado 
el problema del deseo significante del sujeto que se 
muestra incapaz de atender el sentido presente.

Por otro lado, esta denuncia de no atender al sen-
tido presente a causa de una construcción teleopoié-
tica del sentido41 corre el peligro de generar, tal como 
se explica al comienzo de Ego Sum, un discurso posi-
tivista que se limite a concebir esta exigencia del su-
jeto como un efecto de la sujeción a los sentidos y dis-
cursos positivos, designables y descriptibles, en los 
que este se inserta. Con ello, se confundiría el sujeto 
de enunciación con el objeto de estudio del discur-
so y, finalmente, se obviaría que él mismo es uno de 
esos discursos y uno de esos sentidos que describe. 
Se ignoraría, por lo tanto, que él mismo ocupa el lugar 
de un saber y que, por lo tanto, cumple con aquello 
que está denunciando: Él mismo acaece un lugar de 
enunciación que, configurado como un saber, iden-
tifica sentido y verdad tal como exige el paradigma 
de la significación. Y lo hace dándolo por hecho, sin 
explicarse (ya sea por omisión directa o porque toda 
explicación que ofrece se produce ya desde la forma 
del saber que se debe justificar).

Este último hecho está directamente relacio-
nado con el auto-posicionamiento de una libertad 
que se ha confundido con la espontaneidad in-
justificada, la resistencia a la sujeción o el deseo 
directamente creativo. Por lo demás, esta libertad 
era el problema que descansaba bajo la cuestión 
de la subjetividad que se pretende superada. De 
aquí surge la exigencia a partir de la cual se articu-
la el pensamiento de Nancy ya desde sus inicios: 
Es necesario repensar lo que sucede al nivel de la 
subjetividad. Debemos preguntarnos por qué, a la 

40	 Para una buena interpretación de conjunto de este volumen 
remito al artículo de Cristina Rodríguez Marciel, «Jean-Luc 
Nancy y la imposibilidad del nihilismo. “passio nova”: una lec-
tura de la “Redlichkeit” nietzscheana a través del imperativo 
categórico», Convivium, 2013, 123-48. A pesar de que este 
artículo se centra principalmente en la relación entre Nietzs-
che y el imperativo categórico estudiada por Nancy en “No-
tre provité”, de tal modo que solo remite tangencialmente a 
dos de los cinco escritos restantes (“Lapsus Judici” y “La vé-
rité impératif”), cabe decir que la lectura que ofrece atiende 
directamente al hilo conductor de todo el volumen.

41	 Es decir, una construcción que supone previamente aquello 
que se debe conseguir, estableciendo sobre el presente un 
puente entre pasado y futuro

vez que siempre regresa, siempre acaba perdien-
do su supuesta estabilidad, siendo constantemen-
te desplazada a nuevos niveles de profundidad 
y hundiéndose en determinaciones que acaban 
asumiendo ellas mismas la función del sujeto.

Esta reflexión también debe ser capaz de plantear 
la cuestión de una ratio cognoscendi de la libertad 
que, de uno u otro modo, con más o menos estabili-
dad, nos permita diferenciarla de una espontaneidad 
irreflexiva que la aproxima a algo que se debe asumir 
porque sí, porque, por naturaleza (¿qué naturaleza?), 
es así. Con ello se evitará que esta espontaneidad tor-
ne inútil la cuestión del mal o que, en el mejor de los 
casos, la reduzca a una elección en la que las diferen-
tes alternativas tendrían un mismo peso.

Para atender este último hecho, será necesario 
estudiar el imperativo de hacer ley (el cual nunca es 
la ley misma) como ratio cognoscendi de la libertad y, 
desde ella, plantearse la problemática del mal. Así es 
exactamente como procederá Nancy en L’experiénce 
de la liberté, donde, tras plantearse la cuestión del im-
perativo en el último libro comentado en este artículo, 
aborda la cuestión de la libertad para enfrentar, en sus 
últimos capítulos, la cuestión del mal.

Por supuesto, todo este planteamiento se inscri-
be también en la cuestión de la comunidad que ha 
dado tanta fama al pensamiento de Nancy, de hecho, 
quedaría por ver, por ejemplo (y ya desde sus prime-
ros escritos), cómo se relaciona esa reverberación 
del enunciar previa al sentido y a la significación que 
se exponía en Ego Sum con el “repartimiento de vo-
ces” planteado en Le partage des voix. Pero de nue-
vo, esto nos llevaría a atender el contenido de los 
libros cuando nuestra intención siempre fue limitar-
nos a sus prólogos.

La principal motivación de haber planteado esta 
estrategia de lectura, tal como ya se ha dicho, es la 
de trazar la exigencia y la situación de pensamiento 
a partir de la cual la propuesta de Nancy responde, y 
hacerlo desde la perspectiva explicitada en sus pro-
pios textos. Sin embargo, hay también una segunda 
motivación que hasta el momento no hemos men-
cionado: La de descentrar la cuestión de la comuni-
dad que tan a menudo ha ocupado el lugar principal 
de la lectura de Nancy. Según nuestro parecer, aun-
que se trata de una cuestión importante, es secun-
daria o derivada respecto a estas otras preguntas y 
exigencias que hemos expuesto a partir de la distri-
bución de los dos ejes problemáticos obtenidos con 
la lectura de los prólogos comentados.

Referencias
Bataille, Georges. L’érotisme. Paris: Minuit, 2011.
«De l’être-en-commun». En La communauté 

désoeuvrée, 199-234. Paris: Christian Bourgois, 
1990.

Derrida, Jacques. El Tocar, Jean-Luc Nancy. Buenos 
Aires: Amorrortu, 2011.

—.	 La voix et le phénomène: Introduction au 
problème du signe dans la phénoménologie de 
Husserl. Paris: PUF, 1967.

—.	 Politiques de l’amitié: Suivi de L’oreille de 
Heidegger. Paris: Galilée, 1994.

Ferrari, Federico. «Une distinction aristocratique». 
Europe - Revue litteraire mensuelle, n.o 960 
(2009): 284-89.



173Moreno Ferrer, G. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 163-173

Gratton, Peter, y Marie-Eve Morin, eds. The Nancy 
Dictionary. Edinburgh University Press, 2015.

James, Ian. The Fragmentary Demand: An Introduction 
to the Philosophy of Jean-Luc Nancy. Stanford: 
Stanford University Press, 2005.

—.	 «The Persistence of the Subject: Jean-Luc 
Nancy». Paragraph 25, n.o 1 (2002): 125-41. 
https://doi.org/10.3366/jsp.2002.25.1.125.

Kollias, Hector. «Kant with Lacan, Freud with 
Romanticism: Jean-Luc Nancy and the Syncope 
of Form». Oxford Literary Review 27 (2005): 45-
65. https://doi.org/10.3366/olr.2005.005.

Lacoue-Labarthe, Philippe, y Jean-Luc Nancy. 
L’Absolu littéraire. Théorie de la littérature du 
romantisme allemand. Paris: Seuil, 1978.

—.	 Le titre de la lettre: Une lecture de Lacan. Paris: 
Galilée, 1972.

Mehl, Édouard. «De Descartes À Nietzsche, Et 
Retour». Les Cahiers Philosophiques de 
Strasbourg 51 (2022): 19-32. https://doi.
org/10.4000/cps.5439.

Morin, Pro Marie-Eve. Jean-Luc Nancy. New York: 
Polity, 2012.

Nancy, Jean-Luc. Ego sum. Paris: Flammarion, 1979.
—.	 «La communauté désoeuvrée». Aléa, n.o 4 (1983): 

11-49.

—.	 La remarque spéculative. Paris: Galilée, 1973.
—.	 Le Discours de la syncope, tome I : Logodaedalus. 

Paris: Galilée, 1976.
—.	 Le partage des voix. Paris: Galilée, 1982.
—.	 L’expérience de la liberté. Paris: Galilée, 1988.
—.	 L’Impératif catégorique. Paris: Flammiron, 1983.
—.	 L’oubli de la philosophie. Paris: Galilée, 1986.
—.	 «Un sujet?» En Homme et sujet: La 

subjectivité en question dans les sciences 
humaines : conférences du Centre d’études 
Pluridisciplinaires sur la subjectivité, Université 
Strasbourg I, de A. Michels, J. P. Vernant, J. L. 
Nancy, y M. Safouan. Paris: Editions L’Harmattan, 
2000.

Nietzsche, Friedrich. Aurora. Pensamientos Morales. 
Madrid: Biblioteca Nueva, 2013.

—.	 Más allá del bien y del mal: Preludio de una 
filosofía del futuro. Traducido por Andrés 
Sánchez Pascual. Madrid, 2012.

Rodríguez Marciel, Cristina. «Jean-Luc Nancy y la 
imposibilidad del nihilismo. “passio nova”: una 
lectura de la “Redlichkeit” nietzscheana a través 
del imperativo categórico». CONVIVIUM, 2013, 
123-48.

—.	 Nancytropías. Topografías de una filosofía por 
venir en Jean-Luc Nancy. Madrid: Dykinson, 2011.




