
109An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 109-120

El pensar y el mal banal en Arendt: 
hacia una nueva interpretación

https://dx.doi.org/10.5209/ashf.94065� Recibido: 26/01/2024 • Aceptado: 30/07/2024

Resumen: Este artículo controvierte la noción de mal banal entendida como irreflexión o incapacidad para 
pensar. Las razones son varias. Arendt no aclara cómo puede llegarse al estado lamentable de irreflexividad. 
También subsisten algunas interpretaciones confusas en torno al mal banal. Pero, más todavía, la definición 
de mal banal halla una suerte de tesis contradictoria: la de que el mal proviene no de la inhabilidad para 
pensar, sino de un no saber pensar con rectitud moral al que se le oculta el mal. Las causas del pensar moral 
erróneo están en santo Tomás. Son la pasión, el vicio y la ignorancia. Desde este acercamiento al mal banal 
es que pueden articularse en armonía Arendt y santo Tomás. En último lugar se intentan fundamentar algunas 
vías que conecten entre sí el mal radical y el mal banal. Cabe resaltar que el artículo pone de manifiesto cuán 
vivo sigue el debate sobre el significado del mal banal.
Palabras clave: Arendt; santo Tomás; mal banal; pensar.

ENG Thinking and Banal Evil in Arendt: 
Towards a New Interpretation

Abstract : This article disputes the notion of banal evil, understood as thoughtlessness or inability to think. The 
reasons are manifold. Arendt does not clarify how one arrives at the unfortunate state of thoughtlessness. There 
are also some confusing interpretations of banal evil. But more than that, the definition of banal evil contains a 
kind of contradictory thesis: that evil does not result from an inability to think, but from a failure to think morally 
correctly, in which the evil is hidden. According to St. Thomas, the causes of wrong moral thinking are passion, 
vice and ignorance. It is from this approach to banal evil that Arendt and St. Thomas can be articulated in 
harmony. Finally, an attempt is made to stablish some of the paths that connect radical evil and banal evil. It is 
worth noting that the article shows how much the debate about the meaning of banal evil is still alive.
Key words: Arendt, saint Thomas, evil banal, thinking.

Sumario: Introducción. 1. El pensar a juicio. 2. Algunas exégesis sobre el pensar y el mal banal. 3. ¿Una 
ausencia total del pensar en Eichmann? 4. Lo que destruye el pensar moral. 5. Mal radical y mal banal. 
Conclusión.

Cómo citar: Barrios Andrade, D. F. y Irizar, L. B. (2026). El pensar y el mal banal en Arendt: hacia una nueva 
interpretación. Anales del Seminario de Historia de la Filosofía, 43 (1), 109-120.

Anales del Seminario de Historia de la Filosofía
e-ISSN 0211-2337

E ST U D I OS

Diego Fernando Barrios Andrade
Universidad Santo Tomás, Seccional Tunja   
Liliana B. Irizar
Universidad Sergio Arboleda   

Introducción
Como se sabe, el tema de la banalidad del mal, tal y 
como lo ha acuñado y hecho célebre Hannah Arendt, 
ha sido objeto de incontables análisis y discusiones. 
Bajo este aspecto, se podría pensar que probable-
mente quede poco que añadir a lo dicho hasta ahora. 
Este artículo analiza la noción de mal banal y propo-
ne algunos giros en su conceptualización. Comienza 
con un repaso de los lugares en que Arendt define el 

mal banal. Ello tiene el propósito de recordar que la 
filósofa alemana asocia el mal banal con la incapa-
cidad para pensar o irreflexión. Luego examina las 
interpretaciones de algunos autores acerca del mal 
banal. Con esto se trata de evidenciar las limitacio-
nes teóricas que se contienen en aquellas interpre-
taciones. Especial atención y crítica se hace del ar-
gumento de la obediencia razonada como sinónimo 
de la banalidad del mal.

https://dx.doi.org/10.5209/ashf.98661
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:diego.barrios%40usantoto.edu.co?subject=
https://orcid.org/0000-0001-8979-270X
mailto:liliana.irizar%40usa.edu.co?subject=
https://orcid.org/0000-0001-9815-9471


110 Barrios Andrade, D. F. y Irizar, L. B. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 109-120

En seguida se cuestiona la tesis arendtiana de 
que el mal de Eichmann deriva de su incapacidad 
para pensar o ausencia de pensamiento. La manera 
en que esto se hace es aportando algunos pasajes 
de Eichmann en Jerusalén en los que se muestra 
que la participación de Eichmann en el Holocausto 
se debió no a su no pensar, sino al pensar basado 
en razones espurias tras las que vino a ocultársele 
la maldad de sus actos. Posteriormente, se abordan 
las causas que mantienen velado el mal al pensar: 
la pasión, el vicio y la ignorancia. Por este camino se 
llega a establecer un vínculo entre Arendt y Tomás 
de Aquino. El planteamiento que subyace en el fondo 
de todo esto es el de que se puede pensar para o 
desde el mal, dirigiéndose errónea e inconsciente-
mente hacia el mal en virtud de la misma razón. Esta 
es otra manera de descifrar el mal de Eichmann. Por 
último, se consideran las relaciones conceptuales 
entre el mal radical y el mal banal. Aquí surgen dos 
cuestiones mutuamente implicadas. La primera es la 
de saber si Arendt, como se cree a veces, renuncia 
al mal radical. La segunda hace alusión a la manera 
como podrían articularse el mal radical y el mal banal 
en la obra de Arendt.

1. El pensar a juicio
Arendt empleó por primera vez la noción de bana-
lidad del mal en Eichmann en Jerusalén. La única 
mención que allí hizo de este término se encuentra 
en la última oración con la que cierra el capítulo que 
precede al Epílogo de Eichmann en Jerusalén1. Más 
tarde, Arendt añadirá una nueva sección a su libro: el 
Post scriptum2. En ella aclara lo que entiende por la 
banalidad del mal. Arendt asocia el mal banal con la 
irreflexión o incapacidad para pensar. Ve una “inter-
dependencia entre la irreflexión y la maldad”3. Pero 
este acercamiento al mal banal contrasta con uno de 
los temas más tratados en Eichmann en Jerusalén: la 
conciencia del acusado. Arendt tuvo un especial in-
terés por la conciencia de Eichmann, tal como se ob-
serva al comienzo del capítulo séptimo de Eichmann 
en Jerusalén: “Hasta el momento, mi estudio de la 
conciencia de Eichmann se ha basado en pruebas 
que el propio Eichmann había olvidado”4. Las refe-
rencias a la conciencia de Eichmann son abundan-
tes en Eichmann en Jerusalén.

Arendt tuvo ocasión de asimilar el mal banal a una 
conciencia errónea, pero no lo hizo. Su decisión por 
la irreflexión o incapacidad para pensar como sinó-
nimo del mal banal se mantuvo intacta hasta en sus 
últimos escritos, aquellos que estaba preparando 
para sus Gifford Lectures. En El pensar y las reflexio-
nes morales, Arendt sostiene la misma tesis acerca 
del mal banal:

Sin embargo, a pesar de lo monstruoso de los 
actos, el agente no era un monstruo ni un de-
monio, y la única característica específica que 
se podía detectar en su pasado, así como en 

1	 Hannah Arendt, Eichmann en Jerusalén (Bogotá: Penguin 
Random House Grupo Editorial, 2020), 368.

2	 La primera versión de Eichmann en Jerusalén se publicó 
en 1963; la siguiente, que trae la sección del Post scriptum, 
en 1965.

3	 Arendt, 419.
4	 Arendt, 165.

su conducta a lo largo del juicio y del examen 
policial previo fue algo enteramente negativo: 
no era estupidez, sino una curiosa y absoluta-
mente auténtica incapacidad para pensar5.

Lo mismo hace en la introducción a La vida del 
espíritu:

Lo que me impresionó del acusado [Eichmann] 
era su manifiesta superficialidad… No repre-
sentaba ningún signo de convicciones ideo-
lógicas sólidas ni de motivos específicamente 
malignos, y la única característica destacable 
que podía detectarse en su conducta pasada, 
y en la que manifestó durante el proceso y los 
interrogatorios previos, fue algo enteramente 
negativo; no era estupidez, sino incapacidad 
para pensar. Esa total ausencia de pensa-
miento –tan común en nuestra vida cotidiana, 
en la que apenas tenemos el tiempo, y menos 
aún la disposición, para detenernos y pensar– 
fue lo que atrajo mi atención6.

Esta es la definición más común acerca de la 
banalidad del mal, aquella que lo equipara con la 
incapacidad para pensar. Arendt, como se dijo, la 
mantuvo con firmeza en sus escritos posteriores 
a Eichmann en Jerusalén. Las razones para adhe-
rirse a aquella tesis están presentes en la misma 
Arendt, según salta a la vista. La interpretación 
más inmediata de esta aproximación arendtiana a 
la banalidad del mal señala que el mal de Eichmann 
fue el resultado de su superficialidad e incapaci-
dad para pensar. El impresionante mal salido de 
las manos de Eichmann, ese del que no se sentía 
culpable en lo más mínimo, ha sido consecuencia 
de su falta de pensamiento o de su evasión del 
pensar. La explicación de Arendt al fenómeno de 
los actos criminales de Eichmann se mueve en 
este sentido. También lo hacen, por supuesto, no 
pocos de los estudiosos de su obra.

Ante esta perspectiva podría uno preguntarse si 
Eichmann eludió las cuestiones morales que le plan-
teaban no solo las funciones administrativas de su 
cargo, sino también la Solución Final. Este interro-
gante no es inútil, pues no tiene una respuesta obvia, 
como pudiera creerse, incluso a la luz de la consabi-
da definición del mal banal. Está justificado, además, 
porque las lecturas sobre Eichmann –entre la que 
cabe contarse la de Arendt– no son del todo cohe-
rentes. Aunque hay que decir que estas lecturas se 
siguen como conclusiones lógicas de las especula-
ciones de Arendt sobre el mal banal.

El lugar que ocupó Eichmann en el Holocausto 
no fue menos que trascendental. Aunque no fue el 
cerebro detrás de la Solución Final, como lo sostuvo 
el fiscal del juicio, Eichmann fue uno de los hombres 
sin cuya colaboración este macabro plan no habría 
tenido éxito. Él era el encargado de organizar y poner 
en marcha el transporte masivo de los judíos hacia 
los campos de concentración a donde se los envia-
ba como parte de una planeación de exterminio to-
tal. Eichmann estuvo al corriente de la Solución Final 

5	 Hannah Arendt, Responsabilidad y juicio (Barcelona: Editorial 
Paidós, 2007), 161.

6	 Hannah Arendt, La vida del espíritu (Barcelona: Editorial Pai-
dós, 2002), 30-31.



111Barrios Andrade, D. F. y Irizar, L. B. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 109-120

desde su mismo comienzo. Pero nunca se apartó de 
sus deberes criminales. Este hombre normal, cuer-
do, no doctrinario, ni proclive a la crueldad o la vio-
lencia, no renunció a su tarea de transportar a los 
judíos a las fábricas de la muerte, ni siquiera en el 
momento mismo en que las líneas ferroviarias deja-
ron de ser seguras para la deportación. En su lugar, 
Eichmann organizó las marchas a pie de los judíos 
en su afán por continuar cumpliendo la ley y las ór-
denes del Führer.

La labor encomendada a Eichmann tuvo que 
enfrentarlo a las cuestiones morales que suponía 
el hacerse partícipe de las matanzas masivas. Sin 
embargo, Eichmann permaneció al frente de sus 
ocupaciones, no las rehuyó, pese a todo lo que im-
plicaban. ¿Por qué Eichmann no abandonó su traba-
jo, sino que se prestó a colaborar en el asesinato de 
millones de judíos? Esta pregunta se la hicieron los 
jueces a Eichmann, y Arendt, que estuvo presente en 
el juicio de Jerusalén, configuró su propia respuesta 
contradiciendo lo que el acusado refería, así como 
lo que concibieron los jueces. Esta pregunta estaba 
implicada por necesidad en el juicio, ya que los jue-
ces tenían que determinar cuál había sido el tipo de 
responsabilidad del acusado en el Holocausto. La 
respuesta de Arendt se concreta en su definición del 
mal banal. Arendt responde diciendo que Eichmann 
fue un hombre irreflexivo. En su opinión, Eichmann 
habría hecho caso omiso a las cuestiones morales 
que su cargo de jefe de las deportaciones le granjea-
ban. Esto significa, en consecuencia, que Eichmann 
evitó pensar o esquivó el diálogo consigo mismo. 
Eichmann no pensó, fue un individuo incapaz de va-
lerse de su pensamiento. Así es como halla soporte 
el concepto de la banalidad del mal de Arendt.

La respuesta de Arendt no es desdeñable desde 
ningún punto de vista. Pero ha conducido a ciertos 
equívocos y, lo que es más, deja de lado otra consi-
deración del pensar. El pensar puede hacerse para 
el mal. El hombre puede dirigirse con su pensamien-
to hacia el mal. Esta faceta del pensar es la que se 
pasa por alto en la explicación que Arendt da del 
caso Eichmann. Uno podría aventurarse a formular 
la hipótesis de que Eichmann cometió el mal banal 
no porque no pensó, tal como asiente Arendt, sino 
porque pensó en vista del mal. No obstante, aun 
cuando pueda fundamentarse una comprensión del 
pensar con miras al mal, surge el problema de saber 
si Eichmann empleó efectivamente su pensamien-
to de este modo. Aunque sea justa esta inquietud, 
no es del todo fácil de dirimir desde el Eichmann de 
Arendt. Antes de ensayar un remedio al problema de 
si Eichmann utilizó su pensamiento para el mal, es-
tará bien mostrar los límites del pensar en Arendt tal 
como lo entendió a partir de este oficial nazi. Estos 
límites son también notables en algunos tratamien-
tos sobre la banalidad del mal.

2. �Algunas exégesis sobre el pensar y el 
mal banal

En una de las más recientes publicaciones sobre el 
mal banal se ponen en evidencia estas limitaciones 
interpretativas en torno al pensar o, por mejor de-
cir, el no pensar de Eichmann. Di Pego comprende 
el mal banal como un subproducto de la obediencia 

razonada de Eichmann7. Di Pego sitúa su análisis so-
bre la banalidad del mal en el contexto de Los orí-
genes del Totalitarismo y afirma que ya en esta obra 
arendtiana hay un germen de algunos de los plan-
teos teóricos que luego constituirían el mal banal. 
Para Di Pego es clave el concepto de hombre masa, 
pues esta clase de hombre es la que posibilita la 
dominación totalitaria. El totalitarismo necesita del 
hombre masa tanto para abrirse paso, como para 
lograr un control absoluto de la sociedad. La carac-
terística principal de este hombre masa, que Di Pego 
descubre en sintonía con Arendt, es la obediencia.

Eichmann usó en su defensa el argumento de la 
obediencia a las órdenes superiores como un moti-
vo para atenuar sus responsabilidades en el geno-
cidio. Pero ni los jueces ni la misma Arendt le dieron 
crédito a esta razón con la que Eichmann buscaba 
flexibilizar sus delitos. Arendt la rechaza, y Di Pego 
hace lo mismo, porque no creía en la teoría del en-
granaje desde la que los individuos singulares de la 
gigantesca maquinaria del régimen totalitario, desti-
nada a matar, intentaban zafarse de sus culpas. Pero 
Di Pego no abandona la idea de obediencia y para 
salvarla la aplica a Eichmann con el calificativo de 
razonada en su examen del mal banal. La obedien-
cia razonada implica un acatamiento de las órdenes 
superiores con iniciativa propia y diligencia eficaz8. 
Que sea razonada significa que Eichmann ejercía 
un pensar lógico o deductivo9 con el que supera-
ba los obstáculos que le apartaban de su misión y 
venía a hacerse más solícito en el cumplimiento de 
la Solución Final. Esta obediencia razonada deja de 
lado el pensamiento moral, aquel con el que se pone 
una barrera al mal banal.

Di Pego diferencia entre la obediencia razonada 
de Eichmann y la obediencia ciega del ciudadano de 
a pie u hombre corriente10. En realidad, ambas no-
ciones podrían igualarse. La distinción tal vez más 
notoria entre estas categorías de la obediencia es 
la del puesto que se ocupa dentro del aparato bu-
rocrático del Estado totalitario. La obediencia de 
Eichmann es razonada por cuanto su trabajo dentro 
de la burocracia estatal le impone realizar unas obli-
gaciones delictivas. La obediencia ciega del hombre 
masa es pasiva por cuanto desempeña un papel de 
apoyo o adhesión puramente numérica al totalitaris-
mo. Si bien nada de esto es un desacierto, Di Pego 
omite tratar los dilemas morales que generaba el na-
cionalsocialismo y reclamaban una toma de posición 
moral, especialmente en el caso de Eichmann, quien 
no era un doctrinario ni un convencido de los ideales 
del nazismo. La obediencia razonada de Eichmann 
parece como si él, ante la orden de enviar a los ju-
díos a una muerte segura en los campos de concen-
tración, no hubiera más que asentido sin plantearse 
ninguna inquietud moral. Si esto es así, la obediencia 
de Eichmann sería también ciega como la del hom-
bre masa, ciega bajo un criterio ético. Suponer que 
Eichmann obedecía las órdenes recibidas sin inte-
rrogarse por su contenido ético conlleva negar que 

7	 Anabella Di Pego, “El problema del mal contemporáneo y el 
papel de la obediencia. Reconsideraciones sobre la banali-
dad del mal”, Revista de Filosofía 48, núm. 1 (2023): 237-253.

8	 Di Pego, 248.
9	 Di Pego, 247.
10	 Di Pego, 242.



112 Barrios Andrade, D. F. y Irizar, L. B. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 109-120

en todo hombre existe un sentido moral innato. La 
obediencia razonada es un planteamiento conse-
cuente con la irreflexión o incapacidad para pensar. 
Si Eichmann era un individuo irreflexivo o no pensan-
te, su actitud puede explicarse mediante la obedien-
cia. Ciertamente, Eichmann debió ajustarse a una 
posición moral y esto le llevó a tener que pensar, más 
que a no pensar, como sugiere Arendt, al menos de 
un modo poco acertado en relación con las circuns-
tancias que se le presentaban a su alrededor.

La obediencia razonada figura en Bauman bajo la 
apariencia de la razón instrumental. Bauman sigue 
la premisa básica de Arendt sobre Eichmann, la de 
que era un hombre irreflexivo11. Pero le asigna otro 
tipo de racionalidad, en la que cree que sobresalía: 
la razón instrumental12. Eichmann era, al juicio de 
Bauman, un burócrata hábil y competente para tener 
a punto sus deberes, que acostumbraba a desenvol-
verse en sus funciones adecuando con imaginación 
los medios convenientes al objetivo de la Solución 
Final. Eichmann es, para Baumann, un ejecutivo de 
esos que es invaluable para una organización cual-
quiera13. Su racionalidad instrumental le permitía esa 
obediencia activa que le ganaba el beneplácito de 
sus superiores. La obediencia en Eichmann estaba 
hecha de racionalidad instrumental. La obediencia 
razonada y la razón instrumental son como las dos 
caras de una misma moneda. Eichmann era un fun-
cionario obediente, dotado de una perspicaz razón 
instrumental, con la que efectuaba a cabalidad sus 
compromisos en la empresa del genocidio. La obe-
diencia razonada deriva de la razón instrumental.

Baumann concibe a Eichmann a la manera de 
Arendt, como un individuo ajeno al pensamien-
to, pero dotado de una aguda razón instrumental. 
Tampoco intuye que el pensamiento pueda abocar-
se al mal, o al menos no lo declara así en Eichmann. 
Es que Arendt lo había configurado con un rasgo 
distintivo de positividad14. El pensar es solo para el 
bien, nunca para el mal15. Quien piensa no cae en el 
mal. Como Eichmann fue incapaz de pensar, acabó 
convirtiéndose en uno de los peores criminales de la 
historia. De esta manera, la única racionalidad que 
puede descubrirse en él no es más que una de corte 
instrumental. Esta limitación impuesta a la inteligen-
cia de Eichmann no permite reparar en el uso malé-
volo que puede hacerse del pensamiento. La razón 
instrumental puede ejercerse desde el pensar para 
el mal, puede ejecutarse gracias a este. La destreza 
que la razón instrumental tiene en Eichmann se debe 

11	 Zygmunt Bauman y Leonidas Donskis, Ceguera moral. La 
pérdida de sensibilidad en la modernidad líquida (Barcelona: 
Editorial Paidós, 2017), 38.

12	 Arne Johan Vetlesen, “Hannah Arendt on conscience and 
evil”, Philosophy and Social Criticism 27, núm. 5 (2001): 9.

13	 Bauman y Donskis, 38. Zafranski se localiza en esta misma 
línea al describir a Eichmann como un burócrata hábil y obe-
diente, que tenía una conciencia limpia al saberse parte de 
una empresa industrial orquestada para matar y someterse 
sin más a las órdenes de sus superiores. Rüdiger Zafranski, 
El mal o El drama de la libertad (Barcelona: Tusquets Editores, 
2002), 242.

14	 Esto puede verse en que Arendt toma como modelo del pen-
sar a Sócrates.

15	 Vetlesen, 9; Arendt, Responsabilidad y juicio, 71, 110-111. Véa-
se, especialmente, el capítulo “El pensar y las reflexiones 
morales”. Arendt identifica a Sócrates como el modelo para-
digmático del pensar moral.

a que pensaba moviéndose hacia el mal, un mal ig-
norado o desconocido, que le era imposible recono-
cerlo. El mal se acepta desde dentro de sí mismo, 
desde el diálogo íntimo consigo mismo, en palabras 
de Arendt, y viene a hacerse imperceptible debido a 
esta aceptación racionalizada. Hay también un pen-
sar moral para el mal, pese a que pueda haber en su 
base razones o motivaciones superficiales. La razón 
instrumental no está emancipada del pensar moral, 
pero en Bauman no hay una advertencia al respecto.

La obediencia razonada se asemeja a un automa-
tismo del comportamiento. Pero esto no puede ser 
el mal banal. Una sucinta anotación en la línea del 
automatismo la propone Susnik:

Su raíz [del mal], al menos en el caso de 
Eichmann (del Eichmann de Arendt), se halla 
en la superficialidad de una persona que care-
ce de profundas convicciones, que estima por 
sobre todo llevar a cabo lo que se le ha orde-
nado sin pensar por sí mismo en la moralidad 
de tales imperativos16.

Esta actitud que se le atribuye a Eichmann, pro-
cedente de su incapacidad para pensar, lo asimila a 
un autómata y no a un agente moral17. Tal es una de 
las conclusiones que pueden deducirse falsamen-
te de las especulaciones de Arendt. Sin embargo, 
no es posible que Eichmann no hubiese pensado 
en algún momento en la moralidad de las órdenes 
que le venían de arriba. La muerte de millones de 
víctimas, por obra suya, alguna suerte de reflexión 
moral tuvo que haberle acarreado. La misma Arendt 
indujo a estos equívocos.

La lectura de Susnik sobre el mal banal es au-
daz. Susnik lo identifica con la ignorancia18. El frag-
mento del que se vale es uno corto de Eichmann en 
Jerusalén: “Para expresarlo en palabras llanas, po-
demos decir que Eichmann, sencillamente, no supo 
jamás lo que hacía”19. Susnik aclara que Eichmann 
estaba al tanto del paradero de los judíos deporta-
dos a los campos de concentración, ya que él de-
bió visitar algunos, al igual que enterarse de primera 
mano de los planes de la Solución Final. Así que no 
es esta la ignorancia o desconocimiento que Susnik 
tiene en mente con relación a Eichmann. El no saber 
al que se refiere Susnik es uno por el que Eichmann 
desconoce lo inmoral de sus actos20. Susnik sigue 
en esto a Arendt, tal como él mismo lo declara, pues 
sitúa el no saber de Eichmann en su irreflexión. La 
ignorancia de Eichmann o el desconocimiento de 
que sus actos estaban mal fue lo que le llevó a no 
arrepentirse nunca y colaborar en la extensión de un 

16	 Martín Susnik, “Arendt y santo Tomás: mal, ignorancia e irre-
flexión”, Sapientia 74, núm. 244: 58-59. Las cursivas no están 
en el texto, son propias.

17	 Villa previene contra los peligros de comprender de esta for-
ma el comportamiento de Eichmann. Dana R. Villa, Politics, 
Philosophy, Terror. Essays on the Thought of Hannah Arendt 
(New Jersey: Princeton University Press, 1999), 46.

18	 Susnik, 60.
19	 Arendt, Eichmann en Jerusalén, 418. Las cursivas son de 

Susnik, no están en Arendt. Susnik propone esta traducción 
al texto de Eichmann en Jerusalén. La traducción en boga 
de Penguin Random House Grupo Editorial dice: “… no supo 
jamás lo que se hacía”.

20	 Susnik, 71.



113Barrios Andrade, D. F. y Irizar, L. B. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 109-120

mal que parecía ser ilimitado. La banalidad del mal 
se entiende ahora como resultado de la ignorancia.

El desconocimiento moral implicado en el mal ba-
nal, según advierte Susnik, impide que se sepa qué 
está bien y qué mal cuando se actúa. La causa de 
esto está en la incapacidad para pensar. La propues-
ta de Susnik es más amplia, pues intenta una relec-
tura de Arendt sobre la base de algunas enseñanzas 
de Tomás de Aquino. En aquella propuesta subsisten 
algunas cuestiones que merecen retomarse más 
adelante. Por lo pronto, reforcemos una idea ya co-
mentada antes para tomar distancia de Susnik: la 
ignorancia de Eichmann no se debe a su no pensar, 
sino a su no pensar bien. Pensar apoyándose en el 
mal hace que este no sea conocido como lo que es 
tardía o tempranamente. El asesinato es evidente-
mente un mal. Eichmann lo sabía, no podía ignorarlo, 
pero su pensar falaz le hizo encubrirlo y engañarse. 
Eichmann sabía que estaba cooperando al genoci-
dio judío. El hombre puede alejarse de la verdad de 
sus actos por medio de un pensar moral equivocado. 
Este pensar es lo que le conduce a la ignorancia del 
mal. El hombre puede desistir de su conocimiento 
del mal, olvidarse de lo que es el mal y no tener más 
como malo lo que antes ponderaba de esa manera. 
Esto es lo que le sucedió a Eichmann. Señal cierta 
fue su adaptación simplista a la moral del nazismo y 
la manera cómplice como juzgaba sus actuaciones.

Otro elemento que se señala como parte de la 
banalidad del mal, y en concordancia con la incapa-
cidad para pensar, es el de los motivos o intenciones 
triviales. Arendt así lo subraya repetidamente21, lo 
cual ha hecho que se ponga también énfasis en este 
aspecto en la comprensión del mal banal. Eichmann 
carecía de intenciones malignas o perversas. Él no 
era un monstruo o villano ni un sádico o insano men-
tal. Tampoco le movía la ambición, el odio, el antise-
mitismo o el ansia de riqueza y poder. Las motiva-
ciones más típicas que mueven al crimen, aquellas 
con las que se llega hasta su raíz, no originaron las 
actuaciones de Eichmann. Antes bien, las motivacio-
nes de Eichmann eran de lo más banales: agradar 
a sus superiores, ascender en rango militar, realizar 
su trabajo con diligencia y exactitud. Arendt creía 
separarse con esto de la tradición de pensamiento 
occidental sobre el mal. El mal ya no proviene solo 
de un deseo deliberado o una voluntad inclinada al 
egoísmo; también surge de individuos corrientes en 
los que no es posible entrever síntomas de malicia.

Conway otorga igualmente un papel central a la 
ausencia de motivos sólidos en el tratamiento que 
hace del mal banal en Banality, Again22. Allí afirma que 
los motivos fútiles son apenas un reflejo de la irre-
flexión. Porque no se piensa, no se cuenta sino con 
motivaciones espurias como guía de los actos. Los 
motivos banales –dice Conway– no son más que fruto 
de la irreflexividad23 y, a la vez, constituyen la causa 

21	 Arendt, Eichmann en Jerusalén, 417-418; Arendt, La vida del 
espíritu, 30.

22	 En la misma línea de Conway se sitúa un juicioso trabajo de 
Bernstein. Richard J. Bernstein, El mal radical. Una indagación 
filosófica (Buenos Aires: Ediciones Lilmod, 2002), 297-397.

23	 Daniel Conway, “Banality, Again”, en The trial that never ends: 
Hannah Arendt’s “Eichmann in Jerusalem” in restrospect, ed. 
Richard J. Golsan y Sarah Misemer (Toronto: University of To-
ronto Press, 2017), 77.

más inmediata del mal24. La posición de Conway es 
ciertamente válida y está en estrecha relación con las 
observaciones de Arendt sobre la banalidad del mal. 
Pero podría también sostenerse la afirmación de que 
el pensar puede apoyarse en motivos superficiales. 
La conducta de Eichmann puede interpretarse bajo 
esta luz. Sus motivaciones irrisorias influenciaron 
su pensamiento induciéndolo al mal banal. La pers-
pectiva que de este modo quiere enfatizarse es la de 
que el mal procede de una razón incapaz de pensar 
correctamente. Esto establece un giro en la concep-
tualización del mal banal, pero no es no armonizable 
en sus rasgos generales con lo que propone Arendt, 
según saldrá a relucir más abajo.

En términos amplios, subsiste, como predomi-
nante, una definición del mal banal por la que se lo 
iguala con la incapacidad para pensar. Esta defini-
ción, lejos de ser unívoca, ha dado paso a variadas 
exégesis sobre el mal banal, las cuales tienen su pun-
to de partida en la irreflexión. La sombra de Arendt 
alrededor de este manejo del mal banal está fuera 
de duda. Sus postulados, pese a las duras críticas, 
persisten como el eje de los estudios del mal banal. 
Aunque los análisis antes citados tienen su parte de 
verdad, por fundarse en la incapacidad para pensar, 
señalada por Arendt, desatienden otra funcionalidad 
que es característica del pensar: su uso para el mal. 
Este uso del pensar es también fundamental para el 
discernimiento de lo que es el mal banal.

3. �¿Una ausencia total del pensar en 
Eichmann?

Arendt asombra a sus lectores cuando dice que la 
moral se reveló en la Alemania de Hitler en su signifi-
cado original, como un acervo de costumbres o ma-
neras, “susceptible de ser sustituido por otro conjun-
to análogo con no mucha mayor dificultad que la que 
plantearía cambiar los hábitos de comportamiento 
en la mesa de un individuo o un pueblo”25. Arendt 
transmite en Eichmann en Jerusalén la impresión de 
que todo el horror de la guerra y del Holocausto no 
fueron más que expresión de un talante irreflexivo 
imperante entre la gente. Esa facilidad con que los 
individuos vinieron a la nueva moralidad se patentiza 
en Eichmann. Nada de esto es de poca importancia. 
Pero promueve la idea –no del todo exacta– de que 
la asunción de unos nuevos valores por parte del 
hombre se hace sin el ejercicio del pensar. El hom-
bre, como ser racional, no puede no pensar o dejar 
de pensar, pero puede hacerlo erróneamente y no 
darse cuenta de lo que concibe por su inteligencia. 
Esto es lo que se echa en falta en las reflexiones de 
Arendt sobre el pensar. Toda actuación humana sue-
le ampararse bajo algún pensamiento, bueno o malo, 
implícito o explícito.

¿Qué es el pensar para Arendt?26 Es un diálogo o 
discurso que el yo mantiene consigo mismo en la au-
sencia de las palabras habladas. El hombre puede 
volver dentro de sí y examinar sus experiencias o las 
ajenas para dotarlas de significación. Para esto es el 

24	 Conway, 72.
25	 Arendt, 76.
26	 Para no sobrecargar el texto con pie de páginas, se referen-

cian los lugares de las obras donde Arendt habla del pensar. 
Arendt, Responsabilidad y juicio, 161-184; Arendt, La vida del 
espíritu, 189-215.



114 Barrios Andrade, D. F. y Irizar, L. B. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 109-120

pensar. Ese yo con el que se entra en contacto dentro 
de sí mismo le habla al hombre, le amonesta por lo que 
hace de malo. El diálogo con el yo se da en la solitud, es 
decir, en el encuentro consigo mismo y en el alejamien-
to del activismo y el mundo de las apariencias. El pen-
sar actualiza la diferencia que hay en cada hombre, el 
dos-en-uno que habita en él, como le gustaba decir a 
Arendt. El pensar hace al hombre autoconsciente y de 
la armonía interna con su yo es que dimana la concien-
cia moral. El pensar, además, engendra la memoria. El 
hombre pensante, al hablar consigo mismo, mantie-
ne vivas para sí las lecciones del pasado extraídas de 
las experiencias reflexionadas. La condición para que 
haya diálogo es que el individuo pueda ser amigo de 
sí mismo. Toda esta aproximación de Arendt al pensar 
está calcada de Sócrates.

El pensar tiene un efecto destructivo, derriba ído-
los, doctrinas, prejuicios, clichés que obstaculizan 
entender la realidad humana propia y circundante. El 
pensar no tiene fin, mientras que el conocer sí lo tiene. 
Pues siempre pueden someterse al pensamiento las 
circunstancias y hechos cambiantes en busca de su 
sentido. En cambio, el conocer concluye su operativi-
dad cuando se llega a la posesión de eso por lo que 
se indagaba. El pensar purga de toda opinión vana, 
que lo impide realizarse. En continuidad con Sócrates, 
Arendt expresa que el yo espera al hombre pensan-
te en la solitud para reprocharle o advertirle sobre la 
maldad de sus actos. Este yo hace que el hombre no 
pueda convivir consigo mismo mientras sea un mal-
hechor. El hombre que piensa no puede llevar una 
vida en contradicción con su yo. Sin embargo, existe 
el peligro o tentación de que alguien rehúya el diálo-
go consigo mismo. Pero quien abandona el diálogo 
íntimo con su yo se despersonaliza. Arendt ubica en 
esta armonía interior del hombre el principio moral por 
excelencia. La congruencia del hombre con su yo es 
una señal de que piensa. Todo esto es una invitación 
al cultivo de la interioridad humana.

Lo único que le basta al hombre para evitar el 
diálogo consigo mismo es no volver nunca la mirada 
hacia su interioridad, decidirse a instalarse en nada 
más que la exterioridad mundanal. Así se escapa, 
por comodidad, de las advertencias o luchas con el 
yo. También de esta manera alguien oculta para sí 
mismo sus crímenes o maldades y no tiene nada de 
lo que pueda remorderse. El no pensar lleva al rápido 
olvido del mal cometido. De ahí se sigue la desme-
moria: “Nadie puede recordar lo que no ha pensado 
a fondo mediante la conversación consigo mismo al 
respecto”27. El hombre no recuerda nada en tanto no 
lo haya pensado. El pensamiento detiene el mal; el 
no pensar lo desata en una secuencialidad infinita. 
“Los mayores malhechores son aquellos que no re-
cuerdan porque no han pensado nunca en el asunto, 
y sin memoria no hay nada que pueda contenerlos”28. 
He aquí la esencia del mal banal: la renuncia a la re-
flexión. El hombre permanece un desconocido para 
sí mismo cuando huye del pensar.

Las palabras de Arendt sobre el pensar son suges-
tivas. Refuerzan la relación del mal banal con la irre-
flexión o incapacidad para pensar. Supuesta esta se 
desencadenaría aquel, como ilustra Arendt apelando 

27	 Arendt, Responsabilidad y juicio, 110.
28	 Arendt, 111.

al ejemplo de Eichmann. Arendt asegura de que el 
efecto de la incapacidad para pensar es el mal banal. 
Pero esta premisa sobre el mal banal merece proble-
matizarse, ya que halla una suerte de argumento con-
tradictorio: el de que el mal procede no de la carencia 
de pensamiento, sino de su misma manifestación29. 
El mal viene también del pensar o diálogo consigo 
mismo en el que su presencia puede hacerse velada. 
El mal puede justificarse de modo racional sin que 
uno sea consciente de lo que está haciendo.

Si es cierto que el pensamiento descongela los 
conceptos abstractos y los pasa a juicio, lo es tam-
bién que los crea. Es decir, el mal necesita de una 
justificación. Uno puede verla en los discursos polí-
ticos proclamados abiertamente, sin asomo de ver-
güenza, para dar rienda suelta a una guerra injusta 
e infame. O también en las apologías que construye 
un gobierno dictatorial para aferrarse al poder y dis-
pensarse de sus fechorías. Uno no puede menos de 
preguntarse si lo que anuncian al público con tanta 
pompa y cargado de mentiras en verdad se lo creen 
o si debajo de lo que dicen subyacen más bien otras 
intencionalidades, como tantas veces se ventila. Lo 
cierto es que puede haber convicciones ancladas en 
ideaciones nada verdaderas, pero que pueden to-
marse como tal. Esos discursos del mal, que tantas 
veces se organizan en las ideologías, tienen su raíz 
en el pensamiento humano. Lo que públicamente 
se dice, se acepta antes en diálogo consigo mismo. 
Lo mismo acontece con cualquier otra obra mala, 
sin que importe su misma gravedad. A Eichmann no 
cabe atribuirle la grandilocuencia de los discursos 
públicos, que nunca los tuvo, pero sí la de un diálo-
go íntimo con el que abraza el mal hasta hacerse in-
consciente de él en sentido moral.

Aunque Arendt pone énfasis en la incapacidad 
para pensar de Eichmann, provee también pruebas 
de que él tuvo que enfrentarse a los dilemas mora-
les que traía consigo la Solución Final. En esta batalla 
con la nueva situación, Eichmann se debatía en con-
flictos internos que le reclamaban pensar y acertar 
una decisión. Como secretario de la Conferencia 
de Wannsee, en la que iba a tratarse de la Solución 
Final y en la que Heidrych, su artífice, esperaba 
tropezarse con serios obstáculos para ponerla en 
marcha, Eichmann se vio sorprendido por el entu-
siasmo con que los más respetables miembros de 
la burocracia estatal accedían sin molestias a la pro-
puesta del genocidio judío30. Lo que relata Arendt al 
respecto muestra que Eichmann empleó un razona-
miento erróneo o hizo un diálogo falaz consigo mis-
mo para exceptuarse de la culpa y responsabilidad 
del Holocausto. Eichmann dijo en el juicio sobre la 
Conferencia de Wannsee: “En aquel momento, sentí 
algo parecido a lo que debió sentir Poncio Pilatos, ya 
que me sentí libre de toda culpa”31. A renglón segui-
do Arendt añade lo que pudo pensar Eichmann de sí 
mismo ante la Solución Final: “¿Quién era él para juz-
gar? ¿Quién era él para tener sus propias opiniones 

29	 Arendt, 174. Esta idea no es ajena a nuestra filósofa. Pero 
tampoco se encuentran en ella mayores aclaraciones. Ello 
da pie a que se busquen las causas que desvirtúan el pensar, 
tal como se hace en el siguiente apartado.

30	 Arendt, Eichmann en Jerusalén, p. 166-167.
31	 Arendt, 168.



115Barrios Andrade, D. F. y Irizar, L. B. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 109-120

en el asunto?”32. Eichmann justificaba sus actos ba-
sándose en el consentimiento general que la “bue-
na sociedad”33, como la llamaba Arendt, ponía en la 
Solución Final. Eichmann tenía razones –poco realis-
tas, en absoluto– para estar tranquilo, que le venían 
de no saber pensar moralmente.

La Solución Final no fue algo, como cuenta 
Arendt, con lo que Eichmann simpatizara sin más: 
“aún abrigaba algunas dudas” a este respecto, las 
cuales “quedaron disipadas” tras la Conferencia34. 
Eichmann había cargado con esas dudas desde el 
momento mismo en que Heydrich le comunicara 
la orden del Führer del exterminio físico de los ju-
díos, es decir, cuatro meses antes de celebrarse la 
Conferencia en enero de 1942. Eichmann tuvo que 
lidiar con sus dudas que debieron sumirle no solo en 
un estado anímico angustioso35, sino también en la 
profundidad del pensamiento, como naturalmente 
hacen ellas. Las vicisitudes de la guerra en la que 
estaba inmerso indudablemente lastraron su pen-
samiento ante las cuestiones morales surgidas de 
la Solución Final. No fue apatía o indiferencia, su no 
pensar, lo que atrajo a Eichmann del lado del geno-
cidio, sino el pensar en que podía justificarse por-
que los miembros más respetables de la sociedad 
habían aprobado la Solución Final. Arendt no presta 
atención a estos elementos que ella misma detalla 
en Eichmann en Jerusalén. Además, poco se cono-
cía del verdadero Eichmann al momento del juicio.

Arendt fue cautivada por la autopresentación as-
tuta que Eichmann hizo de sí mismo en la corte de 
Jerusalén. Eichmann se presentaba ante el tribunal 
de un modo velado y tenía a su favor la suerte de que 
en aquel entonces mucho era lo que se ignoraba 
sobre su pasado de teniente coronel de las SS. Con 
esto, buscaba descargarse de sus responsabilida-
des y aligerar su condena. El argumento que le ser-
vía a tal fin era el de considerarse un agente subor-
dinado a las órdenes del Estado. Esta impresión que 
Eichmann causó en Arendt es la que está en la base 
de su entendimiento del mal banal como irreflexivi-
dad36. Pero hoy se sabe que Eichmann era un fanáti-
co acérrimo del nacionalsocialismo. El Eichmann de 
Arendt no es el auténtico, aunque esta comproba-
ción no hace menos valiosas sus especulaciones so-
bre el mal banal, como tampoco está en contravía de 
lo que viene arguyéndose acerca de un pensar ten-
diente al mal. Al contrario, más bien lo refuerzan. Las 
ideologías sesgan la inteligencia y el razonamiento 
práctico moral. Sin embargo, teniendo en cuenta la 
observación arendtiana de que Eichmann no era un 
adepto del nacionalsocialismo, pude decirse que su 
pensar para el mal no se fundaba en convicciones 
ideológicas, sino en motivaciones triviales y un ca-
rácter moral débil.

32	 Arendt, 168.
33	 Arendt, 185.
34	 Arendt, 168.
35	 Arendt, 53-54.
36	 Serrano de Haro y Bernstein insisten en que el Eichmann que 

conoció Arendt no fue el real. La apariencia con que Eich-
mann se presentó a sí mismo en Jerusalén es la que sub-
yace en la noción de mal banal de Arendt. Agustín Serrano 
de Haro, “Una nueva perspectiva acerca de la banalidad del 
mal”, Raíces: revista judía de cultura, núm 120 (2019), 52-53. 
Richard Bernstein, ¿Por qué leer a Hannah Arendt hoy? (Bar-
celona: Editorial Gedisa, 2019), 67.

4. Lo que destruye el pensar moral
Si el pensar puede enfocarse hacia el mal, ¿qué lo 
encausa por este camino? Pero antes: ¿qué es pen-
sar para o desde el mal? y ¿qué relación puede tener 
esto con una relectura sobre la banalidad del mal? 
Arendt no tiene nada dicho acerca de estas cues-
tiones, al menos no de una forma directa o explícita, 
ya que se salen de los temas que trata en Eichmann 
en Jerusalén y en sus textos posteriores. Por tanto, 
habrá de mirarse hacia otros lugares para bosquejar 
una respuesta a este interrogante. Quizá lo más co-
rrecto sea dirigirse a Tomás de Aquino y a su consis-
tente filosofía moral.

El pensar para o desde el mal no alude primaria-
mente a un cálculo mental hecho con vistas a reali-
zarse en una transgresión moral, como lo ejemplifi-
ca un asalto fríamente organizado. El pensar para el 
mal se da a través de un razonamiento en el que lo 
malo permanece ignoto a su consideración. El mal 
puede ocultársele al pensamiento no porque nece-
sariamente haya una voluntad a eso decidida, sino 
porque la inteligencia no alcanza a percatarse de la 
presencia del mal en sus juicios. La inteligencia que 
funciona de este modo no percibe o elude la false-
dad moral en sus raciocinios. Esta manera de apro-
ximarse al razonamiento moral se acerca más a la 
banalidad del mal que el mero cálculo premeditado 
para el mal. ¿Qué hace, entonces, que el hombre ye-
rre en su pensamiento y no esté en condiciones de 
enterarse de sus faltas morales o de lo que es el ver-
dadero bien en una determinada situación? Arendt 
no tiene una respuesta ni convincente ni definitiva 
para este interrogante37.

Las vertientes propicias por donde adentrarse 
desde Tomás de Aquino a los anteriores proble-
mas son tres: la pasión, el vicio y la ignorancia38. Por 
ellas fluye un caudal teorético que sobreabunda en 
claridad respecto del tema que nos ocupa. La pa-
sión, dice el adagio popular, ciega la razón y así lo 
cree santo Tomás39. La pasión distrae, además, a 
la inteligencia de lo que conoce moralmente como 
verdadero y lanza al hombre hacia lo contrario. La vi-
veza de una potencia hace que las otras mengüen 
en su operatividad y el hombre se vea absorbido por 
aquella en la que halla más resonancias. La pasión 
hace que la razón juzgue como bueno algo que no 
lo es. El hombre tiene cierto conocimiento del bien, 
uno que es abstracto y universal, pero el ímpetu de la 
pasión lo lleva a desatenderlo y a no aplicarlo en las 
circunstancias concretas que envuelven a la acción. 
El Aquinate ilustra este punto con la incontinencia40. 
El incontinente o inmoderado sabe que hay placeres 

37	 Al criticar la noción de mal banal y recurrir a santo Tomás, te-
nemos en mente la aseveración de Bernstein de que Arendt 
no aclara en sus textos cómo se relacionan el pensamiento 
y el mal. Richard J. Bernstein, “The Banality of Evil Recon-
sidered”, en Hannah Arendt and the Meaning of Politics, ed. 
Craigh Calhoun y John McGowan (Minnesota: University of 
Minnesota Press, 1997), 310.

38	 S. Th. I-II qq. 76-78; De malo q. 3 a. 7-13. Estos conceptos son 
ajenos a Eichmann en Jerusalén. Sin embargo, Arendt pro-
porciona algunas líneas fundamentales sobre la personali-
dad moral de Eichmann que están en sintonía con la pasión 
y el vicio. Eichmann era un hombre mediocre, mentiroso y 
sufría de alteraciones frecuentes en su ánimo.

39	 S. Th. I-II q 77 a. 1.
40	 De malo q. 3 a. 9 ad 7.



116 Barrios Andrade, D. F. y Irizar, L. B. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 109-120

sensibles de los que debe privarse, pero su falta de 
dominio le conduce a no poner en práctica lo que 
conoce como bueno. La pasión hace que la razón 
juzgue equivocadamente el bien sensible particular.

La pasión implica que las facultades anímicas 
del hombre no se sometan a la racionalidad. Cuando 
eso pasa es que la razón se halla debilitada para im-
perar el orden en las facultades humanas. La pasión 
influye en el acto y en el oscurecimiento de la razón 
de manera precedente y consecuente. Lo primero 
ocurre cuando la pasión suscita la inclinación de 
la voluntad a querer algo y, en consecuencia, el jui-
cio recto de la razón se ve trastocado. Lo segundo, 
cuando la pasión es libremente despertada para 
que acompañe el acto y, en este caso, lo hace más 
grave. La pasión interviene en el dictamen de la ra-
zón pervirtiéndolo o no dejándolo sopesar con cla-
ridad el hecho moral. La pasión hace que el hombre 
razone de un modo equivocado y para el mal. Pero, 
dice santo Tomás, la pasión tiene la característica 
de ser fugaz, no duradera. Una vez, entonces, se 
vea agotada, el hombre recupera su objetividad o 
mirada racional para juzgar sus actos.

El vicio también corrompe la razón, aparte de la 
voluntad. El vicio inclina al acto malo. Como hábito, 
dota al hombre de una naturaleza por la que que-
da orientado al mal. El vicio supone que la voluntad 
quiera y se deleite en el mal en tanto se halla movida 
por un hábito que le es perjudicial. El hombre sabe 
qué es el bien, pero la voluntad se ve empujada por 
el vicio a elegir el mal o lo contrario a lo que se cono-
ce como bueno41. El vicio dispone al hombre a obrar 
constantemente de forma desordenada42. Casi que 
obliga al individuo a elegir inexorablemente el mal. 
Santo Tomás reconoce también que la razón se ve 
ensimismada o coartada por el vicio. A diferencia de 
la pasión, que es volátil, el vicio carga con la razón de 
una manera más persistente. El vicio agudiza la ra-
zón para que busque los medios más convenientes 
para satisfacerse en el mal. La razón va perdiendo 
por el vicio su capacidad para remorderse del mal43. 
El vicio anestesia contra el mal, vuelve difícil el arre-
pentimiento. Hace que el hombre pierda la percep-
ción de lo que es inmoral y la razón se utilice de un 
modo decidido e ingenioso para acometer el mal. El 
hombre que va eligiendo frecuentemente el mal, tar-
de o temprano, malogra la sensibilidad por él.

La ignorancia tiene una conexión mucho más evi-
dente con el pensar. El Aquinate enseña que la ig-
norancia es una privación del conocimiento del que 
necesariamente tendría que estarse en posesión a 
través de la razón. Comporta cierta desidia o negli-
gencia voluntaria, un descuido de lo que habría de 
saberse. En consecuencia, la ignorancia moral es el 
desconocimiento de un determinado mal. La igno-
rancia causa el acto malo; no lo detiene, lo promueve. 
Lo hace más grave en tanto que consentida y busca-
da por sí misma “para pecar más a satisfacción”44. 
La ignorancia hace incontenible el mal al no poder 
detectárselo y, por tanto, no ponérsele cura45. Santo 
Tomás expone también que la pasión y el vicio ayu-

41	 S. Th. I-II q. 78 a 1-3; De malo q. 3 a. 12
42	 De malo q. 3 a. 13.
43	 De malo q. 3 a. 13.
44	 S. Th. I-II q. 76 a. 3.
45	 Super Sententiis d. 22 q. 2 a. 2 ad 1.

dan en parte a la ignorancia46. Ambos pervierten a 
la razón, la confunden, para que no logre el discer-
nimiento entre el bien y el mal. Susnik mantiene 
también esta aserción en correspondencia con el 
Aquinate. La ignorancia le impide a la inteligencia 
apercibirse del mal. Su implicación en el pensar es 
notoria. El pensar o diálogo consigo mismo puede 
llevarse a cabo erróneamente por intermedio de la 
ignorancia con la que se desconoce el mal.

Susnik intenta una hermenéutica del mal moral 
en santo Tomás con base en las causas internas 
del pecado (pasión, vicio e ignorancia), aunándolas 
en torno al desconocimiento o ceguera que puede 
enraizarse en la razón. Susnik afirma que el mal pro-
viene, en última instancia, de una deficiencia en el 
ver o aprehender de la razón47. La razón, lastrada por 
la pasión, el vicio y la ignorancia, no puede abrirse 
paso hasta el bien porque está impedida para verlo. 
La razón pierde fuerza cognoscitiva para el bien toda 
vez que la voluntad esté alejada de la virtud. Susnik 
concentra en la razón la fuente principal para el mal, 
aunque no por eso la trata a ella sola, sino que abar-
ca también a los otros factores que median en el 
acto malo48. La argumentación de Susnik tiene como 
núcleo vital la función práctica de la razón. Es decir, 
Susnik otorga la máxima importancia a la razón que 
es directiva de la acción y que, por eso, le compete 
un papel crucial en la realización del bien o mal mo-
ral. Si la razón tiene una deficiencia en su percepción 
del bien, es porque no se está habituado a buscarlo 
y elegirlo, y porque no se consigue separarlo del mal. 
Una razón inhábil para el discernimiento moral pa-
sará por alto las más de las veces el mal cometido a 
través de los actos.

El desconocimiento o ignorancia que pueda darse 
en la razón es principio del razonamiento moral falso. 
Una razón estrechada en su capacidad cognoscitiva 
errará en la dirección del acto. Estará también im-
posibilitada para desenvolverse en su ejercicio de 
valoración de la conducta moral. Esto la acerca al 
mal banal. Una razón o pensar así fue lo propio de 
Eichmann. El pensar de Eichmann era uno sesgado. 
Pudo no introducirse por ahí, pero el desenlace de su 
historia muestra que no dejó de hacerlo. Eichmann 
fue inmunizándose contra la captación del mal. El 
hombre que desconoce su mal no podrá remediarlo. 
Persistirá en él, incluso con obstinada firmeza. La pa-
sión, el vicio y la ignorancia voluntaria van cerrando a 
la razón en el conocimiento del bien y del mal, hacen 
al hombre inconsciente de su mal. La banalidad del 
mal va por este lado.

La razón orientadora de la acción tiene puntos 
concordantes con el pensar arendtiano. Ese volver-
se hacia sí mismo, al diálogo consigo mismo, es más 
amplio, pero tiene que ver también con el direccio-
namiento que puede dársele a la acción. Por otro 
lado, el cauce por el que la razón práctica encamina 
la acción con diligencia hacia el bien, no se hace sino 
por la reflexión. La razón práctica de santo Tomás in-
vita también al hombre al diálogo con su yo. Quizá 
donde esto salga más a relucir sea en la prudencia 
y sus partes potenciales49. La prudencia impone una 

46	 S. Th. I-II q. 76 a. 4 ad 1.
47	 Susnik, 79.
48	 Susnik, 77.
49	 S. Th. II-II q. 48 a. 1.



117Barrios Andrade, D. F. y Irizar, L. B. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 109-120

consideración atenta de las circunstancias de la ac-
ción, de las experiencias vividas, de los preceptos 
morales. La virtud es reflexiva, pensante, si se quiere, 
en expresión arendtiana. No encierra un automatis-
mo moral. Aunque también el mal, como se ha dicho, 
puede ser reflexivo o razonado de un modo en que 
pasa desapercibido. Pese a ubicarse en épocas y 
orillas filosóficas desiguales, Arendt y santo Tomás 
tienen ciertas afinidades en sus apreciaciones mo-
rales. Pueden tenderse algunos puentes entre estos 
dos pensadores en varios temas éticos.

El hombre que persiste en el mal, que se compla-
ce en lo que le está prohibido, acaba torciendo su 
conciencia. Al comienzo se dijo que Arendt tuvo una 
preocupación grande por la conciencia de Eichmann. 
Esto se debe a que el tribunal de Jerusalén tuvo el 
mismo interés. Los jueces no entendieron por qué 
el acusado había aceptado y cumplido las órdenes 
de sus superiores, las cuales estaban a todas luces 
en contra de los más elementales principios éticos. 
Lo que acertaron a argüir fue que Eichmann se ha-
bía negado a escuchar la voz de su conciencia que 
le dictaba actuar en contra de lo que le mandaban50. 
Pero Arendt no veía así las cosas. Arendt pensaba 
que Eichmann sí tenía conciencia y que su concien-
cia le impulsaba a mantenerse fiel a sus deberes de 
oficial nazi y la ley del Führer51. Arendt desestima-
ba, y con razón, la explicación de los jueces sobre 
la conciencia de Eichmann. Al hacerlo tuvo que fo-
calizarse más en el pensar que en la conciencia. La 
conciencia de Eichmann estaba deformada52 y ello 
en virtud de su cerrarse a los llamados al bien que 
ella le manifestaba. La posición de Arendt sobre la 
conciencia de Eichmann no es excluyente de la de 
los jueces. Uno puede negarse a secundar la voz de 
la conciencia y terminar, poco a poco, por alterarla 
muy radicalmente. Arendt no abandona el tema de la 
conciencia, pero la entiende como un subproducto 
del pensar53. La noción del mal banal de Arendt está 
marcada en Eichmann en Jerusalén por las diferen-
cias que sostiene con los jueces en relación con la 
conciencia de Eichmann.

5. Mal radical y mal banal
Las dificultades que acompañan al mal banal se 
relacionan también con el mal radical. Dichas difi-
cultades podrían resumirse en dos interrogantes. 
Ambos implican recíprocamente al mal banal y al 
mal radical. El primero es: ¿abandona Arendt su idea 
de mal radical para quedarse únicamente con la de 
mal banal? El segundo dice: ¿cómo encajan entre sí 
ambas concepciones de Arendt sobre el mal? Estos 

50	 Arendt, Eichmann en Jerusalén, 426.
51	 Arendt, 141.
52	 Villa, Politics, Philosophy, Terror, 45-46. Dana Villa, “Eich-

mann in Jerusalem: Conscience, Normality, and the ‘Rule of 
Narrative’”, en The Trial that Never Ends: Hannah Arendt’s Ei-
chmann in Jerusalem in Retrospect, ed. Richard J. Golsan y 
Sara Misemer (Toronto: University of Toronto Press, 2017), 49-
56. Cristopher Adair-Toteff, “Arendt on conscience”, Rivista 
Trimestrale di Scienza dell’Amministrazione, núm 4 (2022): 2. 
Danielle Petherbridge, “Between thinking and action: Arendt 
on conscience and civil disobedience”, Philosophy and Social 
Criticism 42, núm 10 (2016): 972-974. Estos son algunos de 
los autores que abordan el tema de la conciencia deformada 
en Eichmann.

53	 Vetlesen, 18-19; Formosa, 94.

interrogantes están justificados desde que parece 
que Arendt renuncia a su categoría de mal radical y, 
por tanto, le estaría cerrando el paso a cualquier in-
tento de aunar en un mismo horizonte tanto el mal 
banal como el mal radical. El mal banal presenta no 
solo problemas relativos a su definición y validez 
conceptual. Los tiene también en su articulación con 
el mal radical. La misma Arendt es quien ha legado 
estos problemas.

El primer interrogante se desprende de una carta 
que Arendt escribe a Scholem. Allí Arendt comenta 
con toda claridad:

Para terminar, me referiré al único punto en el 
que no me ha malinterpretado, pues me ale-
gra ver que lo ha descubierto. Quiero ser muy 
breve al respecto. Tiene usted toda la razón: 
I changed my mind y he dejado de hablar del 
mal radical. Hace mucho que no nos hemos 
visto. En caso de hacerlo, quizá hubiésemos 
terminado hablando del tema. No veo por qué 
se refiere usted a la expresión “banalidad del 
mal” como una “consigna”. Por lo que yo sé, 
nadie ha utilizado todavía dicha expresión. 
Pero qué más da. Hoy en día pienso, efecti-
vamente, que el mal es siempre solo extremo, 
pero nunca radical; que no tiene profundidad, 
ni nada de demoníaco. Puede devastar el 
mundo, justamente, porque es como un hon-
go, que prolifera en la superficie. Profundo y 
radical es siempre sólo el bien. Pero, como 
queda dicho, no querría seguir hablando de 
estas cosas, puesto que tengo intención de 
volver a tratar por extenso este tema en otro 
contexto. Con todo, el señor Eichmann pue-
de seguir valiendo como modelo concreto de 
aquello a lo que me refiero54.

A partir de este fragmento podría concluirse 
que Arendt rechaza el mal radical. Así lo dice ex-
plícitamente. Arendt está sosteniendo que cambió 
de perspectiva con relación al mal radical. En este 
sentido, Bernstein cita a Young-Bruehl, una antigua 
alumna de Arendt que ha elaborado la más completa 
biografía sobre la filósofa alemana, como un ejem-
plo de quien concibe una ruptura en el pensamiento 
de Arendt a la luz de las aseveraciones contenidas 
en aquel pasaje55. Young-Bruehl se pone del lado de 
Arendt. Entiende que ella se retracta de su concepto 
de mal radical. Arendt mantendrá esta misma postu-
ra con posterioridad a Eichmann en Jerusalén. Dirá 
sin ambages que el mal no es radical, no tiene raíces, 
tal como se observa en Algunas cuestiones de filoso-
fía moral. A decir verdad, Arendt no construyó unas 
reflexiones tendentes a enlazar el mal banal y el mal 
radical, como es cierto que llegó a razonar que el mal 
no era radical tras su encuentro con Eichmann en la 
corte de Israel. No obstante, las palabras de Arendt 

54	 Hannah Arendt, Lo que quiero es comprender. Sobre mi vida y 
mi obra (Madrid: Editorial Trotta, 2010), 36-37. Las cursivas no 
están en el texto, son propias.

55	 Richard Bernstein, “¿Cambió Hannah Arendt de opinión? 
Del mal radical a la banalidad del mal”, en Hannah Arendt: el 
orgullo de pensar, ed. Fina Birulés (Barcelona: Editorial Ge-
disa, 2000), 238. Elisabeth Young-Bruehl, Hannah Arendt 
(Valencia: Edicions Alfons el Magnanim, 1993), 469. El libro 
original de Young-Bruehl se titula: Hannah Arendt. For Love 
of the World.



118 Barrios Andrade, D. F. y Irizar, L. B. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 109-120

no deben tomarse al pie de la letra, de tal forma que 
se desista de los esfuerzos por crear un puente entre 
el mal banal y el mal radical. Un modelo singular en 
esta dirección, que vale la pena traer ahora a cuento, 
lo constituye Bernstein.

Según se sabe, Arendt toma el vocablo de mal 
radical de Kant y le da una nueva connotación. Para 
Kant, el mal radical designa cierta propensión que 
hay en el hombre hacia el mal, por la cual termina 
asumiendo desde su propia libertad una máxima 
mala que lo desvía de la ley moral56. El hombre viene 
a engañarse de esta forma acerca del valor real de 
sus actos. Por supuesto, Arendt sabía lo que Kant 
mentaba con el mal radical. Pero ella quiso propor-
cionarle otra significación a la vista de los horrores 
del totalitarismo. Clarificar qué comprende Arendt 
por el mal radical es de suma importancia, no solo 
porque ello contribuye a distinguirlo del mal banal, 
sino porque ha habido confusiones en torno a es-
tos dos elementos claves en la obra arendtiana. En 
algunas lecturas, el mal radical y el mal banal tien-
den a fusionarse equivocadamente. Esto complica, 
más que facilita, el abordaje que pueda hacerse de 
Arendt. Quizá el meollo de este asunto consista en 
que el adjetivo banal se aplica en ocasiones a la 
muerte de las incontables víctimas de los campos 
de concentración, como al aparato estatal que or-
ganizaba diligentemente a los judíos para su propio 
exterminio. Aunque todo esto haya sido banal o tri-
vial, en el entendido de que no hay ninguna razón o 
motivo que pueda explicarlo racionalmente, Arendt 
utilizó en principio el rótulo de mal radical para re-
ferirse a los crímenes y a la violencia del nazismo57. 
Al calificar de banal el genocidio del pueblo judío, 
puede trasmitirse la premisa de que el mal radical y 
el mal banal son equiparables. Lo que Arendt des-
cubrió en el campo de concentración, la institución 
paradigmática del totalitarismo alemán, fue el sur-
gimiento del mal radical. Pero al catalogar de banal 
lo que sucedía allí, los vocablos de mal radical y mal 
banal llegan a traslaparse indebidamente. Incluso 
Bernstein, que ha explorado con detalle los traba-
jos de Arendt, conduce a este equívoco si no se lo 
lee con cuidado58.

Con esto se ha llegado al segundo interrogante 
arriba esbozado. La posición más correcta es la que 
mantiene unidos –y no en contraste– al mal radical 
y al mal banal. Bernstein se sitúa en esta línea argu-
mentativa. Para comprender cómo se integran am-
bas categorías teóricas, hace falta primero mostrar 
lo que Arendt dimensiona por mal radical. En Los 
orígenes del totalitarismo, Arendt define el mal radi-
cal como una empresa orquestada y planeada para 

56	 Inmanuel Kant, La religión dentro de los límites de la mera ra-
zón (Madrid: Alianza Editorial, 1981), 37-41.

57	 Bernstein, 238-239.
58	 Acerca de otros autores, además de Bernstein, que las-

tran este inconveniente ya hemos hablado en otro contex-
to. Diego Fernando Barrios Andrade, “Arendt, Bernstein 
y santo Tomás: reflexiones sobre el mal banal”, Espíritu, 
núm. 166 (2023): 325-326, https://doi.org/10.63534/2938-
3994.166.2023.321-344.barrios. Cano Cabildo refuerza este 
planteo que se menciona sobre Bernstein. Sisi Cano Cabildo, 
“Sentido arendtiano de la ‘banalidad del mal’”, Horizonte 3, 
núm 5 (2004): 116-117.

hacer superfluos a los seres humanos59. Los hom-
bre ya no cuentan, no valen como lo que son. Se los 
ha degradado, hecho inútiles, completamente pres-
cindibles. Ni si quiera se los utiliza como un medio o 
instrumento para algo más, pues esto suponía dejar 
intacta su condición humana, aunque no se les res-
petaba en su dignidad. Bernstein describe este pro-
ceso de volver superfluos a los hombres siguiendo 
a Arendt. Tal proceso tiene lugar en los campos de 
concentración, desemboca en lo que Arendt llama 
dominación total y deviene a partir de tres pasos 
diversos. El primero comienza cuando se deja a los 
hombres por fuera de la ley, sin ningún derecho bajo 
el que puedan ampararse. No hay ya un sistema ju-
rídico que pueda protegerlos, al que puedan acudir 
en defensa propia. La ilegalidad manifiesta y reco-
nocida en los campos de concentración es acepta-
da tanto por los victimarios como por las víctimas. 
El siguiente paso ocurre cuando se mata el senti-
do moral que hay en el hombre. “Ello se realiza, en 
general, haciendo imposible el martirio por primera 
vez en la historia”60. Los reclusos iban perdiendo el 
deseo de realizar el bien. Además, se los sometía a 
dilemas morales en los que la elección de una alter-
nativa suponía para ellos hacerse culpables de un 
crimen. Arendt nombra el caso de una madre griega 
a la que los nazis le permitieron decidir cuál de sus 
tres hijos debía morir. El último paso, resultado de los 
anteriores, consistía en aniquilar la individualidad o 
espontaneidad de los prisioneros del campo de con-
centración. De esta manera, se destruye la pluralidad 
y libertad de los individuos.

¿Cómo se conectan el mal radical y el mal banal? 
Bernstein asegura que estas nociones son compa-
tibles61. El mal radical muestra la crudeza de un plan 
siniestro por convertir a los hombres en seres super-
fluos. Pero lo que subyace a esta tentativa es el mal 
banal. Bernstein se pregunta por los motivos que 
sustentaron el mal radical y esos motivos, en su pa-
recer, no fueron sino superficiales. Si el mal radical se 
vivía en el interior de los campos de concentración, 
alejado de todo eso, ubicado en una oficina estatal, 
se encontraba el hombre incapaz para pensar que 
lo posibilitaba: Eichmann. Las motivaciones que te-
nía Eichmann en su actuar no eran sino banales, dice 
Bernstein: “ascender en su carrera profesional, com-
placer a sus superiores, demostrar que podía hacer el 
trabajo en forma correcta y eficiente”62. Así es como 
Bernstein torna compatibles el mal radial y el mal ba-
nal. Él percibe que a la base del mal radical se haya el 
mal banal. Este sería el soporte de aquel. Arendt había 
también apelado a la ausencia de motivos humana-
mente comprensibles para la maldad que cosechó el 
totalitarismo63. Lo que llama la atención en Bernstein 
es que se mueve en su entendimiento del mal banal 
desde la incapacidad para pensar hacia la falta de 
motivos malignos en la comisión de los crímenes del 
Holocausto. El énfasis que pone en las intenciones tri-
viales está justificado. ¿Qué cosa si no la incapacidad 
para pensar o irreflexividad lleva a que se cometa el 

59	 Hannah Arendt, Los orígenes del totalitarismo (Madrid: Alian-
za Editorial, 2006), 616.

60	 Arendt, 606.
61	 Bernstein, 249.
62	 Bernstein, El mal radical. Una indagación filosófica, 308.
63	 Arendt, La vida del espíritu, 29-30.



119Barrios Andrade, D. F. y Irizar, L. B. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 109-120

mal a partir de intenciones fútiles? Si no se piensa, las 
motivaciones que desencadenan la acción no pue-
den ser más que espurias. El mal banal tiene como 
fundamento la incapacidad para pensar. Sin embar-
go, vale afirmar que lo esencial de la irreflexión es que 
con ella se va perdiendo el conocimiento de lo que es 
el bien y el mal moral. Aunque podría también expre-
sarse que es el no saber pensar, el no pensar con rec-
titud, porque se está bajo la influencia de la pasión, el 
vicio y la ignorancia, lo que ocasiona que el mal pase 
inadvertido para la inteligencia y se lo elija sin ningún 
miramiento. Así se va cayendo en una inconsciencia 
por el mal y los motivos con los cuales se decide el 
curso de la acción se convierten también en irrisorios 
e inadmisibles.

Conclusión
El mal banal es una noción difícil de asir, que sigue 
aún generando no pocas controversias. La que acá 
se ha puesto de relieve tiene que ver con la incapa-
cidad para pensar. ¿Qué quiso decir Arendt cuando 
sostuvo que Eichmann era incapaz para pensar? 
Sin duda, esta inquietud no se arregla arguyendo 
que Eichmann no cultivaba o fomentaba el diálogo 
consigo mismo, desde que ello representa una tau-
tología. Arendt definió el pensar o la reflexión como 
un encuentro dialógico que el individuo mantiene en 
su interioridad y sin palabras habladas con su yo. Así 
que, si se dice que Eichmann no pensaba porque no 
tenía ese diálogo secreto consigo mismo, no se está 
resolviendo con exactitud la pregunta de qué signi-
fica que Eichmann no pensaba. Tomar en un sentido 
literal esta expresión arendtiana ha llevado a erro-
res hermenéuticos, tal como pudo mostrarse arriba. 
Algunos adeptos de Arendt, de origen anglosajón, 
han entrevisto aquella dificultad y han esgrimido una 
solución. Todos concuerdan en entender la incapa-
cidad para pensar de Eichmann como refiriéndose 
eminentemente a una imposibilidad para adecuarse 
a la perspectiva de los interlocutores64. Eichmann no 
era capaz de pensar desde el punto de vista de los 
otros. Esta aserción no está desprovista de razones, 
pues tiene su asidero en Eichmann en Jerusalén65. 
Sin embargo, una comprensión así de la incapacidad 
para pensar es reduccionista.

La incapacidad para pensar a la que alude Arendt 
es más amplia y está relacionada con un fenómeno 
moral grave, según lo han establecido sus intérpre-
tes. Señala la desviación del pensar y el juicio para 
sacar en limpio lo que es el bien y el mal a través 
de la acción. Esta es la clave de la irreflexión. Mas 
Arendt no esclarece este punto. Es decir, la cuestión 
de cómo alguien se hace incapaz para pensar no 
tiene un desarrollo en Arendt. No se cuenta con una 
explicación dada por la filósofa alemana acerca de 
cómo se oscurece el conocimiento y discernimiento 
del bien y el mal. Por eso tuvo que recurrirse a santo 
Tomás. La pasión, el vicio y la ignorancia entorpe-
cen a la inteligencia, no solo en su saber moral, sino 

64	 En concreto, tenemos en mente a Berkowtiz, Villa y Berns-
tein. Roger Berkowitz, “Did Eichmann Think?”, reseña de Ei-
chmann Before Jerusalem: the Unexamined Life of a Mass 
Murdered, de Bettina Stangneth, The Good Society 23, núm. 
2 (2014): 200-201. Dana Villa, Arendt (New York: Routledge, 
2021), 314. Bernstein, ¿Por qué leer a Hannah Arendt hoy?, 66.

65	 Arendt, 79.

también en su función directiva y de juzgamiento de 
la acción. Aun más: la pasión y el vicio van causando 
que la razón se vuelva ignorante e indiferente ante el 
mal que se hace. A la vez, la destinan para que opere 
con miras a validar la maldad del acto. La inteligencia 
delibera y ve como más viable una de las alternativas 
del actuar, basándose en raciocinios que legitiman 
el mal del acto por hacer o ya hecho. Eichmann jus-
tificó su conducta delictiva a la vista de la adhesión 
unánime que realizaron los miembros de la sociedad 
respetable al plan de exterminio masivo de los ju-
díos. De ahí la importancia del pensar y el juicio para 
Arendt, pues son los que atajan el crecimiento inde-
finido del mal en una sociedad.

Referencias
Arendt, Hannah. La vida del espíritu. Barcelona: 

Editorial Paidós, 2002.
Arendt, Hannah. Los orígenes del totalitarismo. 

Madrid: Alianza Editorial, 2006.
Arendt, Hannah. Responsabilidad y juicio. Barcelona: 

Editorial Paidós, 2007.
Arendt, Hannah. Lo que quiero es comprender. Sobre 

mi vida y mi obra. Madrid: Editorial Trotta, 2010.
Arendt, Hannah. Eichmann en Jerusalén. Bogotá: 

Penguin Random House Grupo Editorial, 2020.
Adair-Toteff, Cristopher. “Arendt on 

conscience”. Rivista Trimestrale di Scienza 
dell’Amministrazione, núm 4 (2022): 1-22.

Bauman, Zygmunt y Donskis, Leonidas. Ceguera 
moral. La pérdida de sensibilidad en la 
modernidad líquida. Barcelona: Editorial 
Paidós, 2017.

Barrios Andrade, Diego Fernando. “Arendt, Bernstein 
y santo Tomás: reflexiones sobre el mal banal”. 
Espíritu, núm. 166 (2023): 321-344.

Berkowitz, Roger. “Did Eichmann Think?”. Reseña de 
Eichmann Before Jerusalem: the Unexamined 
Life of a Mass Murdered, de Bettina Stangneth. 
The Good Society 23, núm. 2 (2024): 193-205.

Bernstein, Richard J. “The Banality of Evil 
Reconsidered”. En Hannah Arendt and the 
Meaning of Politics, editado por Craigh Calhoun y 
John McGowan, 297-322. Minnesota: University 
of Minnesota Press, 1997.

Bernstein, Richard J. “¿Cambió Hannah Arendt de 
opinión? Del mal radical a la banalidad del mal”. 
En Hannah Arendt: el orgullo de pensar, editado 
por Fina Birulés, 235-257. Barcelona: Editorial 
Gedisa, 2000.

Bernstein, Richard J. El mal radical. Una indagación 
filosófica. Buenos Aires: Ediciones Lilmod, 2002.

Bernstein, Richard J. ¿Por qué leer a Hannah Arendt 
hoy? Barcelona: Editorial Gedisa, 2019.

Cano Cabildo, Sisi. “Sentido arentiano de la 
‘banalidad del mal’”. Horizonte 3, núm. 5 (2004): 
101-130.

Conway, Daniel. “Banality, Again”. En The trial that 
never ends: Hannah Arendt’s “Eichmann in 
Jerusalem” in restrospect, editado por Richard 
J. Golsan y Sarah Misemer, 67-91. Toronto: 
University of Toronto Press, 2017.

Di Pego, Anabella. “El problema del mal 
contemporáneo y el papel de la obediencia. 
Reconsideraciones sobre la banalidad del mal”. 
Revista de Filosofía 48, núm. 1 (2023): 237-253.



120 Barrios Andrade, D. F. y Irizar, L. B. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 109-120

Formosa, Paul. “Thinking, conscience and acting in 
times of crises”. En Power, judgment and political 
evil: In conversation with Hannah Arendt, editado 
por Danielle Celermajer, Andrew Schaap y 
Vrasidas Karalis, 89-103. New York: Taylor & 
Francis Group, 2010.

Kant, Inmanuel. La religión dentro de los límites de la 
mera razón. Madrid: Editorial Alianza, 1981.

Petherbridge, Danielle. “Between thinking 
and action: Arendt on coscience and civil 
disobedience”. Social Criticism 42, núm. 10 
(2016): 971-981.

Serrano de Haro, Agustín. “Una nueva perspectiva 
acerca de la banalidad del mal”. Raíces: revista 
judía de cultura, núm 120 (2019): 51-58.

Susnik, Martín. “Arendt y santo Tomás: mal, ignorancia 
e irreflexión”. Sapientia 74, núm. 244: 53-111.

Vetlesen, Arne Johan. “Hannah Arendt on conscience 
and evil”. Philosophy and Social Criticism 27, 
núm. 5 (2001): 1-33.

Villa, Dana R. Politics, Philosophy, Terror. Essays on 
the Thought of Hannah Arendt. New Yersey: 
Princeton University Press, 1999.

Villa, Dana. “Eichmann in Jerusalem: Conscience, 
Normality, and the ‘Rule of Narrative’”. En The trial 
that never ends: Hannah Arendt’s “Eichmann in 
Jerusalem” in restrospect, editado por Richard 
J. Golsan y Sarah Misemer, 43-66. Toronto: 
University of Toronto Press, 2017.

Villa, Dana. Arendt. New York: Routledge, 2021.
Tomás de Aquino. Comentario a las Sentencias de 

Pedro Lombardo. Pamplona: EUNSA, 2015.
Tomás de Aquino. Cuestiones disputadas sobre el 

mal. Pamplona: EUNSA, 2015.
Tomás de Aquino. Suma Teológica. Madrid: Biblioteca 

de Autores Cristianos, 2018.
Young-Bruehl, Elisabeth. Hannah Arendt. Valencia: 

Edicions Alfons el Magnanim, 1993.
Rüdiger, Zafranksi. El mal o El drama de la libertad. 

Barcelona: Tusquets Editores, 2002.




