EDICIONES

=] COMPLUTENSE

(GO

ESTUDIOS

Anales del Seminario de Historia de la Filosofia
e-ISSN 0211-2337

El pensar y el mal banal en Arendt:
hacia una nueva interpretacion

Diego Fernando Barrios Andrade
Universidad Santo Tomas, Seccional Tunja @

Liliana B. Irizar
Universidad Sergio Arboleda = @

https://dx.doi.org/10.56209/ashf.94065 Recibido: 26/01/2024 « Aceptado: 30/07/2024
Resumen: Este articulo controvierte la nocion de mal banal entendida como irreflexion o incapacidad para
pensar. Las razones son varias. Arendt no aclara como puede llegarse al estado lamentable de irreflexividad.
También subsisten algunas interpretaciones confusas en torno al mal banal. Pero, mas todavia, la definicion
de mal banal halla una suerte de tesis contradictoria: la de que el mal proviene no de la inhabilidad para
pensar, sino de un no saber pensar con rectitud moral al que se le oculta el mal. Las causas del pensar moral
erroneo estan en santo Tomas. Son la pasion, el vicio y la ignorancia. Desde este acercamiento al mal banal
es que pueden articularse en armonia Arendty santo Tomas. En udltimo lugar se intentan fundamentar algunas
vias que conecten entre si el mal radical y el mal banal. Cabe resaltar que el articulo pone de manifiesto cuan
vivo sigue el debate sobre el significado del mal banal.

Palabras clave: Arendt; santo Tomas; mal banal; pensar.

ENG Thinking and Banal Evil in Arendt:
Towards a New Interpretation

Abstract : This article disputes the notion of banal evil, understood as thoughtlessness or inability to think. The
reasons are manifold. Arendt does not clarify how one arrives at the unfortunate state of thoughtlessness. There
are also some confusing interpretations of banal evil. But more than that, the definition of banal evil contains a
kind of contradictory thesis: that evil does not result from an inability to think, but from a failure to think morally
correctly, in which the evil is hidden. According to St. Thomas, the causes of wrong moral thinking are passion,
vice and ignorance. It is from this approach to banal evil that Arendt and St. Thomas can be articulated in
harmony. Finally, an attempt is made to stablish some of the paths that connect radical evil and banal evil. It is
worth noting that the article shows how much the debate about the meaning of banal evil is still alive.

Key words: Arendt, saint Thomas, evil banal, thinking.

Sumario: Introduccion. 1. El pensar a juicio. 2. Algunas exégesis sobre el pensar y el mal banal. 3. ;Una
ausencia total del pensar en Eichmann? 4. Lo que destruye el pensar moral. 5. Mal radical y mal banal.
Conclusion.

Como citar: Barrios Andrade, D. F. y Irizar, L. B. (2026). El pensar y el mal banal en Arendt: hacia una nueva
interpretacion. Anales del Seminario de Historia de la Filosofia, 43 (1), 109-120.

Introduccion

Como se sabe, el tema de la banalidad del mal, tal y
como lo ha acufiado y hecho célebre Hannah Arendt,
ha sido objeto de incontables analisis y discusiones.
Bajo este aspecto, se podria pensar que probable-
mente quede poco que anadir a lo dicho hasta ahora.
Este articulo analiza la nocion de mal banal y propo-
ne algunos giros en su conceptualizacion. Comienza
con un repaso de los lugares en que Arendt define el

An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026:109-120

mal banal. Ello tiene el propdsito de recordar que la
fildsofa alemana asocia el mal banal con la incapa-
cidad para pensar o irreflexion. Luego examina las
interpretaciones de algunos autores acerca del mal
banal. Con esto se trata de evidenciar las limitacio-
nes tedricas que se contienen en aquellas interpre-
taciones. Especial atencion y critica se hace del ar-
gumento de la obediencia razonada como sinénimo
de la banalidad del mal.

109


https://dx.doi.org/10.5209/ashf.98661
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:diego.barrios%40usantoto.edu.co?subject=
https://orcid.org/0000-0001-8979-270X
mailto:liliana.irizar%40usa.edu.co?subject=
https://orcid.org/0000-0001-9815-9471

10

En seguida se cuestiona la tesis arendtiana de
que el mal de Eichmann deriva de su incapacidad
para pensar o ausencia de pensamiento. La manera
en que esto se hace es aportando algunos pasajes
de Eichmann en Jerusalén en los que se muestra
que la participacién de Eichmann en el Holocausto
se debidé no a su no pensar, sino al pensar basado
en razones espurias tras las que vino a ocultarsele
la maldad de sus actos. Posteriormente, se abordan
las causas que mantienen velado el mal al pensar:
la pasion, el vicio y la ignorancia. Por este camino se
llega a establecer un vinculo entre Arendt y Tomas
de Aquino. El planteamiento que subyace en el fondo
de todo esto es el de que se puede pensar para o
desde el mal, dirigiéndose errénea e inconsciente-
mente hacia el mal en virtud de la misma razoén. Esta
es otra manera de descifrar el mal de Eichmann. Por
ultimo, se consideran las relaciones conceptuales
entre el mal radical y el mal banal. Aqui surgen dos
cuestiones mutuamente implicadas. La primeraes la
de saber si Arendt, como se cree a veces, renuncia
al mal radical. La segunda hace alusion a la manera
como podrian articularse el mal radical y el mal banal
en la obra de Arendt.

1. El pensar a juicio

Arendt empled por primera vez la nocion de bana-
lidad del mal en Eichmann en Jerusalén. La unica
mencidn que alli hizo de este término se encuentra
en la ultima oracion con la que cierra el capitulo que
precede al Epilogo de Eichmann en Jerusalén'. Mas
tarde, Arendt anadira una nueva seccion a su libro: el
Post scriptum?. En ella aclara lo que entiende por la
banalidad del mal. Arendt asocia el mal banal con la
irreflexion o incapacidad para pensar. Ve una “inter-
dependencia entre la irreflexion y la maldad™. Pero
este acercamiento al mal banal contrasta conuno de
los temas mas tratados en Eichmann en Jerusalén: la
conciencia del acusado. Arendt tuvo un especial in-
terés por la conciencia de Eichmann, tal como se ob-
serva al comienzo del capitulo séptimo de Eichmann
en Jerusalén: “Hasta el momento, mi estudio de la
conciencia de Eichmann se ha basado en pruebas
gue el propio Eichmann habia olvidado™. Las refe-
rencias a la conciencia de Eichmann son abundan-
tes en Eichmann en Jerusalén.

Arendt tuvo ocasion de asimilar el mal banal auna
conciencia erréonea, pero no lo hizo. Su decisién por
la irreflexion o incapacidad para pensar como sino-
nimo del mal banal se mantuvo intacta hasta en sus
ultimos escritos, aquellos que estaba preparando
para sus Gifford Lectures. En El pensar y las reflexio-
nes morales, Arendt sostiene la misma tesis acerca
del mal banal:

Sin embargo, a pesar de lo monstruoso de los
actos, el agente no era un monstruo ni un de-
monio, y la unica caracteristica especifica que
se podia detectar en su pasado, asi como en

' Hannah Arendt, Eichmann en Jerusalén (Bogota: Penguin
Random House Grupo Editorial, 2020), 368.

2 La primera version de Eichmann en Jerusalén se publico
en1963; la siguiente, que trae la seccion del Post scriptum,
en 1965.

¢ Arendt, 419.

4 Arendt, 165.

Barrios Andrade, D. F. y Irizar, L. B. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 109-120

su conducta a lo largo del juicio y del examen
policial previo fue algo enteramente negativo:
no era estupidez, sino una curiosa y absoluta-
mente auténtica incapacidad para pensar®.

Lo mismo hace en la introduccién a La vida del
espiritu:

Lo que me impresiond del acusado [Eichmann]
era su manifiesta superficialidad... No repre-
sentaba ningun signo de convicciones ideo-
I6gicas solidas ni de motivos especificamente
malignos, y la unica caracteristica destacable
que podia detectarse en su conducta pasada,
y en la que manifestd durante el proceso y los
interrogatorios previos, fue algo enteramente
negativo; no era estupidez, sino incapacidad
para pensar. Esa total ausencia de pensa-
miento -tan comun en nuestra vida cotidiana,
en la que apenas tenemos el tiempo, y menos
aun la disposicion, para detenernos y pensar-
fue lo que atrajo mi atencion®.

Esta es la definicibn mas comun acerca de la
banalidad del mal, aquella que lo equipara con la
incapacidad para pensar. Arendt, como se dijo, la
mantuvo con firmeza en sus escritos posteriores
a Eichmann en Jerusalén. Las razones para adhe-
rirse a aquella tesis estan presentes en la misma
Arendt, segun salta a la vista. La interpretacion
mas inmediata de esta aproximacion arendtiana a
la banalidad del mal sehala que el mal de Eichmann
fue el resultado de su superficialidad e incapaci-
dad para pensar. El impresionante mal salido de
las manos de Eichmann, ese del que no se sentia
culpable en lo mas minimo, ha sido consecuencia
de su falta de pensamiento o de su evasion del
pensar. La explicacion de Arendt al fendmeno de
los actos criminales de Eichmann se mueve en
este sentido. También lo hacen, por supuesto, no
pocos de los estudiosos de su obra.

Ante esta perspectiva podria uno preguntarse si
Eichmann eludio las cuestiones morales que le plan-
teaban no solo las funciones administrativas de su
cargo, sino también la Solucidn Final. Este interro-
gante no es inutil, pues no tiene una respuesta obvia,
como pudiera creerse, incluso a la luz de la consabi-
da definicion del mal banal. Esta justificado, ademas,
porque las lecturas sobre Eichmann -entre la que
cabe contarse la de Arendt- no son del todo cohe-
rentes. Aungue hay que decir que estas lecturas se
siguen como conclusiones légicas de las especula-
ciones de Arendt sobre el mal banal.

El lugar que ocupé Eichmann en el Holocausto
no fue menos que trascendental. Aunque no fue el
cerebro detras de la Solucién Final, como lo sostuvo
el fiscal del juicio, Eichmann fue uno de los hombres
sin cuya colaboracion este macabro plan no habria
tenido éxito. El era el encargado de organizary poner
en marcha el transporte masivo de los judios hacia
los campos de concentracion a donde se los envia-
ba como parte de una planeacion de exterminio to-
tal. Eichmann estuvo al corriente de la Solucién Final

5 Hannah Arendt, Responsabilidad y juicio (Barcelona: Editorial
Paidds, 2007), 161.

6 Hannah Arendt, La vida del espiritu (Barcelona: Editorial Pai-
dés, 2002), 30-31.



Barrios Andrade, D. F. y Irizar, L. B. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 109-120

desde su mismo comienzo. Pero nunca se aparto de
sus deberes criminales. Este hombre normal, cuer-
do, no doctrinario, ni proclive a la crueldad o la vio-
lencia, no renuncié a su tarea de transportar a los
judios a las fabricas de la muerte, ni siquiera en el
momento mismo en que las lineas ferroviarias deja-
ron de ser seguras para la deportacion. En su lugar,
Eichmann organizo las marchas a pie de los judios
en su afan por continuar cumpliendo la ley y las 6r-
denes del Flihrer.

La labor encomendada a Eichmann tuvo que
enfrentarlo a las cuestiones morales que suponia
el hacerse participe de las matanzas masivas. Sin
embargo, Eichmann permanecié al frente de sus
ocupaciones, no las rehuyo, pese a todo lo que im-
plicaban. ¢Por qué Eichmann no abandond su traba-
jo, sino que se prestd a colaborar en el asesinato de
millones de judios? Esta pregunta se la hicieron los
jueces a Eichmann, y Arendt, que estuvo presente en
el juicio de Jerusalén, configurd su propia respuesta
contradiciendo lo que el acusado referia, asi como
lo que concibieron los jueces. Esta pregunta estaba
implicada por necesidad en el juicio, ya que los jue-
ces tenian que determinar cual habia sido el tipo de
responsabilidad del acusado en el Holocausto. La
respuesta de Arendt se concreta en su definicion del
mal banal. Arendt responde diciendo que Eichmann
fue un hombre irreflexivo. En su opinién, Eichmann
habria hecho caso omiso a las cuestiones morales
que su cargo de jefe de las deportaciones le granjea-
ban. Esto significa, en consecuencia, que Eichmann
evitd pensar o esquivo el didlogo consigo mismo.
Eichmann no pensd, fue un individuo incapaz de va-
lerse de su pensamiento. Asi es como halla soporte
el concepto de la banalidad del mal de Arendt.

La respuesta de Arendt no es desdefiable desde
ningun punto de vista. Pero ha conducido a ciertos
equivocos y, lo que es mas, deja de lado otra consi-
deracion del pensar. El pensar puede hacerse para
el mal. El hombre puede dirigirse con su pensamien-
to hacia el mal. Esta faceta del pensar es la que se
pasa por alto en la explicacion que Arendt da del
caso Eichmann. Uno podria aventurarse a formular
la hipdtesis de que Eichmann cometid el mal banal
no porque no penso, tal como asiente Arendt, sino
porque penso6 en vista del mal. No obstante, aun
cuando pueda fundamentarse una comprension del
pensar con miras al mal, surge el problema de saber
si Eichmann empled efectivamente su pensamien-
to de este modo. Aunque sea justa esta inquietud,
no es del todo facil de dirimir desde el Eichmann de
Arendt. Antes de ensayar un remedio al problema de
si Eichmann utilizé su pensamiento para el mal, es-
tara bien mostrar los limites del pensar en Arendt tal
como lo entendid a partir de este oficial nazi. Estos
limites son también notables en algunos tratamien-
tos sobre la banalidad del mal.

2. Algunas exégesis sobre el pensary el
mal banal

En una de las mas recientes publicaciones sobre el
mal banal se ponen en evidencia estas limitaciones
interpretativas en torno al pensar o, por mejor de-
cir, el no pensar de Eichmann. Di Pego comprende
el mal banal como un subproducto de la obediencia

m

razonada de Eichmann’. Di Pego situa su analisis so-
bre la banalidad del mal en el contexto de Los ori-
genes del Totalitarismo y afirma que ya en esta obra
arendtiana hay un germen de algunos de los plan-
teos tedricos que luego constituirian el mal banal.
Para Di Pego es clave el concepto de hombre masa,
pues esta clase de hombre es la que posibilita la
dominacion totalitaria. El totalitarismo necesita del
hombre masa tanto para abrirse paso, como para
lograr un control absoluto de la sociedad. La carac-
teristica principal de este hombre masa, que Di Pego
descubre en sintonia con Arendt, es la obediencia.

Eichmann usé6 en su defensa el argumento de la
obediencia a las érdenes superiores como un moti-
Vo para atenuar sus responsabilidades en el geno-
cidio. Pero ni los jueces ni la misma Arendt le dieron
crédito a esta razén con la que Eichmann buscaba
flexibilizar sus delitos. Arendt la rechaza, y Di Pego
hace lo mismo, porgue no creia en la teoria del en-
granaje desde la que los individuos singulares de la
gigantesca maquinaria del régimen totalitario, desti-
nada a matar, intentaban zafarse de sus culpas. Pero
Di Pego no abandona la idea de obediencia y para
salvarla la aplica a Eichmann con el calificativo de
razonada en su examen del mal banal. La obedien-
cia razonada implica un acatamiento de las 6rdenes
superiores con iniciativa propia y diligencia eficaz®.
Que sea razonada significa que Eichmann ejercia
un pensar l6gico o deductivo® con el que supera-
ba los obstaculos que le apartaban de su mision y
venia a hacerse mas solicito en el cumplimiento de
la Solucion Final. Esta obediencia razonada deja de
lado el pensamiento moral, aquel con el que se pone
una barrera al mal banal.

Di Pego diferencia entre la obediencia razonada
de Eichmanny la obediencia ciega del ciudadano de
a pie u hombre corriente'. En realidad, ambas no-
ciones podrian igualarse. La distincion tal vez mas
notoria entre estas categorias de la obediencia es
la del puesto que se ocupa dentro del aparato bu-
rocratico del Estado totalitario. La obediencia de
Eichmann es razonada por cuanto su trabajo dentro
de la burocracia estatal le impone realizar unas obli-
gaciones delictivas. La obediencia ciega del hombre
masa es pasiva por cuanto desempefia un papel de
apoyo o adhesion puramente numeérica al totalitaris-
mo. Si bien nada de esto es un desacierto, Di Pego
omite tratar los dilemas morales que generaba el na-
cionalsocialismo y reclamaban una toma de posicion
moral, especialmente en el caso de Eichmann, quien
no era un doctrinario ni un convencido de los ideales
del nazismo. La obediencia razonada de Eichmann
parece como si él, ante la orden de enviar a los ju-
dios a una muerte segura en los campos de concen-
tracion, no hubiera mas que asentido sin plantearse
ninguna inquietud moral. Si esto es asi, la obediencia
de Eichmann seria también ciega como la del hom-
bre masa, ciega bajo un criterio ético. Suponer que
Eichmann obedecia las 6rdenes recibidas sin inte-
rrogarse por su contenido ético conlleva negar que

7 Anabella Di Pego, “El problema del mal contemporaneo y el
papel de la obediencia. Reconsideraciones sobre la banali-
dad del mal”, Revista de Filosofia 48, nim. 1(2023): 237-253.

8  DiPego, 248.

°  DiPego, 247.

° DiPego, 242.



12

en todo hombre existe un sentido moral innato. La
obediencia razonada es un planteamiento conse-
cuente con la irreflexion o incapacidad para pensar.
Si Eichmann era un individuo irreflexivo o no pensan-
te, su actitud puede explicarse mediante la obedien-
cia. Ciertamente, Eichmann debi6 ajustarse a una
posicion moral y esto le llevo a tener que pensar, mas
que a no pensar, como sugiere Arendt, al menos de
un modo poco acertado en relacion con las circuns-
tancias que se le presentaban a su alrededor.

La obediencia razonada figura en Bauman bajo la
apariencia de la razon instrumental. Bauman sigue
la premisa basica de Arendt sobre Eichmann, la de
gue era un hombre irreflexivo™. Pero le asigna otro
tipo de racionalidad, en la que cree que sobresalia:
la razon instrumental'?. Eichmann era, al juicio de
Bauman, un burécrata habil y competente para tener
a punto sus deberes, que acostumbraba a desenvol-
verse en sus funciones adecuando con imaginacion
los medios convenientes al objetivo de la Solucion
Final. Eichmann es, para Baumann, un ejecutivo de
€s0s que es invaluable para una organizacion cual-
quiera®. Su racionalidad instrumental le permitia esa
obediencia activa que le ganaba el beneplacito de
sus superiores. La obediencia en Eichmann estaba
hecha de racionalidad instrumental. La obediencia
razonada y la razén instrumental son como las dos
caras de una misma moneda. Eichmann era un fun-
cionario obediente, dotado de una perspicaz razon
instrumental, con la que efectuaba a cabalidad sus
compromisos en la empresa del genocidio. La obe-
diencia razonada deriva de la razén instrumental.

Baumann concibe a Eichmann a la manera de
Arendt, como un individuo ajeno al pensamien-
to, pero dotado de una aguda razon instrumental.
Tampoco intuye que el pensamiento pueda abocar-
se al mal, o al menos no lo declara asi en Eichmann.
Es que Arendt lo habia configurado con un rasgo
distintivo de positividad™. El pensar es solo para el
bien, nunca para el mal'®. Quien piensa no cae en el
mal. Como Eichmann fue incapaz de pensar, acabé
convirtiéndose en uno de los peores criminales de la
historia. De esta manera, la unica racionalidad que
puede descubrirse en él no es mas que una de corte
instrumental. Esta limitacion impuesta a la inteligen-
cia de Eichmann no permite reparar en el uso malé-
volo que puede hacerse del pensamiento. La razén
instrumental puede ejercerse desde el pensar para
el mal, puede ejecutarse gracias a este. La destreza
que larazén instrumental tiene en Eichmann se debe

" Zygmunt Bauman y Leonidas Donskis, Ceguera moral. La
pérdida de sensibilidad en la modernidad liquida (Barcelona:
Editorial Paidés, 2017), 38.

2 Arne Johan Vetlesen, “Hannah Arendt on conscience and
evil”, Philosophy and Social Criticism 27, nim. 5 (2001): 9.

®  Bauman y Donskis, 38. Zafranski se localiza en esta misma
linea al describir a Eichmann como un burécrata habil y obe-
diente, que tenia una conciencia limpia al saberse parte de
una empresa industrial orquestada para matar y someterse
sin mas a las 6rdenes de sus superiores. Ridiger Zafranski,
Elmal o El drama de la libertad (Barcelona: Tusquets Editores,
2002), 242.

“  Esto puede verse en que Arendt toma como modelo del pen-
sar a Sécrates.

s Vetlesen, 9; Arendt, Responsabilidad y juicio, 71, 110-111. Véa-
se, especialmente, el capitulo “El pensar y las reflexiones
morales”. Arendt identifica a Sécrates como el modelo para-
digmatico del pensar moral.

Barrios Andrade, D. F. y Irizar, L. B. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 109-120

a que pensaba moviéndose hacia el mal, un mal ig-
norado o desconocido, que le era imposible recono-
cerlo. El mal se acepta desde dentro de si mismo,
desde el didlogo intimo consigo mismo, en palabras
de Arendt, y viene a hacerse imperceptible debido a
esta aceptacion racionalizada. Hay también un pen-
sar moral para el mal, pese a que pueda haber en su
base razones o motivaciones superficiales. La razon
instrumental no esta emancipada del pensar moral,
pero en Bauman no hay una advertencia al respecto.

La obediencia razonada se asemeja a un automa-
tismo del comportamiento. Pero esto no puede ser
el mal banal. Una sucinta anotacién en la linea del
automatismo la propone Susnik:

Su raiz [del mal], al menos en el caso de
Eichmann (del Eichmann de Arendt), se halla
en la superficialidad de una persona que care-
ce de profundas convicciones, que estima por
sobre todo llevar a cabo lo que se le ha orde-
nado sin pensar por si mismo en la moralidad
de tales imperativos'®.

Esta actitud que se le atribuye a Eichmann, pro-
cedente de su incapacidad para pensar, lo asimila a
un autémata y no a un agente moral”. Tal es una de
las conclusiones que pueden deducirse falsamen-
te de las especulaciones de Arendt. Sin embargo,
no es posible que Eichmann no hubiese pensado
en algun momento en la moralidad de las ordenes
que le venian de arriba. La muerte de millones de
victimas, por obra suya, alguna suerte de reflexion
moral tuvo que haberle acarreado. La misma Arendt
indujo a estos equivocos.

La lectura de Susnik sobre el mal banal es au-
daz. Susnik lo identifica con la ignorancia®®. El frag-
mento del que se vale es uno corto de Eichmann en
Jerusalén: “Para expresarlo en palabras llanas, po-
demos decir que Eichmann, sencillamente, no supo
jamas lo que hacia™. Susnik aclara que Eichmann
estaba al tanto del paradero de los judios deporta-
dos a los campos de concentracion, ya que él de-
bid visitar algunos, al igual que enterarse de primera
mano de los planes de la Solucién Final. Asi que no
es esta la ignorancia o desconocimiento que Susnik
tiene en mente con relacidon a Eichmann. El no saber
al que se refiere Susnik es uno por el que Eichmann
desconoce lo inmoral de sus actos?°. Susnik sigue
en esto a Arendt, tal como €l mismo lo declara, pues
situa el no saber de Eichmann en su irreflexion. La
ignorancia de Eichmann o el desconocimiento de
que sus actos estaban mal fue lo que le llevo a no
arrepentirse nuncay colaborar en la extension de un

6 Martin Susnik, “Arendt y santo Tomas: mal, ignorancia e irre-
flexion”, Sapientia 74, num. 244: 58-59. Las cursivas no estan
en el texto, son propias.

7 Villa previene contra los peligros de comprender de esta for-
ma el comportamiento de Eichmann. Dana R. Villa, Politics,
Philosophy, Terror. Essays on the Thought of Hannah Arendt
(New Jersey: Princeton University Press, 1999), 46.

8 Susnik, 60.

'  Arendt, Eichmann en Jerusalén, 418. Las cursivas son de
Susnik, no estan en Arendt. Susnik propone esta traduccion
al texto de Eichmann en Jerusalén. La traduccién en boga
de Penguin Random House Grupo Editorial dice: “... no supo
jamas lo que se hacia”.

20 Susnik, 71.



Barrios Andrade, D. F. y Irizar, L. B. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 109-120

mal que parecia ser ilimitado. La banalidad del mal
se entiende ahora como resultado de la ignorancia.
El desconocimiento moral implicado en el mal ba-
nal, segun advierte Susnik, impide que se sepa qué
esta bien y qué mal cuando se actua. La causa de
esto esta en laincapacidad para pensar. La propues-
ta de Susnik es mas amplia, pues intenta una relec-
tura de Arendt sobre la base de algunas ensefianzas
de Tomas de Aquino. En aquella propuesta subsisten
algunas cuestiones que merecen retomarse mas
adelante. Por lo pronto, reforcemos una idea ya co-
mentada antes para tomar distancia de Susnik: la
ignorancia de Eichmann no se debe a su no pensar,
sino a su no pensar bien. Pensar apoyandose en el
mal hace que este no sea conocido como lo que es
tardia o tempranamente. El asesinato es evidente-
mente un mal. Eichmann lo sabia, no podia ignorarlo,
pero su pensar falaz le hizo encubrirlo y enganarse.
Eichmann sabia que estaba cooperando al genoci-
dio judio. El hombre puede alejarse de la verdad de
sus actos por medio de un pensar moral equivocado.
Este pensar es lo que le conduce a la ignorancia del
mal. El hombre puede desistir de su conocimiento
del mal, olvidarse de lo que es el mal y no tener mas
como malo lo que antes ponderaba de esa manera.
Esto es lo que le sucedié a Eichmann. Sefal cierta
fue su adaptacion simplista a la moral del nazismo y
la manera complice como juzgaba sus actuaciones.
Otro elemento que se sefala como parte de la
banalidad del mal, y en concordancia con la incapa-
cidad para pensar, es el de los motivos o intenciones
triviales. Arendt asi lo subraya repetidamente?, lo
cual ha hecho que se ponga también énfasis en este
aspecto en la comprension del mal banal. Eichmann
carecia de intenciones malignas o perversas. El no
era un monstruo o villano ni un sadico o insano men-
tal. Tampoco le movia la ambicion, el odio, el antise-
mitismo o el ansia de riqueza y poder. Las motiva-
ciones mas tipicas que mueven al crimen, aquellas
con las que se llega hasta su raiz, no originaron las
actuaciones de Eichmann. Antes bien, las motivacio-
nes de Eichmann eran de lo mas banales: agradar
a sus superiores, ascender en rango militar, realizar
su trabajo con diligencia y exactitud. Arendt creia
separarse con esto de la tradicion de pensamiento
occidental sobre el mal. El mal ya no proviene solo
de un deseo deliberado o una voluntad inclinada al
egoismo; también surge de individuos corrientes en
los que no es posible entrever sintomas de malicia.
Conway otorga igualmente un papel central a la
ausencia de motivos solidos en el tratamiento que
hace del mal banal en Banality, Again®?. Alli afirma que
los motivos futiles son apenas un reflejo de la irre-
flexion. Porque no se piensa, no se cuenta sino con
motivaciones espurias como guia de los actos. Los
motivos banales -dice Conway- no son mas que fruto
de la irreflexividad® vy, a la vez, constituyen la causa

21 Arendt, Eichmann en Jerusalén, 417-418; Arendt, La vida del
espiritu, 30.

22 En la misma linea de Conway se sitla un juicioso trabajo de
Bernstein. Richard J. Bernstein, El mal radical. Una indagacion
filosdfica (Buenos Aires: Ediciones Lilmod, 2002), 297-397.

23 Daniel Conway, “Banality, Again”, en The trial that never ends:
Hannah Arendt’s “Eichmann in Jerusalem” in restrospect, ed.
Richard J. Golsan y Sarah Misemer (Toronto: University of To-
ronto Press, 2017), 77.

13

mas inmediata del mal®*. La posicion de Conway es
ciertamente valida y esta en estrecharelacion con las
observaciones de Arendt sobre la banalidad del mal.
Pero podria también sostenerse la afirmacion de que
el pensar puede apoyarse en motivos superficiales.
La conducta de Eichmann puede interpretarse bajo
esta luz. Sus motivaciones irrisorias influenciaron
su pensamiento induciéndolo al mal banal. La pers-
pectiva que de este modo quiere enfatizarse es la de
que el mal procede de una razoén incapaz de pensar
correctamente. Esto establece un giro en la concep-
tualizacién del mal banal, pero no es no armonizable
en sus rasgos generales con lo que propone Arendt,
segun saldra a relucir mas abajo.

En términos amplios, subsiste, como predomi-
nante, una definicion del mal banal por la que se lo
iguala con la incapacidad para pensar. Esta defini-
cion, lejos de ser univoca, ha dado paso a variadas
exeégesis sobre el mal banal, las cuales tienen su pun-
to de partida en la irreflexion. La sombra de Arendt
alrededor de este manejo del mal banal esta fuera
de duda. Sus postulados, pese a las duras criticas,
persisten como el eje de los estudios del mal banal.
Aunque los analisis antes citados tienen su parte de
verdad, por fundarse en la incapacidad para pensat,
sefialada por Arendt, desatienden otra funcionalidad
que es caracteristica del pensar: su uso para el mal.
Este uso del pensar es también fundamental para el
discernimiento de lo que es el mal banal.

3. ¢Una ausencia total del pensar en
Eichmann?

Arendt asombra a sus lectores cuando dice que la
moral se reveld en la Alemania de Hitler en su signifi-
cado original, como un acervo de costumbres 0 ma-
neras, “susceptible de ser sustituido por otro conjun-
to analogo con no mucha mayor dificultad que la que
plantearia cambiar los habitos de comportamiento
en la mesa de un individuo o un pueblo”?®. Arendt
transmite en Eichmann en Jerusalén la impresion de
que todo el horror de la guerra y del Holocausto no
fueron mas que expresion de un talante irreflexivo
imperante entre la gente. Esa facilidad con que los
individuos vinieron a la nueva moralidad se patentiza
en Eichmann. Nada de esto es de poca importancia.
Pero promueve la idea -no del todo exacta- de que
la asuncion de unos nuevos valores por parte del
hombre se hace sin el ejercicio del pensar. El hom-
bre, como ser racional, no puede no pensar o dejar
de pensar, pero puede hacerlo erroneamente y no
darse cuenta de lo que concibe por su inteligencia.
Esto es lo que se echa en falta en las reflexiones de
Arendt sobre el pensar. Toda actuacién humana sue-
le ampararse bajo algun pensamiento, bueno o malo,
implicito o explicito.

¢Qué es el pensar para Arendt??® Es un didlogo o
discurso que el yo mantiene consigo mismo en la au-
sencia de las palabras habladas. EI hombre puede
volver dentro de si y examinar sus experiencias o las
ajenas para dotarlas de significacion. Para esto es el

24 Conway, 72.

25 Arendt, 76.

26 Para no sobrecargar el texto con pie de péaginas, se referen-
cian los lugares de las obras donde Arendt habla del pensar.
Arendt, Responsabilidad y juicio, 161-184; Arendt, La vida del
espiritu, 189-215.



14

pensar. Ese yo con el que se entra en contacto dentro
de si mismo le habla al hombre, le amonesta por lo que
hace de malo. El didlogo con el yo se da en la solitud, es
decir, en el encuentro consigo mismo'y en el alejamien-
to del activismo y el mundo de las apariencias. El pen-
sar actualiza la diferencia que hay en cada hombre, el
dos-en-uno que habita en él, como le gustaba decir a
Arendt. El pensar hace al hombre autoconsciente y de
la armonia interna con su yo es que dimana la concien-
cia moral. El pensar, ademas, engendra la memoria. El
hombre pensante, al hablar consigo mismo, mantie-
ne vivas para si las lecciones del pasado extraidas de
las experiencias reflexionadas. La condicion para que
haya dialogo es que el individuo pueda ser amigo de
si mismo. Toda esta aproximacion de Arendt al pensar
esta calcada de Sdcrates.

El pensar tiene un efecto destructivo, derriba ido-
los, doctrinas, prejuicios, clichés que obstaculizan
entender la realidad humana propia y circundante. El
pensar no tiene fin, mientras que el conocer silo tiene.
Pues siempre pueden someterse al pensamiento las
circunstancias y hechos cambiantes en busca de su
sentido. En cambio, el conocer concluye su operativi-
dad cuando se llega a la posesion de eso por lo que
se indagaba. El pensar purga de toda opinion vana,
que lo impide realizarse. En continuidad con Sécrates,
Arendt expresa que el yo espera al hombre pensan-
te en la solitud para reprocharle o advertirle sobre la
maldad de sus actos. Este yo hace que el hombre no
pueda convivir consigo mismo mientras sea un mal-
hechor. EIl hombre que piensa no puede llevar una
vida en contradiccidon con su yo. Sin embargo, existe
el peligro o tentacion de que alguien rehuya el dialo-
go consigo mismo. Pero quien abandona el didlogo
intimo con su yo se despersonaliza. Arendt ubica en
esta armonia interior del hombre el principio moral por
excelencia. La congruencia del hombre con su yo es
una sefal de que piensa. Todo esto es una invitacion
al cultivo de la interioridad humana.

Lo unico que le basta al hombre para evitar el
didlogo consigo mismo es no volver nunca la mirada
hacia su interioridad, decidirse a instalarse en nada
mas que la exterioridad mundanal. Asi se escapa,
por comodidad, de las advertencias o luchas con el
yo. También de esta manera alguien oculta para si
mismo sus crimenes o0 maldades y no tiene nada de
lo que pueda remorderse. El no pensar lleva al rapido
olvido del mal cometido. De ahi se sigue la desme-
moria: “Nadie puede recordar lo que no ha pensado
a fondo mediante la conversaciéon consigo mismo al
respecto”®. El hombre no recuerda nada en tanto no
lo haya pensado. El pensamiento detiene el mal; el
no pensar lo desata en una secuencialidad infinita.
“Los mayores malhechores son aquellos que no re-
cuerdan porgue no han pensado nunca en el asunto,
y sin memoria no hay nada que pueda contenerlos”?.
He aqui la esencia del mal banal: la renuncia a la re-
flexion. El hombre permanece un desconocido para
si mismo cuando huye del pensar.

Las palabras de Arendt sobre el pensar son suges-
tivas. Refuerzan la relacion del mal banal con la irre-
flexion o incapacidad para pensar. Supuesta esta se
desencadenaria aquel, como ilustra Arendt apelando

27 Arendt, Responsabilidad y juicio, 110.
28 Arendt, 111.

Barrios Andrade, D. F. y Irizar, L. B. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 109-120

al ejemplo de Eichmann. Arendt asegura de que el
efecto de la incapacidad para pensar es el mal banal.
Pero esta premisa sobre el mal banal merece proble-
matizarse, ya que halla una suerte de argumento con-
tradictorio: el de que el mal procede no de la carencia
de pensamiento, sino de su misma manifestacion?®.
El mal viene también del pensar o didlogo consigo
mismo en el que su presencia puede hacerse velada.
El mal puede justificarse de modo racional sin que
uno sea consciente de lo que esta haciendo.

Si es cierto que el pensamiento descongela los
conceptos abstractos y los pasa a juicio, lo es tam-
bién que los crea. Es decir, el mal necesita de una
justificacion. Uno puede verla en los discursos poli-
ticos proclamados abiertamente, sin asomo de ver-
glenza, para dar rienda suelta a una guerra injusta
e infame. O también en las apologias que construye
un gobierno dictatorial para aferrarse al poder y dis-
pensarse de sus fechorias. Uno no puede menos de
preguntarse si lo que anuncian al publico con tanta
pompa y cargado de mentiras en verdad se lo creen
o si debajo de lo que dicen subyacen mas bien otras
intencionalidades, como tantas veces se ventila. Lo
cierto es que puede haber convicciones ancladas en
ideaciones nada verdaderas, pero que pueden to-
marse como tal. Esos discursos del mal, que tantas
veces se organizan en las ideologias, tienen su raiz
en el pensamiento humano. Lo que publicamente
se dice, se acepta antes en didlogo consigo mismo.
Lo mismo acontece con cualquier otra obra mala,
sin que importe su misma gravedad. A Eichmann no
cabe atribuirle la grandilocuencia de los discursos
publicos, que nunca los tuvo, pero si la de un dialo-
go intimo con el que abraza el mal hasta hacerse in-
consciente de él en sentido moral.

Aunque Arendt pone énfasis en la incapacidad
para pensar de Eichmann, provee también pruebas
de que él tuvo que enfrentarse a los dilemas mora-
les que traia consigo la Solucién Final. En esta batalla
con la nueva situacion, Eichmann se debatia en con-
flictos internos que le reclamaban pensar y acertar
una decision. Como secretario de la Conferencia
de Wannsee, en la que iba a tratarse de la Solucion
Final y en la que Heidrych, su artifice, esperaba
tropezarse con serios obstaculos para ponerla en
marcha, Eichmann se vio sorprendido por el entu-
siasmo con que los mas respetables miembros de
la burocracia estatal accedian sin molestias a la pro-
puesta del genocidio judio®°. Lo que relata Arendt al
respecto muestra que Eichmann empleé un razona-
miento erroneo o hizo un dialogo falaz consigo mis-
mo para exceptuarse de la culpa y responsabilidad
del Holocausto. Eichmann dijo en el juicio sobre la
Conferencia de Wannsee: “En aquel momento, senti
algo parecido a lo que debid sentir Poncio Pilatos, ya
que me senti libre de toda culpa”®. A renglon segui-
do Arendt aflade lo que pudo pensar Eichmann de si
mismo ante la Solucién Final: “; Quién era él para juz-
gar? ;Quién era él para tener sus propias opiniones

29 Arendt, 174. Esta idea no es ajena a nuestra filésofa. Pero
tampoco se encuentran en ella mayores aclaraciones. Ello
da pie a que se busquen las causas que desvirtuan el pensar,
tal como se hace en el siguiente apartado.

%0 Arendt, Eichmann en Jerusalén, p. 166-167.

St Arendt, 168.



Barrios Andrade, D. F. y Irizar, L. B. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 109-120

en el asunto?”®2. Eichmann justificaba sus actos ba-
sandose en el consentimiento general que la “bue-
na sociedad”33, como la llamaba Arendt, ponia en la
Solucién Final. Eichmann tenia razones -poco realis-
tas, en absoluto- para estar tranquilo, que le venian
de no saber pensar moralmente.

La Soluciéon Final no fue algo, como cuenta
Arendt, con lo que Eichmann simpatizara sin mas:
“aun abrigaba algunas dudas” a este respecto, las
cuales “quedaron disipadas” tras la Conferencia®*.
Eichmann habia cargado con esas dudas desde el
momento mismo en que Heydrich le comunicara
la orden del Fiihrer del exterminio fisico de los ju-
dios, es decir, cuatro meses antes de celebrarse la
Conferencia en enero de 1942. Eichmann tuvo que
lidiar con sus dudas que debieron sumirle no solo en
un estado animico angustioso®®, sino también en la
profundidad del pensamiento, como naturalmente
hacen ellas. Las vicisitudes de la guerra en la que
estaba inmerso indudablemente lastraron su pen-
samiento ante las cuestiones morales surgidas de
la Solucion Final. No fue apatia o indiferencia, su no
pensar, lo que atrajo a Eichmann del lado del geno-
cidio, sino el pensar en que podia justificarse por-
que los miembros mas respetables de la sociedad
habian aprobado la Solucién Final. Arendt no presta
atencion a estos elementos que ella misma detalla
en Eichmann en Jerusalén. Ademas, poco se cono-
cia del verdadero Eichmann al momento del juicio.

Arendt fue cautivada por la autopresentacion as-
tuta que Eichmann hizo de si mismo en la corte de
Jerusalén. Eichmann se presentaba ante el tribunal
de un modo velado y tenia a su favor la suerte de que
en aquel entonces mucho era lo que se ighoraba
sobre su pasado de teniente coronel de las SS. Con
esto, buscaba descargarse de sus responsabilida-
des y aligerar su condena. El argumento que le ser-
via a tal fin era el de considerarse un agente subor-
dinado a las érdenes del Estado. Esta impresion que
Eichmann causo en Arendt es la que esta en la base
de su entendimiento del mal banal como irreflexivi-
dad®®. Pero hoy se sabe que Eichmann era un fanati-
co acérrimo del nacionalsocialismo. El Eichmann de
Arendt no es el auténtico, aunque esta comproba-
cion no hace menos valiosas sus especulaciones so-
bre el mal banal, como tampoco esta en contravia de
lo que viene arguyéndose acerca de un pensar ten-
diente al mal. Al contrario, mas bien lo refuerzan. Las
ideologias sesgan la inteligencia y el razonamiento
practico moral. Sin embargo, teniendo en cuenta la
observacion arendtiana de que Eichmann no era un
adepto del nacionalsocialismo, pude decirse que su
pensar para el mal no se fundaba en convicciones
ideoldgicas, sino en motivaciones triviales y un ca-
racter moral débil.

82 Arendt, 168.

33 Arendt, 185.

3 Arendt, 168.

35 Arendt, 53-54.

%6 Serrano de Haro y Bernstein insisten en que el Eichmann que
conocioé Arendt no fue el real. La apariencia con que Eich-
mann se presentd a si mismo en Jerusalén es la que sub-
yace en la nocion de mal banal de Arendt. Agustin Serrano
de Haro, “Una nueva perspectiva acerca de la banalidad del
mal”, Raices: revista judia de cultura, nim 120 (2019), 52-53.
Richard Bernstein, sPor qué leer a Hannah Arendt hoy? (Bar-
celona: Editorial Gedisa, 2019), 67.

15

4. Lo que destruye el pensar moral

Si el pensar puede enfocarse hacia el mal, ;qué lo
encausa por este camino? Pero antes: ;qué es pen-
sar para o desde el mal?y ;qué relacion puede tener
esto con una relectura sobre la banalidad del mal?
Arendt no tiene nada dicho acerca de estas cues-
tiones, al menos no de una forma directa o explicita,
ya que se salen de los temas que trata en Eichmann
en Jerusalén y en sus textos posteriores. Por tanto,
habra de mirarse hacia otros lugares para bosquejar
una respuesta a este interrogante. Quiza lo mas co-
rrecto sea dirigirse a Tomas de Aquino y a su consis-
tente filosofia moral.

El pensar para o desde el mal no alude primaria-
mente a un calculo mental hecho con vistas a reali-
zarse en una transgresion moral, como lo ejemplifi-
ca un asalto friamente organizado. El pensar para el
mal se da a través de un razonamiento en el que lo
malo permanece ignoto a su consideracion. El mal
puede ocultarsele al pensamiento no porque nece-
sariamente haya una voluntad a eso decidida, sino
porqgue la inteligencia no alcanza a percatarse de la
presencia del mal en sus juicios. La inteligencia que
funciona de este modo no percibe o elude la false-
dad moral en sus raciocinios. Esta manera de apro-
ximarse al razonamiento moral se acerca mas a la
banalidad del mal que el mero calculo premeditado
para el mal. ;Qué hace, entonces, que el hombre ye-
rre en su pensamiento y no esté en condiciones de
enterarse de sus faltas morales o de lo que es el ver-
dadero bien en una determinada situacion? Arendt
no tiene una respuesta ni convincente ni definitiva
para este interrogante®.

Las vertientes propicias por donde adentrarse
desde Tomas de Aquino a los anteriores proble-
mas son tres: la pasion, el vicio y la ignorancia®8. Por
ellas fluye un caudal teorético que sobreabunda en
claridad respecto del tema que nos ocupa. La pa-
sion, dice el adagio popular, ciega la razén y asi lo
cree santo Tomas®®. La pasién distrae, ademas, a
la inteligencia de lo que conoce moralmente como
verdadero y lanza al hombre hacia lo contrario. La vi-
veza de una potencia hace que las otras menglien
en su operatividad y el hombre se vea absorbido por
aquella en la que halla mas resonancias. La pasion
hace que la razén juzgue como bueno algo que no
lo es. El hombre tiene cierto conocimiento del bien,
uno que es abstracto y universal, pero el impetu de la
pasion lo lleva a desatenderlo y a no aplicarlo en las
circunstancias concretas que envuelven a la accion.
El Aquinate ilustra este punto con la incontinencia“°.
El incontinente o inmoderado sabe que hay placeres

37 Al criticar la nocion de mal banal y recurrir a santo Tomas, te-
nemos en mente la aseveracion de Bernstein de que Arendt
no aclara en sus textos como se relacionan el pensamiento
y el mal. Richard J. Bernstein, “The Banality of Evil Recon-
sidered”, en Hannah Arendt and the Meaning of Politics, ed.
Craigh Calhoun y John McGowan (Minnesota: University of
Minnesota Press, 1997), 310.

%8 S.Th.I-Il gq.76-78; De malo q. 3 a. 7-13. Estos conceptos son
ajenos a Eichmann en Jerusalén. Sin embargo, Arendt pro-
porciona algunas lineas fundamentales sobre la personali-
dad moral de Eichmann que estan en sintonia con la pasion
y el vicio. Eichmann era un hombre mediocre, mentiroso y
sufria de alteraciones frecuentes en su animo.

% S.Th.l-llq77a.1.

4 Demalog.3a.9ad7.



16

sensibles de los que debe privarse, pero su falta de
dominio le conduce a no poner en practica lo que
conoce como bueno. La pasion hace que la razén
juzgue equivocadamente el bien sensible particular.

La pasion implica que las facultades animicas
delhombre no se sometan alaracionalidad. Cuando
€so pasa es que larazén se halla debilitada para im-
perar el orden en las facultades humanas. La pasion
influye en el acto y en el oscurecimiento de la razén
de manera precedente y consecuente. Lo primero
ocurre cuando la pasién suscita la inclinacion de
la voluntad a querer algo y, en consecuencia, el jui-
cio recto de la razdn se ve trastocado. Lo segundo,
cuando la pasion es libremente despertada para
que acompane el acto y, en este caso, lo hace mas
grave. La pasion interviene en el dictamen de la ra-
zon pervirtiéndolo o no dejandolo sopesar con cla-
ridad el hecho moral. La pasiéon hace que el hombre
razone de un modo equivocado y para el mal. Pero,
dice santo Tomas, la pasion tiene la caracteristica
de ser fugaz, no duradera. Una vez, entonces, se
vea agotada, el hombre recupera su objetividad o
mirada racional para juzgar sus actos.

El vicio también corrompe la razon, aparte de la
voluntad. El vicio inclina al acto malo. Como habito,
dota al hombre de una naturaleza por la que que-
da orientado al mal. El vicio supone que la voluntad
quieray se deleite en el mal en tanto se halla movida
por un habito que le es perjudicial. EIl hombre sabe
qué es el bien, pero la voluntad se ve empujada por
el vicio a elegir el mal o lo contrario a lo que se cono-
ce como bueno?'. El vicio dispone al hombre a obrar
constantemente de forma desordenada®?. Casi que
obliga al individuo a elegir inexorablemente el mal.
Santo Tomas reconoce también que la razén se ve
ensimismada o coartada por el vicio. A diferencia de
la pasion, que es volatil, el vicio carga con la razéon de
una manera mas persistente. El vicio agudiza la ra-
zon para que busque los medios mas convenientes
para satisfacerse en el mal. La razon va perdiendo
por el vicio su capacidad para remorderse del mal*.
El vicio anestesia contra el mal, vuelve dificil el arre-
pentimiento. Hace que el hombre pierda la percep-
cion de lo que es inmoral y la razon se utilice de un
modo decidido e ingenioso para acometer el mal. El
hombre que va eligiendo frecuentemente el mal, tar-
de o temprano, malogra la sensibilidad por él.

La ignorancia tiene una conexion mucho mas evi-
dente con el pensar. El Aquinate ensefa que la ig-
norancia es una privacion del conocimiento del que
necesariamente tendria que estarse en posesion a
través de la razon. Comporta cierta desidia o negli-
gencia voluntaria, un descuido de lo que habria de
saberse. En consecuencia, la ignorancia moral es el
desconocimiento de un determinado mal. La igno-
rancia causa el acto malo; no lo detiene, lo promueve.
Lo hace mas grave en tanto que consentida y busca-
da por si misma “para pecar mas a satisfaccion”*.
La ignorancia hace incontenible el mal al no poder
detectarselo y, por tanto, no ponérsele cura®®. Santo
Tomas expone también que la pasion y el vicio ayu-

4 S.Th.I-llg.78 a1-3; De malo 9.3 a.12
42 Demaloq.3a.13.

4 Demaloq.3a.13.

4“4 S.Th.l-llg.76 a. 3.

45 Super Sententiisd. 22 g.2a.2ad 1.

Barrios Andrade, D. F. y Irizar, L. B. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 109-120

dan en parte a la ignorancia*®. Ambos pervierten a
la razén, la confunden, para que no logre el discer-
nimiento entre el bien y el mal. Susnik mantiene
también esta asercién en correspondencia con el
Aquinate. La ignorancia le impide a la inteligencia
apercibirse del mal. Su implicacion en el pensar es
notoria. El pensar o didlogo consigo mismo puede
llevarse a cabo erroneamente por intermedio de la
ignorancia con la que se desconoce el mal.

Susnik intenta una hermenéutica del mal moral
en santo Tomas con base en las causas internas
del pecado (pasion, vicio e ignorancia), aunandolas
en torno al desconocimiento o ceguera que puede
enraizarse en la razén. Susnik afirma que el mal pro-
viene, en ultima instancia, de una deficiencia en el
ver o aprehender de la razon®’. La razon, lastrada por
la pasion, el vicio y la ignorancia, no puede abrirse
paso hasta el bien porque esta impedida para verlo.
La razon pierde fuerza cognoscitiva para el bien toda
vez que la voluntad esté alejada de la virtud. Susnik
concentra en la razon la fuente principal para el mal,
aunque no por eso la trata a ella sola, sino que abar-
ca también a los otros factores que median en el
acto malo“*®. La argumentacion de Susnik tiene como
nucleo vital la funcion practica de la razon. Es decir,
Susnik otorga la maxima importancia a la razén que
es directiva de la accion y que, por eso, le compete
un papel crucial en la realizacion del bien o mal mo-
ral. Si la razén tiene una deficiencia en su percepcion
del bien, es porque no se esta habituado a buscarlo
y elegirlo, y porque no se consigue separarlo del mal.
Una razon inhabil para el discernimiento moral pa-
sara por alto las mas de las veces el mal cometido a
través de los actos.

El desconocimiento oignorancia que puedadarse
en larazén es principio del razonamiento moral falso.
Una razon estrechada en su capacidad cognoscitiva
errara en la direccion del acto. Estara también im-
posibilitada para desenvolverse en su ejercicio de
valoracién de la conducta moral. Esto la acerca al
mal banal. Una razén o pensar asi fue lo propio de
Eichmann. El pensar de Eichmann era uno sesgado.
Pudo no introducirse por ahi, pero el desenlace de su
historia muestra que no dejé de hacerlo. Eichmann
fue inmunizandose contra la captacion del mal. El
hombre que desconoce su mal no podra remediarlo.
Persistira en él, incluso con obstinada firmeza. La pa-
sion, el vicio y la ignorancia voluntaria van cerrando a
la razén en el conocimiento del bien 'y del mal, hacen
al hombre inconsciente de su mal. La banalidad del
mal va por este lado.

La razén orientadora de la accion tiene puntos
concordantes con el pensar arendtiano. Ese volver-
se hacia si mismo, al didlogo consigo mismo, es mas
amplio, pero tiene que ver también con el direccio-
namiento que puede darsele a la accion. Por otro
lado, el cauce por el que la razén practica encamina
la accion con diligencia hacia el bien, no se hace sino
por la reflexion. La razoén practica de santo Tomas in-
vita también al hombre al didlogo con su yo. Quiza
donde esto salga mas a relucir sea en la prudencia
y sus partes potenciales*. La prudencia impone una

4% S.Th.l-llg.76a.4ad 1.
47 Susnik, 79.

48 Susnik, 77.

4 S.Th.ll-llg.48a.1.



Barrios Andrade, D. F. y Irizar, L. B. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 109-120

consideracion atenta de las circunstancias de la ac-
cion, de las experiencias vividas, de los preceptos
morales. La virtud es reflexiva, pensante, si se quiere,
en expresion arendtiana. No encierra un automatis-
mo moral. Aunque también el mal, como se ha dicho,
puede ser reflexivo o razonado de un modo en que
pasa desapercibido. Pese a ubicarse en épocas y
orillas filosoficas desiguales, Arendt y santo Tomas
tienen ciertas afinidades en sus apreciaciones mo-
rales. Pueden tenderse algunos puentes entre estos
dos pensadores en varios temas éticos.

El hombre que persiste en el mal, que se compla-
ce en lo que le esta prohibido, acaba torciendo su
conciencia. Al comienzo se dijo que Arendt tuvo una
preocupacion grande por la conciencia de Eichmann.
Esto se debe a que el tribunal de Jerusalén tuvo el
mismo interés. Los jueces no entendieron por qué
el acusado habia aceptado y cumplido las érdenes
de sus superiores, las cuales estaban a todas luces
en contra de los mas elementales principios éticos.
Lo que acertaron a argiir fue que Eichmann se ha-
bia negado a escuchar la voz de su conciencia que
le dictaba actuar en contra de lo que le mandaban®°.
Pero Arendt no veia asi las cosas. Arendt pensaba
que Eichmann si tenia conciencia y que su concien-
cia le impulsaba a mantenerse fiel a sus deberes de
oficial nazi y la ley del Fiihrer®'. Arendt desestima-
ba, y con razon, la explicaciéon de los jueces sobre
la conciencia de Eichmann. Al hacerlo tuvo que fo-
calizarse mas en el pensar que en la conciencia. La
conciencia de Eichmann estaba deformada®? y ello
en virtud de su cerrarse a los llamados al bien que
ella le manifestaba. La posicion de Arendt sobre la
conciencia de Eichmann no es excluyente de la de
los jueces. Uno puede negarse a secundar la voz de
la conciencia y terminar, poco a poco, por alterarla
muy radicalmente. Arendt no abandona el tema de la
conciencia, pero la entiende como un subproducto
del pensar®. La nocién del mal banal de Arendt esté
marcada en Eichmann en Jerusalén por las diferen-
cias que sostiene con los jueces en relacién con la
conciencia de Eichmann.

5. Mal radical y mal banal

Las dificultades que acompanan al mal banal se
relacionan también con el mal radical. Dichas difi-
cultades podrian resumirse en dos interrogantes.
Ambos implican reciprocamente al mal banal y al
mal radical. El primero es: ;abandona Arendt su idea
de mal radical para quedarse unicamente con la de
mal banal? El segundo dice: ;cémo encajan entre si
ambas concepciones de Arendt sobre el mal? Estos

50 Arendt, Eichmann en Jerusalén, 426.

51 Arendt, 141.

52 Villa, Politics, Philosophy, Terror, 45-46. Dana Villa, “Eich-
mann in Jerusalem: Conscience, Normality, and the ‘Rule of
Narrative’, en The Trial that Never Ends: Hannah Arendt’s Ei-
chmann in Jerusalem in Retrospect, ed. Richard J. Golsan y
Sara Misemer (Toronto: University of Toronto Press, 2017), 49-
56. Cristopher Adair-Toteff, “Arendt on conscience”, Rivista
Trimestrale di Scienza del’Amministrazione, num 4 (2022): 2.
Danielle Petherbridge, “Between thinking and action: Arendt
on conscience and civil disobedience”, Philosophy and Social
Criticism 42, nim 10 (2016): 972-974. Estos son algunos de
los autores que abordan el tema de la conciencia deformada
en Eichmann.

5 Vetlesen, 18-19; Formosa, 94.

17

interrogantes estan justificados desde que parece
que Arendt renuncia a su categoria de mal radical y,
por tanto, le estaria cerrando el paso a cualquier in-
tento de aunar en un mismo horizonte tanto el mal
banal como el mal radical. El mal banal presenta no
solo problemas relativos a su definicion y validez
conceptual. Los tiene también en su articulacion con
el mal radical. La misma Arendt es quien ha legado
estos problemas.

El primer interrogante se desprende de una carta
que Arendt escribe a Scholem. Alli Arendt comenta
con toda claridad:

Para terminar, me referiré al Unico punto en el
que no me ha malinterpretado, pues me ale-
gra ver que lo ha descubierto. Quiero ser muy
breve al respecto. Tiene usted toda la razon:
| changed my mind y he dejado de hablar del
mal radical. Hace mucho que no nos hemos
visto. En caso de hacerlo, quiza hubiésemos
terminado hablando del tema. No veo por qué
se refiere usted a la expresion “banalidad del
mal” como una “consigna”. Por lo que yo sé€,
nadie ha utilizado todavia dicha expresion.
Pero qué mas da. Hoy en dia pienso, efecti-
vamente, que el mal es siempre solo extremo,
pero nunca radical; que no tiene profundidad,
ni nada de demoniaco. Puede devastar el
mundo, justamente, porque es como un hon-
go, que prolifera en la superficie. Profundo y
radical es siempre sélo el bien. Pero, como
queda dicho, no querria seguir hablando de
estas cosas, puesto que tengo intencion de
volver a tratar por extenso este tema en otro
contexto. Con todo, el sefior Eichmann pue-
de seguir valiendo como modelo concreto de
aquello a lo que me refiero®*.

A partir de este fragmento podria concluirse
que Arendt rechaza el mal radical. Asi lo dice ex-
plicitamente. Arendt esta sosteniendo que cambio
de perspectiva con relacion al mal radical. En este
sentido, Bernstein cita a Young-Bruehl, una antigua
alumna de Arendt que ha elaborado la mas completa
biografia sobre la filésofa alemana, como un ejem-
plo de quien concibe una ruptura en el pensamiento
de Arendt a la luz de las aseveraciones contenidas
en aquel pasaje®®. Young-Bruehl se pone del lado de
Arendt. Entiende que ella se retracta de su concepto
de mal radical. Arendt mantendra esta misma postu-
ra con posterioridad a Eichmann en Jerusalén. Dira
sin ambages que el mal no es radical, no tiene raices,
tal como se observa en Algunas cuestiones de filoso-
fia moral. A decir verdad, Arendt no construyo unas
reflexiones tendentes a enlazar el mal banal y el mal
radical, como es cierto que llegd a razonar que el mal
no era radical tras su encuentro con Eichmann en la
corte de Israel. No obstante, las palabras de Arendt

54 Hannah Arendt, Lo que quiero es comprender. Sobre mividay
mi obra (Madrid: Editorial Trotta, 2010), 36-37. Las cursivas no
estan en el texto, son propias.

5% Richard Bernstein, ‘4Cambié Hannah Arendt de opinién?
Del mal radical a la banalidad del mal”, en Hannah Arendt: el
orgullo de pensar, ed. Fina Birulés (Barcelona: Editorial Ge-
disa, 2000), 238. Elisabeth Young-Bruehl, Hannah Arendt
(Valencia: Edicions Alfons el Magnanim, 1993), 469. El libro
original de Young-Bruehl se titula: Hannah Arendt. For Love
of the World.



18

no deben tomarse al pie de la letra, de tal forma que
se desista de los esfuerzos por crear un puente entre
el mal banal y el mal radical. Un modelo singular en
esta direccion, que vale la pena traer ahora a cuento,
lo constituye Bernstein.

Segun se sabe, Arendt toma el vocablo de mal
radical de Kant y le da una nueva connotacion. Para
Kant, el mal radical designa cierta propension que
hay en el hombre hacia el mal, por la cual termina
asumiendo desde su propia libertad una maxima
mala que lo desvia de la ley moral®®. El hombre viene
a engafnarse de esta forma acerca del valor real de
sus actos. Por supuesto, Arendt sabia lo que Kant
mentaba con el mal radical. Pero ella quiso propor-
cionarle otra significacion a la vista de los horrores
del totalitarismo. Clarificar qué comprende Arendt
por el mal radical es de suma importancia, no solo
porque ello contribuye a distinguirlo del mal banal,
sino porque ha habido confusiones en torno a es-
tos dos elementos claves en la obra arendtiana. En
algunas lecturas, el mal radical y el mal banal tien-
den a fusionarse equivocadamente. Esto complica,
mas que facilita, el abordaje que pueda hacerse de
Arendt. Quiza el meollo de este asunto consista en
que el adjetivo banal se aplica en ocasiones a la
muerte de las incontables victimas de los campos
de concentracion, como al aparato estatal que or-
ganizaba diligentemente a los judios para su propio
exterminio. Aunque todo esto haya sido banal o tri-
vial, en el entendido de que no hay ninguna razdén o
motivo que pueda explicarlo racionalmente, Arendt
utilizé en principio el rétulo de mal radical para re-
ferirse a los crimenes y a la violencia del nazismo®’.
Al calificar de banal el genocidio del pueblo judio,
puede trasmitirse la premisa de que el mal radical y
el mal banal son equiparables. Lo que Arendt des-
cubrié en el campo de concentracion, la institucion
paradigmatica del totalitarismo aleman, fue el sur-
gimiento del mal radical. Pero al catalogar de banal
lo que sucedia alli, los vocablos de mal radical y mal
banal llegan a traslaparse indebidamente. Incluso
Bernstein, que ha explorado con detalle los traba-
jos de Arendt, conduce a este equivoco si no se lo
lee con cuidado®®.

Con esto se ha llegado al segundo interrogante
arriba esbozado. La posicidon mas correcta es la que
mantiene unidos -y no en contraste- al mal radical
y al mal banal. Bernstein se situa en esta linea argu-
mentativa. Para comprender como se integran am-
bas categorias tedricas, hace falta primero mostrar
lo que Arendt dimensiona por mal radical. En Los
origenes del totalitarismo, Arendt define el mal radi-
cal como una empresa orquestada y planeada para

5% Inmanuel Kant, La religién dentro de los limites de la mera ra-
z6n (Madrid: Alianza Editorial, 1981), 37-41.

57 Bernstein, 238-239.

58 Acerca de otros autores, ademas de Bernstein, que las-
tran este inconveniente ya hemos hablado en otro contex-
to. Diego Fernando Barrios Andrade, “Arendt, Bernstein
y santo Tomas: reflexiones sobre el mal banal”, Espiritu,
num. 166 (2023): 325-326, https://doi.org/10.63534/2938-
3994.166.2023.321-344.barrios. Cano Cabildo refuerza este
planteo que se menciona sobre Bernstein. Sisi Cano Cabildo,
“Sentido arendtiano de la ‘banalidad del mal’”, Horizonte 3,
nim 5 (2004): 116-117.

Barrios Andrade, D. F. y Irizar, L. B. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 109-120

hacer superfluos a los seres humanos®®. Los hom-
bre ya no cuentan, no valen como lo que son. Se los
ha degradado, hecho inutiles, completamente pres-
cindibles. Ni si quiera se los utiliza como un medio o
instrumento para algo mas, pues esto suponia dejar
intacta su condicion humana, aunque no se les res-
petaba en su dignidad. Bernstein describe este pro-
ceso de volver superfluos a los hombres siguiendo
a Arendt. Tal proceso tiene lugar en los campos de
concentracion, desemboca en lo que Arendt llama
dominacion total y deviene a partir de tres pasos
diversos. El primero comienza cuando se deja a los
hombres por fuera de la ley, sin ningun derecho bajo
el que puedan ampararse. No hay ya un sistema ju-
ridico que pueda protegerlos, al que puedan acudir
en defensa propia. La ilegalidad manifiesta y reco-
nocida en los campos de concentracion es acepta-
da tanto por los victimarios como por las victimas.
El siguiente paso ocurre cuando se mata el senti-
do moral que hay en el hombre. “Ello se realiza, en
general, haciendo imposible el martirio por primera
vez en la historia”®®. Los reclusos iban perdiendo el
deseo de realizar el bien. Ademas, se los sometia a
dilemas morales en los que la eleccion de una alter-
nativa suponia para ellos hacerse culpables de un
crimen. Arendt nombra el caso de una madre griega
a la que los nazis le permitieron decidir cual de sus
tres hijos debia morir. El ultimo paso, resultado de los
anteriores, consistia en aniquilar la individualidad o
espontaneidad de los prisioneros del campo de con-
centracion. De esta manera, se destruye la pluralidad
y libertad de los individuos.

¢Como se conectan el mal radical y el mal banal?
Bernstein asegura que estas nociones son compa-
tibles®'. EI mal radical muestra la crudeza de un plan
siniestro por convertir a los hombres en seres super-
fluos. Pero lo que subyace a esta tentativa es el mal
banal. Bernstein se pregunta por los motivos que
sustentaron el mal radical y esos motivos, en su pa-
recer, no fueron sino superficiales. Si el mal radical se
vivia en el interior de los campos de concentracion,
alejado de todo eso, ubicado en una oficina estatal,
se encontraba el hombre incapaz para pensar que
lo posibilitaba: Eichmann. Las motivaciones que te-
nia Eichmann en su actuar no eran sino banales, dice
Bernstein: “ascender en su carrera profesional, com-
placer a sus superiores, demostrar que podia hacer el
trabajo en forma correcta y eficiente”?. Asi es como
Bernstein torna compatibles el mal radial y el mal ba-
nal. El percibe que a la base del mal radical se haya el
mal banal. Este seria el soporte de aquel. Arendt habia
también apelado a la ausencia de motivos humana-
mente comprensibles para la maldad que cosecho el
totalitarismo®. Lo que llama la atencién en Bernstein
es gque se mueve en su entendimiento del mal banal
desde la incapacidad para pensar hacia la falta de
motivos malignos en la comision de los crimenes del
Holocausto. El énfasis que pone en las intenciones tri-
viales esta justificado. ;Qué cosa si no la incapacidad
para pensar o irreflexividad lleva a que se cometa el

5 Hannah Arendt, Los origenes del totalitarismo (Madrid: Alian-
za Editorial, 2006), 616.

80 Arendt, 606.

6 Bernstein, 249.

62 Bernstein, El mal radical. Una indagacién filoséfica, 308.

83 Arendt, La vida del espiritu, 29-30.



Barrios Andrade, D. F. y Irizar, L. B. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 109-120

mal a partir de intenciones futiles? Si no se piensa, las
motivaciones que desencadenan la accion no pue-
den ser mas que espurias. El mal banal tiene como
fundamento la incapacidad para pensar. Sin embar-
go, vale afirmar que lo esencial de la irreflexion es que
con ella se va perdiendo el conocimiento de lo que es
el bien y el mal moral. Aunque podria también expre-
sarse que es el no saber pensar, el no pensar con rec-
titud, porque se esta bajo la influencia de la pasion, el
vicio y la ignorancia, lo que ocasiona que el mal pase
inadvertido para la inteligencia y se lo elija sin ningun
miramiento. Asi se va cayendo en una inconsciencia
por el mal y los motivos con los cuales se decide el
curso de la accion se convierten también en irrisorios
€ inadmisibles.

Conclusion

El mal banal es una nocion dificil de asir, que sigue
aun generando no pocas controversias. La que aca
se ha puesto de relieve tiene que ver con la incapa-
cidad para pensar. ;Qué quiso decir Arendt cuando
sostuvo que Eichmann era incapaz para pensar?
Sin duda, esta inquietud no se arregla arguyendo
que Eichmann no cultivaba o fomentaba el didlogo
consigo mismo, desde que ello representa una tau-
tologia. Arendt definio el pensar o la reflexion como
un encuentro dialdgico que el individuo mantiene en
su interioridad y sin palabras habladas con su yo. Asi
que, si se dice que Eichmann no pensaba porque no
tenia ese didlogo secreto consigo mismo, no se esta
resolviendo con exactitud la pregunta de qué signi-
fica que Eichmann no pensaba. Tomar en un sentido
literal esta expresion arendtiana ha llevado a erro-
res hermenéuticos, tal como pudo mostrarse arriba.
Algunos adeptos de Arendt, de origen anglosajon,
han entrevisto aquella dificultad y han esgrimido una
solucion. Todos concuerdan en entender la incapa-
cidad para pensar de Eichmann como refiriéndose
eminentemente a una imposibilidad para adecuarse
a la perspectiva de los interlocutores®*. Eichmann no
era capaz de pensar desde el punto de vista de los
otros. Esta asercion no esta desprovista de razones,
pues tiene su asidero en Eichmann en Jerusalén®®.
Sin embargo, una comprension asi de la incapacidad
para pensar es reduccionista.

La incapacidad para pensar a la que alude Arendt
es mas amplia y esta relacionada con un fendmeno
moral grave, segun lo han establecido sus intérpre-
tes. Senala la desviacion del pensar y el juicio para
sacar en limpio lo que es el bien y el mal a través
de la accion. Esta es la clave de la irreflexion. Mas
Arendt no esclarece este punto. Es decir, la cuestion
de como alguien se hace incapaz para pensar no
tiene un desarrollo en Arendt. No se cuenta con una
explicacion dada por la fildsofa alemana acerca de
como se oscurece el conocimiento y discernimiento
del bien y el mal. Por eso tuvo que recurrirse a santo
Tomas. La pasion, el vicio y la ignorancia entorpe-
cen a la inteligencia, no solo en su saber moral, sino

64 En concreto, tenemos en mente a Berkowtiz, Villa y Berns-
tein. Roger Berkowitz, “Did Eichmann Think?”, resefia de Ei-
chmann Before Jerusalem: the Unexamined Life of a Mass
Murdered, de Bettina Stangneth, The Good Society 23, num.
2 (2014): 200-201. Dana Villa, Arendt (New York: Routledge,
2021), 314. Bernstein, sPor qué leer a Hannah Arendt hoy?, 66.

65 Arendt, 79.

19

también en su funcién directiva y de juzgamiento de
la accion. Aun mas: la pasion y el vicio van causando
que la razon se vuelva ignorante e indiferente ante el
mal que se hace. A la vez, la destinan para que opere
con miras a validar la maldad del acto. La inteligencia
deliberay ve como mas viable una de las alternativas
del actuar, basandose en raciocinios que legitiman
el mal del acto por hacer o ya hecho. Eichmann jus-
tificd su conducta delictiva a la vista de la adhesion
unanime que realizaron los miembros de la sociedad
respetable al plan de exterminio masivo de los ju-
dios. De ahi la importancia del pensar y el juicio para
Arendt, pues son los que atajan el crecimiento inde-
finido del mal en una sociedad.

Referencias

Arendt, Hannah. La vida del espiritu. Barcelona:
Editorial Paidds, 2002.

Arendt, Hannah. Los origenes del totalitarismo.
Madrid: Alianza Editorial, 2006.

Arendt, Hannah. Responsabilidad y juicio. Barcelona:
Editorial Paidoés, 2007.

Arendt, Hannah. Lo que quiero es comprender. Sobre
mi vida y mi obra. Madrid: Editorial Trotta, 2010.

Arendt, Hannah. Eichmann en Jerusalén. Bogota:
Penguin Random House Grupo Editorial, 2020.

Adair-Toteff, Cristopher. “Arendt on
conscience”. Rivista Trimestrale di Scienza
dellAmministrazione, num 4 (2022): 1-22.

Bauman, Zygmunt y Donskis, Leonidas. Ceguera

moral. La pérdida de sensibilidad en Ia
modernidad liquida. Barcelona: Editorial
Paidés, 2017.

Barrios Andrade, Diego Fernando. “Arendt, Bernstein
y santo Tomas: reflexiones sobre el mal banal”.
Espiritu, num. 166 (2023): 321-344.

Berkowitz, Roger. “Did Eichmann Think?”. Resefa de
Eichmann Before Jerusalem: the Unexamined
Life of a Mass Murdered, de Bettina Stangneth.
The Good Society 23, num. 2 (2024): 193-205.

Bernstein, Richard J. “The Banality of Evil
Reconsidered”. En Hannah Arendt and the
Meaning of Politics, editado por Craigh Calhouny
John McGowan, 297-322. Minnesota: University
of Minnesota Press, 1997.

Bernstein, Richard J. ‘¢Cambié Hannah Arendt de
opinion? Del mal radical a la banalidad del mal”.
En Hannah Arendt: el orgullo de pensar, editado
por Fina Birulés, 235-257. Barcelona: Editorial
Gedisa, 2000.

Bernstein, Richard J. El mal radical. Una indagacion
filosdfica. Buenos Aires: Ediciones Lilmod, 2002.

Bernstein, Richard J. ;Por qué leer a Hannah Arendt
hoy? Barcelona: Editorial Gedisa, 2019.

Cano Cabildo, Sisi. “Sentido arentiano de la
‘banalidad del mal’. Horizonte 3, num. 5 (2004):
101-130.

Conway, Daniel. “Banality, Again”. En The trial that
never ends: Hannah Arendt’s “Eichmann in
Jerusalem” in restrospect, editado por Richard
J. Golsan y Sarah Misemer, 67-91. Toronto:
University of Toronto Press, 2017.

Di Pego, Anabella. “El problema del mal
contemporaneo y el papel de la obediencia.
Reconsideraciones sobre la banalidad del mal”.
Revista de Filosofia 48, num. 1(2023): 237-253.



120

Formosa, Paul. “Thinking, conscience and acting in
times of crises”. En Power, judgment and political
evil: In conversation with Hannah Arendt, editado
por Danielle Celermajer, Andrew Schaap y
Vrasidas Karalis, 89-103. New York: Taylor &
Francis Group, 2010.

Kant, Inmanuel. La religién dentro de los limites de la
mera razon. Madrid: Editorial Alianza, 1981.

Petherbridge, Danielle. “Between thinking
and action: Arendt on coscience and civil
disobedience”. Social Criticism 42, num. 10
(2016): 971-981.

Serrano de Haro, Agustin. “Una nueva perspectiva
acerca de la banalidad del mal”. Raices: revista
judia de cultura, num 120 (2019): 51-58.

Susnik, Martin. “Arendty santo Tomas: mal, ignorancia
e irreflexion”. Sapientia 74, num. 244 53-111.
Vetlesen, Arne Johan. “Hannah Arendt on conscience
and evil". Philosophy and Social Criticism 27,

num. 5 (2001): 1-33.

Barrios Andrade, D. F. y Irizar, L. B. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 109-120

Villa, Dana R. Politics, Philosophy, Terror. Essays on
the Thought of Hannah Arendt. New Yersey:
Princeton University Press, 1999.

Villa, Dana. “Eichmann in Jerusalem: Conscience,
Normality, and the ‘Rule of Narrative’”. En The trial
that never ends: Hannah Arendt’s “Eichmann in
Jerusalem” in restrospect, editado por Richard
J. Golsan y Sarah Misemer, 43-66. Toronto:
University of Toronto Press, 2017.

Villa, Dana. Arendt. New York: Routledge, 2021.
Tomas de Aquino. Comentario a las Sentencias de
Pedro Lombardo. Pamplona: EUNSA, 2015.
Tomas de Aquino. Cuestiones disputadas sobre el

mal. Pamplona: EUNSA, 2015.

Tomas de Aquino. Suma Teoldgica. Madrid: Biblioteca
de Autores Cristianos, 2018.

Young-Bruehl, Elisabeth. Hannah Arendt. Valencia:
Edicions Alfons el Magnhanim, 1993.

Rudiger, Zafranksi. El mal o El drama de la libertad.
Barcelona: Tusquets Editores, 2002.





