
175An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 175-185

Modernidad dual: el retorno de los grandes relatos

https://dx.doi.org/10.5209/ashf.93854     � Recibido: 21/01/2024 • Aceptado: 23/01/2025

Resumen: El presente artículo problematiza el debate modernidad/posmodernidad a partir de la tesis 
del carácter dual de la modernidad presente en Ernesto Laclau, Antonio Negri y Enrique Dussel. Desde la 
perspectiva de estos autores nos adentramos en las críticas dirigidas a la tesis del fin de la modernidad y los 
grandes relatos para explorar la posibilidad de nuevos macro relatos para el presente. En el texto se exploran 
tres modelos meta-narrativos: el populista de Laclau, el meta-perspectivismo de Negri y la transmodernidad 
de Dussel. El objetivo del artículo es explicitar la relación entre la tesis de la modernidad dual y la propuesta 
de reactivar el gran relato como un recurso para orientarse y actuar políticamente en la actualidad.
Palabras clave: Populismo; Transmodernidad; Perspectivismo; Totalidad; Meta-narrativa

ENG Dual Modernity: The Return of The Grand Narratives
Abstract : This article problematizes the modernity/postmodernity debate based on the thesis of the dual 
nature of modernity in Ernesto Laclau, Antonio Negri, and Enrique Dussel. From the perspective of these 
authors, we delve into the critics aimed to towards the thesis of end of modernity and the grand narratives 
to explore the possibility of news grand narratives in the present. The text explores three meta-narrative 
models: Laulau’s populism, Negri’s meta-perspectivism, and Dussel’s transmodernity. The objective of the 
article is to explicit the relationship between the thesis of dual modernity and the proposal to reactivate the 
grand narrative as a resource for political action in the present.
Keywords: Populism; Transmodernity; Perspectivism; Totality; Meta-narrative

Sumario: 1. Introducción; 2. Ernesto Laclau: el populismo como gran relato; 3. Antonio Negri: el 
modelo meta-perspectivista; 3. Enrique Dussel: transmodernidad; 4. Conclusiones; 5. Referencias 
bibliográficas.

Cómo citar: Sepúlveda Murillo, E. I. (2026). Modernidad dual: el retorno de los grandes relatos. Anales del 
Seminario de Historia de la Filosofía, 43 (1), 175-185.

Agradezco a Daniel Caballero, Mauricio Zepeda, Juan Diego Vejar y Diego Martínez por sus comentarios y 
observaciones a una versión previa de este texto, así como a dos dictaminadores anónimos.

Anales del Seminario de Historia de la Filosofía
e-ISSN 0211-2337

E ST U D I OS

Erick Israel Sepúlveda Murillo
Universidad Autónoma de Baja California (UABC)   

1. Introducción
El panorama filosófico de las últimas décadas ha es-
tado marcado por el consenso que podemos llamar 
micro político-narrativo. Dicho consenso tiene entre 
sus momentos constitutivos la tesis sobre el fin de 
la modernidad y de los grandes relatos. Como sabe-
mos, un nombre propio asociado a esta idea es el 
de Jean-François Lyotard quien en su libro La condi-
ción posmoderna definió a la posmodernidad como 

“la incredulidad con respecto a los metarrelatos”;1 
otro nombre es el de Gianni Vattimo2 quien insistió 
en definir a la posmodernidad como la época donde 
la historia universal deviene imposible. Estas críticas 
a la modernidad identifican una línea de continuidad 

1	 Lyotard, J-F. La condición posmoderna. Barcelona, Catedra, 
2000, p. 10.

2	 Cf. Vattimo, G. El fin de la modernidad. Barcelona, Gedisa, 1987.

https://dx.doi.org/10.5209/ashf.98661
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
https://orcid.org/0000-0002-0062-4417


176 Sepúlveda Murillo, E. I. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 175-185

entre modernidad, grandes relatos y totalitarismo 
político. La idea puede ser resumida así: entre tota-
lidad y totalitarismo hay algo más que un parecido 
lingüístico, existe una complicidad metafísica.

La posmodernidad en su formulación filosófica3 
apareció como un ethos marcado por el rechazo res-
pecto a cualquier pretensión de totalidad, entre las 
que destaca la construcción de grandes relatos. Los 
cuales pasaron a ser considerados fábulas que legi-
timan prácticas de dominación política. Este ethos, 
como sugirió Lyotard en otra de sus obras, consiste 
en una “guerra al todo”.4 Vattimo, por su parte, afirmó 
que la historia ha demostrado a sus víctimas que la 
“noción de totalidad es una noción señorial, de los 
dominadores”.5 Este cambio de actitud respecto a 
las pretensiones de totalidad, universalidad o a de-
sarrollar un punto de vista holista que décadas atrás 
caracterizaba a la filosofía, condujo a una compren-
sión de la filosofía como práctica destituyente.

Los filósofos franceses Philippe Lacoue-Labarthe 
y Jean-Luc Nancy lo han expresado en los siguien-
tes términos al definir la filosofía “como una práctica 
destituyente de su propia autoridad: no simplemente 
de su eventual poder social o político, sino de la au-
toridad de lo teórico o filosófica como tal”.6 Llámese 
deconstrucción, pensamiento débil o de otra mane-
ra, la conclusión es similar: un no a los grandes rela-
tos por tratarse de uno de los rostros privilegiados 
de la totalidad metafísica. Se puede considerar este 
episodio de la historia del pensamiento marcado por 
el rechazo a toda pretensión de totalidad como uno 
breve, pero sumamente significativo por la influen-
cia que ha ejercido desde su irrupción. Su legado, el 
consenso micro político y narrativo, como alternativa 
política ante la tradición macro-política de la moder-
nidad mantiene su vigencia hasta el presente.

No obstante, en los últimos años han aparecido 
con mayor frecuencia voces que discrepan con di-
cho consenso y apuestan por una recuperación de 
los grandes relatos. Entre estos casos podemos 
destacar el de Peter Sloterdijk quien abiertamen-
te defiende la idea de la filosofía como una “cuasi-
ciencia de las totalizaciones y sus metáforas, como 
teoría narrativa de la génesis de lo universal”;7 por su 
parte, Alberto Toscano y Jeff Kinkle8 han reivindicado 
la necesidad teórica de recuperar un punto de vista 
holista que permita visualizar y narrar a nivel macro 

3	 En este texto nos limitamos a abordar la dimensión filosófica 
del debate sobre la posmodernidad. Como ha demostrado el 
historiador Perry Anderson en Los orígenes de la posmoder-
nidad. Barcelona, Anagrama, 2000, el término posmoderni-
dad fue empleado por diferentes personajes de campos y 
disciplinas muy diversas con anterioridad al debate dentro 
de la filosofía iniciado con la publicación de La condición 
posmoderna en 1979.

4	 Lyotard, J-F. La posmodernidad explicada a los niños. Barce-
lona, Gedisa, 1986, p. 26.

5	 Vattimo, G. “Dialettica, differenza, pensiero debole”. En Vatti-
mo, G. & Rovatti, P., (Eds.). Il pensiero debole. Italia, Feltrinelli, 
1995, p. 17.

6	 Lacoue-Labarthe, P. & Nancy, J-L. “Ouverture”. En Lacoue-
Labarthe, P. & Nancy, J-L. (Eds.). Rejouer le politique. Travaux 
du centre de recherches philosophiques sur le politique. Pa-
rís, Galilée, 1981, p. 17.

7	 Sloterdijk, P. En el mundo interior del capital. Para una teo-
ría filosófica de la globalización. Madrid, Ediciones Siruela, 
2010, p. 23.

8	 Cf. Toscano, A. & Kinkle, J. Cartografías de lo absoluto. Ma-
drid, Materia Oscura, 2019.

las transformaciones del capitalismo contemporá-
neo; el sociólogo Eduardo Grunier9 en su obra El fin 
de los pequeños relatos ha cuestionado las razones 
detrás del abandono de las meta-narrativas y la in-
suficiencia de los micro-relatos para situarnos en el 
presente globalizado. A los anteriores ejemplos po-
dríamos añadir otros tantos provenientes de distin-
tas tradiciones intelectuales y disciplinas.

La ruptura de este consenso se expresa -en al-
gunos casos- bajo la tesis de lo que aquí nombra-
mos el carácter dual de la modernidad. Este es un 
término que acuñamos para describir un modo de 
aproximación al problema del fin de la modernidad; 
dicho acercamiento se caracteriza por cuestionar el 
supuesto de la modernidad como unidad o como un 
fenómeno homogéneo. En su lugar, se sostiene que 
existen —por lo menos— dos caras de la modernidad, 
una dominadora y otra emancipadora. Quienes abor-
dan la cuestión desde este enfoque coinciden par-
cialmente con las críticas a la modernidad como la 
elaborada por Lyotard, pero consideran que el error 
de dicha crítica “posmoderna” está en reducir la mo-
dernidad a su dimensión de dominación y, a partir 
de ahí, concluir que su legado debe ser desechado, 
como ha sucedido con los grandes relatos.

El objetivo de este artículo es mostrar a través de 
diferentes autores la continuidad entre lo que llama-
mos la tesis del carácter dual de la modernidad y la 
posibilidad de construir nuevos modelos meta-narra-
tivos más allá de la metafísica del fundamento. Para 
esto expondremos tres variaciones sobre la relación 
entre modernidad y meta-narración en el ámbito de 
la filosofía política contemporánea.10 En primer lu-
gar, está el modelo populista de Ernesto Laclau; en 
segundo, el meta-perspectivismo de Antonio Negri; 
por último, la transmodernidad de Enrique Dussel.

En estos tres modelos se aprecia un diálogo entre 
crítica de la modernidad y grandes relatos. Laclau, Negri 
y Dussel hacen suya esta crítica, la someten a evalua-
ción y actualizan los términos del debate hasta llegar a 
conclusiones antagónicas respecto a la modernidad y 
el potencial político de los grandes relatos. En última 
instancia, el propósito de estos autores es ofrecer al-
ternativas para cartografiar y situarse histórica y políti-
camente en la complejidad del mundo contemporáneo 
a través del rescate de los grandes relatos.

2. �Ernesto Laclau: el populismo como gran 
relato

Al interrogarse por la modernidad Laclau identifica 
dos grandes tradiciones desde las cuales es posi-
ble interpretar el mundo contemporáneo. El filóso-
fo argentino sostiene que no existe la modernidad, 
sino que ésta se encuentra escindida por dos tradi-
ciones antagónicas que es posible diferenciar por 
la relación y el tratamiento que dan a la negatividad 

9	 Cf. Grunier, E. El fin de los pequeños relatos. Buenos Aires, 
Paidós, 2002.

10	 Aclaramos que esto no excluye la posibilidad de otros mo-
delos, ni pretende agotar la cuestión. Por ejemplo, cabría 
pensar en Bolívar Echeverría dentro de este cuadro, pues 
también piensa la modernidad como un fenómeno plural. No 
obstante, no consideramos a Echeverría dentro de nuestro 
trabajo porque no otorga un lugar relevante a la cuestión de 
los grandes relatos dentro de su planteamiento, es decir, no 
cumple con este criterio de inclusión (y lo mismo aplica para 
otros casos).



177Sepúlveda Murillo, E. I. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 175-185

ontológica. La primera de estas tradiciones es la que 
conocemos bajo el nombre de filosofías de la histo-
ria, a la segunda la nombra modernidad democrática. 
A su juicio la mayor parte de las críticas dirigidas a 
la modernidad se han concentrado en la primera de 
estas dos tradiciones, ignorando por completo la se-
gunda; de ahí proviene ese rechazo a la modernidad 
y toda la confusión acerca de la posmodernidad.

La tradición de las filosofías de la historia para 
Laclau se caracteriza por un énfasis en la necesidad 
y una domesticación de la negatividad. En estos gran-
des meta-relatos la historia es interpretada como un 
proceso unidireccional que consiste en la purificación 
de toda negatividad de su estructura interna. Esta eli-
minación de la negatividad es esencial para alcanzar 
la reconciliación y emancipación universal de cada 
una de las partes que componen la totalidad. El ca-
rácter totalitario de la modernidad reside en esta pre-
tensión de eliminar la negatividad. El ejemplo clásico 
es la versión teleológica del marxismo donde existen 
una serie de estadios históricos a atravesar antes de 
llegar al comunismo.11 Según Laclau esta tradición de 
la modernidad ha entrado en declive. Es ese declive 
lo que se interpreta como el fin de la modernidad o de 
los grandes relatos. Por lo que la crítica a la moderni-
dad es parcial en tanto ignora su carácter dual.

La segunda modalidad de la modernidad se ca-
racteriza por una relación más compleja y producti-
va políticamente con la negatividad. Ella nace con la 
Revolución francesa. Según Laclau con este aconte-
cimiento se inaugura un nuevo tipo de relación con 
la negatividad; ya no se persigue su superación, sino 
que se asume su carácter irrepresentable e irreduc-
tible, lo que habilita una interpretación de la historia 
y de la política marcada por la contingencia —y ya no 
por la necesidad. Para esta tradición la democracia se 
convierte en uno de los nombres de la negatividad, 
como un lugar vacío que al mismo tiempo que opera 
como fundamento político también es “la puesta mis-
ma en cuestión de la noción de fundamento (ground)”.12 
La democracia —entendida en estos términos— no es 
una forma de negación de la negatividad, sino que se 
busca su apertura, pues habilita y organiza el antago-
nismo político que impide una deriva totalitaria.

En síntesis, las dos tradiciones de las que se com-
pone la modernidad también pueden ser llamadas 
de la necesidad y de la contingencia, donde el punto 
divisorio está en su relación con la negatividad. De 
cada una de estas tradiciones derivan interpretacio-
nes completamente contrapuestas de la historia y la 
política. Mientras que conocemos bien las derivas 
filosófico-políticas de la primera tradición, Laclau 
señala que el potencial de la segunda permanece 
sin ser explorado. Es desde esta perspectiva, la de 
una modernidad escindida entre tradiciones antagó-
nicas, que se introduce al debate modernidad/pos-
modernidad y a la cuestión de los grandes relatos.

11	 Laclau lo expresa en los siguientes términos: “Es caracterís-
tico de las visiones hegelianas y marxistas que en el mismo 
momento en que se abren a una comprensión más profunda 
del papel de la lucha y la negatividad en la constitución de lo 
social, dan inmediatamente un paso atrás e intentan integrar 
esta nueva comprensión a una teoría de la positividad de lo 
social del corte más tradicional —una teoría que se funda”, 
Laclau, E. Nuevas reflexiones sobre la revolución de nuestros 
tiempos. Buenos Aires, Nueva Visión, 2000, p. 33.

12	 Ibid., p. 94. Traducción parcialmente modificada.

La posición de Laclau frente a los meta-relatos es 
que con la posmodernidad estos no llegan a su fin. 
En su ensayo “Politics and the Limits of Modernity” 
Laclau argumenta que la posición de Lyotard a cer-
ca del fin de los grandes relatos se limita a ser una 
crítica a la primera tradición de la modernidad. En 
realidad, comenta Laclau, la crítica de Lyotard se di-
rige a los contenidos de determinados meta-relatos, 
aquellos que unifican “la totalidad de la experiencia 
histórica de la modernidad […] dentro de un proyecto 
global”.13 No obstante, añade

Cuando la crítica se dirige a la categoría de 
totalidad implícita en las meta-narrativas, sólo 
la posibilidad de reunir las narrativas parciales 
dentro de una narrativa global de emancipa-
ción es objeto de ataque; la categoría de ‘na-
rrativa’ en sí misma es dejada completamente 
indiscutida14

En la anterior cita observamos cómo Laclau no 
niega la validez de la crítica de Lyotard acerca de los 
grandes relatos, sólo la matiza y contextualiza des-
de su interpretación de la modernidad dual. Lo que 
apunta el filósofo argentino es que dicha crítica sólo 
afecta a una de las dos tradiciones, a las filosofías de 
la historia que se sostienen sobre una noción muy 
específica de totalidad. Esta noción es la de totalidad 
como fundamento.

Lo que Laclau argumenta es que la crítica de 
Lyotard y otros autores deja intacta la noción de 
narración, la cual lejos de sucumbir ante ella queda 
liberada de las restricciones impuestas por la visión 
teleológica de la historia y la idea de un fundamento 
último. Esto, para Laclau, lejos de llevar a la conclu-
sión del fin de los grandes relatos lo que ocasiona 
es que habilita nuevas posibilidades para la cons-
trucción de meta-relatos más allá de la metafísica 
del fundamento.

Para pensar estas nuevas posibilidades Laclau 
propone dar el paso de la totalidad como funda-
mento a la noción constructivista de totalización 
como horizonte:

Es la contraposición entre fundamento y 
horizonte la que, pienso, nos permite c om-
prender el cambio en el estatus ontológico 
de los discursos emancipadores y, en gene-
ral, de las meta-narrativas en la transición 
de la modernidad a la posmodernidad. Una 
formación que es unificada o totalizada con 
relación a un horizonte es una formación sin 
fundamento; se constituye ella misma como 
una unidad sólo en la medida que se delimita 
de aquello que niega15

Lo que Laclau intenta señalar con la distinción 
entre fundamento y horizonte, o totalidad y totaliza-
ción, es que en la filosofía moderna la totalidad se 
presupone como siempre ya dada y la historia en 
su conjunto consiste en un despliegue de los efec-
tos del fundamento que la determinan. En cambio, 
la totalización como horizonte consiste en una ope-
ración que los agentes sociales llevan a cabo con la 

13	 Laclau, E. Politics and the Limits of Modernity. Social Text, (21), 
1989, p. 63. Doi:10.2307/827809.

14	 Ibid., p. 66.
15	 Ibid., p. 81.



178 Sepúlveda Murillo, E. I. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 175-185

finalidad de constituir un orden social a través de la 
simbolización de la falta de fundamento.16 Cada uno 
de estos modos de plantear la relación entre totali-
dad e historia dan lugar a modelos meta-narrativos 
completamente distintos.

Frente al universalismo sin fronteras de los gran-
des relatos modernos que pretendían la emancipa-
ción de la humanidad entendida como un todo ho-
mogéneo, la totalización de la que habla Laclau se 
distingue por contar con una noción de límite que re-
conoce la existencia de un exterior constitutivo que 
perturba en todo momento la pretensión de unidad y 
coherencia del relato. Al respecto, hacemos nuestra 
la observación de Martín Retamozo quien señala que 
“Laclau busca preservar algo de la dialéctica (la ne-
gatividad) y prescindir de otro de los elementos fre-
cuentemente asociado a ella, la —supuesta— resolu-
ción necesaria”,17 sólo que sustituiríamos dialéctica 
por totalidad. La totalización no pretende incorporar 
todo lo existente por medio de la superación dialéc-
tica de la negatividad, tan sólo articular una serie de 
elementos con los cuales constituir un determinado 
tipo de orden social (entre otros posibles). Este nue-
vo modo de construir relatos, para Laclau, constituye 
“la meta-narrativa específica de nuestra era”.18

Ahora quisiera destacar la continuidad que exis-
te entre esta crítica a la posmodernidad entendida 
como el fin de los grandes relatos y su teoría del po-
pulismo. Nuestra interpretación es que el populismo 
—en tanto equivalente de lo político y ontología ge-
neral— es para Laclau el modelo meta-narrativo de 
la época posmoderna. Para esto, primero tenemos 
que hacer una presentación muy general de en qué 
consiste el populismo para Laclau.

A grandes rasgos, para Laclau el populismo se 
define como la articulación de demandas insatisfe-
chas alrededor de significantes vacíos (cadena equi-
valencial), que culminan en la construcción de una 
frontera antagónica al interior de un campo social 
(nosotros/ellos) y habilitan la emergencia del pueblo 
como actor político. El populismo tiene como epi-
centro narrativo el antagonismo entre el pueblo y la 
oligarquía alrededor de un significante. Por eso, es 
importante remarcar, la operación de totalización 
populista está atravesada de principio a fin por el an-
tagonismo. Esto constituye un distanciamiento fren-
te a los meta-relatos teleológicos que aspiran a la 
homogeneización y reconciliación final de las partes.

Una diferencia más es que el populismo en tanto 
gran relato que gira alrededor de la construcción del 
pueblo es un modelo con un amplio grado de flexibili-
dad. El pueblo como personaje principal de este relato 
no está predestinado a cumplir una misión histórica, 
es —por lo menos en la teoría— un actor sin esencia 
predeterminada. El pueblo es un efecto de la articu-
lación discursiva de demandas. No preexiste a dicha 
construcción, por lo tanto, la historia no es entendida 
como el despliegue de su esencia metafísica.

16	 Para un análisis y profundización de la evolución del concep-
to de totalidad en la obra de Laclau Cf. Sepúlveda Murillo, E. I. 
Totalidad y totalización: Una aproximación a la obra tempra-
na de Ernesto Laclau. POSTdata. Revista de reflexión y análi-
sis político, 27(1), 2022, pp. 39-64.

17	 Retamozo, M. Laclau y la dialéctica. Notas de un desen-
cuentro con Hegel (y con Marx). Izquierdas, 36, 2017, p. 286. 
Doi:10.4067/S0718-50492017000500278

18	 Laclau, E. op. cit., 1989, p. 82.

Otro punto en el que el populismo como meta-
narrativa se distingue del meta-relato metafísico es 
que no cuenta con una estructura lineal. En La ra-
zón populista Laclau lo plantea de esta manera: “La 
historia no es un avance continuo infinito, sino una 
sucesión discontinua de formaciones hegemónicas 
que no puede ser ordenada de acuerdo con ningu-
na narrativa universal que trascienda su historici-
dad contingente”.19 Es decir, una vez que finaliza un 
meta-relato empieza uno distinto con otros perso-
najes, otros villanos y alrededor de otra disputa. Lo 
único que permanece es la estructura antagónica. 
No hay fin ni finalidad de la historia. Y en este sen-
tido la teoría del populismo de Laclau sería plena-
mente posmoderna.

A manera de síntesis, el carácter dual de la mo-
dernidad se expresa bajo la distinción entre dos 
tradiciones: filosofías de la historia y revolución de-
mocrática. Para Laclau lo que se suele llamar pos-
modernidad no es sino el declive de la primera tra-
dición, y la actualización de determinados aspectos 
de la segunda. La revolución democrática habilita 
la construcción de nuevos meta-relatos posmetafí-
sicos caracterizados por el reconocimiento contin-
gente, parcial y temporal de toda fundamentación, 
donde el modelo privilegiado es el populismo. Es un 
modelo abierto a variaciones según tradiciones polí-
ticas, referentes locales y a las coordenadas geopo-
líticas e históricas de cada región. Eso explicaría por 
qué los diferentes populismos, aunque presentan si-
militudes, son irreductibles el uno al otro. Todo lo an-
terior transforma el sentido de universalidad propio 
de los grandes relatos, el cual pasa de ser un desti-
no (teleología) para convertirse en una labor política 
donde el resultado no es un meta-relato de la recon-
ciliación, sino del antagonismo.

La conclusión de lo aquí expuesto es que Laclau 
sugiere una continuidad onto-histórica entre la re-
volución democrática y el presente. Con la revo-
lución democrática se crean las condiciones para 
ejercer la crítica de las grandes filosofías de la his-
toria, pero también para crear nuevos meta-relatos. 
O dicho de otro modo para que el populismo como 
épica del pueblo se posicione como el gran relato 
de nuestra época.

Una crítica pertinente a este modelo es que, aun-
que abre los meta-relatos a nuevas posibilidades, 
también hay una restricción importante de sus esce-
narios: la lucha entre pueblo y oligarquías para Laclau 
siempre es la lucha por la hegemonía, por el Estado. 
La perspectiva stato-céntrica representa una limita-
ción importante de este modelo que impide captar 
la pluralidad de los antagonismos políticos.20 Una 
parte de la literatura dedicada a Laclau ha señalado 
este punto bajo el nombre de poshegemonía,21 tér-
mino que refiere a todas aquellas luchas políticas 

19	 Laclau, E. La razón populista. Buenos Aires, Fondo de Cultura 
Económica, 2011, p. 218.

20	 Hemos tratado la tensión entre recepciones estatalistas y 
anti-estatalistas de la teoría de Laclau en Sepúlveda Muri-
llo, E. I. Populismo, antagonismo e instituciones: lecturas 
militantes de la obra de Laclau desde Latinoamérica, Las To-
rres de Lucca. Revista internacional de filosofía política, 14(2), 
2025, pp. 263-273, https://dx.doi.org/10.5209/ltdl.99846

21	 Cf. Arditi, B. “Post-hegemonía: la política fuera del paradigma 
postmarxista habitual”. En Heriberto, C. & Franzé, J. Política y 
cultura, Madrid, Biblioteca Nueva, 2010, pp. 159-193.



179Sepúlveda Murillo, E. I. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 175-185

que no se apegan a este modelo, que al no aspirar 
a la conquista del estado quedan por fuera. Esta 
observación tiene consecuencias importantes para 
nuestro tema, pues hace visible la exclusión y oculta-
miento de determinadas narrativas que contradicen 
su pretensión de hacer equivalente el populismo y lo 
político en cuanto tal, reproduciendo con ello defec-
tos propios de las filosofías de la historia de las que 
Laclau pretende distanciarse.

3. Antonio Negri: el modelo meta-perspectivista
La tesis de Antonio Negri sobre el carácter dual de la 
modernidad es clara: “La modernidad no es un con-
cepto unitario; se presenta al menos de dos modos 
diferentes”.22 Estos dos modos son uno inmanente y 
otro trascendente. Según Negri la modernidad nació 
en el siglo xiv cuando en —lo que ahora conocemos 
como— Europa las multitudes se afirmaron como ac-
tor histórico y político contra las autoridades políti-
co-religiosas de la época. Esto implicó la negación 
de toda legitimación del poder basada en la trans-
cendencia, en especial la trascendencia teológica. 
En este sentido para Negri “En aquellos orígenes de 
la modernidad, el conocimiento pasó pues del plano 
trascendente al inmanente”.23

La modalidad trascendente de la modernidad 
apareció como un movimiento reaccionario, fue una 
respuesta a la afirmación de la inmanencia. Esta mo-
dalidad se caracteriza por querer restituir la legitimi-
dad trascendente del poder. Este modo de la moder-
nidad “propone un poder trascendente constituido 
contra un poder inmanente constituyente, el orden 
contra el deseo”.24

Para Negri la modernidad consiste en un antago-
nismo entre estas dos modalidades. “La modernidad 
misma se define como crisis, una crisis nacida del 
conflicto ininterrumpido entre las fuerzas inmanen-
tes, constructivas, creativas y el poder trascendente 
que apuntaba a restaurar el orden”.25 Este conflicto 
entre modalidades de la modernidad es el objeto 
de la meta-narrativa que propone Negri, es la histo-
ria de la conformación del imperio. El imperio, que 
Negri entiende como régimen globalizado de bio-
poder, marca el fin de la modernidad y el inicio de la 
posmodernidad al inaugurar una época donde el po-
der y la dominación dejan de tener una justificación 
transcendente para operar de forma inmanente. El 
imperio es resultado de una inversión ontológica que 
transforma la potencia de la multitud en dominación, 
Negri es el narrador de esta historia.

Lo que proponemos aquí es entender la obra 
Imperio —escrita junto al filósofo estadounidense 
Michael Hardt — como un gran relato donde se narra 
el conflicto entre estas dos modalidades de la mo-
dernidad a lo largo de más de cinco siglos. El carác-
ter narrativo de Imperio ha sido una fuente constante 
de debate entre sus lectores. Podemos agrupar las 
posiciones de esta polémica en tres grandes grupos. 
El primero, donde se encuentran quienes sostienen 
que Imperio expresa una interpretación teleológica 

22	 Hardt, M. & Negri, A. Imperio, Buenos Aires, Paidós, 2002, 
p. 81.

23	 Ibid., p. 79.
24	 Ibid., p. 81.
25	 Ibid., p. 82.

y determinista de la historia al estilo de las filosofías 
de la historia;26 un segundo grupo,27 por el contra-
rio, piensa que se trata de una obra relativista que 
aborda una infinidad de temas sin proponer un cri-
terio que los unifique exitosamente. Un tercer gru-
po, ha defendido que Imperio representa una inno-
vación en términos arquitectónicos y narrativos, al 
desenvolverse en una tensión entre un marco teó-
rico moderno y otro posmoderno28 o por su carácter 
caleidoscópico.29

La diferencia entre lecturas y el desconcierto pro-
vocado por esta obra se explica por lo atípico de su 
objetivo: narrar el tránsito de la modernidad hacia la 
posmodernidad bajo la forma del gran relato. La ma-
nera en la que Negri y Hardt emplean el recurso me-
ta-narrativo y el término posmodernidad descoloca 
el reparto de posiciones alrededor de estos temas. 
Como el propio Negri reconoce

utilizamos el término ‘posmoderno’ en sentido 
muy distinto de como lo han hecho los filóso-
fos del último cuarto del siglo xx. En particular, 
nosotros hablamos en términos de una gran 
narración, algo explícitamente prohibido por 
los Lyotard, los Baudrillard y, en general, por 
todos aquellos que formularon, con el término 
‘posmoderno’, una cierta forma de concebir el 
presente histórico30

En Negri meta-relato y posmodernidad no se 
oponen como comúnmente sucede en la bibliografía 
sobre el tema. Lo que sostenemos aquí es que Negri 
intenta conciliar dos tradiciones narrativas contra-
puestas, por un lado, el gran relato propio de la mo-
dernidad y, por el otro, el perspectivismo asociado a 
la posmodernidad. El resultado es lo que llamamos 
meta-perspectivismo. Es decir, se trata de un mode-
lo meta-narrativo compuesto por una multiplicidad 
de perspectivas.

Para entender la particularidad de este modelo 
meta-narrativo es necesario destacar un detalle 

26	 Este es el caso de la lectura de Néstor Khoan, “El imperio de 
Hardt & Negri: más allá de modas, ‘ondas’ y furores”. En Bo-
rón, A. (Ed.) Filosofía política contemporánea. Controversias 
sobre civilización, imperio y ciudadanía. Buenos Aires, CLAC-
SO, 2003. Y también de Chantal Mouffe En torno a lo político. 
Buenos Aires, Fondo de Cultura Económica, 2007.

27	 Cf. Rush, A. “La teoría posmoderna del Imperio (Hardt & Ne-
gri) y sus críticos”. En Borón, A. op. cit., 2003.

28	 Cf. Máiz Suárez, R. El drama ontológico del Imperio: la ten-
sión modernidad/postmodernidad en la obra de Antonio 
Negri, SEMATA, Ciencias Sociais e Humanidades, 23, 2011, 
pp. 21-44.

29	 Villalobos-Ruminott, S. Empire, A Picture of the 
World. Rethinking Marxism, 13(3-4), 2001, pp. 31-42. 
Doi:10.1080/089356901101241974.

30	 Negri, A. Guías. Cinco lecciones en torno a Imperio. Barce-
lona, Paidós, 2004, p. 57. En obras posteriores Negri aban-
donará el término posmodernidad, en su lugar empleará el 
de alter-modernidad para nombrar esa corriente antagónica 
a la modernidad como trascendencia. En CommonWealth 
encontramos una justificación de este cambio en su voca-
bulario; ahí comenta que esta decisión está motivada por la 
falta de un proyecto de resistencia y una política positiva en 
la mayor parte de los filósofos que se adscriben a la posmo-
dernidad como movimiento teórico. Negri argumenta que 
“en contraste con la mayoría de las propuestas de la posmo-
dernidad, la altermodernidad proporciona una idea fuerte de 
nuevos valores, nuevos saberes y nuevas prácticas”, Hardt, 
M. & Negri, A. CommonWealth, Cambridge, The Belknap 
Press of Havard University, 2009, p. 115.



180 Sepúlveda Murillo, E. I. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 175-185

que a menudo ha sido pasado por alto en la obra 
de Negri. Esto es, el modo en el que emplea la ex-
presión punto de vista en sus textos. El cual no debe 
entenderse en sentido coloquial, ni como la intro-
ducción de un matiz que busca reducir una posi-
ción a una simple opinión entre otras. Negri utiliza 
“punto de vista” como un término técnico. El ca-
rácter técnico de este concepto puede entenderse 
desde el trabajo del antropólogo Eduardo Viveiros 
de Castro acerca del perspectivismo amerindio.31 
Para el antropólogo brasileño el perspectivismo se 
define por la tesis “todos los existentes son cen-
tros de intencionalidad, que aprehenden a los otros 
existentes según sus respectivas características y 
capacidades”.32 Contrario al objetivismo occidental 
donde conocer es objetivar, en el perspectivismo 
“conocer es ‘personificar’ tomar el punto de vista 
de lo que es preciso conocer”.33

Otro punto que resulta importante mencionar es 
que el perspectivismo no es un relativismo. No sig-
nifica la existencia de una infinidad de representa-
ciones subjetivas del mundo. “Una perspectiva no 
es una representación, porque las representaciones 
son propiedades del espíritu, mientras que el punto 
de vista está en el cuerpo”,34 nos recuerdo Viveiros 
de Castro. El perspectivismo, tal y como lo entien-
den Negri y Viveiros de Castro, no se propone re-
construir una cosmovisión o la imagen del mundo de 
determinados grupos sociales. Al integrar el recurso 
perspectivista al meta relato Negri lo que pretende 
es narrar los efectos de la interacción entre distintos 
modos de ser, en específico, entre modos de la mo-
dernidad en su devenir imperio.

El recurso del perspectivismo empleado por 
Negri permite franquear la división entre los dos mo-
dos de la modernidad que, en última instancia, remi-
te a una diferencia entre ontologías. Entre una avo-
cada a la trascendencia como es la del imperio y otra 
a la inmanencia como es la multitud. Al integrar el 
perspectivismo al gran relato Negri, en primer lugar, 
pone en cuestión la existencia de un punto de vista 
omnisciente capaz de abarcar y describir la totalidad 
(tal y como sucede a menudo en los grandes relatos 
metafísicos). En segundo lugar, habilita un desplaza-
miento entre a) la interpretación del mundo hecha 
desde las fuerzas trascendentes y las inmanentes, 
así como b) dentro de la multiplicidad de sujetos que 
componen a la multitud.

La distinción a) es la principal y opera en el tras-
fondo de su meta-relato acerca del devenir imperio. 
A través de este desplazamiento entre puntos de 
vista aparece una diferencia importante a la hora de 
comprender y narrar la historia. Negri afirma que, 
según el punto de vista que se adopte, existen dos 
maneras opuestas de concebir la totalidad. Este 

31	 Cabe destacar que Negri reconoce una fuerte afinidad con 
el trabajo de Viveiros de Castro. En CommonWealth encon-
tramos la siguiente declaración por parte de Negri: “Nuestro 
objetivo aquí –y el de Viveiros de Castro también- no es de-
fender una ontología amerindia no moderna sino más bien 
usar esta perspectiva para criticar la epistemología moderna 
y empujarla hacia una racionalidad altermoderna” Hardt, M. 
& Negri, A., op. cit., 2009, p. 115. Subrayado nuestro.

32	 Viveiros de Castro, E. Metafísicas caníbales. Líneas de antro-
pología posestructural. Buenos Aires, Katz, 2010, p. 33.

33	 Ibid., p. 41.
34	 Ibid., p. 55.

desplazamiento entre la totalidad vista desde el im-
perio y la totalidad vista desde la multitud es una ca-
racterística central de los textos de Negri. Con este 
movimiento subraya diferencias en los efectos que 
una acción o acontecimiento tienen en según qué 
perspectiva uno se sitúe.35

En cuanto a b) cabe mencionar que para Negri la 
multitud es un sujeto constituido por un conjunto de 
singularidades. Cada una de ellas con un punto de 
vista propio acerca del antagonismo con las fuerzas 
trascendentes. La obra Imperio es una reconstruc-
ción de la pluralidad de narrativas que componen al 
sujeto-multitud. Lo que encontramos en dicha obra 
—y otras posteriores— es la experiencia de la multi-
tud ante la expansión del capitalismo, el colonialis-
mo, imperialismo y las luchas de los diferentes mo-
vimientos sociales de las últimas décadas. Donde el 
hilo conductor es la conformación del imperio como 
régimen de biopoder globalizado.

El meta-perspectivismo de Negri se caracteriza 
por desplazamientos constantes entre a) y b) con el 
propósito de dar cuenta de la diversidad de efec-
tos que el antagonismo tiene sobre diferentes re-
giones del mundo, sujetos, etc. Es de esta manera 
que Negri se opone a la disyuntiva entre gran relato 
y perspectivismo. En su lugar, opta por desarrollar 
un modelo narrativo de corte híbrido, que es con-
gruente con su descripción de la constitución onto-
lógica del presente.

Este modelo meta-narrativo puede ser ilustrado 
de manera indirecta recurriendo a ejemplos tomados 
del ámbito cinematográfico donde el meta-perspec-
tivismo es más habitual que en filosofía. Un ejem-
plo es Amores perros. En esta película una serie de 
relatos conforman una historia más amplia, que los 
excede. Esta película juega con puntos de vista que 
involucran una representación estética de la Ciudad 
de México. Como comenta Alejandro Solomianski:

esta representación intenta hacerse cargo 
de la totalidad social, es decir, que apunta a 
representar todos los niveles sociales y a los 
sistemas de relaciones que los unifican en 
una totalidad, aunque esta totalidad sea mar-
cadamente incoherente y esté perversamen-
te integrada36

Negri amplifica este recurso con el objetivo de 
representar la historia del antagonismo entre mo-
dos de la modernidad cuyo desenlace es la confor-
mación del imperio. Existe una marcada intención 
político-cartográfica por parte de Negri, que puede 

35	 Para ilustrar este punto, ofrecemos el siguiente ejemplo pre-
sente en Commonwealth donde Negri habla de la potencia 
creadora de la multitud. El autor italiano explica cómo la 
potencia de la multitud en determinados casos puede ser 
percibido como un exceso por parte del capital, pero tal ex-
ceso es sólo un punto de vista: “La capacidad de la fuerza de 
trabajo biopolítico [la multitud] exceden el trabajo y se de-
rraman sobre la vida. Dudamos acerca del uso de la palabra 
‘exceso’ para esta capacidad porque desde la perspectiva de 
la fuerza de trabajo o del punto de vista de la sociedad como 
totalidad nunca es demasiado. Es exceso sólo desde la pers-
pectiva del capital porque no produce valor económico que 
pueda ser capturado por el capitalista individual” Hardt, M. & 
Negri, A., op. cit., 2009, p. 152. Subrayado nuestro.

36	 Solomianski, A. Significado estructural, historia y tercer mun-
do en Amores perros. A Contracorriente: una revista de estu-
dios latinoamericanos, 3(3), 2006, p. 21.



181Sepúlveda Murillo, E. I. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 175-185

resumirse de la siguiente manera: si el principal ras-
go del presente político es su carácter globalizado, 
la acción política debe elevarse a esa misma altura.

Es decir, actuar políticamente en un mundo glo-
balizado requiere de un punto de vista global. Esa es 
una de las convicciones de  Negri y que expresa con 
toda contundencia en Imperio: “Creemos que para 
alcanzar el objetivo de oponerse y resistir al Imperio 
y a su mercado mundial, cualquier alternativa que 
se proponga debe situarse en un nivel igualmente 
global”.37 Este punto de vista global es precisamente 
lo que el meta-relato proporciona.38

El modelo meta-perspectivista de Negri ofrece 
importantes herramientas para pensar el futuro de 
los grandes relatos. Entre sus ventajas están ser un 
modelo abierto con la capacidad de incorporar otros 
puntos de vista y de cuestionar los reduccionismos 
de las anteriores versiones metafísicas de las filoso-
fías de la historia. Desde luego, dicho modelo no está 
exento de críticas, una de ellas es el eurocentrismo. 
La versión de la historia que nos entrega Negri en 
Imperio está marcada por la ausencia de puntos 
de vista más allá de Europa y algunas regiones de 
América.39 Es uno de sus aspectos más cuestiona-
bles y que marca un límite a la potente innovación 
meta-narrativa de Negri.40

4. Enrique Dussel: Transmodernidad
En Dussel el problema del carácter dual de la moder-
nidad se expresa bajo los nombres de modernidad 
como mito y modernidad como emancipación. Desde 
su nacimiento en 1492 con el inicio del proceso de 
colonización la modernidad se encuentra escindida, 
esa es la tesis de Dussel respecto al origen de ese 
período histórico. La posición del filósofo argentino 
puede ser inscrita dentro del llamado giro decolonial.

La idea central de esta corriente es que moder-
nidad y colonización son inseparables, no se com-
prende la una sin la otra. Una buena parte de quienes 
conforman esta corriente concentran sus esfuerzos 
teóricos en explicitar el hilo conductor que une políti-
ca e históricamente a la colonización con el presente 

﻿37	 Hardt, M. & Negri, A., op. cit., 2002, p. 196. Subrayado nues-
tro.

38	 La recuperación del gran relato va de la mano de la inten-
ción de reactivar y replantear una vía macro-política, lo que 
para Negri quiere decir una democracia global o absolu-
ta. En uno de los apéndices inéditos de Imperio se puede 
leer: “Llamamos a este […] punto de vista [el de la multitud] 
‘ciencia insurgente’. Esta también concibe a la totalidad 
como su objeto de estudio, pero el objeto total no es el po-
der, sino lo que Spinoza llamó “el absoluto democrático” 
Hardt, M. & Negri, A. ‘Subterranean passages of thought’: 
Empire’s inserts, Cultural Studies, 16,(2), 2002, pp. 196. DOI: 
10.1080/09502380110107553.

39	 Acerca de la completa ausencia de África en Imperio pue-
de leerse el texto de David Moore, Africa: The Black Hole at 
the Middle of Empire?, Rethinking Marxism: A Journal of Eco-
nomics, Culture & Society, 13,(3-4), 2001, pp. 100-118. DOI: 
10.1080/089356901101241785.

40	 Para ser justos con Negri debe reconocerse que esta de-
ficiencia es subsanada parcialmente en su obra Common-
Wealth, donde la historia política de otras regiones del 
mundo cobra una mayor relevancia para su propuesta teó-
rico-política. Como ejemplo podemos mencionar la cen-
tralidad que cobra la revolución haitiana, completamente 
ausente en Imperio.

mundo globalizado.41 Walter Mignolo sintetiza la po-
sición del giro decolonial en los siguientes términos: 
“la ‘modernidad’ es una narrativa europea que tiene 
una cara oculta y más oscura, la colonialidad. En otras 
palabras, la colonialidad es constitutiva de la moder-
nidad: sin colonialidad no hay modernidad”.42 Por su 
parte, Aníbal Quijano lo expresa de la siguiente forma:

Con la conquista de las sociedades y las cul-
turas que habitaban lo que hoy es nombrado 
como América Latina, comenzó la formación 
de un orden mundial que culmina, 500 años 
después, en un poder global que articula todo 
el planeta43

Con el proceso de colonización inició el auto-
centramiento histórico-político de Europa y la cons-
titución del resto del mundo como su periferia, en 
eso consiste para Dussel el gran relato eurocéntrico 
que él somete a crítica.

Para exponer la relación entre crítica de la moder-
nidad y el problema de la meta-narración en Dussel 
retomamos principalmente su obra 1492: el encubri-
miento del Otro. En ella, Dussel realiza una crítica al 
gran relato eurocéntrico mediante un perspectivis-
mo compuesto por dos puntos de vista, el de la tota-
lidad y el de la exterioridad. Para captar esta novedad 
metodológica —al igual que con Negri— conviene 
reparar en el uso técnico que Dussel hace del térmi-
no punto de vista. Como él reconoce, su tratamien-
to del origen de la modernidad busca, en primer 
lugar, reconstruir la perspectiva europea acerca del 
significado atribuido por los colonizadores al “des-
cubrimiento” de América; en segundo lugar, pasa a 
reconstruir el punto de vista de las víctimas de este 
mismo acontecimiento.

Cada una de estas perspectivas da lugar a un modo 
distinto de la modernidad. La perspectiva de las víc-
timas es recogida bajo el término modernidad como 
emancipación o también modernidad como concepto; 
a la perspectiva europea Dussel la llama modernidad 
como mito. Este perspectivismo no implica un “rela-
tivismo posmoderno”, reconocer la existencia de dos 
o más perspectivas no significa negar los hechos, en 
este caso la violencia de la conquista. Dussel en todo 
momento es claro respecto a su toma de partida por la 
perspectiva de las víctimas (la exterioridad).

Dussel define a la modernidad como emancipa-
ción de manera clásica, es decir, como un esfuerzo 
por salir de la minoría de edad a través del uso de 
la propia razón. Ahora, a dicha definición añade una 
observación crítica: la emancipación es un concep-
to ontológica y políticamente débil porque implica 
atribuir un estado de subdesarrollo a quien bus-
ca emanciparse. La emancipación requiere de una 

41	 La manera en la que establecen y describen este hilo con-
ductor forma parte de los debates al interior de este movi-
miento. Para más detalles acerca de estas diferencias pue-
den consultarse los diferentes documentos publicados por 
la red de investigación Modernidad/colonialidad, cf. Castro-
Gomez, S. & Grosfoguel, R. El giro decolonial. Reflexiones 
para una diversidad epistémica más allá del capitalismo glo-
bal. Bogotá, Siglo del Hombre Editores, 2007.

42	 Mignolo, W. “La colonialidad: la cara oculta de la moderni-
dad”. 2009, p. 39. Disponible en: https://img.macba.cat/pu-
blic/PDFs/walter_mignolo_modernologies_cas.pdf

43	 Quijano, A. “Colonialidad y modernidad/racionalidad”. Perú 
indígena, 13(29), 1992, p. 11.



182 Sepúlveda Murillo, E. I. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 175-185

entidad externa o “plenamente desarrollada” que la 
reconozca, autorice y la acredite.44

La modernidad como mito invirtió el núcleo 
emancipador de la modernidad y lo transformó 
en dominación. Radicalizó la brecha que separa a 
emancipados y no emancipados, lo que en el con-
texto de la conquista quiere decir, colonizadores y 
colonizados. La conclusión política de esta inversión 
es que los primeros tienen el derecho a disponer de 
los no emancipados. Así, Dussel al explicitar el punto 
de vista europeo, nos dice: “La llamada conquista, 
[a los ojos del conquistador] en realidad, es un acto 
emancipatorio, porque permite salir […] al bárbaro 
[entiéndase no emancipado] de su ‘inmadurez’, de 
su barbarie”.45 Es sobre la base de esta inversión on-
tológica que se sostiene el gran relato eurocéntrico, 
esta alquimia que transforma el núcleo emancipador 
de la modernidad en ideología de dominación.

En nuestra lectura, el término inversión es el hilo 
conductor que permite a Dussel reconstruir el gran 
relato europeo bajo el cual se acostumbra interpretar 
la historia universal. Los efectos de esta inversión son 
descritos por Dussel de la siguiente manera: “el ‘mito 
de la Modernidad’ es una gigantesca inversión: la vícti-
ma inocente es transformada en culpable, el victimario 
culpable es considerado inocente”.46 En su labor de 
reconstrucción del punto de vista europeo Dussel his-
toriza los episodios donde son palpables los efectos de 
esta inversión entre víctimas y culpables. Así es como 
resume la experiencia eurocéntrica de la conquista:

las víctimas conquistadas son ‘culpables’ tam-
bién de su propia conquista, de la violencia 
que se ejerce sobre ellas, de su victimación, 
ya que pudieron y debieron ‘salir’ de la barba-
rie voluntariamente sin obligar o exigir el uso 
de la fuerza por parte de los conquistadores 
o victimarios; es por ello que dichos pueblos 
subdesarrollados se tornan doblemente cul-
pables e irracionales cuando se rebela contra 
esa acción emancipadora-conquistadora47

Desde la aproximación dusseliana hacia la his-
toria universal entendida como inversión ideológica 
de víctimas y culpables, es imposible sostener que 
la modernidad ha sido superada. Por el contrario, es 
posible defender que habitamos tiempos profunda-
mente modernos en tanto la inversión que dio origen 
a la modernidad continúa operando. Aunque el nú-
mero de países reconocidos de forma oficial como 
colonias sea reducido, el aspecto colonial del pre-
sente se encuentra en otro lugar. Por ello, desde la 
propuesta dusseliana resulta equivocado hablar de 
posmodernidad para referirse al presente, podría-
mos decir que para Dussel no hemos dejado de ser 
modernos, demasiado modernos.

El punto de vista adoptado por Dussel ayuda a 
identificar cómo el auto-centramiento de Europa y 
su auto-identificación con la razón como tal permitió 
constituir al resto del mundo como su periferia. Lo 
que trajo como consecuencia una infantilización de 

44	 Esta es la razón por la que Dussel prefiere emplear el término 
liberación que no presenta este problema.

45	 Dussel, E. 1492: el encubrimiento del Otro. Bolivia, Plural edi-
tores. 1994, p. 92.

46	 Ibid., p. 74.
47	 Ibid., p. 73.

las culturas no europeas por supuestamente care-
cer del componente racional. Así, el tutelaje quedaba 
plenamente justificado bajo esta óptica. Esto es lo 
que descubre Dussel a lo largo de su reconstrucción 
del punto de vista europeo cuyo origen histórico está 
en la colonización y su origen ontológico en la inver-
sión del núcleo emancipador de la modernidad.

Es necesario precisar que la aproximación de 
Dussel a la cuestión meta-narrativa no es sólo críti-
ca. Dussel coincide con Laclau al sostener que la crí-
tica a una versión de los meta-relatos (en este caso 
la versión eurocéntrica) no desacredita el recurso 
meta-narrativo en cuanto tal. Él considera necesario 
pasar de la deconstrucción de los grandes relatos a 
indagar en la posibilidad de construir nuevos relatos 
alternativos, esta vez a partir de las perspectivas de 
las víctimas y excluidos del modelo eurocéntrico. Se 
trataría de un meta-relato trans-moderno que afirme 
la racionalidad y el modo de vida de las víctimas; o 
dicho de manera más técnica siguiendo la jerga dus-
seliana, la transmodernidad es una negación de la 
negación de la vida de las víctimas. Es un trabajo de 
desinversión y restitución histórica.

Como es bien sabido, Dussel en la primera edi-
ción de su Filosofía de la liberación publicada en 1977 
utilizaba el término “posmoderno” para definir la in-
tención y relación de su proyecto con la modernidad. 
No obstante, con el paso del tiempo al percatarse de 
la apropiación y el significado que el término adquirió 
después de su popularización por parte de Lyotard 
entre otros, optó por el de transmodernidad.48 No es 
casualidad que una de las primeras formulaciones 
del término transmodernidad por parte de Dussel 
aparezca en su diálogo con Vattimo. Lo que Dussel 
pretende al introducir este término es marcar una 
distancia con un determinado tipo de crítica hecha 
a la modernidad. Retomando a Dussel algunos auto-
res han realizado la distinción entre crítica de la mo-
dernidad y crítica a la modernidad. En este sentido, la 
realizada por Vattimo sería una crítica de la moderni-
dad, interna a ella, pero sin horizonte de superación; 
la de Dussel una crítica a la modernidad que se lleva 
a cabo desde la exterioridad.49

Transmodernidad es un término que también ha 
sido utilizado por otros autores, y que a lo largo del 
trabajo de Dussel recibió diferentes formulaciones.50 

48	 En ediciones posteriores Dussel sustituirá esta referencia al 
término posmodernidad y en su lugar optará por el término 
“transmodernidad”, en un pasaje actualizado de Filosofía de 
la liberación puede leerse: “Nuestro camino es otro, porque 
hemos sido y somos la ‘otra cara’ de la modernidad. Se tra-
ta de un proyecto ‘transmoderno’, ‘metamoderno’, que debe 
asumir el núcleo racional moderno, pero debe saber criticar-
lo superándolo.” Dussel, E. Filosofía de la liberación, México, 
Fondo de Cultura Económica, 2011, p. 19.

49	 Jairo Marcos lo ha puesto en los siguientes términos: “Las 
conversaciones de Vattimo y Dussel simboliza ese tránsito 
entre paradigmas [posmoderno y transmoderno]: mientras 
el primero parte del norte (Europa), el segundo habla desde 
el sur (Latinoamérica). El primero brota como crítica desde 
dentro de la Modernidad y el tardocapitalismo, mientras el 
segundo surge también como denuncia, pero desde el mun-
do colonial de la Modernidad, desde los condenados en 
aquel 1492, desde la exterioridad no como pura negatividad, 
sino como positividad de otra tradición distinta” Marcos, J. 
Pensar desde las víctimas. La transformación pendiente. Gra-
nada, Editorial Comares, 2023, p. 30.

50	 Para una comparación entre el uso que Dussel da a este tér-
mino y el que hacen otros autores véase Rodríguez Reyes, A. 



183Sepúlveda Murillo, E. I. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 175-185

Como él mismo reconoce en su obra de corte auto-
biográfico En búsqueda del sentido no es sino hasta 
su diálogo con los diferentes representantes del giro 
decolonial que este concepto adquiere mayor con-
sistencia y especificidad, lo que le permitirá desarro-
llar la hipótesis del nacimiento de un nuevo período 
histórico más allá de la modernidad eurocéntrica.51

Esta maduración del concepto de transmoderni-
dad se da a la par de sus trabajos sobre filosofía políti-
ca. En obras como Política de la liberación se posiciona 
abiertamente en contra del consenso micro narrativo 
y reivindica la necesidad de un nuevo macro-relato:

El discurso crítico de liberación debe […] 
abandonar la fragmentariedad de su relato, 
y debe comenzar a producir un macro-relato 
crítico […] para que el imaginario de las vícti-
mas, de los dominados, tenga la capacidad de 
proyectarse en un lugar histórico con sentido, 
con sentido global52

En sus trabajos más recientes Dussel ha insistido 
en este punto. La justificación de este proyecto es 
que “las víctimas piden un macro-relato positivo para 
tener al menos una referencia que pueda evitarles el 
aceptar sin otra alternativa el relato fundamentalis-
ta del mercado, helenocéntrico, eurocéntrico y hoy 
americano-céntrico”.53 Dussel propone un punto de 
partida para este nuevo gran relato “la corporalidad 
sufriente de nuestros pueblos”.54 Este es un proyecto 
pendiente, que piensa la posibilidad de un gran rela-
to como contra-narrativa donde la historia sea narra-
da esta vez desde el punto de vista de su Otro, de la 
exterioridad, la otra cara de la modernidad.

Tanto su reconstrucción del meta-relato euro-
céntrico como la propuesta de reinventar los gran-
des relatos en el contexto de un mundo globalizado, 
no han estado exentos de críticas y debates. Para 
algunos investigadores55 la lectura de la historia 
con una clara posición y orientación política resulta 
cuando menos problemática pues corre el riesgo 
de incurrir en anacronismos y distorsionar el sen-
tido de los acontecimientos históricos que aborda. 
Por su parte, sus defensores enfatizan la necesidad 
de continuar con el proyecto de un gran relato críti-
co como una forma de disputar la hegemonía en el 
campo de la historia; este último es el caso de Linda 
Alcoff quien argumenta que el modelo transmoder-
no puede contribuir a iluminar procesos locales 
y revalorizar las experiencias de lucha de quienes 
hasta ahora han ocupado un lugar inferior y deco-
rativo en lo que tradicionalmente se considera la 
Historia (con mayúscula).56

Una aproximación al proyecto de Transmodernidad de Enri-
que Dussel. Interdisciplina, 6, (16) 2018, pp. 83-103. doi: http://
dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2018.16.65636

51	 Cf. Dussel, E. En búsqueda del sentido. Buenos Aires, Educa-
ción, 2012.

52	 Dussel, E. Política de la liberación Vol. 1. Historia mundial y crí-
tica. Madrid, Trotta, 2007, p. 16.

53	 Ibid.
54	 Ibid., p. 13.
55	 Cf. Rivera Osorio, A. Enrique Dussel y su lectura filosófica 

de las independencias latinoamericanas. Leyendo la histo-
ria a contrapelo. Claridades. Revista de filosofía, 15(1), 2023, 
pp. 195-225. Doi:10.24310/Claridadescrf.v15i1.13186

56﻿ Cf. Alcoff, L. Enrique Dussel’s Transmodernism. Transmoder-
nity: Journal of Peripheral Cultural Production of the Luso-His-
panic World, 1(3), 2012, pp. 60-68. Doi:10.5070/T413012882.

Por nuestra parte destacamos el esfuerzo por 
identificar y explicitar el núcleo político-filosófico del 
relato europeo; así como por abrir un horizonte para 
otro punto de vista exterior a este relato. Todo esto 
habilita posibilidades de cartografías del presente 
alternas a las vigentes y, por lo tanto, proporciona 
herramientas para la orientación histórica y política 
en un momento donde esto se presenta como una 
tarea urgente.

5. Conclusiones
El debate modernidad/posmodernidad marcó una 
época en la historia reciente de la filosofía. Una de 
sus consecuencias ha sido la categorización de las 
metafísicas de la modernidad en términos de gran-
des relatos, lo que constituye a nuestro entender una 
operación de debilitamiento de la metafísica. Ese 
es el punto de arranque de los autores aquí revisa-
dos, quienes tácita o explícitamente aceptan dicho 
marco categorial, pero rechazan la reducción y el 
juicio de la modernidad como fenómeno totalitario. 
Es a partir de este escenario que elaboran la tesis 
de la modernidad dual con la finalidad de introducir 
un principio de antagonismo y polemizar con la te-
sis del fin de los grandes relatos y sus consecuen-
cias teórico-políticas, en especial con el consenso 
micro político. Al poner a prueba el supuesto de la 
modernidad como fenómeno homogéneo y unitario 
se abren a una comprensión dual de la modernidad, 
muestran su escisión y tensión interna entre tradicio-
nes antagónicas.

Como vimos, para Laclau se trata de una diferencia 
entre filosofía de la historia y revolución democrática; 
en Negri entre modernidad trascendente y moderni-
dad inmanente; en Dussel entre modernidad como 
mito y modernidad como emancipación. La idea que 
defienden es que lejos de estar agotada, la moderni-
dad conserva un potencial emancipador que continúa 
sin ser lo suficientemente explorado y que las diferen-
tes críticas a la modernidad pasan por alto.

Esta camada de pensadores se apropia del le-
gado crítico de la metafísica que habilitó la crítica 
a la modernidad y en particular a los grandes rela-
tos. Pero lo hacen con la intención de problematizar 
los términos y las conclusiones de esa misma críti-
ca para explorar el potencial de la modernidad más 
allá de los límites de la metafísica del fundamento: 
teleología, universalismo ideológico, lógica del fun-
damento, punto de vista omnisciente, etc.

El objetivo es extremar el recurso meta-narrativo 
para cartografiar políticamente el presente. Es así 
como surgen las propuestas del modelo populista, 
el meta-perspectivismo y la transmodernidad como 
grandes relatos posmetafísicos. Cabe enfatizar que 
no se trata de la defensa nostálgica de una tradición 
(la modernidad), sino de encontrar en ella recursos 
para pensar el presente. Todos estos autores parten 
de un diagnóstico en común: la dificultad contempo-
ránea para orientarse histórica y políticamente en el 
mundo.

Laclau, Negri y Dussel forman parte de una es-
cena más amplia de pensadores que comparten la 
misma preocupación. Por lo que sería productivo, 
por ejemplo, pensar zonas de contacto entre sus 
propuestas y las actuales discusiones en historia 
sobre el Antropoceno, donde también se exhorta 



184 Sepúlveda Murillo, E. I. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 175-185

a ir más allá del micro-relato, de la temporalidad y 
escalas humanas para comprender la profundidad 
de esta transformación geohistórica que atraviesa 
siglos y geografías. Como ha sugerido reciente-
mente Dipesh Chakrabarty57 el presente, marca-
do por el desafío de la crisis climática, exige una 
ampliación de nuestra comprensión histórica, ir 
más allá del consenso micro-narrativo y mezclar 
registros temporales hasta hace poco claramente 
delimitados, como la historia del capitalismo y el 
de la especie humana (y no humanas). Este desa-
fiante escenario parece ser propicio para la recu-
peración y reactivación de los meta-relatos en su 
variante posmetafísica.

Cartografiar, narrar, orientar. Son motivos que 
se repiten en estas discusiones y dentro de las 
cuales el gran relato aparece en escena como una 
alternativa. En la actualidad los grandes relatos no 
han desaparecido, el monopolio de la narración 
y de la proyección hacia el futuro lo poseen unas 
cuantas empresas que lo utilizan para promocio-
nar sus utopías tecnológicas como la colonización 
espacial y la expansión ilimitada del capital. En 
este contexto, abogar por la recuperación de los 
grandes relatos ya sea para situarnos de otro modo 
en el presente o para crear la imagen de otro futu-
ro, parece oportuno.

6. Referencias bibliográficas
Alcoff, L. Enrique Dussel’s Transmodernism. 

Transmodernity: Journal of Peripheral Cultural 
Production of the Luso-Hispanic World, 1(3), 2012, 
pp. 60-68. Doi:10.5070/T413012882.

Anderson, P.  2000. Los orígenes de la posmodernidad, 
Barcelona: Anagrama.

Arditi, B. “Post-hegemonía: la política fuera del 
paradigma postmarxista habitual”. En Heriberto, 
C. y Javier, F. Política y cultura, Madrid, Biblioteca 
Nueva, 2010, pp. 159-193.

Castro-Gomez, S. & Grosfoguel, R. El giro decolonial. 
Reflexiones para una diversidad epistémica más 
allá del capitalismo global. Bogotá, Siglo del 
Hombre Editores, 2007.

Chakrabarty, D. El clima de la historia: cuatro tesis. 
Utopía y Praxis Latinoamericana, 24(84), 2019, 
pp. 90-109

Dussel, E. 1492: el encubrimiento del Otro. Bolivia, 
Plural editores. 1994.

Dussel, E. Política de la liberación Vol. 1. Historia 
mundial y crítica. Madrid, Trotta, 2007.

Dussel, E. Filosofía de la liberación. México, Fondo de 
Cultura Económica, 2011.

Dussel, E. En búsqueda del sentido. Buenos Aires, 
Educación, 2012.

Grunier, E. El fin de los pequeños relatos. Buenos 
Aires, Paidós, 2002.

Hardt, M. & Negri, A. Imperio. Buenos Aires, Paidós, 
2002.

Hardt, M. & Negri, A. ‘Subterranean passages 
of thought’: Empire’s inserts, Cultural 
Studies, 16(2), 2002, pp. 193-212, DOI: 
10.1080/09502380110107553.

57	 Cf. Chakrabarty, D. El clima de la historia: cuatro tesis. Utopía 
y Praxis Latinoamericana, 24(84),2019, pp. 90-109.

Hardt, M. & Negri, A. CommonWealth, Cambridge, 
The Belknap Press of Havard University, 2009.

Kohan, N. “El imperio de Hardt & Negri: más allá 
de modas, ‘ondas’ y furores”. En Borón, A. (Ed.) 
Filosofía política contemporánea. Controversias 
sobre civilización, imperio y ciudadanía. Buenos 
Aires, CLACSO, 2003.

Laclau, E. Politics and the Limits of Modernity. Social 
Text, (21), 1989, pp. 63-82. Doi:10.2307/827809.

Laclau, E. Nuevas reflexiones sobre la revolución de 
nuestros tiempos. Buenos Aires, Nueva Visión, 
2000.

Laclau, E. La razón populista. Buenos Aires, Fondo de 
Cultura Económica, 2011.

Lacoue-Labarthe, P. & Nancy, J-L. “Ouverture”. 
En Lacoue-Labarthe, P. & Nancy, J-L. (Eds.). 
Rejouer le politique. Travaux du centre de 
recherches philosophiques sur le politique. 
París, Galilée, 1981.

Lyotard, J-F. La posmodernidad explicada a los niños. 
Barcelona, Gedisa, 1986.

Lyotard, J-F. La condición posmoderna. Barcelona, 
Catedra, 2000.

Máiz Suárez, R. El drama ontológico del Imperio: la 
tensión modernidad/postmodernidad en la obra 
de Antonio Negri, SEMATA, Ciencias Sociais e 
Humanidades, 23, 2011, pp. 21-44.

Marcos, J. Pensar desde las víctimas. La 
transformación pendiente. Granada, Editorial 
Comares, 2023.

Mignolo, W. “La colonialidad: la cara oculta de la 
modernidad”. 2009. Disponible en: https://
img.macba.cat/public/PDFs/walter_mignolo_
modernologies_cas.pdf

Moore, D., Africa: The Black Hole at the Middle 
of Empire?, Rethinking Marxism: A Journal of 
Economics, Culture & Society, 13,(3-4), 2001, 
pp. 100-118. DOI: 10.1080/089356901101241785.

Mouffe, C. En torno a lo político. Buenos Aires, Fondo 
de Cultura Económica, 2007.

Negri, A. Guías. Cinco lecciones en torno a Imperio. 
Barcelona, Paidós, 2004.

Rivera Osorio, A. Enrique Dussel y su lectura filosófica 
de las independencias latinoamericanas. 
Leyendo la historia a contrapelo. Claridades. 
Revista de filosofía, 15(1), 2023, pp. 195-225. 
Doi:10.24310/Claridadescrf.v15i1.13186

Retamozo, M. Laclau y la dialéctica. Notas de 
un desencuentro con Hegel (y con Marx). 
Izquierdas, 36, 2017, p. 270-95. doi: 10.4067/
S0718-50492017000500278.

Rodríguez Reyes, A. Una aproximación al 
proyecto de Transmodernidad de Enrique 
Dussel. Interdisciplina, 6, (16) 2018, pp. 83-
103. doi: http://dx.doi.org/10.22201/
ceiich.24485705e.2018.16.65636

Rush, A. “La teoría posmoderna del Imperio (Hardt 
& Negri) y sus críticos”. En Borón, Atilio. Filosofía 
política contemporánea. Controversias sobre 
civilización, imperio y cuidadanía. Buenos Aires, 
CLACSO, 2003.

Quijano, A. “Colonialidad y modernidad/racionalidad”. 
Perú indígena, 13(29), 1992, pp. 11-20.

Sepúlveda Murillo, E. I. Totalidad y totalización: Una 
aproximación a la obra temprana de Ernesto 
Laclau. POSTdata. Revista de reflexión y análisis 
político, 27(1), 2022, pp. 39-64.



185Sepúlveda Murillo, E. I. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 175-185

Sepúlveda Murillo, E. I. Populismo, antagonismo 
e instituciones: lecturas militantes de la obra 
de Laclau desde Latinoamérica, Las Torres 
de Lucca. Revista internacional de filosofía 
política, 14(2), 2025, pp. 263-273, https://dx.doi.
org/10.5209/ltdl.99846

Sloterdijk, P. En el mundo interior del capital. Para 
una teoría filosófica de la globalización. Madrid, 
Ediciones Siruela., 2010.

Solomianski, A. Significado estructural, historia 
y tercer mundo en Amores perros. A 
Contracorriente: una revista de estudios 
latinoamericanos, 3(3), 2006, 17-36.

Toscano, A. & Kinkle, J. Cartografías de lo absoluto. 
Madrid, Materia Oscura, 2019.

Vattimo, G. El fin de la modernidad. Barcelona, 
Gedisa, 1987.

Vattimo, G. “Dialettica, differenza, pensiero debole”. 
En Vattimo, G. & Rovatti, P., (Eds.). Il pensiero 
debole. Italia, Feltrinelli, 1995.

Villalobos-Ruminott, S. Empire, A Picture of the 
World. Rethinking Marxism, 13(3-4), 2001, pp. 31-
42. Doi:10.1080/089356901101241974

Viveiros de Castro, E. Metafísicas caníbales. Líneas 
de antropología posestructural. Buenos Aires, 
Katz, 2010




