
33An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 33-47

Raíces ilustradas y positivistas de la filosofía 
de la ciencia moderna en textos 

de Jullien de París y Auguste Comte

https://dx.doi.org/10.5209/ashf.92877� Recibido: 05/12/2023 • Aceptado: 10/03/2025

Resumen: El objetivo de este artículo es examinar dos proyectos filosóficos elaborados en la primera 
mitad del siglo XIX, uno por Marc-Antoine Jullien de París y otro por Auguste Comte, en torno a la ciencia 
y el papel que debe jugar en la sociedad. A partir de la lectura de dos textos breves, en este trabajo se 
identifican los aportes del pensamiento ilustrado de Jullien de París y de la propuesta positivista de Comte 
a la filosofía de la ciencia moderna: ambos autores coincidieron en la necesidad de coordinar las labores 
científicas para impulsar el bienestar social y lograr una organización política eficiente. Debido a que dichas 
reflexiones filosóficas en torno a la ciencia antecedieron por más de medio siglo a las propuestas teóricas 
más conocidas del área, en este artículo se califica a tales proyectos filosóficos como semillas ilustradas y 
positivistas de la filosofía de la ciencia moderna.
Palabras clave: Filosofía de la ciencia; Ilustración; Positivismo; Ciencia y Estado

ENG Enlightened and positivist seeds of the 
modern philosophy of science in texts 
by Jullien de Paris and Auguste Comte

Abstract : This paper aims to examine two philosophical projects worked on in the first half of the 19th Century 
concerning science and its place in society, one by Marc-Antoine Jullien de Paris, and the other by Auguste 
Comte. Starting from the reading of two short texts, this paper identifies the contributions to the modern 
philosophy of science made by the enlightened thought of Jullien de Paris and by the positivist proposal of 
Comte: both authors coincide on the necessity to coordinate scientific efforts to promote social well-being 
and achieve an efficient political organization. Because such philosophical reflections on science precede 
the most recognized theoretical proposals in the field by more than half a century, this article characterizes 
those philosophical projects as enlightened and positivist seeds of the modern philosophy of science.
Keywords: Philosophy of Science; Enlightenment; Positivism; Science and State

Sumario: 1. Introducción. 2. Una breve guía cronológica para la historia de la filosofía de la ciencia. 3. Raíces 
ilustradas y positivistas de la filosofía de la ciencia moderna. 3.1. Esquisse d’un essai sur la philosophie des 
sciences de Marc-Antoine Jullien de París. 3.2. Plan des travaux scientifiques nécessaires pour réorganiser la 
société de Auguste Comte. 4. Una temprana inquietud de la filosofía de la ciencia: ¿Quiénes hacen ciencia y 
para qué? 5. Conclusiones. Referencias.

Cómo citar: Vázquez Jiménez, H. (2026). Raíces ilustradas y positivistas de la filosofía de la ciencia moderna 
en textos de Jullien de París y Auguste Comte. Anales del Seminario de Historia de la Filosofía, 43 (1), 33-47.

Agradecimientos: Agradezco a la SECIHTI por la beca nacional clave 2022-000018-02NACF-03258 que 
hizo posible el desarrollo de esta investigación.

Anales del Seminario de Historia de la Filosofía
e-ISSN 0211-2337

E ST U D I OS

Heber Vázquez Jiménez
Posgrado en Filosofía de la Ciencia, Universidad Nacional Autónoma de México (UNAM), México   

https://dx.doi.org/10.5209/ashf.98661
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:hvj.efsct%40gmail.com?subject=
https://orcid.org/0000-0002-5500-2754


34 Vázquez Jiménez, H. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 33-47

1. Introducción
La filosofía de la ciencia fue durante el siglo XX una 
de las más fecundas ramas filosóficas, por ello, va-
rios recuentos históricos sobre el campo dan priori-
dad a los aportes del Círculo de Viena,1 o bien a las 
teorías posteriores a la Segunda Guerra Mundial.2 
Sin embargo, en el ámbito académico se ha reco-
nocido la necesidad de analizar fuentes previas al 
siglo XX. En este sentido, existen algunos estudios 
históricos sobre la filosofía de la ciencia generada 
en las últimas décadas del siglo XIX que precedió 
directamente al empirismo lógico.3 Recientemente 
Anastasios Brenner ha recalcado la importancia de 
los aportes que la tradición intelectual francesa rea-
lizó a la filosofía de la ciencia a lo largo de todo el 
siglo XIX —desde las obras de Auguste Comte hasta 
las propuestas de Abel Rey, Pierre Duhem y Gaston 
Milhaud— aportes que en algunos casos antecedie-
ron por varios años a las obras más reconocidas de 
autores anglosajones o germanoparlantes.4 La elec-
ción de la filosofía de la ciencia francesa de prime-
ra mitad del siglo XIX como objeto de estudio no es 
arbitraria, pues, a juicio de dos historiadores de la 
ciencia, en esa época no había ningún país europeo 
que tuviera una cantidad semejante de instituciones 
y revistas científicas y tecnológicas como las que 
existían en Francia,5 además, muchos avances cien-
tíficos del siglo XIX fueron realizados bajo la tutela de 
la Academia de Ciencias de Francia.6

Siguiendo el camino abierto por Brenner en el 
presente artículo se revisan dos textos filosóficos 
que fueron publicados originalmente en Francia du-
rante el primer tercio del siglo XIX y que, a pesar 
de ser esbozos de carácter programático, pueden 
considerarse obras seminales de la filosofía de la 
ciencia moderna. Para evaluar adecuadamente la 

1	 Por ejemplo: Kraft, Victor. El Círculo de Viena. Madrid: Tau-
rus, 1986; Uebel, Thomas E., ed. Rediscovering the Forgotten 
Vienna Circle: Austrian studies on Otto Neurath and the Vien-
na Circle. Dordrecht: Springer Netherlands, 1991. https://doi.
org/10.1007/978-94-011-3182-7; Stadler, Friedrich. The Vien-
na Circle: Studies in the Origins, Development, and Influence 
of Logical Empiricism. Cham, Suiza: Springer International 
Publishing, 2015. https://doi.org/10.1007/978-3-319-16561-5.

2	 Véase: Salmon, Wesley C. Four Decades of Scientific Ex-
planation. Pittsburgh: University of Pittsburgh Press, 1990; 
Brown, Harold I. La nueva filosofía de la ciencia. Madrid: 
Tecnos, 1998; Losee, John. The Golden Age of Philosophy of 
Science 1945 to 2000: Logical Reconstructionism, Descripti-
vism, Normative Naturalism, and Foundationalism. Londres y 
Nueva York: Bloomsbury, 2019.

3	 Simons, Peter. Philosophy and Logic in Central Europe from 
Bolzano to Tarski: Selected Essays. Dordrecht: Springer 
Netherlands, 1992. https://doi.org/10.1007/978-94-015-
8094-6; Leroux, Jean. Une histoire comparée de la philoso-
phie des sciences. Volume I : Aux sources du Cercle de Vien-
ne. Québec : Les Presses de l’Université Laval, 2010 ; Textor, 
Mark. The Disappearance of the Soul and the Turn against 
Metaphysics: Austrian Philosophy 1874-1918. Oxford, UK: 
Oxford University Press, 2021.

4	 Brenner, Anastasios. «How Did Philosophy of Science Come 
About?: From Comte’s Positive Philosophy to Abel Rey’s Ab-
solute Positivism». HOPOS: The Journal of the International 
Society for the History of Philosophy of Science 11, n.º 2 (sep-
tiembre de 2021): 428-45. https://doi.org/10.1086/715875.

5	 Gillespie, Charles Coulston. Science and polity in France: The 
revolutionary and Napoleonic years. Princeton: Princeton Uni-
versity Press, 2004, p. 446.

6	 Crosland, Maurice. Science under control: The French Aca-
demy of Sciences 1795-1914. Cambridge, UK y Nueva York: 
Cambridge University Press, 2002.

importancia de dichos textos, en la siguiente sec-
ción se ofrece una breve guía cronológica de la his-
toria de la filosofía de la ciencia. Posteriormente, 
se enlistan y describen brevemente algunas de las 
obras de la filosofía de la ciencia escritas en la pri-
mera mitad del siglo XIX. En la tercera sección se 
analizan los textos Esquisse d’un essai sur la phi-
losophie des sciences de Marc-Antoine Jullien de 
París7 y Plan des travaux scientifiques nécessaires 
pour réorganiser la société de Auguste Comte.8 
Finalmente, se resalta la coincidencia del pensa-
miento ilustrado de Jullien de París y el positivismo 
de Comte en considerar a las ciencias y a los nue-
vos sujetos políticos decimonónicos como los ar-
quitectos de una nueva sociedad paneuropea.

2. �Una breve guía cronológica para la 
historia de la filosofía de la ciencia

¿Qué es la filosofía de la ciencia y cuáles son sus 
principales tareas? De acuerdo con C. Ulises 
Moulines no hay ninguna respuesta consensuada a 
dicha interrogante, por ello, él adopta un punto de 
vista “institucional” centrado en las cátedras, re-
vistas y literatura especializada para elaborar una 
historia de la filosofía de la ciencia.9 Moulines con-
sidera que desde la década de 1890 hasta el pre-
sente han existido cinco etapas de la filosofía de la 
ciencia (germinación, eclosión, clásica, historicista 
y modelista), las cuales fueron precedidas por las 
épocas de prehistoria y protohistoria a las cuales 
no les asigna un periodo específico. Siguiendo di-
cho criterio cronológico-institucional, entonces la 
filosofía de la ciencia podría definirse como una 
subdisciplina filosófica reciente surgida en países 
occidentales durante el siglo XIX, cuya consolida-
ción, diversificación académica y expansión a otras 
regiones geográficas comenzó desde el primer ter-
cio del siglo XX y continúa hasta la actualidad.10

Para otros autores, sin embargo, la filosofía de 
la ciencia es la rama filosófica que desde la Grecia 
clásica se ha encargado de clarificar los objetivos, 
conceptos, métodos, características y tareas princi-
pales de lo que se considera ciencia en un momento 

7	 Jullien, Marc-Antoine. Esquisse d’un essai sur la philosophie 
des sciences : contenant un nouveau projet d’une division gé-
nérale des connaissances humaines. París: Baudouin Frères, 
1819. https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k107806v. En ade-
lante Esquisse.

8	 Comte, Auguste. «Plan des travaux scientifiques nécessaires 
pour réorganiser la société». En Appendice général du sys-
tème de politique positive: contenant tous les opuscules pri-
mitifs de l’auteur sur la philosophie sociale, Auguste Comte, 
47-136. París: Thunot, 1854. https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/
bpt6k77034d. En adelante Plan des travaux.

9	 Moulines, C. Ulises. El desarrollo moderno de la filosofía de la 
ciencia (1890-2000). México: UNAM/IIF, 2011, p. 5.

10	 En la República Popular China la filosofía de la ciencia y la 
tecnología se abrió como un campo disciplinar propio hasta 
1987 y actualmente se siguen debatiendo sus característi-
cas distintivas frente a disciplinas como la dialéctica de la 
naturaleza y la teoría marxista de la ciencia y tecnología que 
siguen teniendo alto prestigio académico en el país asiático, 
de acuerdo con: Lei Huanjie. «Construction of the Discipli-
nary, Academic, and Discourse Systems in the Contemporary 
Chinese Philosophy of Science and Technology: Retrospect 
and Prospect». Frontiers of Philosophy in China 17, n.º 1 (2022): 
134-59. https://journal.hep.com.cn/fpc/EN/10.3868/s030-
011-022-0007-4SPECIAL#2

https://doi.org/10.1007/978-94-011-3182-7
https://doi.org/10.1007/978-94-011-3182-7
https://doi.org/10.1007/978-3-319-16561-5
https://doi.org/10.1007/978-94-015-8094-6
https://doi.org/10.1007/978-94-015-8094-6
https://doi.org/10.1086/715875
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k107806v
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k77034d
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k77034d
https://journal.hep.com.cn/fpc/EN/10.3868/s030-011-022-0007-4SPECIAL#2
https://journal.hep.com.cn/fpc/EN/10.3868/s030-011-022-0007-4SPECIAL#2


35Vázquez Jiménez, H. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 33-47

dado.13 Desde esta perspectiva, la filosofía de la 
ciencia es una reflexión de segundo grado sobre (1) 
la estructura lógica del conocimiento científico; (2) 
implicaciones epistemológicas y ontológicas de los 
productos científicos —teorías, modelos, ecuacio-
nes, entidades, experimentos, etc.—; (3) sobre los 
métodos empleados por las comunidades científi-
cas —sean puramente formales o prácticos, inclu-
yendo los aspectos sociales, económicos y políticos 
de la organización de la ciencia—.14

Si bien aquí no se pretende zanjar las discrepan-
cias entre los dos enfoques antes señalados, se con-
sidera imprescindible establecer unos criterios míni-
mos si es que se pretende realizar algún aporte a la 
historia de la filosofía de la ciencia.

En tanto que la noción de “filosofía de la ciencia” 
así como la de su objeto de estudio (“la ciencia”) ha 
variado a lo largo del tiempo, entonces es importante 
periodizar ambos conceptos. A continuación se ofre-
ce una breve guía cronológica de las fases de desa-
rrollo histórico de la filosofía de la ciencia. Aquí se re-
toman las etapas y fechas propuestas por Moulines, 
además de complementarse con una periodización 
tripartita de la ciencia sugerida por Evandro Agazzi.15 
La laguna en el periodo 1800-1890 ha sido llenada 
siguiendo las metáforas biológicas de Moulines, por 
ese motivo, se ha etiquetado como una fase seminal, 
mientras que la frontera cronológica entre las fases 
prehistórica y protohistórica es el surgimiento de la 
ciencia moderna en el siglo XVI (vid. Tabla 1).

Este artículo se centra en la filosofía de la ciencia 
moderna cuyo objeto de reflexión es la ciencia mo-
derna, de acuerdo a los criterios establecidos en la 
Tabla 1. En particular, en el periodo histórico de 1800 

11	 Agazzi, Evandro. «The Multiple Aspects of the Philosophy of 
Science». Axiomathes 31, n.º 6 (1 de diciembre de 2021): 677-
93, p. 686. https://doi.org/10.1007/s10516-021-09568-1..

12	 Moulines, op. cit. pp. 12-18.
13	 Véase: Losee, John. Introducción histórica a la filosofía de la 

ciencia. Madrid: Alianza, 1981; Johansson, Lars-Göran. Philo-
sophy of Science for Scientists. Cham, Suiza: Springer Inter-
national Publishing, 2016. https://doi.org/10.1007/978-3-319-
26551-3.

14	 Buzzoni, Marco. «The Janus-Faced Nature of Philosophy of 
Science: Eleven Theses». Axiomathes 31, n.º 6 (1 de diciem-
bre de 2021): 743-62, p. 750. https://doi.org/10.1007/s10516-
021-09587-y.

15	 Agazzi, op. cit. p. 686.

a 1890 sobre el cual hay menos investigaciones que 
sobre el resto de etapas.

Es oportuno señalar que, para que la ciencia 
moderna se constituyera en un objeto unitario de 
reflexión filosófica, al menos desde el siglo XVI fue 
necesario proclamar su unidad indisoluble, ya fuera 
apelando a principios mecanicistas válidos a nivel 
epistemológico y ontológico,16 o bien ejecutando un 
programa intelectual, editorial y político de selección 
y jerarquización de conocimientos —una de las he-
rencias más importantes de la Ilustración y el enci-
clopedismo del siglo XVIII—.17

Por ello, no es ext raño que las primeras reflexio-
nes filosóficas en torno a la ciencia moderna (des-
de Bacon a la Encyclopédie de Diderot y D’Alembert) 
sean también un proyecto de clasificación de los dis-
tintos saberes que, en su ordenamiento taxonómico 
ya no reflejan un mundo inmutable sino el activo pa-
pel epistemológico de una nueva subjetividad cien-
tífica que descubre ávidamente los principios sub-
yacentes a la realidad natural o artificial.18 Además 
dicha clasificación teórica de las ciencias fue el 

16	 McMullin, Ernan. «The development of philosophy of science 
1600-1900». En Companion to the history of modern scien-
ce, editado por R. C. Olby, G. N. Cantor, J. R. R. Christie y M. 
J. S. Hodge, 816-37. Londres y Nueva York: Routledge, 1990, 
p. 822. Gaukroger, Stephen. «The Unity of Natural Philoso-
phy and the End of Scientia». En Scientia in Early Modern 
Philosophy: Seventeenth-century thinkers on demonstrative 
knowledge from first principles, editado por T. Sorell, G. A. J. 
Rogers y J. Kraye, 19-33. Dordrecht: Springer Netherlands, 
2010, p. 29. https://doi.org/10.1007/978-90-481-3077-1_2.

17	 Foucault, Michel. Defender la sociedad. Curso en el Collège 
de France (1975-1976). México: Fondo de Cultura Económica, 
2006, p. 170.

18	 La clasificación de las ciencias es un tópico filosófico de lar-
ga data. Siguiendo la terminología de Raphaël Sandoz, en la 
Antigüedad el criterio era ontológico: existen tantas ciencias 
como objetos propios de estudio; con la Modernidad y gra-
cias a Bacon se consolidaron otros tres criterios: (1) el criterio 
epistemológico: a cada facultad epistemológica humana le 
corresponde cierta clase de saber —a la memoria, la historia; 
a la razón, la filosofía; a la imaginación, la poesía—; (2) el crite-
rio metodológico, las ciencias se distinguen por los métodos 
que emplean —experimentación, análisis, deducción, razo-
namiento analógico, etc.—; (3) el criterio teleológico o el fin 
de estudio que persiguen las disciplinas. (Sandoz, Raphaël. 
«Thematic Reclassifications and Emerging Sciences». Jour-
nal for General Philosophy of Science 52, n.º 1 (1 de marzo de 
2021): 63-85. https://doi.org/10.1007/s10838-020-09526-2).

Tabla 1. Fases de desarrollo histórico de la filosofía de la ciencia

Ciencia Ideal Guía de la 
ciencia

Fase de desarrollo de la 
filosofía de la ciencia Fechas o periodos

Antigua Observación Prehistoria S. IV AP - S. XVI*
Moderna Descubrimiento Protohistoria S. XVI- S. XVIII*

Semillas ilustradas y positivistas* 1800-1890*
Germinación o preformación 1890-1918
Eclosión 1918-1935
Clásica (concepción heredada) 1935-1970

Contemporánea Investigación Historicista 1960-1985
Modelista 1970-Actualidad
Sociologista y estudios CTS* 1970-Actualidad*

Fuente: elaboración propia a partir de Agazzi11 —columnas “ciencia” e “ideal guía” 
— y de Moulines12 —columnas fase de desarrollo y fechas—. Agregados propios marcados con *.

https://doi.org/10.1007/978-3-319-26551-3
https://doi.org/10.1007/978-3-319-26551-3
https://doi.org/10.1007/s10516-021-09587-y
https://doi.org/10.1007/s10516-021-09587-y
https://doi.org/10.1007/978-90-481-3077-1_2
https://doi.org/10.1007/s10838-020-09526-2


36 Vázquez Jiménez, H. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 33-47

fundamento de una constante formación y reforma-
ción de instituciones científicas y educativas estata-
les durante la primera mitad del siglo XIX.19

3. �Semillas ilustradas y positivistas de la 
filosofía de la ciencia moderna

Desde el siglo XVIII autores como Diderot (circa 1765) 
mencionaron la posibilidad de desarrollar filosofías 
especiales por cada rama del saber.20 Ya durante la 
primera mitad del siglo XIX existía una pluralidad de 
expresiones para referirse a la meditación filosófica 
sobre las ciencias —incluyendo la expresión “filoso-
fía de la ciencia”—, al mismo tiempo, las disciplinas 
científicas comenzaban a especializarse en el estu-
dio de algún aspecto del mundo.21 El terreno intelec-
tual estaba listo para recibir las semillas de un nue-
vo tipo de reflexión filosófica sobre dichos saberes 
cada vez más especializados.

En este artículo se denominan “semillas ilustra-
das y positivistas de la filosofía de la ciencia mo-
derna” a las obras filosóficas pioneras que fueron 
publicadas en la primera mitad del siglo XIX en las 
que apareció por primera vez explícitamente el tér-
mino “filosofía de la(s) ciencia(s)” o que dicho tema 
fue el eje reflexivo principal desde un punto de vista 
filosófico. Dichos textos se editaron principalmente, 
pero no exclusivamente, en Francia e Inglaterra,22 y 
fueron escritos por personas que o bien asumieron 
la tarea de continuar los ideales enciclopédicos de 
la Ilustración y del proyecto baconiano o bien de de-
sarrollar propuestas epistemológicas propias —ba-
sadas en las nuevas ciencias positivas— que ante-
cedieron por más de medio siglo a las figuras que 
generalmente se consideran fundadoras de la filoso-
fía de la ciencia (Helmholtz, Duhem, Mach, etc.).

A reserva de lo que una indagación bibliográfica 
futura pueda  arrojar, se puede afirmar que quizá la 
primera obra publicada en Europa con el término “fi-
losofía de la ciencia” en su título apareció en 1802: 
Discours sur la philosophie des sciences del natu-
ralista y médico francés Jacques Philippe Raymond 
Draparnaud (1772-1804).23 Posteriormente, en 1819 se 
publicó el Esquisse d’un essai sur la philosophie des 
sciences: contenant un nouveau projet d’une division 
générale des connaissances humaines escrita por el 
revolucionario jacobino, pedagogo y editor francés 
Marc-Antoine Jullien de París (1775-1848). Tres años 
después, en 1822 se publicó la primera edición del 
texto Plan des travaux scientifiques nécessaires pour 
réorganiser la société de Auguste Comte (1798-1857), 
quien seis años después publicó un breve Examen 

19	 Cfr. Gillespie, op. cit. pp. 494-540, y Ben-David, Joseph. 
Centers of Learning: Britain, France, Germany, United States. 
Londres y Nueva York: Routledge, 1992, pp. 9-21.

20	 Brenner, op. cit. p. 430.
21	 Véase: Fagot-Largeault, Anne. «The Legend of Philosophy’s 

Striptease (Trends in Philosophy of Science)». En French Stu-
dies In The Philosophy Of Science: Contemporary Research 
in France, editado por Anastasios Brenner y Jean Gayon, 
25-49. Dordrecht: Springer Netherlands, 2009. https://doi.
org/10.1007/978-1-4020-9368-5_1; Brenner, op. cit. p. 431; y 
McMullin, op. cit. p. 832.

22	 Una línea de investigación abierta en la historia de la filoso-
fía de la ciencia es revisar los aportes de distintas tradicio-
nes al área incluyendo la tradición hispanoamericana previa 
al siglo XX.

23	 Brenner, op. cit. p. 431.

du Traité de Broussais sur L’irritation24 y posterior-
mente, en 1830, publicó el primer volumen del Cours 
de philosophie positive donde el filósofo francés 
señaló que el término “filosofía de la ciencia” sería 
un candidato adecuado de sinonimia de su filoso-
fía positiva excepto por el hecho de que la primera 
aún no contemplaba las ciencias sociales como ob-
jeto de estudio.25 Algunos años después, también 
en Francia, aparecieron en 1838 y 1845 respectiva-
mente la primera edición de los dos volúmenes del 
texto de André-Marie Ampère (1775-1836) intitulado 
Essai sur la philosophie des sciences, ou Exposition 
analytique d’une classification naturelle de toutes les 
connaissances humaines.26 En lengua inglesa se pu-
blicó en 1840 la primera edición de los dos volúme-
nes de la extensa obra del científico inglés William 
Whewell (1794-1866) The Philosophy of the Inductive 
Sciences, Founded Upon Their History.27 Finalmente, 
cabe mencionar la obra del editor Stéphane Ajasson 
de Grandsagne (1802-1845) intitulada Notions géné-
rales sur les sciences, ou, Philosophie des sciences 
que se publicó en Francia en 1845.28

24	 En dicho texto Comte criticó la idea de que fuera posible 
observar directamente las operaciones intelectuales, pues 
sólo podemos estudiar el cerebro mediante la fisiología y dar 
cuenta de los resultados del pensamiento. La filosofía de las 
ciencias da testimonio de las operaciones intelectuales hu-
manas más elevadas: las ciencias: “[…] sous […] les grands 
résultats de l’intelligence humaine étant les sciences, on 
rentre dans la philosophie des diverses sciences, qui n’est 
point séparable de ces sciences elles-mêmes.” Comte, Au-
guste. «Examen du Traité de Broussais sur L’irritation». En 
Appendice général du système de politique positive: conte-
nant tous les opuscules primitifs de l’auteur sur la philosophie 
sociale, Auguste Comte, 217-29. París: Thunot, 1854, p. 220. 
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k77034d.

25	 “Il y a, sans doute, beaucoup d’analogie entre ma philoso-
phie positive et ce que les savants anglais entendent, depuis 
Newton surtout, par philosophie naturelle. Mais je n’ai pas dû 
choisir cette dernière dénomination, non plus que celle de 
philosophie des sciences qui serait peut-être encore plus 
précise, parce que l’une et l’autre ne s’entendent pas encore 
de tous les ordres de phénomènes, tandis que la philosophie 
positive, dans laquelle je comprends l’étude des phénomè-
nes sociaux aussi bien que de tous les autres, désigne une 
manière uniforme de raisonner applicable à tous les sujets 
sur lesquels l’esprit humain peut s’exercer.” Comte, Auguste. 
Cours de philosophie positive. Tome 1. París: Rouen Frères, 
1830, p. XVIII, énfasis original. https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/
bpt6k76267p. En adelante Cours.

26	 Al parecer el texto de Ampère circuló previamente como ma-
nuscrito años antes de que se imprimiera el primer volumen, 
por ejemplo, Jullien de París lo menciona en su obra: “[…] 
sous d’autres points de vue par M. Ampère, dans des leçons 
publiques à l’Athénée de Paris, sur la théorie des probabili-
tés, appliquée aux différentes sciences. (La division établie 
par M. Ampère sera reproduite dans l’Essai sur la philosophie 
des sciences).” (Esquisse, p. 43). Además, el propio Ampère 
señala que una versión preliminar fue publicada en 1832 en 
la Revue encyclopédique —dirigida por Jullien de París— Am-
père, André-Marie. Essai sur la philosophie des sciences, ou 
Exposition analytique d’une classification naturelle de toutes 
les connaissances humaines. Première partie. París: Mallet-
Bachelier, 1856, p. XV. https://lillonum.univ-lille.fr/s/lillonum/
ark:/72505/b8jZGb. En adelante Essai.

27	 “An exposition and discussion of the Fundamental Ideas 
of each Science may, with great propriety, be termed the 
PHILOSOPHY OF SUCH SCIENCE. These ideas, contain in 
themselves the elements of those truths which the science 
discovers and enunciates [...].” Whewell, William. The Philo-
sophy of the Inductive Sciences, Founded Upon Their History. 
Vol. 1. Londres: John W. Parker, 1847, p. 79. En adelante PIS V1.

28	 de Grandsagne, Ajasson. Notions générales sur les sciences, 
ou, Philosophie des sciences. París: A. René et Cie, 1845. En 

https://doi.org/10.1007/978-1-4020-9368-5_1
https://doi.org/10.1007/978-1-4020-9368-5_1
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k77034d
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k76267p
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k76267p
https://lillonum.univ-lille.fr/s/lillonum/ark:/72505/b8jZGb
https://lillonum.univ-lille.fr/s/lillonum/ark:/72505/b8jZGb


37Vázquez Jiménez, H. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 33-47

Estas obras seminales de la filosofía de la ciencia 
se caracterizan por:

1.	� Ofrecer una clasificación de los conocimien-
tos humanos que se explica y justifica o bien 
apelando a características y capacidades 
epistemológicas naturales humanas,29 o 
bien apelando a un orden lógico y metodoló-
gico intrínseco al proceso de adquisición de 
conocimiento.30

2.	� Reconocer la importancia de la historia de 
las disciplinas científicas para comprender 
su desenvolvimiento lógico y metodológico,31 
así como resaltar la importancia práctica o 
económica de sus aplicaciones.32

En este artículo sólo se revisarán dos textos fran-
ceses que se caracterizan por ser programas que, 
además de analizar aspectos epistemológicos, tam-
bién son proyectos de reorganización social y po-
lítica de las ciencias. Los autores de ambos textos 
nunca fueron aceptados en la Academia de Ciencias 
francesa, sin embargo, su labor editorial o educativa 
ejerció una notable influencia en su época: Esquisse 
d’un essai sur la philosophie des sciences de Marc-
Antoine Jullien de París y Plan des travaux scienti-
fiques nécessaires pour réorganiser la société de 
Auguste Comte.

Puesto que el primer texto ha pasado práctica-
mente desapercibido hasta ahora en las historias de 
la filosofía de la ciencia, en la siguiente sección se 
citarán varios pasajes in extenso. Mientras que en 
el caso del opúsculo de Comte, al existir al menos 
una edición crítica relativamente reciente,33 se opta 
por presentar de manera sintética el contenido de su 
texto mediante paráfrasis y limitando las citas tex-
tuales a temas concretos.

3.1. �Esquisse d’un essai sur la philosophie 
des sciences de Marc-Antoine Jullien 
de París

En 1819 se publica una de las primeras obras semi-
nales de la filosofía de la ciencia moderna: Esquisse 
d’un essai sur la philosophie des sciences: contenant 
un nouveau projet d’une division générale des con-
naissances humaines, obra de Marc-Antoine Jullien 
de París34 —proyecto que su autor anunció públi-

adelante Notions.
29	 Esquisse, pp. 5, 34, 51; Cours, p. 3; Essai, pp. XXI-XXVI.
30	 PIS V1, pp. 1-2; Notions, pp. 114-121.
31	 Cours, pp. 79-82; Essai, p. XIX; Whewell, William. The Philo-

sophy of the Inductive Sciences, Founded Upon Their History. 
Vol. 2. Londres: John W. Parker, 1847, pp. 5-11. En adelante PIS 
V2.

32	 Esquisse, p. 18; Notions, pp. 1-45.
33	 Comte, Auguste. «Plan of the Scientific Work Necessary for 

the Reorganization of Society». En Comte: Early Political Wri-
tings, editado por H. S. Jones, 47-144. Cambridge, UK y Nue-
va York: Cambridge University Press, 1998. En adelante EPW.

34	 Marc-Antoine Jullien de París nació en 1775 en una familia 
burguesa que se sumó a la causa revolucionaria (Hanson, 
Paul. «From Jacobin to Liberal». Historical Reflections/Ré-
flexions Historiques 37, n.º 3 (1 de diciembre de 2011): 86-100, 
p. 87. https://doi.org/10.3167/hrrh.2011.37030). Se usa el cali-
ficativo “de París” para distinguirlo de su padre Jullien de la 
Drôme (Benaiteau, Michèle. «Marc‑Antoine Jullien de Paris 
(1789‑1848). Une biographie politique». Annales historiques 
de la Révolution française, n.º 323 (1 de marzo de 2001): 153-
55, p. 153. https://doi.org/10.4000/ahrf.1200). Tras la caída de 

camente desde 1808—.35 En dicho esbozo Jullien 
presenta a grandes rasgos un programa ambicioso: 
desarrollar una nueva rama científica capaz de “[…] 
observar todas [las demás ciencias], por separado y 
al mismo tiempo, reunirlas, compararlas, captar sus 
características distintivas, o sus diferencias esen-
ciales, así como sus puntos de contacto y de unión 
[…]”.36 Esta ciencia, ideada por Francis Bacon, es la 
filosofía de la ciencia.37

Robespierre fue encarcelado y hacia 1797 se refugió en los 
territorios italianos donde se unió a Napoleón Bonaparte (di 
Rienzo, Eugenio. «Néo-jacobinisme et question italienne à 
travers les manuscrits de Marc Antoine Jullien de Paris (1796-
1801)». Annales historiques de la Révolution française. L’Italie 
du Triennio révolutionnaire 1796-1799, 313 (1998): 493-514. 
https://doi.org/10.3406/ahrf.1998.2197), de quien se distanció 
posteriormente durante el Consulado. Desde 1801 se dedi-
có a tareas educativas (Miguelena, Joana. «Jullien de Paris, 
Marc-Antoine: Esbozo de una obra sobre educación compa-
rada y series de preguntas sobre Educación, edición y estu-
dio introductorio de Luis Ma. Naya Garmendia, Madrid, Delta 
Publicaciones, 2017, 124 pp. ISBN 978-84-163-8331-3.». His-
toria de la Educación, 37 (julio, 2018): 566-68. https://revistas.
usal.es/tres/index.php/0212-0267/article/view/21065). Es 
considerado precursor de la propuesta curricular de la pe-
dagogía formal y de la pedagogía activa al señalar la necesi-
dad de una educación infantil primaria centrada en el juego, 
la enseñanza mutua y la estimulación temprana —ideas que 
compartió con el pedagogo suizo Johann Heinrich Pestalozzi 
al que conoció en 1810— (Camara Bastos, Maria Helena. «“O 
relógio moral”: Marc-Antoine Jullien e a arte de governar-
se e educar-se». Foro de Educación 9, n.º 13 (2011): 103-22, 
p. 107. https://www.forodeeducacion.com/ojs/index.php/fde/
article/view/45/). Destaca también su énfasis en el uso racio-
nal del tiempo y en su adecuado registro para optimizar las 
actividades cotidianas y de estudio. Es reconocido como el 
iniciador de la educación comparada por su libro Esquisse et 
vues préliminaires d’un ouvrage sur l’éducation comparée de 
1817 en el cual —inspirado en la tradición fisiológica france-
sa— defendió la idea de una descripción empírica de los dis-
tintos tipos de educación en Europa y su posterior compara-
ción y mejora para así impulsar el progreso individual, de las 
ciencias y la sociedad (Beech, Jason y Fazal Rizvi. «Revisi-
ting Jullien in an era of globalisation». Compare: A Journal of 
Comparative and International Education 47, n.º 3 (4 de mayo 
de 2017): 374-87. https://doi.org/10.1080/03057925.2016.127
7130). En 1819 comienza su proyecto editorial e intelectual de 
mayor alcance: la Revue encyclopédique, que se editará has-
ta 1832 y cuyo objetivo declarado era permitir el intercambio 
de conocimiento entre los savants franceses y extranjeros 
así como difundir el estado y los avances de las ciencias y la 
educación para favorecer el progreso humano tanto a nivel 
individual como social (Israel, Jonathan. The Enlightenment 
that Failed: Ideas, Revolution, and Democratic Defeat, 1748-
1830. Oxford, UK y Nueva York: Oxford University Press, 2019, 
pp. 851-853). Entre 1833 y 1844 organizó distintos congresos 
científicos en algunas ciudades de Europa y, finalmente, es-
cribió algunos textos republicanos a favor de los movimien-
tos revolucionarios tanto de 1830 así como el de 1848, año 
de su muerte (Vargas, Pierre de. «L’héritage de Marc-Antoine 
Jullien, de Paris à Moscou». Annales historiques de la Révo-
lution française 301, n.º 1 (1995): 409-31, pp. 428-429. https://
doi.org/10.3406/ahrf.1995.1799).

35	 Palmer, Robert R. From Jacobin to Liberal: Marc Antoine 
Jullien, 1775-1748. Princeton: Princeton University Press, 
1993, p. 176.

36	 “[…] celle qui auroit pour objet de les observer toutes, sépa-
rément et à-la-fois, pour les rapprocher, les comparer, pour 
saisir leurs caractères distinctifs, ou leurs différences essen-
tielles, et leurs points de contact et d’union […]”. Esquisse, 
pp. 4-5. Todas las traducciones son mías y en adelante se 
ofrecerán en el texto principal en tanto que el texto original 
en francés —con su ortografía original— se pondrá en nota a 
pie de página.

37	 “C’est cette science qu’on pourroit appeler LA PHILOSO-
PHIE DES SCIENCES, dont le chancelier BACON avoit conçu 
l’idée, posé les bases, publié les éléments.” Esquisse, p. 5.

https://doi.org/10.3167/hrrh.2011.37030
https://doi.org/10.4000/ahrf.1200
https://doi.org/10.3406/ahrf.1998.2197
https://revistas.usal.es/tres/index.php/0212-0267/article/view/21065
https://revistas.usal.es/tres/index.php/0212-0267/article/view/21065
https://www.forodeeducacion.com/ojs/index.php/fde/article/view/45/
https://www.forodeeducacion.com/ojs/index.php/fde/article/view/45/
https://doi.org/10.1080/03057925.2016.1277130
https://doi.org/10.1080/03057925.2016.1277130
https://doi.org/10.3406/ahrf.1995.1799
https://doi.org/10.3406/ahrf.1995.1799


38 Vázquez Jiménez, H. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 33-47

Para Jullien, un ensayo sobre filosofía de la cien-
cia debería organizarse en dos partes, la primera 
dedicada a la explicación de su método de estudio 
basado en la optimización del tiempo y el registro de 
actividades para, de ese modo, leer las obras cientí-
ficas más importantes y compartir ese conocimiento 
con otras personas estudiosas mediante un boletín 
bibliográfico; la segunda parte estaría dedicada a (1) 
resumir las obras de Francis Bacon; (2) establecer los 
principios fundamentales que rigen los conocimien-
tos humanos; (3) elaborar una nueva clasificación de 
las ciencias; (4) establecer un alfabeto especial para 
facilitar la comunicación lógicamente rigurosa de los 
conocimientos científicos y filosóficos, como había 
sugerido Condorcet; (5) crear una asociación de sa-
bios para acelerar los descubrimientos científicos; y 
(6) sintetizar los conocimientos en común.

El autor francés condensa algunos de los ideales 
de la Ilustración, tanto en su proyecto enciclopédico 
y taxonómico —o cartográfico—38 de las disciplinas 
científicas, así como en su concepción del mundo y 
de los seres humanos. Para Jullien hay tres dimensio-
nes de la persona humana (1) el cuerpo o dimensión 
física, (2) el alma o dimensión moral y (3) el espíritu 
o dimensión intelectual.39 El ser humano posee dos 
capacidades intelectuales distintas: (1) la erudición 
que mediante la memoria adquiere el conocimiento 
generado en el pasado y, (2) la meditación que per-
mite deducir y comunicar las consecuencias nece-
sarias de los hechos observados y el conocimiento 
adquirido previamente —razón por la cual deben es-
cogerse con cuidado las lecturas de obras literarias 
para no dedicar tiempo a libros poco provechosos—.

Además de las capacidades intelectuales hu-
manas existen diez leyes o principios que operan 
tanto en “[…] las ciencias, las artes, la filosofía ge-
neral y para conducir la vida.”40: (1) en todo debe 
existir un fulcro o punto de apoyo mecánico; (2) no 
hay ningún efecto sin causa; (3) todo está unido y 
encadenado en el universo; (4) todo en el mundo 
tiene una serie, escala o gradación; (5) la división y 
la reunión de las cosas son los principios necesa-
rios para producir y crear cosas; (6) todo en el mun-
do implica una relación de intercambio, de lo que 
resulta a su vez un principio de fuerza: la compe-
tencia entre seres; (7) todo debe equilibrarse en un 
justo medio; (8) hay un movimiento recíproco uni-
versal: todo en la naturaleza es acción y reacción; 
(9) en las cosas humanas siempre hay una mezcla 
de bien y mal, por ello, todo obstáculo puede con-
vertirse provechosamente en un medio para el éxi-
to, en tanto que todo es relativo según proporcio-

38	 Jullien menciona al menos tres veces la idea de un mapa-
mundi intelectual refiriéndose a la clasificación de las cien-
cias y, además, utiliza la metáfora de una “legión” conquis-
tadora de territorios desconocidos para referirse al trabajo 
coordinado de los sabios (Esquisse, pp. IV, 12, 15, 33). Esta 
metáfora cartográfica fue usada por Diderot y D’Alembert 
para referirse a la Encyclopédie como un mapamundi que 
organiza mapas más pequeños de ciencias y artes parti-
culares, Le Ru, Véronique. «L’ambivalence de l’idée de pro-
grès dans le Discours préliminaire de l’Encyclopédie ou 
le labyrinthe de la raison». Recherches sur Diderot et sur 
l’Encyclopédie n.º 29 (20 de octubre de 2000): 119-27, p. 121. 
https://doi.org/10.4000/rde.95.

39	 Camara, op. cit. p. 110.
40	 “[…] dans les sciences, dans les arts, dans la philosophie gé-

nérale et dans la conduite de la vie.” Esquisse, p. 30.

nes o relaciones, por ejemplo, los malentendidos; 
(10) en todo siempre debe haber un propósito.41

A partir de estos principios el autor francés afir-
ma que “El objetivo común de las ciencias y las ar-
tes: [es] el perfeccionamiento moral del ser huma-
no, el bienestar o la felicidad de los individuos y las 
sociedades, el endulzamiento, el perfeccionamiento 
de la condición humana sobre la tierra.”42 Además 
de este fin o propósito intrínseco, las ciencias tie-
nen un orden natural de clasificación derivado de la 
propia constitución de la existencia humana que va 
de lo más próximo a lo más abstracto y lejano, de la 
observación y descripción física, al juicio racional y 
moral hasta llegar a la abstracción y formulación de 
lenguajes y saberes instrumentales:

Las ciencias naturales y físicas o descriptivas, 
y aquellas que he llamado racionales o mo-
rales y políticas, debieron existir necesaria-
mente antes que las ciencias instrumentales 
o literarias y matemáticas. Los lenguajes o las 
teorías de signos representativos de ideas, los 
instrumentos de todo género, las invenciones 
del espíritu, los métodos artificiales y analíticos 
vinieron después de las observaciones físicas 
y de las reflexiones morales que constituyen 
las dos primeras clases.43

Para el autor parisino las ciencias naturales o 
descriptivas son la cosmografía, la física, la quími-
ca y la historia natural; las ciencias racionales son la 
ideología, la psicología, la teología, la pedagogía, la 
legislación, la política, la historia civil, la metafísica y 
la filosofía general; y, finalmente, las ciencias instru-
mentales son la gramática general, la lógica, la lite-
ratura, las ciencias matemáticas, las ciencias físico-
matemáticas, mecánicas y químicas —hoy diríamos 
ciencias aplicadas y tecnología— y las bellas artes.44

Sin embargo, en tanto que en el mundo a toda 
acción corresponde una reacción, hay cuatro obs-
táculos para el avance social derivado del desarro-
llo de las ciencias: (1) el aislamiento de los trabajos 
y esfuerzos individuales; (2) la brevedad de la vida 
individual; (3) una tendencia a la pereza que es in-
herente a la existencia humana; (4) las guerras. Para 
superar estos obstáculos Jullien, reafirmando la te-
sis que había plasmado previamente en sus obras 
sobre el empleo del tiempo, señala la existencia de 
tres fuerzas humanas capaces de lograr el avance 
social e intelectual de la civilización: (1) la división 
del trabajo; (2) el uso efectivo y eficiente del tiempo 
individual y colectivo; y (3) la coordinación del tra-
bajo humano.45 Al aplicar estas fuerzas sociales al 

41	 Esquisse, pp. 30-32.
42	 “But commun des sciences et des arts: le perfectionnement 

moral de l’homme; le bien-être ou le bonheur des individus et 
des sociétés; l’adoucissement, l’amélioration de la condition 
humaine sur le terre.” Esquisse, p. 18.

43	 “Les sciences naturelles et physiques ou descriptives, et ce-
lles que j’appelle rationnelles, ou morales et politiques, ont dû 
nécessairement exister avant les sciences instrumentales, 
ou littéraires et mathématiques. Les langues ou les théories 
des signes représentatifs des idées, les instruments de tout 
genre, les inventions de l’esprit, les méthodes artificielles et 
analytiques sont venues après les observations physiques, 
et après les réflexions morales, qui constituent les deux pre-
mières classes.” Esquisse, p. 51. Énfasis original.

44	 Esquisse, pp. 47-49.
45	 Camara, op. cit. pp. 108, 115.

https://doi.org/10.4000/rde.95


39Vázquez Jiménez, H. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 33-47

desarrollo de las ciencias y artes, Jullien estimaba 
que podía acelerarse el progreso y lograr en diez 
o quince años lo que de manera desorganizada se 
obtendría en un siglo de trabajo.46

“Dado que este objetivo común a todas las 
ciencias sin excepción es el bienestar de los indi-
viduos y las sociedades, los individuos, las nacio-
nes y los gobiernos están igualmente interesados 
en promover su progreso y apoyar el trabajo de las 
personas que pueden contribuir a él.”47 El avance 
de las ciencias implica no sólo el desarrollo inte-
lectual y social sino también el ejercicio y consoli-
dación del poder político.

Para Jullien las relaciones entre ciencia y políti-
ca son de una imbricación dialéctica necesaria: “El 
genio y la industria son los tributarios del poder y la 
riqueza, que se convierten recíprocamente en los 
tributarios de la industria y el genio.”48 En un bre-
ve repaso histórico, el autor francés señala que los 
grandes estadistas han adquirido prestigio por los 
avances científicos y técnicos desarrollados y pro-
tegidos bajo su mandato y, además, esos adelan-
tos han contribuido a incrementar su poder político, 
mientras que en donde no se cultivan las ciencias, 
entonces se desaprovechan sus ventajas prácticas y 
se debilita el poder político. “Por lo tanto, es necesa-
ria para la felicidad de los Estados y para la gloria de 
los príncipes, una santa e indisoluble alianza entre el 
genio que inventa y que crea, ese talento que ilumina 
y realiza las producciones del genio, y el poder que 
difunde y mantiene los principios de orden y de vida 
en el cuerpo social.”49

De tal relación de mutuo beneficio entre cien-
cias, política y sociedad se deriva una conside-
ración normativa sobre el mejor orden político 
posible: “El Estado progresista es el único que 
conviene a las naciones, así como a los individuos. 
El Estado estacionario es como agua quieta que se 
estanca y corrompe. El Estado retrógrado está lle-
no de peligros y calamidades.”50 De no favorecer la 
organización política progresista, el autor parisino 
sentencia lapidariamente:

Si la instrucción es menos libre y menos di-
fundida, vosotros tendréis menos luces, me-
nos riqueza, menos resultados de progreso 
y bienestar, menos recursos en las familias 
y menos prosperidad en el Estado; vosotros 
tendréis, finalmente, menos precisión en las 
mentes, menos elevación y amplitud en los 

46	 Esquisse, p. 15.
47	 “Puisque ce but, commun à toutes les sciences sans ex-

ception, est le bien-être des individus et des sociétés, les 
particuliers, les nations, les gouvernements sont également 
intéressés à favoriser leurs progrès et à seconder les travaux 
des hommes qui peuvent y contribuer.” Esquisse, p. 14.

48	 “Le génie et l’industrie sont les tributaires de la puissance et 
de la richesse, qui deviennent réciproquement les tributaires 
de l’industrie et du génie.” Esquisse, p. 21.

49	 “Il faut donc, pour le bonheur des états et pour la gloire des 
princes, une sainte et indissoluble alliance entre le génie qui 
invente et qui crée, le talent qui éclaire et met en œuvre les 
productions du génie, et la puissance qui répand et maintient 
les principes d’ordre et de vie dans le corps social.” Esquisse, 
p. 22.

50	 “L’état progressif est le seul qui convienne aux nations, com-
me aux individus. L’état stationnaire, est pareil à l’eau dor-
mante qui croupit et se corrompt. L’état rétrograde est plein 
de dangers et de calamités.” Esquisse, p. 24.

pensamientos, menos energía en las almas, 
menos generosidad en los sentimientos, me-
nos orgullo nacional extraído de la conciencia 
de las propias fuerzas y de un bien entendido 
amor a la gloria, menos apego y devoción al 
príncipe y al país, menos talento y actividad, 
[menos] éxito en la agricultura, en la indus-
tria, en las ciencias y en las artes, en la guerra 
y en la política.51

Para Jullien de París, permitir, cultivar y proteger el 
desarrollo de las ciencias y artes es la tarea a cumplir 
por la Francia y la Europa post napoleónica:

Los poderosos e ilustrados jefes de gobierno 
que presiden su siglo y a Europa, y que tienen 
en sus manos los destinos de varios pueblos y 
de las generaciones de varios siglos, son una 
inmensa palanca para arrancar a los seres hu-
manos de las sendas de la rutina y así suscitar 
todas las fuerzas disponibles, para avanzar, 
hacer crecer y circular el conocimiento. Los 
gobiernos constitucionales y representativos, 
ya establecidos o por establecerse en distin-
tos lugares, favorecen, por su naturaleza, el 
libre desarrollo del espíritu humano.52

Jullien de París no era el único en defender pú-
blicamente la idea de un cultivo paneuropeo de 
las ciencias con la finalidad de materializar el pro-
greso de las sociedades humanas, como se verá a 
continuación.

3.2. �Plan des travaux scientifiques 
nécessaires pour réorganiser la 
société de Auguste Comte

En 1822 Comte publicó el artículo que desde su se-
gunda edición (1824) llevó el nombre de Plan des 
travaux scientifiques nécessaires pour réorganiser la 
société, opúsculo programático que el propio Comte 
consideró fundamental en tanto que articuló todo su 
trabajo posterior.53 En dicho texto, Auguste Comte 

51	 “Si l’instruction est moins libre et moins répandue, vous au-
rez moins de lumières, moins de richesses, moins de résul-
tats d’avancement et de bien-être, moins d’aisance dans les 
familles et de prospérité dans l’état; vous aurez enfin moins 
de justesse dans les esprits, moins d’élévation et d’étendue 
dans les pensées, moins d’énergie dans les âmes, moins de 
générosité dans les sentiments, moins d’orgueil national pui-
sé dans la conscience de ses forces et dans un amour bien 
entendu de la gloire, moins d’attachement et de dévouement 
au prince et à la patrie, moins de talents, d’activité, de suc-
cès, dans l’agriculture, dans l’industrie, dans les sciences et 
dans les arts, dans la guerre et dans la politique.” Esquisse, 
p. 24.

52	 “Des chefs de gouvernement, puissants et éclairés qui pré-
sident à leur siècle et à l’Europe, qui tiennent dans leurs ma-
ins les destinées de plusieurs peuples et les générations de 
plusieurs siècles, sont un immense levier pour arracher les 
hommes des ornières de la routine, pour remuer toutes les 
forces disponibles, pour faire avancer, grandir et circuler les 
connaissances. Les gouvernements constitutionnels et re-
présentatifs, déjà établis ou qui doivent s’établir sur différents 
points, favorisent, par leur nature, le libre développement de 
l’esprit humain.” Esquisse, p. 24.

53	 En vida de Comte se imprimieron tres ediciones del texto, 
la original de 1822 —con el título de Prospectus des travaux 
scientifiques nécessaires pour réorganiser la société (Jones, 
H. S. «Introduction. Notes on text and translation». En Comte: 
Early Political Writings, editado por H. S. Jones, VII-XXXII. 
Cambridge, UK y Nueva York: Cambridge University Press, 



40 Vázquez Jiménez, H. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 33-47

afirmó que el caos sociopolítico que asolaba a  la 
Europa post napoleónica no se debía ni a una simple 
casualidad ni a la mera oposición de ideas distintas, 
por el contrario, era el efecto necesario del desarrollo 
histórico de la civilización. Para el pensador francés, 
la historia humana avanza por la necesaria sucesión 
de periodos orgánicos —es decir, lapsos de tiempo 
que tienen un principio organizador—, y periodos crí-
ticos —esto es, aquellos periodos históricos que ca-
recen de ejes rectores y se caracterizan por ser tanto 
periodos de crisis como de pensamiento crítico en 
su sentido de censura y detracción—.54

A juicio de Comte, las continuas revueltas popu-
lares y las respuestas reaccionarias del clero y la no-
bleza sólo pueden agudizar la crisis porque ambos 
puntos de vista ignoran que la revolución francesa y 
sus posteriores efectos sociopolíticos son un hecho 
histórico irreversible. Ni la restauración monárquica-
teológica ni la anarquía popular tienen la capacidad 
de establecer un orden social duradero, el primero 
porque perdió su hegemonía como teoría orgánica 
del mundo, y el segundo porque intentó consolidar 
desde la práctica algo que sólo puede ejecutarse 
desde la teoría.

Para Comte toda acción humana siempre debe 
ser precedida por la teoría.55 En el aspecto social, 
esto significa que existe una división de trabajos y 
de poderes: espirituales y temporales —i.e. concre-
tos—, teóricos y prácticos. De acuerdo con Comte, el 
verdadero motor de los cambios en la organización 
social humana es el estado real de la civilización:

La civilización consiste, propiamente hablan-
do, por una parte, en el desarrollo del espíritu 
humano y, por otra parte, en el desarrollo de la 
acción humana sobre la naturaleza, que es su 
consecuencia. En otras palabras, los elemen-
tos que componen la idea de civilización son: 
las ciencias, las bellas artes y la industria, esta 
última expresión en el sentido más amplio del 
término, el cual siempre se lo he asignado.56

1998, p. XXIX)—, la de 1824 —que fue causa de su rompimien-
to con Saint-Simon— y la tercera de 1854 que Comte inclu-
yó en el cuarto volumen de su Système de politique positive 
y que fue casi en su totalidad idéntica a la versión de 1824 
(Pickering, Mary. Auguste Comte: An Intellectual Biography: 
Volume 1. Cambridge: Cambridge University Press, 1993, 
p. 223). Aquí se ha tomado como referencia el texto en fran-
cés incluido en el Appendice général du système de politique 
positive: contenant tous les opuscules primitifs de l’auteur sur 
la philosophie sociale.

54	 De acuerdo con Hugh Stuart Jones, Comte debe a Saint-Si-
mon la oposición orgánico-crítico (EPW, p. 50, n. 2). Aunque 
la idea de una oposición cíclica de auge y decadencia cultu-
ral proviene al menos desde mediados del siglo XVIII: “Déca-
dence, le mot est lâché: la vision critique du milieu du siècle 
résulte d’une théorie des cycles qui se confond parfois avec 
une théorie des siècles. D’Alembert et Diderot partagent le 
jugement de Voltaire sur la supériorité du XVIIe siècle dans 
les lettres et dans les arts et sur la décadence de leur propre 
époque.” Le Ru, op. cit. p. 124.

55	 Para Mary Pickering (op. cit. p. 198), fue la formación en in-
geniería y matemáticas la razón que llevó a Comte a distin-
guir entre concepción y ejecución de un plan, entre pen-
samiento abstracto y realización objetiva concreta, entre 
teoría y práctica.

56	 “La civilisation consiste, à proprement parler, dans le déve-
loppement de l’esprit humain d’une part et, de l’outre, dans 
le développement de l’action de l’homme sur la nature, qui 
en est la conséquence. En d’autres termes, les éléments 
dont se compose l’idée de civilisation, sont, les sciences, 

Toda teoría explicativa sobre la realidad y toda or-
ganización social es relativa al estado concreto de 
civilización, razón por la cual no puede haber una for-
ma de gobierno absolutamente perfecta válida para 
todo tiempo y lugar. A lo largo de la historia ha exis-
tido, en primer lugar, una división social del trabajo 
que, a su vez, dio paso a una necesaria sucesión de 
estados por la acción social conjunta: el estado teo-
lógico, el estado metafísico y el estado positivo.57 En 
el primer estado, las ideas en torno a la realidad se 
relacionan a priori con ficciones, pues la imaginación 
predomina sobre la observación; en el segundo, la 
realidad se explica asociándola a ideas abstractas, 
en tanto que el uso de la imaginación comienza a li-
mitarse; en el estado positivo la observación se im-
pone a la imaginación y los fenómenos naturales se 
explican mediante leyes que asocian a las entidades 
naturales entre sí.

A estos tres estados le corresponden sendas 
organizaciones sociopolíticas específicas que se 
sitúan en algún punto intermedio entre la conquista 
militar y la producción, únicas dos actividades prác-
ticas que Comte considera inherentes a la naturale-
za humana.58 Durante el estado teológico la política 
está dirigida hacia la conquista y la dominación, por 
ello, es una organización social militarista y esclavis-
ta. Durante el estado metafísico, que es un estado 
intermedio, híbrido o de transición, la imaginación y 
la agresión comienzan a limitarse y surgen las asam-
bleas y la actividad legislativa. Finalmente, durante el 

les beaux-arts, et l’industrie ; cette dernière expression étant 
prise dans le sens le plus étendu, celui que je n’ai ai, toujours 
donné.” Plan des travaux, p. 86. En adelante, todas las traduc-
ciones son mías mientras que el texto en francés se ofrecerá 
en las notas a pie. Las citas refieren a la paginación de la 
tercera edición francesa de 1854.

57	 “Par la nature même de l’esprit humain, chaque branche de 
nos connaissances est nécessairement assujettie dans sa 
marche à passer successivement par trois états théoriques 
différents: l’état théologique ou fictif; l’état métaphysique ou 
abstrait; enfin, l’état scientifique ou positif.” Plan des travaux, 
p. 77. Existe una polémica respecto al origen de la teoría 
de los tres estados. Algunos autores afirman que Comte la 
tomó de la obra Plan de deux discours sur l’histoire o bien 
del Tableau philosophique des progrès successifs de l’esprit 
humain, ambos textos de Anne-Robert-Jacques Turgot, sin 
haber reconocido nunca esa deuda intelectual (Schmaus, 
Warren. «Comte’s General Philosophy of Science». En Love, 
Order, and Progress: The Science, Philosophy and Politics of 
Auguste Comte, editado por M. Bourdeau, M. Pickering y W. 
Schmaus, 27-55. Pittsburgh: University of Pittsburgh Press, 
2018, p. 34; Frausto Gatica, Obed. «La política de la ciencia 
en el pensamiento de Auguste Comte». Andamios: Revista 
de Investigación Social 18, n.º 45 (7 de abril de 2021): 511-
33, p. 523, n. 11. https://doi.org/10.29092/uacm.v18i45.828). 
También se menciona a Condorcet, Saint-Simon o al fisió-
logo Jean Burdin como los posibles autores originales de 
la idea (Jones, op. cit. p. XIX). Por su parte, Mary Pickering 
(op. cit. p. 200, n. 32) valida los testimonios de Emile Littré 
y Emile Corra respecto a que Comte no conoció sino hasta 
1851 o 1853 dicha teoría de Turgot y que, de hecho, Comte no 
tenía ninguna obra de tal autor en su biblioteca y, si bien tenía 
una de Condorcet en la que se hablaba de Turgot, en tal texto 
Condorcet nunca menciona ninguna teoría de tres estados 
sucesivos.

58	 “D’un autre côté il n’y a que deux buts d’activité possibles 
pour une société, quelque nombreuse qu’elle soit, comme 
pour un individu isolé. Ce sont l’action violente sur le reste 
de l’espèce humaine, ou la conquête, et l’action sur la nature 
pour la modifier à l’avantage de l’homme, on la production.” 
Plan des travaux, p. 64. Esta idea se remonta a Constant, fue 
retomada por Saint-Simon y finalmente por Comte (Picke-
ring, op. cit. p. 198).

https://doi.org/10.29092/uacm.v18i45.828


41Vázquez Jiménez, H. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 33-47

estado positivo la organización social es científica e 
industrial, el poder espiritual ofrece una explicación 
del mundo a partir de la observación y dirige los es-
fuerzos sociales hacia la producción industrial.

Para Comte, la crisis decimonónica europea 
obedece, por tanto, al desajuste entre el estado real 
de su civilización y sus manifestaciones teóricas y 
prácticas. La inestabilidad de la restauración bor-
bónica y la impotencia política de la Santa Alianza 
son el efecto de la imposibilidad de reestablecer la 
hegemonía espiritual de la visión teológica sobre la 
masa de pueblos ilustrados.59 El caos revolucionario 
y la anarquía de las asambleas populares se debe a 
que se alimentan del pensamiento crítico que sólo 
puede corroer pero no fundamentar ningún orden 
social, razón por la cual son vanos los esfuerzos de 
establecer el mejor orden constitucional posible en 
tanto que todo esfuerzo legislativo sólo está basa-
do en la imaginación —error que, a juicio de Comte, 
cometió Rousseau, pero no Montesquieu— y el pen-
samiento negativo.60

En tanto que toda la Europa occidental es una 
misma civilización que sufre la ruptura irreversible 
del mundo medieval, la tarea de generar un nuevo 
poder espiritual es paneuropea porque, a juicio del 
pensador francés, la historia de los pueblos de di-
cho continente es común y compartida. En breves 
pinceladas históricas, Comte señala que la idea de 
un poder espiritual unificado, en el momento teoló-
gico, se originó en el imperio romano en la escuela 
de Alejandría, se consolidó en la Edad Media con la 
doctrina del derecho divino de los reyes y la infali-
bilidad papal; tal doctrina comenzó a mutar hacia el 
estado metafísico con la introducción árabe de las 
ciencias en el siglo XI, y se afianzó con la proclama-
ción del derecho a la libertad de conciencia espiri-
tual defendido por Lutero.61

En el estado positivo, alcanzado ya en el siglo 
XIX, sólo los sabios europeos cuentan con las cuatro 

59	 Plan des travaux, p. 50.
60	 Comte llamó positivo a su sistema en contraposición con la 

filosofía negativa basada en hipótesis metafísicas inverifi-
cables, de acuerdo con Schmaus, Warren, Mary Pickering, y 
Michel Bourdeau. «Introduction: The Significance of Auguste 
Comte». En Love, Order, and Progress: The Science, Philo-
sophy and Politics of Auguste Comte, editado por M. Bour-
deau, M. Pickering y W. Schmaus, 3-24. Pittsburgh: University 
of Pittsburgh Press, 2018, p. 5. En las lenguas romances el 
origen etimológico del término “positivo” es el término latino 
positivus, derivado de positus, y ponere, los cuales refieren 
al hecho de establecer, poner o prescribir algo de manera 
arbitraria (Gómez de Silva, Guido. Breve diccionario etimoló-
gico de la lengua española. México: Fondo de Cultura Econó-
mica, 2003, p. 556). De acuerdo con Émile Littré, en francés 
el término se remonta al siglo XIV y se refería inicialmente a 
las leyes impuestas por el poder político (i.e. derecho posi-
tivo), pero la segunda acepción del término refiere al cono-
cimiento obtenido mediante la experiencia cuyo sentido se 
estableció durante la Ilustración: “[...] 2° Qui s’appuie sur les 
faits, sur l’expérience, sur les notions à posteriori, par oppo-
sition à ce qui s’appuie sur les notions à priori. Les sciences 
positives. Dans les différents travaux de l’esprit, il proscrivait 
avec s’vérité tout ce qui ne tendait pas à la découverte de 
vérités positives, tout ce qui n’était pas d’une utilité immédia-
te, CONDORCET, d’Alemb. || Philosophie positive, se dit d’un 
système philosophique émané de l’ensemble des sciences 
positives ; Auguste Comte est le fondateur [...]” Littré, Émile. 
Dictionnaire de la langue française. Tome Troisième I-P. París: 
Librairie Hachette et Cie, 1874, p. 1230. https://gallica.bnf.fr/
ark:/12148/bpt6k5460034d.

61	 Plan des travaux, pp. 50, 68, 75, 113.

características suficientes y necesarias para generar 
un nuevo poder espiritual:62

1.	� Sólo los sabios poseen la capacidad inte-
lectual necesaria para teorizar una doctrina 
orgánica.

2.	� Una nueva doctrina orgánica no puede ser 
hecha por las personas dedicadas a las 
cuestiones prácticas, deben ser las per-
sonas educadas en las ciencias empíricas 
quienes acometan la tarea.

3.	� Sólo los sabios poseen la suficiente credi-
bilidad y autoridad moral para imponer una 
teoría orgánica a la sociedad.

4.	� Los sabios son la única clase social que po-
see una organización, comunicación, len-
guaje e ideas comunes de alcance continen-
tal europeo.

¿Quiénes son esos sabios (savants)63 que deben 
llevar a cabo la tarea de reorganizar el poder espiri-
tual en el estado positivo de la civilización europea?

De acuerdo con el uso común [del término] in-
cluimos aquí entre el número de los sabios a 
las personas que, sin dedicar su vida al cultivo 
especial de ninguna ciencia de observación, 
poseen la capacidad científica y han hecho un 
estudio suficiente del cuerpo de conocimien-
to positivo de tal manera que ha penetrado en 
sus mentes y se han familiarizado así con las 
principales leyes de los fenómenos naturales.
Es a esta clase de sabios, aún muy pocos en 
número, a quienes, sin duda, está reserva-
da la actividad esencial en la formación de la 
nueva doctrina social. Los demás sabios es-
tán demasiado absortos en sus ocupaciones 
particulares —y aún demasiado afectados por 
ciertos hábitos intelectuales viciosos que hoy 
son resultado de dicha especialización— para 
que jueguen un papel realmente activo en 
el establecimiento de la ciencia política. Sin 

62	 Plan des travaux, pp. 71-75.
63	 En este artículo se emplea el término “sabio” para evitar un 

anacronismo, en tanto que la palabra “científico” se consoli-
dó en los países occidentales más tarde hacia mediados del 
siglo XIX (Collini, Stefan. «Introducción». En Las dos culturas, 
C. P. Snow, 5-70. Buenos Aires: Nueva Visión, 2000, pp. 10-
11). El término inglés “scientist” se atribuye a William Whewell 
quien lo usó primero en 1834: “[...] the want of any name by 
which we can designate the students of the knowledge of 
the material world collectively [...] some ingenious gentle-
man proposed that, by analogy with artist, they might form 
scientist [...]” (Whewell, William. «On the Connexion of the 
Physical Sciences. By Mrs. Somerville». Quarterly Review LI, 
n.º CI (1834): 54-68, p. 59), y posteriormente en 1840: “We 
need very much a name to describe a cultivator of science in 
general. I should incline to call him a Scientist [...] that as an 
Artist is a Musician, Painter, or Poet, a Scientist is a Mathema-
tician, Physicist, or Naturalist.” (PIS V2, p. 560). Además, hay 
indicios de que dicha palabra inglesa también se acuñó de 
manera independiente en Estados Unidos de América du-
rante la década de 1840 (Ross, Sydney. «Scientist: The story 
of a word». Annals of Science 18, n.º 2 (1 de junio de 1962): 
65-85, p. 73. https://doi.org/10.1080/00033796200202722). 
Posteriormente, la palabra pasará al francés (Jones, op. cit. 
p. XXXII) idioma en el cual el término “scientifique” al pare-
cer se usó por primera vez en 1884 (Larousse. Grand La-
rousse de la langue française en sept volumes. Tome 6. París: 
Larousse, 1989, p. 5305).

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k5460034d
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k5460034d
https://doi.org/10.1080/00033796200202722


42 Vázquez Jiménez, H. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 33-47

embargo, en esta gran fundación [de la polí-
tica positiva], cumplirán una función muy im-
portante, aunque pasiva: la de jueces natura-
les de las obras. Los resultados obtenidos por 
las personas que seguirán la nueva dirección 
filosófica tendrán valor e influencia solo en la 
medida en que sean adoptados por los sabios 
especiales, como si tuvieran el mismo carác-
ter que sus obras habituales.64

El nuevo poder espiritual, resultado del avanzado 
estado de desarrollo de las ciencias alcanzado en el 
siglo XIX, afirma Comte, implica dos tareas: (1) hacer 
que la política devenga positiva, esto es, que se con-
vierta en una ciencia de observación —física social—; 
(2) es necesario que dicha política científica guíe en 
su conjunto a la sociedad hacia una nueva organiza-
ción a partir de la ley de los tres estados.

La ciencia política es el resultado de todas las 
disciplinas que previamente han alcanzado el esta-
do positivo (la matemática, la astronomía, la física, la 
química y la fisiología) pero no se reduce a ninguna 
de ellas.65 A pesar de las diferencias entre las cien-
cias, derivadas de su enfoque en sólo un aspecto del 
mundo, el conocimiento positivo en su conjunto es 
unitario, orgánico, y posee distintos niveles de es-
pecificidad o complejidad dependientes de niveles 
previos pero nunca reductibles entre sí.

A diferencia de la teología y de la metafísica, las 
ciencias positivas pueden predecir hechos futuros a 
partir del conocimiento obtenido del estudio de he-
chos pasados.66 Lo que caracteriza a las ciencias po-
sitivas es su procedimiento de iluminar lo descono-
cido a partir de lo previamente conocido, cuyo paso 
no obedece a un método universal: algunas ciencias 
parten de lo más general a lo más particular, otras de 

64	 “Nous comprenons ici eu nombre des savants conformé-
ment à l’usage ordinaire, les hommes qui, sans consacrer 
leur vie à la culture spéciale d’aucune science d’observation, 
possèdent la capacité scientifique, et ont fait de l’ensemble 
des connaissances positives une étude asses approfon-
die pour s’être pénétrés de leur esprit, et s’être familiarisés 
avec les principales lois des phénomènes naturels. C’est, 
sans doute, à cette classe de savants, trop peu nombreuse 
encore, qu’est réservée l’activité essentielle dans la forma-
tion de la nouvelle doctrine sociale. Les autres savants sont 
trop absorbés par leurs occupations particulières, et même 
trop affectés encore de certaines habitudes intellectuelles 
vicieuses, qui résultent aujourd’hui de cette spécialité, pour 
qu’ils puissent être vraiment actifs dans l’établissement de 
la science politique. Mais ils n’en rempliront pas moins, dans 
cette grande fondation, une fonction très-importante, quoi-
que passive, celle de juges naturels des travaux. Les résul-
tats obtenus par les hommes qui suivront la nouvelle direc-
tion philosophique, n’auront de valeur et d’influence qu’autant 
qu’ils seront adoptés par les savants spéciaux, comme ayant 
le même caractère que leurs travaux habituels.” Plan des tra-
vaux p. 72, n.1.

65	 Para Comte, cada ciencia sólo establece las condiciones 
necesarias para el desarrollo subsiguiente de otras ciencias 
más específicas, pero éstas no pueden contradecir a las 
más simples porque operan en distintos niveles de organi-
zación de lo real. A diferencia del neopositivismo del siglo 
XX, Comte no consideraba que pudieran unificarse las cien-
cias ni apelando a un método de verificación ni por medio 
de un solo lenguaje, Schmaus, Warren. «Rescuing Auguste 
Comte from the Philosophy of History». History and Theory 
47, n.º 2 (2008): 291-301, p. 292. https://doi.org/10.1111/j.1468-
2303.2008.00454.x.

66	 Laudan, Larry. «Towards a Reassessment of Comte’s ‘Métho-
de Positive’». Philosophy of Science 38, n.º 1 (1971): 35-53, 
p. 36. https://www.jstor.org/stable/186760.

manera inversa. En el caso de la física inorgánica se 
procede de lo particular a lo general, empero para 
establecer una política positiva —ciencia política o 
física social— se debe proceder de lo general a lo 
particular.67

La finalidad de la política positiva no es la mera 
descripción del estado presente de la civilización, 
su tarea es determinar la tendencia histórica de las 
sociedades mediante la ley de los tres estados. Para 
establecer una ley positiva, afirma Comte, se requie-
ren por lo menos tres términos comparativos: dos 
para distinguir semejanzas y diferencias, así como 
un tercero para verificar la afirmación.68 Por ello, la 
política positiva recurre a la comparación de distin-
tos estados de la civilización, porque, así como los 
naturalistas encuentran leyes y relaciones natura-
les entre los organismos cuya estructura fisiológica 
comparan, la política positiva encuentra las relacio-
nes naturales entre las diferentes eras de la civili-
zación humana. Sin embargo, es un error reducir la 
política a la mera fisiología, pues lo que distingue 
al ser humano de otros animales no es una simple 
cuestión anatómica sino la organización social que 
produce y hereda a las siguientes generaciones 
ideas, instrumentos y artefactos mediante los cuales 
puede relacionarse con la naturaleza.69 La ley de la 
política positiva es histórica, porque los fenómenos 
sociales son demasiado complejos en tanto que se 
desarrollan simultáneamente y bajo influencias mu-
tuas a lo largo del tiempo: “Por ejemplo, hoy todo 
mundo reconoce que la acción recíproca de los di-
versos Estados europeos es demasiado importante 
para que sus historias estén realmente separadas.”70

Que la física social recurra a una ley histórica y no 
a una ley matemática no niega su carácter de ciencia 
positiva, pues este estado es resultado de la obser-
vación, no de la abstracción. A pesar de su fascina-
ción por las matemáticas debida a su formación en 
la École Polytechnique,71 Comte consideraba un pre-
juicio metafísico (préjugé métaphysique) creer que 
sólo las matemáticas hacen de una ciencia un saber 
positivo porque: “De hecho, a pesar de la importan-
cia del análisis matemático, cuando se consideran 
sus verdaderas aplicaciones, no debe perderse de 
vista el hecho de que es solamente una ciencia ins-
trumental, o metódica. Por sí misma no enseña nada 
real y sólo se convierte en una fuente fructífera de 
descubrimientos positivos cuando se aplica a los fe-
nómenos observados.”72 Así como para la fisiología 
de inicios del siglo XIX aún es imposible determinar 
unidades con magnitudes mínimas o cantidades fi-
jas e invariables sujetas a leyes matemáticas, la físi-
ca social también estudia entidades muy complejas 

67	 Plan des travaux, p. 131.
68	 Plan des travaux, p. 99.
69	 Plan des travaux, p. 126.
70	 “Chacun reconnaît, par exemple, aujourd’hui, que l’action 

réciproque des divers états européens est trop importante 
pour que leurs histoires puissant être véritablement sépa-
rées.” Plan des travaux, p. 135.

71	 Pickering, op. cit. pp. 31-32.
72	 “En effet, de quelque haute importance que soit l’analyse 

mathématique, considérée dans ses véritables usages, il 
ne faut pas perdre de vae qu’elle n’est qu’une science pu-
rement instrumentale, ou de méthode. Par elle-même elle 
n’enseigne rien de réel ; elle ne devient une source fécon-
de de découvertes positives qu’en s’appliquons à des phé-
nomènes observés.” Plan des travaux, p. 121.

https://doi.org/10.1111/j.1468-2303.2008.00454.x
https://doi.org/10.1111/j.1468-2303.2008.00454.x
https://www.jstor.org/stable/186760


43Vázquez Jiménez, H. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 33-47

que primero deben ser observadas empíricamente, 
comparadas entre sí, y quizá posteriormente, en un 
futuro indeterminado, aplicar el análisis matemático. 
Por ello, para Comte, en la política positiva el cono-
cimiento del futuro sólo puede determinarse a partir 
del conocimiento del pasado.

4. �Una temprana inquietud de la filosofía de 
la ciencia: ¿Quiénes hacen ciencia y para 
qué?

Algunas de las primeras semillas de la filosofía de 
la ciencia moderna fueron sembradas en la cultura 
francesa durante el primer tercio del siglo XIX, una 
época que en términos políticos se caracterizó por 
una rápida sucesión de distintas formas de gobier-
no: república popular, dictadura, imperio y monar-
quía constitucional. En términos intelectuales, dicha 
época fue el resultado de la Ilustración y cobró forma 
gracias a las distintas respuestas al proyecto ilustra-
do, pasando desde aquellos intentos de prolongar 
la labor enciclopedista, así como las respuestas ro-
mánticas, socialistas o positivistas.

El paso del siglo XVIII al XIX tanto en términos ins-
titucionales como disciplinares implicó la progresi-
va distinción entre la filosofía —entendida como una 
reflexión de segundo orden, abstracta, especulativa, 
heurística o meta metodológica— y las distintas ra-
mas científicas constituidas plenamente como sa-
beres positivos.73 Mientras las ciencias avanzaban 
en el estudio de distintos ámbitos de lo real, la filo-
sofía de la ciencia analizaba los métodos que dichas 
disciplinas empleaban para distinguirse de otros ti-
pos de saberes y, no menos importante, planteaba 
abiertamente la cuestión sobre la identidad de la cla-
se de personas dedicadas a la indagación científica 
y los motivos últimos —no meramente epistemológi-
cos— del cultivo de la ciencia entendida como una 
empresa social colectiva.

Si en términos políticos los efectos de la revolu-
ción francesa fueron el derrocamiento de los esta-
mentos medievales —clero y nobleza— por las clases 

73	 A caballo entre los siglos XVIII y XIX desde la École Normale 
de la Primera República Francesa se publicaron obras con 
títulos ambiguos que combinaban aún aspectos conceptua-
les con investigaciones científicas propiamente dichas, por 
ejemplo: Philosophie chimique (1792) de Antoine Francois 
Fourcroy, Réflexions sur la métaphysique du calcul infinitési-
mal (1797) de Lazare Carnot, Philosophie zoologique (1809) de 
Jean-Baptiste Lamarck y el Essai philosophique sur les pro-
babilités (1814) de Pierre Simon de Laplace, (Gillespie, op. cit. 
pp. 519-520). Respecto a las matemáticas, ocurrió un hecho 
parecido al caso francés tal como lo atestiguan las obras 
Grundlagen eines philosophischen Systems der Mathematik 
(1804) de Karl Christian Friedrich Krause, así como Introduc-
tion à la philosophie des mathématiques (1811) de Josef Maria 
Hoëné-Wroński (Brenner, op. cit. p. 430). Es en esta época 
cuando las disciplinas científicas comienzan a independi-
zarse de las explicaciones conceptuales-descriptivas de 
sus métodos y comienzan a emplear el aparato matemático 
analítico —ya no geométrico— para expresar sus procedi-
mientos, siendo el ejemplo más conspicuo el desarrollo de la 
mecánica, véase: Pulte, Helmut. «Order of Nature and Orders 
of Science». En Between Leibniz, Newton, and Kant: Philoso-
phy and Science in the Eighteenth Century, editado por Wol-
fgang Lefèvre, 61-92. Dordrecht: Springer Netherlands, 2001. 
https://doi.org/10.1007/978-94-015-9729-6_4; Pulte, Helmut. 
«Rational Mechanics in the Eighteenth Century. On Structu-
ral Developments of a Mathematical Science». Berichte zur 
Wissenschaftsgeschichte 35, n.º 3 (2012): 183-99. https://doi.
org/10.1002/bewi.201201550.

populares y la posterior lucha por establecer la nue-
va clase dominante —pelea ganada por la clase bur-
guesa artesanal-industrial—, en términos epistemo-
lógicos se presentó una situación análoga: si los 
sabios (savants) ya no son los teólogos ni aquellos 
que cuentan con el favor de la realeza,74 ¿quiénes ha-
cen las ciencias? ¿Para qué hacen ciencias?

Respecto a la primera pregunta, encontramos 
dos respuestas en las obras seminales de la filosofía 
de la ciencia moderna analizadas en las secciones 
previas. Para Jullien de París la filosofía de la cien-
cia debe ser un avance del conocimiento hecho por 
los sabios, la juventud y las personas cosmopolitas.75 
Fiel a su pasado jacobino, Jullien de París conside-
raba que el sujeto epistemológico actor y creador 
de las ciencias debía constituirse por las clases so-
ciales emancipadas por la revolución política, edu-
cadas en las nuevas instituciones científicas y por 
la Ilustración enciclopédica —que, a su juicio, quedó 
inconcluso en el intento dieciochesco, razón por la 
cual retomó dicho estandarte en su Revue encyclo-
pédique—. Por otro lado, para Comte, el sujeto episte-
mológico es una clase social: los sabios generalistas 
que son resultado del inevitable curso de la civiliza-
ción hacia un estado mental positivo y un orden so-
cial industrial.76 A pesar de que Auguste Comte fue 
políticamente ingenuo77 —en tanto que tuvo un acer-
camiento promiscuo con todos los bandos políticos 
de la Francia de su época sin éxito práctico o perso-
nal alguno—, avizoró el papel que desempeñarían las 
personas educadas en instituciones especializadas 
en ciencias. La École Polytechnique, en la que estu-
dió el propio Comte, se convirtió desde finales del si-
glo XIX en la escuela formadora de la élite tecnócrata 
gobernante en Francia.78

Respecto a la pregunta, ¿para qué se hacen las 
ciencias? Tanto Marc-Antoine Jullien como Auguste 
Comte coinciden: el cultivo de las ciencias debe con-
ducir a un orden político estable y próspero que per-
mita el desarrollo pleno de la civilización europea. En 
la etapa inicial de la filosofía de la ciencia moderna, 
la idea de un progreso científico era indistinta de la 

74	 Hay dos ejemplos de instituciones que rechazaron la vieja 
tutela teológica y real: (1) el Institut de France creado en 1795 
—como sustituto de la real Académie Française disuelta en 
1793 — operaba bajo criterios de méritos y reputación cien-
tífica, no por gracia o favor real o imperial (Gillespie, op. cit. 
pp. 447, 451); (2) la Université que funcionaba mediante una 
carrera pública civil y que se instauró en todos los territorios 
que cayeron bajo el dominio del ejército francés (1799-1815), 
(McLaren, Angus. «A Prehistory of the Social Sciences: Phre-
nology in France». Comparative Studies in Society and His-
tory 23, n.º 1 (enero de 1981): 3-22, p. 5. https://doi.org/10.1017/
S001041750000966X; Broers, Michael. «The Napoleonic 
Empire». En The Bee and the Eagle: Napoleonic France and 
the End of the Holy Roman Empire, 1806, editado por Alan Fo-
rrest y Peter H. Wilson, 65-82. Londres: Palgrave Macmillan, 
2009, p. 67. https://doi.org/10.1057/9780230236738_4.

75	 “[...] des savants, des jeunes gens, et même des hommes du 
monde [...]” Esquisse, p. 10.

76	 Comte no cifraba sus esperanzas en los savants spéciaux 
(Pickering, op. cit. p. 33), la clase de personas que hoy llama-
ríamos “científicos especializados” entregados a la investi-
gación pura y “de frontera”.

77	 Pickering, op. cit. p. 254.
78	 Gillespie, op. cit. p. 521. A pesar de que en vida de Comte su 

obra tuvo poco impacto en los distintos gobiernos franceses, 
la influencia política de su doctrina fue mayúscula en Checo-
slovaquia, Rusia, India, Polonia, pero, sobre todo, en América 
Latina (Schmaus, Pickering y Bourdeau, op. cit. p. 10).

https://doi.org/10.1007/978-94-015-9729-6_4
https://doi.org/10.1002/bewi.201201550
https://doi.org/10.1002/bewi.201201550
https://doi.org/10.1017/S001041750000966X
https://doi.org/10.1017/S001041750000966X
https://doi.org/10.1057/9780230236738_4


44 Vázquez Jiménez, H. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 33-47

cuestión del buen uso del conocimiento científico —te-
mas actualmente diferenciados y abordados por dis-
tintas corrientes dentro de la filosofía de la ciencia—: el 
avance cognoscitivo sobre la realidad es sinónimo de 
una mejora en las condiciones existenciales de la so-
ciedad que permite y fomenta el cultivo de las ciencias, 
estas últimas entendidas necesariamente como una 
empresa social. En las obras seminales de la filosofía 
de la ciencia moderna aquí revisadas la reflexión epis-
temológica es indisociable de la reflexión política, no 
por azar, sino porque la pregunta sobre el nuevo sujeto 
epistemológico del siglo XIX implicaba necesariamen-
te indagar sobre sus tareas teóricas y prácticas.

Para Jullien de París el adecuado empleo del tiem-
po, del trabajo humano y la riqueza material permiten 
el progreso (avancement) de las ciencias y las artes, lo 
cual, a su vez, hace posible la mejora de la condición 
humana.79 Sin embargo, no basta un objetivo abstrac-
to. La pregunta por la finalidad de la ciencia implica 
la pregunta sobre la mejor manera de alcanzar esa 
meta. Además de los medios intra epistémicos para 
lograr el éxito de la ciencia (uso eficiente del tiem-
po, desarrollo de un lenguaje analítico para sintetizar 
obras científicas, etc.), Jullien aborda de manera su-
cinta la pregunta por cómo deben organizarse social-
mente las personas que hacen ciencia para alcanzar 
exitosamente sus objetivos epistémicos:

La idea de organizar y combinar entre sí a las 
personas que cultivan las ciencias no debe 
llevar a una opinión desfavorable contra nues-
tro plan: para esta organización, o mejor di-
cho, para esta combinación, nos apegamos a 
nuestro estado social que proporciona el me-
jor modelo para conciliar el respeto a la inde-
pendencia individual —elemento necesario del 
genio y el pensamiento— con todas las venta-
jas que podemos obtener de la combinación 
y colaboración de varios individuos asociados 
para obtener, en poco tiempo, los productos 
de mayor importancia de su trabajo: cada uno 
conservará toda su libertad para desarrollar y 
emplear sus facultades en la esfera de activi-
dades que escoja o en la que se le asigne por 
su condición social.80

Jullien de París afirma que el éxito de las ciencias 
estará garantizado si se organiza a imagen y seme-
janza de un Estado progresista —¿monarquía cons-
titucional liberal o Estado republicano? ¿Monarquía 
o república de la ciencia?— recalcando que es el or-
den político la condición de posibilidad de la activi-
dad científica. Por lo tanto, la filosofía de la ciencia 
no sólo pregunta por los aspectos de la clasificación 

79	 Esquisse, p. 56.
80	 “L’idée d’organiser et de combiner entre eux les hommes qui 

cultivent les sciences, ne doit point faire concevoir une pré-
vention défavorable contre notre plan: on s’est attaché, dans 
cette organisation, ou plutôt dans cette combinaison dont 
notre état social fournit le modèle, à concilier le respect dû 
à l’indépendance individuelle, élément nécessaire du génie 
et de la pensée, avec tous les avantages qu’on peut retirer de 
la combinaison et du concours de plusieurs individus asso-
ciés pour obtenir, en moins de temps, des produits plus im-
portants de leurs travaux: chacun conservera toute sa liber-
té de développer et d’employer ses facultés dans la sphère 
d’activité qu’il s’est choisie, ou dans celle qui lui est assignée 
par sa position.” Esquisse, p. 13.

de las ciencias o los métodos intersubjetivos para in-
crementar la productividad epistemológica, también 
señala el interés social y político en el éxito de las 
ciencias —y las artes— en tanto que sus beneficios se 
distribuyen socialmente:

No sólo los gobiernos y los jefes de Estado 
están interesados en la multiplicación de los 
descubrimientos. Al ponerlos al alcance del 
público, al propagarlos y difundirlos, ellos ob-
tienen un mayor beneficio pues permiten el 
surgimiento de nuevos inventos, o de su per-
feccionamiento, de los cuales son los prime-
ros en beneficiarse. Un examen general y pú-
blico hecho por un mayor número de personas 
permite el avance de las artes o las ciencias.81

Si Jullien de París apela a una solución volunta-
rista, Auguste Comte, por su parte, recurre a una fi-
losofía de la ciencia naturalizada.82 Para Comte no 
es necesario convenir, establecer o construir ningún 
tipo de grupo de sabios ni de sus medios de comuni-
cación, éstos ya existen y son el resultado natural del 
trabajo de las generaciones previas.83 En tanto que, 
para Comte, el factor determinante de toda institu-
ción social es el estado de civilización, más que es-
forzarse por convenir voluntariamente o construir un 
grupo social de sabios generalistas, hay que obser-
var cómo la ley histórico-natural de los tres estados 
ha impulsado a la civilización europea del siglo XIX a 
crear las clases sociales necesarias para alcanzar el 
estado positivo tanto en lo teórico como en lo prác-
tico.84 Cada grupo o clase social, por lo tanto, tiene 
por determinación natural y herencia cultural una 
tarea propia: “Así contribuirán a esta vasta empresa 
todas las fuerzas positivas: los sabios, para determi-
nar el plan del nuevo sistema; los artistas, para lograr 
la adopción universal de este plan; los industriales, 
para poner el sistema en acción inmediata median-
te el establecimiento de las instituciones prácticas 
necesarias.”85 Debido al carácter de ensayo explo-
ratorio, el Plan des travaux no aborda con detalle la 
cuestión de cómo organizar a los sabios generalis-
tas para el éxito del estado positivo. A Comte le llevó 
más de 30 años completar su propuesta de un siste-
ma de política positiva, empero, incluso las personas 
dedicadas al estudio cuidadoso de su obra difieren 
respecto al carácter político de la élite intelectual 

81	 “Non-seulement, les gouvernements et les chefs des nations 
sont intéressés à voir se multiplier les découvertes; ils le sont 
encore à les mettre à la portée du publie, à les propager et à 
les répandre. Ils en tirent eux-mêmes de plus grands avan-
tages ; ils donnent naissance à de nouvelles inventions ou à 
des perfectionnements dont ils sont encore les premiers à 
profiter. Un examen plus général, fait par un plus grand nom-
bre de personnes, et plus publiquement, avance l’art ou la 
science.” Esquisse, p. 22.

82	 Schmaus, Warren. «Comte’s General Philosophy of Scien-
ce». En Love, Order, and Progress: The Science, Philosophy 
and Politics of Auguste Comte, editado por M. Bourdeau, M. 
Pickering y W. Schmaus, 27-55. Pittsburgh: University of Pitts-
burgh Press, 2018, p. 52; Brenner op. cit. pp. 431-432.

83	 Plan des travaux, p. 91.
84	 Plan des travaux, p. 86.
85	 “Ainsi concourront à cette vaste entreprise toutes les forces 

positives; celle des savants, pour déterminer le plan du nou-
veau système; celle des artistes, pour provoquer l’adoption 
universelle de ce plan; celle des industriels, pour mettre le 
système en activité immédiate, par l’établissement des insti-
tutions pratiques nécessaires.” Plan des travaux, p. 106.



45Vázquez Jiménez, H. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 33-47

que debía erigirse como el nuevo poder espiritual. 
Para algunos, la propuesta de Comte se puede eng-
lobar dentro del grupo de los saint-simonianos en 
tanto que siempre defendió la idea de que ciencia 
y tecnología deberían ser las nuevas guías de toda 
política, por ello, la propuesta de Comte se debe ca-
lificar como “[…] un constructivismo autoritario, dado 
que desde la política se coordinan y organizan los 
hechos y los fenómenos en el ámbito científico y, al 
ser una política técnica, impersonal, administrada y 
especializada, son los científicos quienes pueden 
entender estos fenómenos y quienes tienen la ca-
pacidad para organizar mejor a la sociedad.”86 Para 
otros estudiosos, existe una ambivalencia en la obra 
de Comte, pues a pesar de ser uno de los primeros 
filósofos en señalar el carácter social de la ciencia, 
tanto en sus aspectos epistemológicos —lenguaje, 
métodos, procedimientos y normas epistémicas— 
así como en su organización social, y haber defen-
dido el derecho de la sociedad a supervisar a la 
ciencia para evitar que el poder científico se alejara 
de la procuración del bienestar social, la propuesta 
comteana de una élite de sabios es anti liberal e in-
cluso totalitaria.87 Finalmente, para Mary Pickering, 
autora de una monumental biografía intelectual de 
Auguste Comte, es falso que éste haya defendido el 
gobierno de los científicos como solución pues, si 
bien en su juventud se acercó a dicha tesis de Saint-
Simon, con el tiempo Comte desarrolló su propia 
opinión: los científicos no están capacitados para di-
rigir a la sociedad debido a su egoísmo, su orgullo y 
su tendencia a la especialización.88

5. Conclusiones
A inicios del siglo XIX en Francia se discutió y teori-
zó filosóficamente el nuevo sujeto epistemológico y 
político que debía cultivar la ciencia con la finalidad 
de garantizar la estabilidad sociopolítica y econó-
mica de la Europa post napoleónica. En los textos 
aquí analizados de Marc-Antoine Jullien de París y 
de Auguste Comte se encuentra planteada la nece-
sidad de desarrollar una filosofía de la ciencia ca-
paz de ofrecer análisis epistemológicos y que, a la 
vez, sea capaz de responder a los desafíos políticos 
que atraviesan a las ciencias en tanto que activida-
des sociales.

Hay una similitud en las respuestas que Jullien de 
París y Comte ofrecen a las preguntas por quiénes 
hacen ciencias y para qué hacen ciencias: las nuevas 
clases medias, burguesas, emancipadas del yugo 
teológico y monárquico, educadas en instituciones 
científicas sujetas al Estado por un derecho civil; di-
chas clases sociales están llamadas a ejercer un pa-
pel de líderes intelectuales y políticos, en la teoría y 
en la práctica, en las ciencias y en las industrias. Sin 
embargo, ambos autores difieren respecto a cómo 
deben organizarse sociopolíticamente las ciencias.

Jullien de París afirmó abiertamente que el mejor 
modelo de organización sociopolítica de las cien-
cias debía ser la del Estado existente: un Estado 

86	 Frausto, op. cit. p. 514.
87	 Schmaus, Warren. «Rescuing Auguste Comte from the Phi-

losophy of History». History and Theory 47, n.º 2 (2008): 291-
301. https://doi.org/10.1111/j.1468-2303.2008.00454.x.

88	 Pickering, op. cit. p. 701.

progresista. Debido a la ambigüedad de su texto —
que obedece a la censura de la restauración borbó-
nica— no es posible afirmar que Marc-Antoine Jullien 
propusiera abiertamente, por primera vez en la filo-
sofía de la ciencia moderna, la tesis de una república 
de la ciencia, pero es quizá la mayor aproximación a 
dicha idea hecha en la primera mitad del siglo XIX. 
Por otro lado, Auguste Comte ofreció una respuesta 
vaga, no por incompetencia intelectual sino porque 
su filosofía de la ciencia naturalizada implicaba una 
respuesta inmanentista: sólo en la medida que los 
sabios generalistas fueran capaces de desarrollar 
una política positiva, implementada por la clase in-
dustrial, sería posible observar cómo el estado posi-
tivo lleva a una sociedad organizada espiritualmente 
por principios científicos generales. Puesto que la 
historia nunca se concretó de la manera que Comte 
teorizó, jamás podremos saber cuál es el orden 
social de las ciencias que, supuestamente, debía 
obedecer de manera inmanente a la ley de los tres 
estados. Lo que sí es posible afirmar es que Comte 
es quizá el primer filósofo de la ciencia moderna en 
proponer, de manera un tanto velada, una epistocra-
cia —forma de gobierno presidida por las personas 
con mayor cantidad de conocimientos científicos— 
así como una tecnocracia —una forma de adminis-
tración pública basada en principios científicos que 
hipotéticamente garantizan la eficiencia y la eficacia 
en el ejercicio del poder público—.

El análisis ofrecido en este trabajo de dos textos 
de la filosofía de la ciencia moderna escritos en la 
Francia de inicios del siglo XIX ha mostrado que la or-
ganización política de la ciencia, las relaciones entre 
ciencia y Estado así como cuestiones propiamente 
epistemológicas fueron ejes temáticos centrales para 
dos autores de la fase seminal de la filosofía de la 
ciencia moderna. La revisión de dichos textos arroja 
una imagen matizada y más rica de la historia de la 
filosofía de la ciencia pues revela que la preocupación 
por las implicaciones sociales y políticas de la ciencia 
moderna no es exclusiva de nuestra época.

Referencias
Agazzi, Evandro. «The Multiple Aspects of the 

Philosophy of Science». Axiomathes 31, n.º 6 
(1 de diciembre de 2021): 677–93. https://doi.
org/10.1007/s10516-021-09568-1

Ampère, André-Marie. Essai sur la philosophie 
des sciences, ou Exposition analytique 
d’une classification naturelle de toutes les 
connaissances humaines. Première partie. París: 
Mallet-Bachelier, 1856. https://lillonum.univ-lille.
fr/s/lillonum/ark:/72505/b8jZGb

Beech, Jason y Fazal Rizvi. «Revisiting Jullien in an 
era of globalisation». Compare: A Journal of 
Comparative and International Education 47, n.º 3 
(4 de mayo de 2017): 374-87. https://doi.org/10.10
80/03057925.2016.1277130

Benaiteau, Michèle. «Marc‑Antoine Jullien de 
Paris (1789‑1848). Une biographie politique». 
Annales historiques de la Révolution française, 
n.º 323 (1 de marzo de 2001): 153-55. https://doi.
org/10.4000/ahrf.1200

Ben-David, Joseph. Centers of Learning: Britain, 
France, Germany, United States. Londres y 
Nueva York: Routledge, 1992.

https://doi.org/10.1111/j.1468-2303.2008.00454.x
https://doi.org/10.1007/s10516-021-09568-1
https://doi.org/10.1007/s10516-021-09568-1
https://lillonum.univ-lille.fr/s/lillonum/ark:/72505/b8jZGb
https://lillonum.univ-lille.fr/s/lillonum/ark:/72505/b8jZGb
https://doi.org/10.1080/03057925.2016.1277130
https://doi.org/10.1080/03057925.2016.1277130
https://doi.org/10.4000/ahrf.1200
https://doi.org/10.4000/ahrf.1200


46 Vázquez Jiménez, H. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 33-47

Brenner, Anastasios. «How did Philosophy of Science 
come about?: From Comte’s Positive Philosophy 
to Abel Rey’s Absolute Positivism». HOPOS: The 
Journal of the International Society for the History 
of Philosophy of Science 11, n.º 2 (septiembre de 
2021): 428-45. https://doi.org/10.1086/715875

Broers, Michael. «The Napoleonic Empire». En The 
Bee and the Eagle: Napoleonic France and the 
End of the Holy Roman Empire, 1806, editado 
por Alan Forrest y Peter H. Wilson, 65-82. 
Londres: Palgrave Macmillan, 2009. https://doi.
org/10.1057/9780230236738_4

Brown, Harold I. La nueva filosofía de la ciencia. 
Madrid: Tecnos, 1998.

Buzzoni, Marco. «The Janus‑Faced Nature of 
Philosophy of Science: Eleven Theses». 
Axiomathes 31, n.º 6 (1 de diciembre de 2021): 
743-62. https://doi.org/10.1007/s10516-021-
09587-y

Camara Bastos, Maria Helena. «“O relógio moral”: 
Marc-Antoine Jullien e a arte de governar-se e 
educar-se». Foro de Educación 9, n.º 13 (2011): 
103-22. https://www.forodeeducacion.com/ojs/
index.php/fde/article/view/45/

Collini, Stefan. «Introducción». En Las dos culturas, 
C. P. Snow, 5-70. Buenos Aires: Nueva Visión, 
2000.

Comte, Auguste. «Plan des travaux scientifiques 
nécessaires pour réorganiser la société». En 
Appendice général du système de politique 
positive: contenant tous les opuscules primitifs 
de l’auteur sur la philosophie sociale, Auguste 
Comte, 47-136. París: Thunot, 1854. https://
gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k77034d

Comte, Auguste. «Examen du Traité de Broussais sur 
L’irritation». En Appendice général du système de 
politique positive: contenant tous les opuscules 
primitifs de l’auteur sur la philosophie sociale, 
Auguste Comte, 217-29. París: Thunot, 1854. 
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k77034d

Comte, Auguste. Cours de philosophie positive. Tome 
1. París: Rouen Frères, 1830. https://gallica.bnf.fr/
ark:/12148/bpt6k76267p

Comte, Auguste. «Plan of the Scientific Work 
Necessary for the Reorganization of Society». 
En Comte: Early Political Writings, editado por H. 
S. Jones, 47-144. Cambridge, UK y Nueva York: 
Cambridge University Press, 1998.

Crosland, Maurice. Science under control: The French 
Academy of Sciences 1795-1914. Cambridge, UK 
y Nueva York: Cambridge University Press, 2002.

de Grandsagne, Ajasson. Notions générales sur les 
sciences, ou, Philosophie des sciences. París: A. 
René et Cie, 1845.

di Rienzo, Eugenio. «Néo-jacobinisme et question 
italienne à travers les manuscrits de Marc 
Antoine Jullien de Paris (1796-1801)». Annales 
historiques de la Révolution française. L’Italie du 
Triennio révolutionnaire 1796-1799, 313 (1998): 
493-514. https://doi.org/10.3406/ahrf.1998.2197

Fagot-Largeault, Anne. «The Legend of Philosophy’s 
Striptease (Trends in Philosophy of Science)». 
En French Studies in the Philosophy of Science: 
Contemporary Research in France, editado 
por Anastasios Brenner y Jean Gayon, 25-49. 
Dordrecht: Springer Netherlands, 2009. https://
doi.org/10.1007/978-1-4020-9368-5_1

Foucault, Michel. Defender la sociedad. Curso en el 
Collège de France (1975-1976). México: Fondo de 
Cultura Económica, 2006.

Frausto Gatica, Obed. «La política de la ciencia en 
el pensamiento de Auguste Comte». Andamios: 
Revista de Investigación Social 18, n.º 45 (7 de 
abril de 2021): 511-33. https://doi.org/10.29092/
uacm.v18i45.828

Gaukroger, Stephen. «The Unity of Natural Philosophy 
and the End of Scientia». En Scientia in Early 
Modern Philosophy: Seventeenth-century thinkers 
on demonstrative knowledge from first principles, 
editado por T. Sorell, G. A. J. Rogers y J. Kraye, 19-
33. Dordrecht: Springer Netherlands, 2010. https://
doi.org/10.1007/978-90-481-3077-1_2

Gillespie, Charles Coulston. Science and polity in 
France: The revolutionary and Napoleonic years. 
Princeton: Princeton University Press, 2004.

Gómez de Silva, Guido. Breve diccionario etimológico 
de la lengua española. México: Fondo de Cultura 
Económica, 2003.

Hanson, Paul. «From Jacobin to Liberal». Historical 
Reflections /Réflexions Historiques 37, n.º 3 
(1 de diciembre de 2011): 86-100. https://doi.
org/10.3167/hrrh.2011.370307

Israel, Jonathan. The Enlightenment that Failed: 
Ideas, Revolution, and Democratic Defeat, 1748–
1830. Oxford, UK y Nueva York: Oxford University 
Press, 2019.

Johansson, Lars-Göran. Philosophy of Science for 
Scientists. Cham, Suiza: Springer International 
Publishing, 2016. https://doi.org/10.1007/978-3-
319-26551-3

Jones, H. S. «Introduction. Notes on text and 
translation». En Comte: Early Political Writings, 
editado por H. S. Jones, VII-XXXII. Cambridge, 
UK y Nueva York: Cambridge University Press, 
1998.

Jullien, Marc-Antoine. Esquisse d’un essai sur la 
philosophie des sciences : contenant un nouveau 
projet d’une division générale des connaissances 
humaines. París: Baudouin Frères, 1819. https://
gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k107806v

Kraft, Victor. El Círculo de Viena. Madrid: Taurus, 1986.
Larousse. Grand Larousse de la langue française en 

sept volumes. Tome 6. París: Larousse, 1989.
Laudan, Larry. «Towards a Reassessment of Comte’s 

‘Méthode Positive’». Philosophy of Science 
38, n.º 1 (1971): 35-53. https://www.jstor.org/
stable/186760

Le Ru, Véronique. «L’ambivalence de l’idée de 
progrès dans le Discours préliminaire de 
l’Encyclopédie ou le labyrinthe de la raison». 
Recherches sur Diderot et sur l’Encyclopédie, n.º 
29 (20 de octubre de 2000): 119-27. https://doi.
org/10.4000/rde.95

Lei Huanjie. «Construction of the Disciplinary, 
Academic, and Discourse Systems in the 
Contemporary Chinese Philosophy of Science 
and Technology: Retrospect and Prospect». 
Frontiers of Philosophy in China 17, n.º 1 (2022): 
134‒159. https://journal.hep.com.cn/fpc/
EN/10.3868/s030-011-022-0007-4SPECIAL#2

Leroux, Jean. Une histoire comparée de la philosophie 
des sciences. Volume I : Aux sources du Cercle 
de Vienne. Quebec: Les Presses de l’Université 
Laval, 2010.

https://doi.org/10.1086/715875
https://doi.org/10.1057/9780230236738_4
https://doi.org/10.1057/9780230236738_4
https://doi.org/10.1007/s10516-021-09587-y
https://doi.org/10.1007/s10516-021-09587-y
https://www.forodeeducacion.com/ojs/index.php/fde/article/view/45/
https://www.forodeeducacion.com/ojs/index.php/fde/article/view/45/
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k77034d
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k77034d
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k77034d
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k76267p
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k76267p
https://doi.org/10.3406/ahrf.1998.2197
https://doi.org/10.1007/978-1-4020-9368-5_1
https://doi.org/10.1007/978-1-4020-9368-5_1
https://doi.org/10.29092/uacm.v18i45.828
https://doi.org/10.29092/uacm.v18i45.828
https://doi.org/10.1007/978-90-481-3077-1_2
https://doi.org/10.1007/978-90-481-3077-1_2
https://doi.org/10.3167/hrrh.2011.370307
https://doi.org/10.3167/hrrh.2011.370307
https://doi.org/10.1007/978-3-319-26551-3
https://doi.org/10.1007/978-3-319-26551-3
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k107806v
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k107806v
https://www.jstor.org/stable/186760
https://www.jstor.org/stable/186760
https://doi.org/10.4000/rde.95
https://doi.org/10.4000/rde.95
https://journal.hep.com.cn/fpc/EN/10.3868/s030-011-022-0007-4SPECIAL#2
https://journal.hep.com.cn/fpc/EN/10.3868/s030-011-022-0007-4SPECIAL#2


47Vázquez Jiménez, H. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 33-47

Littré, Émile. Dictionnaire de la langue française. 
Tome Troisième I-P. París: Librairie Hachette 
et Cie, 1874. https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/
bpt6k5460034d

Losee, John. Introducción histórica a la filosofía de la 
ciencia, Madrid: Alianza, 1981.

Losee, John. The Golden Age of Philosophy of Science 
1945 to 2000: Logical Reconstructionism, 
Descriptivism, Normative Naturalism, and 
Foundationalism. Londres y Nueva York: 
Bloomsbury, 2019.

McLaren, Angus. «A Prehistory of the Social Sciences: 
Phrenology in France». Comparative Studies in 
Society and History 23, n.º 1 (enero de 1981): 3-22. 
https://doi.org/10.1017/S001041750000966X

McMullin, Ernan. «The development of philosophy 
of science 1600-1900». En Companion to the 
history of modern science, editado por R. C. Olby, 
G. N. Cantor, J. R. R. Christie y M. J. S. Hodge, 
816-37. Londres y Nueva York: Routledge, 1990.

Miguelena, Joana. «Jullien de Paris, Marc-Antoine: 
Esbozo de una obra sobre educación comparada 
y series de preguntas sobre Educación, edición 
y estudio introductorio de Luis Ma. Naya 
Garmendia, Madrid, Delta Publicaciones, 2017, 
124 pp. ISBN 978-84-163-8331-3.». Historia de 
la Educación, 37 (julio, 2018): 566-68. https://
revistas.usal.es/tres/index.php/0212-0267/
article/view/21065

Moulines, C. Ulises. El desarrollo moderno de la 
filosofía de la ciencia (1890-2000). México: 
UNAM/IIF, 2011.

Palmer, Robert R. From Jacobin to Liberal: Marc-
Antoine Jullien, 1775-1748. Princeton: Princeton 
University Press, 1993.

Pickering, Mary. Auguste Comte: An Intellectual 
Biography: Volume 1. Cambridge: Cambridge 
University Press, 1993.

Pulte, Helmut. «Order of Nature and Orders of 
Science». En Between Leibniz, Newton, and 
Kant: Philosophy and Science in the Eighteenth 
Century, editado por Wolfgang Lefèvre, 61-92. 
Dordrecht: Springer Netherlands, 2001. https://
doi.org/10.1007/978-94-015-9729-6_4.

Pulte, Helmut. «Rational Mechanics in the Eighteenth 
Century. On Structural Developments of 
a Mathematical Science». Berichte zur 
Wissenschaftsgeschichte 35, n.º 3 (2012): 183-
99. https://doi.org/10.1002/bewi.201201550.

Ross, Sydney. «Scientist: The story of a Word». Annals 
of Science 18, n.º 2 (1 de junio de 1962): 65-85. 
https://doi.org/10.1080/00033796200202722

Salmon, Wesley C. Four Decades of Scientific 
Explanation. Pittsburgh: University of Pittsburgh 
Press, 1990.

Sandoz, Raphaël. «Thematic Reclassifications 
and Emerging Sciences». Journal for General 
Philosophy of Science 52, n.º 1 (1 de marzo de 
2021): 63-85. https://doi.org/10.1007/s10838-
020-09526-2

Schmaus, Warren. «Rescuing Auguste Comte from 
the Philosophy of History». History and Theory 
47, n.º 2 (2008): 291-301. https://doi.org/10.1111/
j.1468-2303.2008.00454.x

Schmaus, Warren. «Comte’s General Philosophy 
of Science». En Love, Order, and Progress: The 
Science, Philosophy and Politics of Auguste 
Comte, editado por M. Bourdeau, M. Pickering 
y W. Schmaus, 27-55. Pittsburgh: University of 
Pittsburgh Press, 2018.

Schmaus, Warren, Mary Pickering, y Michel 
Bourdeau. «Introduction: The Significance of 
Auguste Comte». En Love, Order, and Progress: 
The Science, Philosophy and Politics of Auguste 
Comte, editado por M. Bourdeau, M. Pickering 
y W. Schmaus, 3-24. Pittsburgh: University of 
Pittsburgh Press, 2018.

Simons, Peter. Philosophy and Logic in Central 
Europe from Bolzano to Tarski: Selected Essays. 
Dordrecht: Springer Netherlands, 1992. https://
doi.org/10.1007/978-94-015-8094-6

Stadler, Friedich. The Vienna Circle: Studies in the 
Origins, Development, and Influence of Logical 
Empiricism. Cham, Suiza: Springer International 
Publishing, 2015. https://doi.org/10.1007/978-3-
319-16561-5

Textor, Mark. The Disappearance of the Soul and the 
Turn against Metaphysics: Austrian Philosophy 
1874–1918. Oxford, UK: Oxford University Press, 
2021.

Uebel, Thomas E., ed. Rediscovering the forgotten 
Vienna Circle: Austrian studies on Otto Neurath 
and the Vienna Circle. Dordrecht: Springer 
Netherlands, 1991. https://doi.org/10.1007/978-
94-011-3182-7

Vargas, Pierre de. «L’héritage de Marc-Antoine 
Jullien, de Paris à Moscou». Annales historiques 
de la Révolution française 301, n.º 1 (1995): 409-
31. https://doi.org/10.3406/ahrf.1995.1799

Whewell, William. «On the Connexion of the Physical 
Sciences. By Mrs. Somerville». Quarterly Review 
LI, n.º CI (1834): 54-68.

Whewell, William. The Philosophy of the Inductive 
Sciences, Founded Upon Their History. Vol. 1. 
Londres: John W. Parker, 1847.

Whewell, William. The Philosophy of the Inductive 
Sciences, Founded Upon Their History. Vol. 2. 
Londres: John W. Parker, 1847.

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k5460034d
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k5460034d
https://doi.org/10.1017/S001041750000966X
https://revistas.usal.es/tres/index.php/0212-0267/article/view/21065
https://revistas.usal.es/tres/index.php/0212-0267/article/view/21065
https://revistas.usal.es/tres/index.php/0212-0267/article/view/21065
https://doi.org/10.1007/978-94-015-9729-6_4
https://doi.org/10.1007/978-94-015-9729-6_4
https://doi.org/10.1002/bewi.201201550
https://doi.org/10.1080/00033796200202722
https://doi.org/10.1007/s10838-020-09526-2
https://doi.org/10.1007/s10838-020-09526-2
https://doi.org/10.1111/j.1468-2303.2008.00454.x
https://doi.org/10.1111/j.1468-2303.2008.00454.x
https://doi.org/10.1007/978-94-015-8094-6
https://doi.org/10.1007/978-94-015-8094-6
https://doi.org/10.1007/978-3-319-16561-5
https://doi.org/10.1007/978-3-319-16561-5
https://doi.org/10.1007/978-94-011-3182-7
https://doi.org/10.1007/978-94-011-3182-7
https://doi.org/10.3406/ahrf.1995.1799



