
49An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 49-61

Jenaro Abasolo: fundamentación idealista 
del cuidado de la dignidad1

https://dx.doi.org/10.5209/ashf.91256� Recibido: 01/09/2023 • Aceptado: 12/01/2024

Resumen: En este artículo se analiza la noción de “dignidad” del filósofo chileno Jenaro Abasolo (1833-
1884). Para hacer visible los elementos que la definen, se establece una relación conceptual con cuatro 
autores fuente: Kant, Fichte, Quinet y Michelet. En general, la concepción de dignidad de Fichte, ligada a la 
plasmación del mundo material a partir del espíritu y a la perfectibilidad, se transforma en el eje explicativo 
de Quinet y Michelet, y, en esa misma medida, del enfoque idealista de Abasolo. La gravitación de la idea de 
dignidad de Kant, queda en segundo plano cuando Fichte conecta la causalidad espiritual a la conformación 
del mundo empírico mediante el trabajo. Este último, como la actividad humana más participable, muestra 
que la perfectibilidad viene a ser una vocación no solo del sabio, sino de cualquier persona en su lugar y 
función por muy modesta que esta sea. A su vez, desde los autores mencionados, Abasolo intentará dar 
con las razones que respaldan el resguardo estatal del trabajo y, en general, de las condiciones sociales y 
económicas mínimas que son la base del cuidado de la dignidad de las personas.
Palabras clave: Abasolo; dignidad; idealismo; espíritu; perfectibilidad

ENG Jenaro Abasolo: idealistic foundation 
of caring for dignity

Abstract : This article analyzes  the notion of “dignity” as defined by Chilean philosopher Jenaro Abasolo 
(1833-1884). To highlight the elements that define it, a conceptual relationship is established with four source 
authors: Kant, Fichte, Quinet, and Michelet. In general, Fichte’s conception of dignity, linked to the embodiment 
of the material world from the spirit and to perfectibility, becomes the explanatory axis of Quinet and Michelet, 
and, to the same extent, of Abasolo’s idealistic approach. The gravitation of Kant’s idea of dignity takes a back 
seat when Fichte connects spiritual causality to the shaping of the empirical world through work. The latter, 
as the most participatory human activity, shows that perfectibility becomes a vocation not only for the wise, 
but for anyone in their place and role, however modest it may be. In turn, drawing on the authors mentioned 
above, Abasolo will attempt to find the reasons that support state protection of work and, in general, of the 
minimum social and economic conditions that are the basis for the care of human dignity.
Keywords: Abasolo; dignity; idealism; spirit; perfectibility

Sumario: 1. Introducción. 2. La noción de dignidad de Abasolo desde cuatro fuentes. 2.1. Kant y Fichte. 2.2. 
Quinet y Michelet. Conclusión. Referencias bibliográficas.

Cómo citar: Martínez Becerra, P. (2026). Jenaro Abasolo: fundamentación idealista del cuidado de la 
dignidad. Anales del Seminario de Historia de la Filosofía, 43 (1), 49-61.

1	 Esta investigación es parte del proyecto FONDECYT Regular, N° 1210411, titulado: “La dignidad humana como referente normativo 
político-social en la teoría de la justicia del liberalismo idealista de Jenaro Abasolo”. El proyecto es financiado por Agencia Nacio-
nal de Investigación y Desarrollo (ANID), dependiente del Ministerio de Ciencia, Tecnología, Conocimiento e Innovación (Chile).

Anales del Seminario de Historia de la Filosofía
e-ISSN 0211-2337

E ST U D I OS

Pablo Martínez Becerra
Facultad de Humanidades Universidad de Playa Ancha. Doctor en filosofía, moral y política por la Universidad de Valencia, 

España   

https://dx.doi.org/10.5209/ashf.98661
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:pablo.martinez%40upla.cl?subject=
https://orcid.org/0000-0002-2866-6694


50 Martínez Becerra, P. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 49-61

1. Introducción
En el siglo XIX, se manifiesta una alta valoración de 
la razón técnica desplegada en la industria. Se trata 
de una época en la que, si bien el progreso científico 
encuentra una gran aplicación en la creación de ar-
tefactos de mayor eficiencia, también, es cierto que 
se vuelve difícil mantener el nexo entre los experi-
mentos desarrollados en los laboratorios, que pue-
den terminar en la factura de dichos artefactos, y la 
correspondiente explicación científica de su operar. 
A la par, abundan quienes piensan, desde su credu-
lidad científica, que, a la razón técnica, que da forma 
a la industria, le adviene, como una consecuencia 
necesaria, el progreso moral. Sin embargo, pese a 
esta opinión imperante, algunos ven a este progreso 
necesitado de otras fuerzas que efectivamente le re-
conduzcan a su auténtica manifestación. Por cierto, 
hay unos pocos que, extrapolando su desdén por el 
mundo industrial, juzgan su avance como un obstá-
culo para la elevación de la humanidad.

Ahora bien, parte de la evaluación del progreso 
técnico, conlleva la pregunta por cuánto contribuye, 
u obstaculiza, la manifestación del “valor propio de 
la dignidad humana”. En parte, esta es la tarea que 
pretendemos abordar en este artículo, pero acotán-
dola a la perspectiva del filósofo y publicista chileno 
Jenaro Abasolo (Santiago, 1833-1884).

Es manifiesto, que preguntarnos por la relación 
entre dignidad y progreso técnico, nos permite tener 
un elemento referencial clarificador, sobre todo, por-
que el eclipse del valor humano bajo la irrupción del 
maquinismo y otros problemas generados por el sis-
tema industrial, dio pie para el desarrollo de una fruc-
tífera reflexión que terminará subsumida en la deba-
tida “cuestión social”. Sin embargo, la pregunta por 
la relación entre progreso industrial y dignidad, tan 
concerniente al siglo XIX, sigue implicando, de todas 
formas, varias cuestiones fundamentales, por ejem-
plo: cuál es la raíz de la dignidad, qué la promueve o 
la enajena, como, también, cuáles son las condicio-
nes que permiten que la vida humana se mantenga a 
la altura de poder ser calificada de “digna”. De acuer-
do con esto, si queremos dar una respuesta adecua-
da al problema desde la reflexión de Abasolo, debe-
mos rebasar la tensión entre dignidad y los efectos 
negativos de la industria, para adentrarnos en ciertos 
aspectos metafísicos de la misma que, en el filósofo 
chileno, se integran a su pensar desde autores afi-
nes al idealismo. Dentro de estas consideraciones 
que dicen relación con el fundamento de la dignidad, 
consideramos que Abasolo se aleja de esa perspec-
tiva estoico-kantiana que la concibe como inconmo-
vible, y se sitúa en un enfoque que entiende que de 
ella se puede decaer y que su propia manifestación 
depende de elementos condicionantes2.

Teniendo presente lo anterior, la pregunta por la 
índole de la dignidad, pese a que algunos en el si-
glo XIX crean que está resuelta al conectarla con el 
progreso técnico, requiere que sea respondida des-
de otros flancos que le dan sustento. Justamente, 
porque la manifestación de la dignidad humana su-
pone diversas interconexiones, es que algunos pro-
ponen desligarla de la “concepción universalista e 

2	 M. C. Nussbaum. La tradición cosmopolita. Un noble e imper-
fecto ideal. Paidós. Bogotá 2020, pp.157-220.

individualista” de Kant, pues, sucede que, mediante 
ella, la dignidad “se asimila a la idea de libertad inte-
ligible más allá del tiempo y del espacio”3. Es decir, si 
bien es imposible negar que la idea de dignidad en 
el siglo XIX, se asienta en buena medida en la ética 
kantiana, puesto que la autonomía de la personalidad 
humana sigue confiriéndole su fundamento4, se la ve 
necesitada de conectarse con el mundo empírico y la 
historia. Es decir, se rechaza que algún ser encuen-
tre, sin más, su razón de ser, o su valor, en sí mismo, 
y, de acuerdo con ello, la noción de incondicionalidad 
se descubre —pese a que Fichte encomiende a la filo-
sofía la tarea de encontrar el principio incondicionado 
del conocimiento— en su pura negatividad en el plano 
práctico. Al decir de Kaufmann, “tan solo cuando la 
dignidad humana no se relaciona con ningún conteni-
do es absoluta, pero entonces es también vacía”5. Es 
más, “la dignidad no es algo metafísicamente garan-
tizado, sino que requiere un futuro liberado (befreiten 
Zukunft)”6. Conforme a ello, hay que atender a las aris-
tas económica, social y política que dan contenido a 
la dignidad, pues, de otra forma, es imposible dar una 
respuesta satisfactoria, tanto respecto a su significa-
do, como a los elementos que permiten su cuidado. 
Sin duda, entendemos que el progreso de la técnica 
industrial, sujeta siempre a una valoración tan ambi-
valente, es una arista económica que se ha de tener 
en cuenta, sobre todo, cuando se trata de cuidar la 
dignidad en una sociedad de masas sujeta a una alta 
división del trabajo, pero, quedarse solo con ella, ma-
nifiesta unilateralidad y reduccionismo.

Contando con lo anterior, nos proponemos es-
clarecer la concepción de dignidad defendida por 
Abasolo, y, para tener un marco de análisis, estable-
ceremos dos diadas comparativas integradas por 
cuatro autores referenciales en la conformación de 
dicha concepción, a saber: Kant y Fichte, por un lado, 
y Quinet y Michelet, por otro. Dando cuenta de los as-
pectos inherentes de cada concepción de dignidad, 
haremos visible la defendida por el filósofo chileno. 
Sin duda, será crucial determinar cómo Abasolo, fun-
damenta la necesidad de una injerencia estatal en 
la configuración de las condiciones económicas que 
permiten vivir a la altura de la dignidad cuando se 
trata de los más desfavorecidos. En el fondo, Fichte, 
Quinet y Michelet, contribuyen a que Abasolo pueda 
dar razón de la necesidad de la justicia social.

En definitiva, pretendemos establecer los pun-
tos doctrinales de los autores mencionados, que 
convergen, de un modo u otro, en la filosofía política 
de Abasolo y, en específico, en su idea de dignidad. 
Parte fundamental, es dar razón de qué confiere el 
valor de dignidad, pero, también, establecer los ar-
gumentos destinados a respaldar su aseguramiento 
desde el Estado.

3	 J. Habermas. “El concepto de dignidad humana y la utopía 
realista de los derechos humamos”. En Diánoia, v.LV, n° 64. 
2010. p.17.

﻿4	 I. Kant. Fundamentación de la metafísica de las costumbres. 
Alianza Editorial, Madrid, 2012, p.150: “Así pues, la autonomía 
es el fundamento de la dignidad de la naturaleza humana y 
de toda naturaleza racional”.

5	 A. Kaufmann. Filosofía del derecho. Universidad Externado 
de Colombia. Bogotá. 1999, p.334.

6	 H. J. Sandkühler. Menschenwürde und Menschenrechte. 
Über die Verletzbarkeit und den Schutz der Menschen. Karl 
Alber Verlag. Freiburg i. Br., München, 2014, p.117.



51Martínez Becerra, P. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 49-61

2. �La noción de dignidad de Abasolo desde 
cuatro fuentes

Ciertamente, la influencia de ideas, a veces, toma la 
forma de tenues o fuertes resonancias, de “ecos o 
reverberaciones”7, pero, en otras ocasiones, se ex-
tiende respondiendo mejor a la imagen de una suerte 
de pedúnculos doctrinales que, al modo orgánico, en 
el afán de crecer, fecundan las mentes de lectores y 
oyentes. El propio Fichte se complacía en dar cuenta 
del rol formativo y de la proyección de sus lecciones 
al porvenir, diciendo: “Me dirijo a vosotros, jóvenes, 
pues, al daros una formación, estoy formando muy 
probablemente millones de hombres que todavía no 
han nacido”8. Por tanto, es el mismo Fichte el que ve 
en su pensamiento, un poder operativo sin prece-
dentes, porque, gracias a él, los receptores directos 
de éstos, y los más o menos próximos, proyectan, a 
su vez, otras prolongaciones.

A nuestro entender, esta es la forma en que se enla-
za, oculta o manifiestamente, el pensamiento de Fichte 
en aquellos pensadores que intentan dar dirección a 
los primeros pasos de la república de Chile, pues, no 
se trata de conservar su pensamiento en el comparti-
mento estanco de una razón contemplativa, sino, más 
bien, de convertirlo en una idea-fuerza de las luchas 
de la vida. El propio Abasolo, se conecta a la filosofía 
fichteana por vía indirecta, a partir de las proyeccio-
nes doctrinales de los románticos sociales franceses 
(Lamennais, Michelet, Quinet, etc.), o por medio de pu-
blicistas, en parte herederos de los anteriores, como V. 
Marín, J. V. Lastarria, F. Bilbao y, sin duda, por vía direc-
ta, a través de la lectura de algunas de sus obras9.

La intrepidez del filosofar de Fichte, que era la in-
trepidez de su talante, había logrado transponer su 
desdén por el gran perfil gótico (gotische Umriß), al 
desdén que sentían los libertadores americanos y 
los próceres de las repúblicas por el perfil político 
colonial que habrían de subvertir10. Esta idea, en al-
gunos, no era una simple vibración del pensamiento 
fichteano, sino una idea fija, un clavo en el cerebro, 
una idea personificada. Hay que agregar que los 
lazos entre Kant, Fichte, Michelet y Quinet, que son 
parte del plexo interpretativo del pensar de Abasolo, 
se abonan gracias al gran rol pedagógico y de difu-
sión propio del krausismo (Altmeyer, Ahrens, entre 
otros) que, sobre todo mediante su derecho público, 
intentaban armonizar todos los aspectos vitales del 
ser humano y marcaban, sin ser la corriente filosó-
fica más bullada —al menos en Chile—, el modo en 
que debía direccionarse el destino del ciudadano 
sudamericano.

7	 V. López-Domínguez. “Ecos y reverberaciones: la voz de Fi-
chte en la independencia de los países sudamericanos”. En 
Fichte en las Américas. Gaudio, M; Palermo, S; Solé, M. J. 
(Eds.). Ragif Ediciones. CABA, 2021, pp.99-123.

8	 J. G. Fichte. Algunas lecciones sobre el destino del sabio. Its-
mo. Madrid. 2002, p.61.

9	 Se puede acceder a las obras referenciales de Abasolo en el 
catálogo que se añade a su obra La religión de un americano. 
Cenaltes. Viña del Mar. 2016, pp.151-155.

10	 J. G. Fichte. “Zurückforderung der Denkfreiheit von den Fürs-
ten Europens, die sie bisher unterdrückten (1793)”. En Schrif-
ten zur Revolution, (haz.) Bernard Willms, Wiesbaden: Sprin-
ger, 1967, p.12; J. G. Fichte. Reivindicación de la libertad de 
pensamiento y otros escritos políticos. Técnos. Madrid. 1986, 
p.7; J. Jaurès. Histoire socialiste de la révolution française, v. 
5. Éditions de la Librairie de l’Humanité. Paris. 1923, p.195.

Es manifiesto que Quinet y Michelet, dieron a 
Abasolo parte del horizonte de comprensión del 
idealismo alemán y, en especial, de la filosofía de 
Kant y Fichte. Es decir, en estas dos fuentes fran-
cesas, encontró, como también lo hizo Bilbao, una 
forma de adoptar el idealismo para proyectarlo a sus 
intereses de redención social y política de la gran 
masa de compatriotas desheredados.

Pensamos que, para Fichte, Quinet y Michelet, el 
presupuesto de la doble pertenencia (moral y empí-
rica) que Kant atribuye al ser humano, sigue siendo 
crucial para respaldar la libertad y la dignidad huma-
na11. Sin embargo, rechazaban que este dualismo 
condujese, por un lado, al formalismo y, por otro, a 
que la dimensión social y económica, por ser empí-
rica, llevará a Kant a dejarlas supeditadas, aseme-
jándose a un fisiócrata, a las leyes naturales12. De 
acuerdo con esto, para Fichte, el dominio social y 
económico, es susceptible de perfectibilidad desde 
el espíritu. Sin duda, esta reconsideración, da cuen-
ta que “lo que reclama —el filósofo de Jena— es el 
derecho ilimitado del espíritu (ce qu’il réclame, c’est 
le droit illimité de l’esprit)” a injerirse en los dominios 
decisivos de lo humano13. En efecto, este será el hilo 
conductor del filosofar de los cuatro pensadores 
que, como dijimos, analizaremos en relación con la 
idea de dignidad abasoliana.

Cabe sostener que, si bien, la tarea parece de-
pender de las coordenadas establecidas por la fi-
losofía de Fichte, es innegable que el tema en su 
comprensión moderna, en general, como en la apre-
ciación del propio Fichte, no puede obviar los postu-
lados kantianos. Además, se podría afirmar, si se nos 
permite la simplificación, que en Abasolo conver-
gen estos pensadores del siguiente modo: los dos 
alemanes sentando las bases, y, los dos franceses, 
conectando estos grandes principios del idealismo, 
con el nervio más íntimo de la experiencia histórica 
de los individuos, representada vivamente gracias 
al efecto del colorido propio de la prosa “románti-
ca social”. Pero, a decir verdad, era el mismo Fichte 
el que había enseñado a pasar, sin mediación y del 
modo más natural, de la más alta abstracción, a la 
vivencia histórica del momento, por ejemplo, esta-
bleciendo una correlación entre la superación del 
yugo de la “cosa en sí” y la liberación de las cadenas 
del Antiguo Régimen gracias a la Revolución france-
sa. El propio Quinet, sopesando el rol europeo del 
idealismo, afirma que con Fichte “por primera vez se 
veía a un metafísico ayudarse abiertamente de una 
revolución flagrante para buscar en ella la imagen de 
sus abstracciones”14. En cierto modo, cuando se tra-
ta de aspirar a la libertad por medio del progreso de 
la “ciencia”, las cadenas políticas pesan tanto como 
las cadenas metafísicas15. Por su parte, Michelet, 

11	 P. Becchi. Kant diverso. Pena, natura, dignità. Editrice Morce-
lliana. 2011, p.106.

12	 H. Denis. Historia del pensamiento económico. Ariel. Barce-
lona. 1970, p.220; C. Dierksmeier. Libertad cualitativa. Auto-
determinación con responsabilidad mundial. Herder. Barce-
lona. 2019.

13	 J. Jaurès. Histoire socialiste de la révolution française, v. 5. 
Éditions de la Librairie de l’Humanité. Paris. 1923, p.195.

14	 E. Quinet. “Allemagne et Italie”. En Œuvres complètes. Pag-
nerre. Paris. 1857, p.176.

15	 W. Janke. “Sobre el alcance filosófico del destino del hombre 
(1793-1800)”. En J. G. Fichte. Algunas lecciones sobre el des-



52 Martínez Becerra, P. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 49-61

encuentra en Fichte la supresión de la distinción 
entre razón teórica y razón práctica, “distinción que 
lo paralizaba todo” y, en su lugar, “reconoció un solo 
principio, muy práctico, la acción, la acción personal, 
la persona o el Yo”16.

2.1. Kant y Fichte
Como apuntábamos hace más de una década, 
Abasolo se opone al criterio de universalización kan-
tiano, pero, tal rechazo, parte de una comprensión 
errada, en tanto, no distingue que las máximas uni-
versalizables descansan en el carácter racional de 
las mismas, y no en la voluntad individual de desear 
dicha universalidad17. Es decir, Abasolo no compren-
de la transición que se da de la determinación empí-
rica de la razón práctica a su determinación trascen-
dental o, dicho de otra forma, no alcanza a ver que 
la universalización supone una elevación al querer 
universal del sujeto trascendental. Dice al respecto:

“no acepto con él [con Kant] que debamos 
satisfacer esa dignidad y ese deber, suje-
tando nuestra conducta al imperativo de las 
máximas universales, porque todo moralista, 
por malo que sea, pretende que sus máximas 
son dignas de universalizarse, y lo mismo sos-
tendría Torquemada sobre el principio de la 
Inquisición”18.

Es curioso, al menos, que Russell, más de me-
dio siglo después, incurriera en el mismo error. En 
otras palabras, como Abasolo, afirmaba que la ar-
bitraria posibilidad que tiene cada uno de universa-
lizar máximas que proceden de la dimensión em-
pírica de los deseos, ha de entenderse como una 
objeción a la fundamentación del filósofo alemán. 
El pensador británico sólo difiere con el chileno en 
que no ejemplifica con los deseos de Torquemada, 
sino con los de un deprimido: “Sería muy posible 
—afirma— que un melancólico deseara que todo el 
mundo se suicidara”19.

Ahora bien, más allá de estos errores interpretati-
vos, cuando Abasolo se refiere a la “dignidad” vincu-
lándola con la ética de Kant, lo hace, principalmente, 
enunciando el “imperativo categórico” en su formu-
lación que, implicando teleología y materia moral, 
establece: “Obra de tal modo que te hagas digno de 
ser feliz”20. Ciertamente, hacernos dignos de la felici-
dad, deriva de actuar por máximas universalizables, 
en consecuencia, la búsqueda de la finalidad queda 
subordinada a la determinación de la razón prácti-
ca en su uso puro. Dice, expresamente, Abasolo: 
“Yo acepto con Kant que el verdadero bien está en 
hacernos dignos de ser felices, y en el cumplimiento 

tino del sabio. Itsmo. Madrid. 2002, p.174.
16	 J. Michelet. Histoire du XIXe siècle. Jusqu’au Waterloo. Mi-

chel Levy frères. Paris. 1875, p.188.
17	 P. Martínez; F. Cordero. “Jenaro Abasolo, esbozo de su pen-

samiento”. Filosofía, educación y cultura. N°. 11, 2010, p.104s.
18	 J. Abasolo. La personalidad política y la América del por-

venir. Ediciones Universitarias de Valparaíso. Valparaíso. 
2013, p.86.

﻿19	 B. Russell. History of Western Philosophy. Routledge. Lon-
don. 2009, p.570.

20	 Immanuel Kant, KrV (B 836s.): Tue das, wodurch du würdig 
wirst, glücklich zu sein. (A 808). Cf. Y. Yovel, Kant and the 
Philosophy of History. Princeton, N.J., Princeton University 
Press, 1980, pp.33-35.

del deber augusto”21. Sin embargo, el publicista chi-
leno, hace equivalente este principio a uno que, a la 
vez que procede, en cierto modo, de Fichte, es más 
afín al krausismo. Abasolo lo expresa de la siguiente 
manera: “no es necesario que el hombre viva; pero 
es necesario que sea digno de la vida”22. Se trata del 
imperativo, tan propio del idealismo krauseano, de 
fomentar la vida, de expandirla.

En consecuencia, podríamos plantearle a 
Abasolo la pregunta que Kant desprende del impe-
rativo teleológico antes enunciado, a saber: “cómo 
llegar a ser dignos de la felicidad” (wie wir der 
Glückseligkeit würdig werden sollen)23. En términos 
que acomodan más a la filosofía de Abasolo, nos 
preguntamos “cómo llegar a ser dignos de la vida”. 
Para él, el imperativo de hacernos dignos de la pro-
pia existencia es una constante en la historia moral, 
por eso se interroga: “¿Acaso en vano han venido 
repitiendo los sabios desde Jesús y Sócrates hasta 
Kant, que el conservarse digno de la vida vale más 
que la vida misma, y que ser digno de ser feliz vale 
más que la felicidad?”24.

Al entender del filósofo chileno, el camino hacia la 
dignidad supone para el ser humano el hacerse car-
go de su perfectibilidad, es decir, implica la expan-
sión de todo su ser. En este sentido, el carácter que 
se ha llegado a atribuir al filosofar de Lastarria, de 
acuerdo a su innegable veta krausista, vale también 
para Abasolo, puesto que su sistema

“es el estudio de la naturaleza del hombre, es 
la observación escrupulosa de las facultades 
constitutivas de esta naturaleza y de sus ten-
dencias hacia el mejoramiento progresivo. He 
aquí la base de su moral, lo que acusa, a las 
claras, su procedencia krausista”25.

En concordancia con lo dicho, Abasolo entiende 
que el fin de la vida es la vida misma, pero, en rela-
ción a su aumento, “porque no hay libertad sin finali-
dad, y porque la única finalidad posible de la libertad 
es la vida, y el perfeccionamiento de la vida”26.

Sin embargo, esta base krausista, no puede des-
entenderse de reflejar la idea de dignidad de Fichte, 
toda vez que es él quien la conecta más decidida-
mente al “perfeccionamiento”. Precisamente, dice 
el filósofo alemán que “la humanidad puede pres-
cindir de todo, se le puede arrebatar todo, sin correr 
el riesgo  de perder su verdadera dignidad, excepto 
la posibilidad de perfeccionarse”27. A su vez, Fichte 
piensa que en la posibilidad de afirmar que nuestra 
existencia “no es vana ni sin propósito”, se gene-
ra el “sentimiento de nuestra propia dignidad (das 

21	 J. Abasolo. La personalidad política y la América del porvenir. 
2013, p.86.

22	 J. Abasolo. La personalidad política y la América del por-
venir. Ediciones Universitarias de Valparaíso. Valparaíso. 
2013, p.54.

23	 I. Kant. Crítica de la razón práctica. FCE. México. DF. 2011, 
p.155.

24	 J. Abasolo. La personalidad política y la América del porvenir. 
2013, p.53s.

﻿25	 L. Arrieta Cañas. Un manuscrito, Algo sobre el hombre y otros 
escritos. Imp. Cisneros. Santiago de Chile.1927, p.160.

﻿26	 J. Abasolo, La personalidad política y la América del porvenir. 
2013, p.141.

27	 J. G. Fichte. Algunas lecciones sobre el destino del sabio. Its-
mo. Madrid. 2002, p.115.



53Martínez Becerra, P. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 49-61

Gefühl unserer Würde)”28. Este sentimiento no está 
desligado del autorrespeto de aquel que se concibe 
con personalidad y, por lo mismo, como “un eslabón 
necesario de la gran cadena” que compone el de-
venir de la humanidad29. Defender la autoconciencia 
del propio valor existencial dentro del conjunto de la 
humanidad, supone, como piensa Abasolo, que en-
tendemos que “hay un hombre sublime escondido 
en todo hombre, y el deber supremo es hacerlo apa-
recer a la alta esfera de la realidad”30. Esto implica 
que la doble pertenencia del ser humano, al mundo 
empírico y al mundo racional, se entiende como una 
relación en la que el ser humano ha de plasmar, des-
de su espíritu, el mundo natural, manifestando así su 
personalidad y libertad. Dicho de otro modo, cabe 
plasmar la impronta de la dignidad en la naturaleza, 
lo cual es equivalente a dar el sello de la libertad del 
espíritu al mundo material. Expresa Fichte: “la natu-
raleza debe ser para el hombre no sólo útil y prove-
chosa: debe rodearlo al mismo tiempo de un modo 
conveniente, asumir la impronta de su dignidad su-
perior e irradiársela desde todas partes”31.

Conforme a esta raíz fichteana, para Abasolo, ser 
digno consiste en tender a crearse una “personalidad 
libre”32, ya que, como sostiene el filósofo de Jena, 
ella es, “el epítome de todos los derechos” (Inbegriff 
aller Rechte)33. Justamente, al hablar del lugar de la 
mujer en el ámbito social y político, tal como lo hicie-
ra Fichte en Grundlage des Naturrechts refiriéndose, 
en particular, al sometimiento sexual de la mujer34, 
Abasolo revela su pensamiento en lo que respecta, 
en general, a la formación de la personalidad:

“presentar un gran fin a la actividad de los es-
píritus es despertar en ellos los grandes senti-
mientos del deber, entre los cuales va incluido 
el de la responsabilidad personal, y por consi-
guiente, la necesidad de pensar por sí mismo, 
de tener convicciones propias; lo cual trae por 
resultado final la personalidad libre”35.

En conformidad con lo dicho, la concepción de 
dignidad de Abasolo no le lleva a explicitar, kantia-
namente, que el ser humano posee un valor incon-
dicionado, no sujeto a precio, sino a enfocarse en 
mostrar que la dignidad va unida al desarrollo moral 
personal. La dignidad se expresa en el ejercicio del 
espíritu, en la obra que, de una forma u otra, se plas-
ma en el mundo exterior, desde las obras más pe-
queñas circunscritas a los pequeños espacios, hasta 
las que pueden llevar a la conformación del espacio 
moral continental. Para él, el espacio geográfico de 
América demuestra que la “naturaleza ha hecho su 
obra”, falta que el ser humano, no solo habite este 

28	 J. G. Fichte. Algunas lecciones sobre el destino del sabio. 
2002, p.103.

29	 J. G. Fichte. Algunas lecciones sobre el destino del sabio. 
2002, p.103.

30	 J. Abasolo. La personalidad política y la América del porvenir. 
2013, p.164.

31	 J. G. Fichte. Sobre la esencia del sabio y sus manifestaciones 
en el dominio de la libertad. Técnos. Madrid.1998. p.28s.

﻿32	 J. Abasolo. La personalidad política y la América del porvenir. 
2013, p.54.

33	 Cf. Sandkühler. Menschenwürde und Menschenrechte, p.119.
34	 Sandkühler. Menschenwürde und Menschenrechte, p.119.
35	 J. Abasolo. La personalidad política y la América del porvenir. 

2013, p.458.

espacio, sino que sea un huésped digno, es decir, 
“digno de los esplendores del cielo y de las bellezas 
de la tierra”36. Abasolo manifiesta que esta postura 
idealista, que se revela al dar al mundo empírico el 
sello del espíritu, siendo una obviedad en el mundo 
germánico, es todavía desconocida en el mundo la-
tino. Dice, al respecto:

“El espíritu creador es, por consiguiente, el úni-
co que da realidad para nosotros a ese mundo 
externo. Esto que es vulgar en Alemania, es un 
enigma en el Mediodía, y aunque su demos-
tración sea sumamente sencilla, no nos ocu-
paremos de ella; ahí está Fichte, allí está Kant 
que lo han hecho. Según esto, ese mundo ex-
terno será para nosotros según nuestro espíri-
tu, según el mundo interno”37.

Ahora bien, este hacer el mundo “según nues-
tro espíritu”, que es la seña de la personalidad tanto 
como manifestación de la dignidad, vuelve a revelar, 
a las claras, la gravitación de Fichte. Puesto que no 
se trata, como ocurre en Kant, solo de la dignidad 
de poder dar cuenta de la pertenencia al mundo 
inteligible, sino de actuar conforme a lo “personal-
individual”38 y a la perfectibilidad según la escala y el 
lugar propio de cada uno39.

Como parte de esta valoración moderna de la 
subjetividad, es que Fichte, pese a su impulso to-
talizante, promueve la individualidad apreciando la 
dignidad implicada en que cada uno se desarrolle 
en su propio lugar y función. Señala el filósofo al 
respecto: “Todo estamento es necesario y merece 
nuestro respeto; que lo que honra a un individuo no 
es el estamento al que pertenece, sino la dignidad 
con que ocupa su lugar dentro del mismo”40. A su 
vez, en Fichte, el valor personal, deriva, desde el 
imperativo de autoperfección, en una exigencia de 
deberes sociales mutuos, en una sociabilidad soli-
daria, y no en la atomización. Esta última, es contra-
ria a la comunidad propia del verdadero “organis-
mo de la libertad”, a la “intimidad universal de los 
seres”41, que forman los individuos racionales como 
manifestación del desarrollo del espíritu. Cada indi-
viduo, por intrascendente que parezca para el todo, 
tiene, según Fichte, su propia “vocación”, por ello, 
el rol crucial que atribuye al “sabio”, no es contrario 
a entender que cada personalidad cuenta para la 
conformación de la esfera transpersonal propia de 
la libertad42. Abasolo, en un párrafo en el que cuesta 
no ver la gravitación de Fichte, afirma:

36	 J. Abasolo. La personalidad política y la América del porvenir. 
2013, p.50.

37	 J. Abasolo. La personalidad política y la América del porvenir. 
2013, p.367.

38	 W. Windelband. Preludios filosóficos. Figuras y problemas de 
la filosofía y de su historia. Santiago Rueda. Buenos Aires. 
1949, p.189.

39	 Para más detalles de la recepción de Fichte por parte de 
Abasolo, vid. P. Martínez Becerra; F. Cordero Morales. “Je-
naro Abasolo: sobre la gravitación del idealismo en la con-
cepción de la ciencia”, en Revista Anales del Seminario de 
Historia de la Filosofía, 2019, 36 (3), 799-819.

40	 J. G. Fichte. Algunas lecciones sobre el destino del sabio. 
2002, p.107.

41	 J. Abasolo. La personalidad. Cenaltes Ediciones. Viña del 
Mar. 2020, p.193.

42	 G. Gurvitch. Moral teórica y ciencia de las costumbres. Edito-
rial América. México D. F. 1945, p.82.



54 Martínez Becerra, P. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 49-61

“El yo real no puede vivir sin sociedad, esto 
es, sin una relación recíproca y armoniosa 
con otros yo reales. Efectivamente, todos los 
yo relativos que lo constituyen formando su 
sociedad interior, han sido creados en virtud 
de la sociedad real en que vive y a imagen 
de ella. A todo ser, por pequeño que sea, y 
en cualquier instante de su desarrollo, se le 
encuentra siempre en relación con el mundo 
exterior, compuesto de otros yo. El yo real es 
el yo real porque siempre ha tenido modos 
de ser creados en virtud de una sociedad con 
otros yo reales. El yo solo en sí mismo, sin yo 
relativos, es decir, sin sensaciones o modifi-
caciones, sería una quimera; y estos yo rela-
tivos no pueden formarse sino en la relación 
con otros yo reales”43.

Esta suerte de metafísica abasoliana de la trans-
personalidad, encuentra, además, en Fichte, su re-
afirmación social y jurídica en el “reconocimiento” 
(Anerkennung) recíproco de la dignidad y, también, 
en la vocación que cada individuo tiene de realizar 
en sí la humanidad44. Dice el filósofo de Jena:

“Por su parte, él [el otro] cumple la condición 
bajo la que yo le reconozco, y me la prescribe 
por mi lado. Por mi parte, añado la condición 
—le reconozco realmente y, a consecuencia 
de la condición establecida por él mismo, le 
obligo a reconocerme categóricamente: me 
obligo a tratarle de igual forma en virtud de su 
reconocimiento”45.

En consecuencia, la “relación interindividual del 
reconocimiento”, al decir de Zöller, en cierta etapa 
del pensamiento fichteano, es una “condición ne-
cesaria para la posibilidad misma de la autocon-
ciencia individual”46. Por su parte, nos dice Abasolo, 
exhortándonos expresamente a indagar en la obra 
de Fichte, que el necesario reconocimiento remite a 
“la intimidad universal de las conciencias”. Esta inti-
midad viene a redundar en que el filósofo santiagui-
no, entienda que “el hombre sólo vale en cuanto es 
representante de la sociedad en las ideas y en las 
aspiraciones […] Hombres aislados nada valen”47. 
Este rasgo tan propio del filosofar de Fichte que 
se deja ver en esta frase de Abasolo, nos recuerda 
cuán certero es Xavier Léon cuando expresa que 
el pensador alemán “introduce, en moral, un valor 
nuevo: lo Social (introduit, en morale, une valeur 
nouvelle, le Social)”48.

43	 J. Abasolo. La religión de un americano. 2016, p.65.
44	 A. Honneth. La lucha por el reconocimiento. Por una gramá-

tica moral de los conflictos sociales. Crítica. Barcelona. 1997, 
p.27; C. Dierksmeier. Libertad cualitativa. Autodeterminación 
con responsabilidad mundial. Herder. Barcelona. 2019, p.130.

45	 J. G. Fichte. Fundamento del derecho natural según los prin-
cipios de “La doctrina de la ciencia”. Centro de Estudios 
Constitucionales. Madrid.1994, p.140.

46	 G. Zöller. “Et in America ego. La crítica liberal e igualitaria de 
Fichte a la colonización, la servidumbre y la esclavitud”. En 
Fichte en las Américas. Gaudio, M & Palermo, S; Solé, M. J. 
(Eds.). CABA. Ragif Ediciones, 2021, p.90.

47	 J. Abasolo. La religión de un americano. 2016, p.132.
48	 X. Léon. Fichte et son temps. II. Fichte à Berlin (1799/1813). 

Première Partie. Lutte contre l´esprit de réaction (1799/1806). 
Librairie Armand Colin. Paris. 1924, p.78; G. Gurvitch. La idea 
del derecho social. Noción y sistema del derecho social. His-

Es oportuno recordar en este momento, que 
Ahrens —que llevó a la máxima aplicabilidad lo que 
había de certero en las reflexiones de Krause, tan 
saturadas, a veces, de extrapolaciones místico-teo-
lógicas—, señala aquello que distingue la libertad de 
Kant de la de Fichte:

“también para Fichte la libertad es el origen 
y la meta, pero no la libertad abstracta, sino 
la libertad que se hace activa a través del yo 
activo (durch das thätige Ich), que ha de ser 
activa en la esfera jurídica externa, en la di-
rección del sometimiento de la naturaleza (die 
Unterwerfung der Natur), a través del trabajo 
(durch Arbeit)”49.

Como deja claro este texto de Ahrens, el modo 
de afirmación individual como libertad, no radica, ne-
cesariamente, en el ejercicio de la excluyente praxis, 
sino que se extiende al “trabajo”. Por tanto, se hace 
evidente que Fichte, en su permanente pendular en-
tre lo moderno y lo premoderno, al momento de dar 
un lugar al trabajo dentro de la realización de la ac-
tividad humana y, por tanto, dentro de la acción que 
sabe de sí (libertad), inclina el péndulo a lo moderno. 
A su modo de ver, el trabajo está ligado al perfec-
cionamiento humano y, en esa misma medida, a la 
dignidad. Sin duda, no sorprende que esta parte de 
su pensamiento, lleve a un socialista como Jaurès 
a afirmar: “Fichte había desentrañado lo que pron-
to se convertiría en el principio mismo de su pen-
samiento socialista, quiero decir, el papel esencial 
que desempeña la fuerza de trabajo”50. Pero, no se 
trataba, según parece, de un principio sólo para “su” 
pensamiento socialista, sino para la integralidad del 
mismo, pues, en realidad, el socialismo fichteano ya 
planteaba que “el derecho de propiedad lo confiere 
sólo el trabajo”51.

Cabe consignar que la reconsideración del traba-
jo que caracteriza a la modernidad, debiendo mucho 
a la veta socialista de Fic hte, difícilmente se puede 
afirmar que le deba menos a otras fuentes, por ejem-
plo, a los fisiócratas. Sin embargo, es Fichte quien le 
asigna un rol más trascendental en la conformación 
axiológica de la subjetividad, de la sociedad y de la 
naturaleza. Jaurès lo expresa agudamente: “la fuer-
za de trabajo se le aparece [a Fichte], a través de 
la diversidad de sistemas sociales y en sus meta-
morfosis, como el elemento permanente y decisivo, 
creador de todo valor (créateur de toute valeur)”52. He 
aquí el anticipo más valioso del filósofo de Jena para 
el socialismo, en particular, y para las posibles eva-
luaciones que, en general, ha de tener el trabajo fren-
te al capital en toda economía política. Abasolo supo 
ver ese efecto axiológico del trabajo en el régimen 
industrial, al señalar que su alcance se transfiere al 

toria doctrinal desde el siglo XVII hasta el fin del siglo XIX. Co-
mares. Granada. 2005, p.453.

49	 H. Ahrens. Fichte’s politische Lehre in ihrer wissenschaftli-
chen, culturgeschichtlichen und allgemeinen nationalen Be-
deutung: Festrede zur Fichte-Feier an der Universität. Veit & 
Comp. Leipzig. 1862, p.12.

50	 J. Jaurès. Histoire socialiste de la révolution française, v. 5. 
Éditions de la Librairie de l’Humanité. Paris. 1923, p.208.

51	 K. Vorländer. Kant, Fichte, Hegel y el socialismo. Valencia. Na-
tán. 1987, p.136.

52	 J. Jaurès. Histoire socialiste de la révolution française. 1923, 
p.207.



55Martínez Becerra, P. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 49-61

plano subjetivo del trabajador mismo: “Lo positivo de 
la esfera industrial no es la magnitud de los graneros 
y de las fábricas, sino el fenómeno del trabajo y de la 
producción tal como va a producirse en el espíritu de 
los industriales, obreros y capitalistas”53. Sin duda, 
la moderna evaluación del trabajo, que deviene del 
pensamiento de protoliberales y de protosocialis-
tas, establece una nueva relación entre subjetividad 
y mundo material, que se traduce en varias conse-
cuencias para la personalidad humana a nivel univer-
sal. Para dar cuenta de esta transición valorativa, es 
muy ilustrativo el panorama descrito por Treitschke:

“La cultura de Oriente y de la antigüedad 
clásica pereció tras brillantes éxitos, esos 
pueblos carecieron de vitalidad duradera 
porque nunca reconocieron la dignidad del 
trabajo y vieron en el llamado trabajo común, 
sólo un despreciable medio. No es cierto lo 
que afirman los fanáticos del manchesteris-
mo, y que forma el pensamiento rector del 
desafortunado libro de Thiers sobre la pro-
piedad, que el único propósito del trabajo 
es adquirir propiedad. La personalidad del 
hombre se muestra, se despliega en la obra; 
el espíritu alcanza la conciencia de su infini-
tud sólo fijándose fines finitos y siendo ac-
tivo para ellos. Disfrutando recibimos de la 
naturaleza, trabajando la dominamos”54.

Por tanto, el trabajo puede conducir a la dulce 
fruición —que en la Antigüedad se atribuía en exclu-
siva a la praxis—, que se genera a partir de lo que se 
produce, dado que a este producir, ahora, sí se le 
atribuye un valor en sí mismo. Gracias a esta nueva 
valoración del trabajo, la posibilidad de realización 
y perfeccionamiento personal se universaliza. En la 
misma medida, se universaliza, no solo la posibilidad 
de realizar la dignidad, sino que se va abonando, con 
razones fundadas, la posibilidad de la exigencia de 
su resguardo político55.

Sin duda, la valoración moderna del trabajo en 
la que se circunscribe Fichte, le había dado la base 
para universalizar la posibilidad del perfecciona-
miento y, con ello, de incluir nuevas formas de en-
carnar la dignidad. En una carta a Constant afirma 
el filósofo de Jena:

“Desde este punto de vista, el más mísero 
trabajo mecánico posee igual dignidad que 
la actividad espiritual suprema, ya que tanto 
el primero como la última hacen avanzar el 

53	 J. Abasolo. La personalidad política y la América del porvenir. 
2013, p.127s.

54	 H. Treitschke. Der Socialismus und seine Gönner. Nebst ei-
nem Sendschreiben an Gustav Schmoller. Georg Reimer. 
Berlin. 1875, p.30.

55	 El mismo Treitschke es muy elocuente al defender que la 
más alta moralidad se puede alcanzar en las más diversas la-
bores, siempre que estas se hagan bien: “Por eso todo traba-
jo honrado es honorable; el trabajo fiel para las necesidades 
más bajas de la sociedad no puede jamás alejar al hombre 
laborioso de los fines eternos de su vida. El que ha llegado a 
ser un maestro en una profesión humilde está moralmente 
más alto que el que ha permanecido como un chapucero en 
la más noble de las artes. Tanto el pobre como el noble pue-
den conquistar la orgullosa conciencia de que están como 
un tallo en el gran campo de honor de la sociedad, de que 
están en su lugar” (H. Treitschke, Der Socialismus und seine 
Gönner.1875, p.30).

dom inio de la razón y amplían los límites de 
su reino conquistado. Un campesino o un ar-
tesano que, en virtud de su deber y por mor 
del todo, realiza su trabajo con un celo y una 
atención verdaderos, y lo culmina con éxito, a 
los ojos de la razón posee un rango superior 
al del sabio (Gelehrten) incapaz y del filósofo 
inepto. Quien hace suya esta visión de las co-
sas, no sólo valorará con justicia el mundo y 
sus relaciones, sino que también enaltecerá 
su propio valor mediante la posición sublime 
que ha alcanzado”56.

Así, como se advierte, la forma en que Fichte 
concibe la dignidad, permite establecer razones no 
utilitarias, ligadas a esta suerte de metafísica de la 
comunidad de conciencias, para fundar los vínculos 
asociativos dentro de la sociedad civil. Pero, además, 
su concepción de la dignidad, fundamenta el deber 
del Estado de poner ciertas condiciones para el de-
sarrollo de las personas. Es decir, se desprenden 
consecuencias políticas del imperativo que prescri-
be la realización de la dignidad (libertad) de cada per-
sona, en la medida en que, con ella, se juega también 
el perfeccionamiento universal de la humanidad. En 
cierto modo, la libertad misma se muestra como una 
tarea colaborativa que, de alguna manera, requiere 
de la configuración de un engranaje social que, cla-
ramente, es, en Fichte, fruto del reconocimiento del 
otro. Al darse este reconocimiento mutuo, se supera 
el inicial mecanismo de la necesidad, para dar lugar 
a la armonía y reciprocidad propia de la libertad. Por 
tanto, estando en juego el progreso del espíritu, de la 
humanidad, es menester que el perfeccionamiento 
de cada persona sea garantizado no sólo desde las 
fuerzas propias de la sociedad civil, sino, también, 
desde las condiciones de la justicia social que han 
de ser las que garanticen, para todos, el aspecto po-
sitivo básico de la libertad. Todo ello, como expresa 
Heller, se debe a que “sin conservación material no 
existe el desarrollo ideal”57. Por lo mismo, el derecho 
liberal de apropiación ejercido desde la concurren-
cia económica, encuentra en Fichte las primeras re-
gulaciones desde la consideración del lugar que ha 
de tener “el interés social de una comunidad”58.

Justamente, al ser la dignidad fruto del perfec-
cionamiento que los seres humanos pueden alcan-
zar, no solo en las actividades elevadas y complejas, 
sino en las más humildes y simples, surgen razones 
para un marco de igualdad de condiciones para al-
canzarla. Es evidente, que, para Fichte, la actividad 
que puede ser desarrollada de modo más inclusivo 
es el trabajo, pero, a este ya no lo entiende como una 
actividad ajena a la virtud y a la elevación moral, sino 
como un modo posible de acción en que el espíritu 
moldea el mundo material. El trabajo, no servil, ni me-
canizado, se hace parte de la poderosa causalidad 
del espíritu y del pensamiento. Resguardar política-
mente el trabajo, es tanto, como resguardar la dig-
nidad, y, a la par, tanto como amparar la realización 

56	 J. G. Fichte. Filosofía de la masonería. Cartas a Constant. Its-
mo. Madrid. 1997, p.100.

57	 H. Heller. Escritos políticos. Alianza Editorial. Madrid.1985, 
p.305.

58	 Heller. Escritos políticos.1985, p.306. Cf. Fichte, J. G. El Esta-
do comercial cerrado. Técnos. Madrid.1991.



56 Martínez Becerra, P. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 49-61

de la libertad, reconociendo y promoviendo, la per-
sonalidad. En otras palabras, “el trabajo es deber de 
la personalidad moral, es condición de existencia de 
la personalidad física: debe quedar garantizado in-
condicionalmente por el Estado”59. Por ello, se pue-
de interpretar que “si a alguien le faltara ese trabajo y 
ese sustento material, no podría realizarse como ser 
libre, es decir, su libertad no estaría reconocida por 
los otros, pues no se puede ser libre sin mundo”60.

Precisamente, estos son los elementos fichtea-
nos que Abasolo asimila desde diversas fuentes y 
los hace suyos. Para él, no basta con las exhorta-
ciones o invitaciones morales, para que los seres 
humanos colaboren en mantener a todos en los 
márgenes de la dignidad. Aquel que carece de tra-
bajo, o aquel que teniéndolo no le alcanza para lo 
necesario, carece de los resortes que propician el 
impulso hacia la dignidad. Por ello, “la disminución 
de la miseria tiene un carácter contingente, si no se 
hace dimanar de un principio más enérgico y abso-
luto, el cual podría ser un cambio en los principios 
constitucionales del Estado”61. En otras palabras, 
esta disminución de la miseria requiere que se or-
ganice y asegure políticamente el trabajo.

Para decirlo con X. Léon, Fichte entregaba el 
“fundamento racional de la solidaridad”62. Este fun-
damento, desde todo el vuelo metafísico del filó-
sofo de Jena, transitaba hacia una propuesta insi-
piente de un moderno Estado social, en el que se 
vislumbra más estrechamente que hay “una estricta 
relación referencial entre, por una parte, una doctri-
na del derecho liberalmente fundada y, por otra, una 
filosofía económica socialmente comprometida”63. 
En este sentido, pese a las variaciones en la con-
cepción del rol del Estado en Fichte, que fluctúa 
desde su posible supresión a su injerencia totalita-
ria, queda siempre en pie a nuestro entender, por un 
lado, la necesidad de fomentar las interconexiones 
asociativas dentro de la sociedad civil como parte 
del impulso organizador de la razón y, por otro, el 
claro deber de dar las condiciones para buscar los 
medios de suprimir al desheredado.

Justamente, estos lineamientos férreamente de-
fendidos por Fichte, que amparaban sobre todo las 
condiciones de vida de aquellos que solo cuentan 
con su fuerza de trabajo, fueron recepcionados, de 
un modo u otro, por los autores fuente de Abasolo 
que trataremos a continuación.

2.2. Quinet y Michelet
Edgar Quinet y Jules Michelet, son parte de las 
fuentes que dan a la filosofía del pensador chileno, 
una forma de afrontar la historia, de entender las 

59	 W. Windelband, H. Heimsoeth, Historia general de la filosofía. 
Con un estudio de sobre la filosofía del siglo XX. El Ateneo. 
Buenos Aires. México, D.F. 1960, 524s. Cf. E. Bloch. Derecho 
natural y dignidad humana. Dykinson. Madrid. 2011, p.158.

60	 J. Rivera de Rosales. Fichte. La libertad es el fundamento del 
conocimiento y de la moral. RBA. Barcelona. 2017, p.46s.

61	 J. Abasolo. La personalidad política y la América del porvenir. 
2013, p.116.

62	 X. Léon. “Le fondement rationnel de la solidarité, d’après la 
doctrine de Fichte”. En L. Bourgeois. Essai d’une philosophie 
de la solidarité, Conférences et discussions présidées par 
MM. L. Bourgeois et A. Croiset. Alcan. Paris. 1902, p.233.

63	 C. Dierksmeier. Libertad cualitativa. Autodeterminación con 
responsabilidad mundial. 2019, p.145.

coordenadas del devenir humano, a saber: “simbó-
lica, idealista y metafísica”64. Estas palabras, que 
están dirigidas a caracterizar el modo de pensar de 
Francisco Bilbao, su compatriota, resumen el filoso-
far de Abasolo, pero, además, el de varias genera-
ciones de autores que pudiendo ser calificados de 
liberales sociales, son, también, catalogados de ro-
mánticos, humanitarios y profetas del porvenir65.

A nuestro entender, para responder al problema 
de la dignidad que, entendemos, está conectado al 
problema del desarrollo moral, Quinet y Michelet, 
habían incorporado una filosofía de la historia con la 
impronta fichteana. Esta perspectiva, a su vez, ha-
bía marcado indefectiblemente la filosofía teórica y 
práctica de Abasolo, ya a través de la lectura de los 
mismos filósofos franceses mencionados, ya por la 
lectura directa de El destino del hombre del mismo 
Fichte. De un modo u otro, todos ellos, si habían re-
conocido el primado del valor operativo del espíritu 
frente a la inercia de la materia, la importancia de 
la actividad del querer ante el conocer y la “acción 
axiológica” de este último, etc., era en buen grado 
gracias a Fichte66.

Ahora bien, los enfoques de Quinet y Michelet, 
presentan tantos puntos de acuerdo que es bien di-
fícil hablar de uno sin estar retratando el pensar del 
otro. Con la idea de dignidad no ocurre algo distin-
to. De todas formas, es posible revelar sus matices 
atendiendo a lo dicho expresamente en las obras 
de cada uno. Como “románticos sociales”, Quinet 
y Michelet, tan humanitarios como masones y libe-
rales, a la hora de considerar el estatuto de digni-
dad, partían ligándolo, al modo ilustrado, a la idea 
de “progreso”. Mas, como pensadores de un siglo 
maravillado por las máquinas y el hierro, se pregun-
taban, en específico, por la relación entre “progreso 
técnico” y dignidad.

Al indagar en la idea de “dignidad” defendida por 
Quinet, vemos que se revela, sobre todo, cuando di-
ferencia el principio del progreso técnico de aquel 
que sustenta el progreso moral. Esta distinción no 
significaba negar la estrecha relación entre “idea e 
historia”, sino darle el lugar merecido a las “energías 
espirituales”67. Para el filósofo francés, estas ener-
gías espirituales, que son fuentes del progreso mo-
ral, tienen que entrar en equilibrio con las “fuerzas 
físicas”, pues, la preponderancia de estas últimas 
provoca, precisamente, la pérdida de la “dignidad 
humana”. Dice Quinet:

“La energía espiritual moral disminuye cada 
vez más al mismo tiempo que las fuerzas ma-
teriales aumentan visiblemente, esta falta total 
de equilibrio produciría necesariamente el de-
rrocamiento y la caída de la dignidad humana. 
El hombre desaparecería bajo la máquina”68.

64	 Z. Rodríguez. Francisco Bilbao. Su vida y sus doctrinas. Im-
prenta de “El Independiente”. Santiago de Chile.1872, p.74.

65	 P. Bénichou. El tiempo de los profetas. Doctrinas de la época 
romántica. FCE. México D.F. 2012.

66	 W. Sauer. Filosofía jurídica y social. Labor. Barcelona. 1933, 
p.47.

67	 P. Bénichou. El tiempo de los profetas. Doctrinas de la época 
romántica. 2012, p.433.

68	 E. Quinet. La Révolution religieuse au XIX siècle: Introduction 
générale aux Œuvres de Philippe de Marnix. F. van Meenen. 
Bruxelles. 1857, p.73.



57Martínez Becerra, P. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 49-61

Por tanto, el desarrollo técnico del mundo, es 
solo su desarrollo empírico, el de su exterioridad, 
y podemos darle todo el tiempo posible para que 
derive en progreso moral sin que se mueva ni un 
ápice hacia él. Esto explica que Quinet se sorpren-
diera de la pasividad con que el hombre del siglo 
XIX se entregaba a los avances de la técnica, como 
si estuviese convencido de que el movimiento de 
inercia producida por ella bastaba para el progreso. 
En este sentido, afirma Quinet:

“Contáis demasiado con que la materia por sí 
sola os liberará y os devolverá vuestro honor, 
vuestra dignidad, vuestra buena fe, vuestra 
conciencia, vuestra integridad, todo lo que 
estáis perdiendo cada día. Esto es una ilusión. 
Podéis buscar fuera de vosotros mismos para 
encontrar a vuestro salvador en el progreso 
de la mecánica en el desarrollo de la industria 
sólo en una máquina de madera o de hierro”69.

De acuerdo con esto, Quinet niega que la “indus-
tria pueda salvar a Europa”, puesto, que requiere del 
concurso de las fuerzas morales. Sin ellas, la indus-
tria genera una servidumbre derivada de la claudica-
ción ante la acción mecánica que es equivalente a la 
falta de libertad. Abasolo, por su parte, se pregunta, 
en clara sintonía con Quinet: “¿qué sacamos de las 
imponentes maravillas de la industria, si el espíritu 
humano para quien fueron hechas y que es quien 
debe gozarlas, decae incesantemente, se deprava 
cada día más, se achica y se oscurece sin cesar?”70. 
De algún modo ambos autores, piensan que quedar 
absorbidos en el mundo mecánico, es privarnos de 
configurar una “historia universal”, en la que se alza 
la libertad del espíritu, quedándonos solo en la “his-
toria natural”, en la que gravita la necesidad del mo-
vimiento de la materia. Entregarse a los frutos de la 
industria sin el contrapeso de la actividad del espíri-
tu, es, en términos morales, decaer en dignidad.

Por su parte, Michelet se pronuncia en forma se-
mejante en tanto que, pese a alabar los efectos po-
sitivos del “ingenio mecánico” (génie mécanique), 
cuando se trata de plasmar el mundo empírico, vis-
lumbra que las facilidades que acarrea tienden a em-
botar o sobreexcitar el espíritu71. La máquina, para él, 
es un instrumento que “da acción” (donne de l’action), 
pero no ofrece una “producción viviente (production 
vivante)”72. Ciertamente, el peligro no reside tanto 
en que la máquina sea un artefacto para realizar un 
trabajo conforme a la mecánica de sus partes, has-
ta llegar a un producto homogéneo y perfectamente 
predecible en su factura, sino que, para Michelet, el 
riesgo está en transformar al ser humano en una má-
quina que opera máquinas. Es decir, que se integre 
sin más al mecanismo de la necesidad, transponien-
do así la ley de la máquina (necesidad) a la ley del 
alma humana (libertad)73. Además, para él, la media-
ción exagerada de la máquina en toda actividad que 

69	 E. Quinet. La Révolution religieuse au XIX siècle: Introduction 
générale aux Œuvres de Philippe de Marnix. 1857, p.73s.

70	 J. Abasolo. La personalidad política y la América del porvenir. 
2013, p.125.

﻿71	 J. Michelet. Des Jésuites. Calmann Lévy Éditeur. Paris. 1879, 
p.34.

72	 J. Michelet. Des Jésuites. 1879, p.34.
73	 J. Michelet. Des Jésuites. 1879, p.34.

lleva al desuso de la “acción natural, viva” (l’action na-
turelle, vivante), provoca que “en un encuentro impre-
visto, que requiere actividad espontánea, energía, un 
hombre, estos instrumentos, este hábito de recurrir 
siempre a ellos, estorban, avergüenzan, llevamos la 
peor parte”74. El peligro no es tanto que la máquina 
reemplace al músculo, sino al ingenio y a la destreza.

Abasolo destaca que esta inmersión fatal del ser 
humano en el mundo material, a través del comercio 
irreflexivo con la máquina, como si fuese un organis-
mo sin conciencia, le lleva a la uniformidad y a la falta 
de originalidad. Para él, “la originalidad es la manifes-
tación necesaria del espíritu en marcha”, y, en con-
traste, “la uniformidad es el signo inequívoco de la 
paralización del espíritu, entregado por completo al 
servicio de los fines orgánicos y materiales”75. Desde 
luego, la originalidad consiste, para él, en la trabajosa 
creación de la propia personalidad, que, finalmente, 
se identifica con la dignidad de la libertad. De alguna 
manera, se trata de la originalidad que se desprende 
de encarnar, si lo decimos con Fichte, la vocación de 
perfectibilidad que tiene todo ser humano.

Desde la idea del primado del espíritu, Abasolo 
repudia a aquellos que piensan que basta con satis-
facer el estómago para elevar al ser humano. Según 
su entender, el camino de superación siempre exige 
conjurar las fuerzas acumuladas durante la historia, 
tras generaciones, que, a su parecer, se encuentran 
en su siglo a punto de manifestarse en una nueva 
humanidad. Justamente, como ya lo expresamos, en 
América, dicha humanidad, ha encontrado las condi-
ciones propicias, al ser un generoso espacio tutelar, 
para la satisfacción de las necesidades, pero, antes 
que ellas, para el autorreconocimiento y el recono-
cimiento mutuo de la dignidad de las personas. No 
obstante, llama la atención que Abasolo, al momento 
de destacar la indignidad de partir por las necesida-
des del cuerpo, tome a Jules Simon como ejemplo 
de este proceder. Lo cierto es que Abasolo malen-
tiende al autor francés, al tomar una frase aislada 
como el contenido global de su filosofar.

Tratando en más detalle el asunto, se puede 
afirmar que, al entender de Abasolo, Simon estaría 
defendiendo la hegemonía del “hombre del trabajo 
y de la economía”, que “rinde culto a la riqueza” y a 
la satisfacción corporal. Se pregunta Abasolo: “¿o 
acaso diremos como M. Jules Simon, «principie-
mos por el principio, que son las necesidades de mi 
cuerpo»?”76. El mismo responde, censurando al autor 
francés, que “eso es bajo y es absurdo”, puesto que, 
para él, “antes del derecho de vivir está el deber más 
sagrado de los deberes, que es el de «ser digno de 
la vida»”77. Pero, debemos señalar, que esta interpre-
tación, está alejada del verdadero pensamiento de 
Simon, pues, en él, es un asunto de dignidad reba-
sar las necesidades del cuerpo hacia las del espíritu. 
De hecho, en su libro dedicado a la libertad política, 
afirma que “no sólo de pan vive el hombre” y, añade, 

74	 J. Michelet. L’Étudiant. Calmann Lévy Éditeur. Paris. 1877, 
p.40.

75	 J. Abasolo. La personalidad política y la América del porvenir. 
2013, p.53.

76	 “Mais commençons par le commencement, c’est-à-dire par 
les besoins de mon corps” (J. Simon, La liberté civile. Librairie 
Hachette. Paris. 1872, p.92).

77	 J. Abasolo. La personalidad política y la América del porvenir. 
2013, p.439.



58 Martínez Becerra, P. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 49-61

que “estamos hechos para una sociedad del espíritu, 
para poner en común nuestras ideas y sentimientos, 
para trabajar, amar y rezar juntos”78. En consecuen-
cia, si Simon defiende que “una sociedad que no ga-
rantizara las necesidades de nuestro cuerpo estaría 
fracasando en la parte más noble de su tarea”, no lo 
hace desde una perspectiva puramente económica 
o fisiológica, sino, con la permanente intención, tan 
propia de Fichte, de elevar a los individuos al desa-
rrollo del espíritu en el que se consuma la dignidad.

Se suma a lo sostenido, que los pensadores fran-
ceses aquí tratados y el propio Abasolo, consideran, 
al modo republicano, que la raíz de las relaciones 
emancipadas de la dominación, está en la posesión 
de un mínimo de propiedad. Nos ilustra respecto al 
empeño por poseer algo de tierra, dado su efecto 
liberador, la situación relatada por Michelet en su 
libro El pueblo —con su característica locuacidad y 
mediante el uso de una de sus innumerables fuentes 
históricas—, en la que un padre exhorta a su hijo:

“«¡Vivirás —dice el padre— o morirás, hijo 
mío, pero si vives, tendrás tierra!» ¿No es 
esto una cosa muy dura de decir casi impía? 
Consideremos bien esto antes de decidir. «Tú 
tendrás tierra —quiere decir—: ¡tú no serás un 
mercenario que se toma y se despide maña-
na!; ¡tú no serás siervo por tu alimento cotidia-
no, serás libre…!»”79.

Se trata, por tanto, de la libertad positiva resguar-
dada por la posesión de un trozo de tierra, es decir, 
de la independencia económica que viene a ser 
condición de la virtud. Sin duda, Michelet, conecta 
la independencia económica con la independencia 
moral propia de la dignidad de aquel que le cabe po-
seer carácter: “«¡Libre!» Gran palabra que engloba, 
en efecto, toda la dignidad humana: ninguna virtud 
existe sin libertad”80.

Ahora bien, complementando lo anterior, es re-
levante sostener que, tanto Quinet y Michelet, como 
Abasolo, defenderían, sin desmarcarse del liberalis-
mo y de la ruta marcada por Fichte, que la dimensión 
política puede injerirse en una medida prudente en 
poner las condiciones económicas de la perfectibi-
lidad social, sobre todo, en la de los individuos más 
desposeídos. De esta forma, el principio de libertad, 
irrevocable para el liberalismo, se conjuga con el res-
guardo, desde la política del Estado, del principio de 
igual dignidad de todos los seres humanos. Estos 
autores franceses, sin dejar de lado a Simon, con-
cuerdan en que la primacía del espíritu no significa 
despreocupar las condiciones económicas de la li-
bertad y de la dignidad, sino que, por el contrario, ha 
de existir, incluso, un deber común de concederlas 
mínimamente a nivel político.

Por tanto, si las condiciones jurídicas de la adqui-
sición de propiedad o de un mínimo de bienes, no 
son suficientes para que los “menos favorecidos por 
la lotería de la vida” adquieran las condiciones ma-
teriales de su libertad, Michelet, en acuerdo con los 
liberales humanitarios, piensa que se ha de acudir en 

﻿78	 J. Simon, La liberté politique. Librairie Hachette et Cie. Paris. 
1867, p.201.

79	 J. Michelet. El pueblo. FCE. México DF. 1991, p.43s.
80	 J. Michelet. El pueblo. 1991, p.45.

su socorro desde el Estado81. Por ello, advierte a los 
“hombres de la plata”, a los “hombres de la econo-
mía” de Abasolo, que mientras exista un “gobierno 
económico”, no habrá temor en gastar en ayudar a 
los más desfavorecidos “a sostenerse y trabajar” (à 
se soutenir et à travailler)82. En específico, cuando 
Michelet pronuncia estas palabras, se está refiriendo 
a las mujeres pobres, pues, ellas son la viva muestra 
de cómo las condiciones adversas pueden provocar 
el decaimiento de la dignidad hasta volverse irrever-
sible. Por ello, a su entender, es menester buscar las 
condiciones de justicia social que les devuelva la 
dignidad mediante el trabajo, dice al respecto:

“Los que no gustan de los impuestos para [so-
correr] pobres en general, ni al Estado como 
fabricante, aprobarían tal vez, sin embargo, 
los talleres temporales abiertos a las mucha-
chas pobres condenadas de otro modo a la 
prostitución”83.

Del mismo modo, en Abasolo, “el Estado no debe 
limitarse a reprimir el mal público y a dejar que el 
bien venga por sí solo”84. Sobre todo, Abasolo en-
tiende que siendo la “esfera económica” aquella en 
que se producen los mayores males, “el derecho que 
el Estado tiene de procurar a esta esfera las mejo-
res condiciones de actividad para conseguir sus fi-
nes, es un derecho positivo”85. Se muestra bastante 
claro, para el filósofo chileno, que ese “bien” podrá 
aparecer en los ámbitos sociales donde hay ciertas 
capacidades, pero, en ningún caso donde se carece 
de las condiciones de entrada suficientes. Por ello, 
Abasolo cree necesario establecer un “sistema de 
emancipación social” apoyado en el Estado, ten-
diente a la elevación moral86, mediante el asegura-
miento de “las precondiciones de una vida que esté 
a la altura de la dignidad humana”87.

Conclusión
Al concluir la tarea de analizar la idea de dignidad 
presente en la obra de Abasolo, estableciendo el 
nexo con cuatro fuentes referenciales (Kant, Fichte, 
Quinet y Michelet), podemos articular los resulta-
dos a partir de dos ejes conceptuales. Por un lado, 
la dignidad a) se manifiesta como una cualidad de 
aquel ser que es capaz de sobrepujar más allá de las 
determinaciones empíricas, y, por otro, b) está unida 
a las actividades que permiten el perfeccionamien-
to del ser humano. Es decir, bajo los diversos mati-
ces y diferencias presentes en los autores tratados, 
estos son los aspectos fundamentales. Sin duda, 
el modo en que Abasolo entiende ambos aspectos 
está más cerca de Fichte, Quinet y Michelet, pero, 

81	 J. Michelet. Le prêtre, la femme et la famille. Michel Levy frè-
res. Paris. 1875, p.XXI.

82	 J. Michelet. Le prêtre, la femme et la famille.1875, p.XXI.
83	 J. Michelet. Le prêtre, la femme et la famille.1875, p.XXI.
84	 J. Abasolo. La personalidad política y la América del porvenir. 

2013, p.337.
85	 J. Abasolo. La personalidad política y la América del porvenir. 

2013, p.127.
86	 J. Abasolo. La personalidad política y la América del porvenir. 

2013, p.261.
87	 M. C. Nussbaum. Crear capacidades. Propuesta para el de-

sarrollo humano. Paidós. Barcelona. 2012, p.95; P. Martínez; 
F. Cordero. “Jenaro Abasolo: Liberalismo y Estado social de 
derecho”. Hybris. Revista de Filosofía, Vol. 8 N°. 2, 2017, p.120.



59Martínez Becerra, P. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 49-61

contrastando con Kant, se dejan ver los matices de 
las propuestas de todos ellos. Pasemos a considerar 
en mayor detalle ambos puntos.

Respecto al punto a), señalábamos que, desde 
una reconsideración, pretendidamente superado-
ra del dualismo kantiano implicado en la idea de 
doble pertenencia, tanto Fichte como los dos auto-
res franceses, piensan que el primado del mundo 
espiritual sobre el material, configura la dignidad 
de las personas. Por tanto, la dignidad no des-
cansa en un pretendido encuentro trascendental 
con el homo noumenon, posible luego de haberse 
sacudido al homo phaenomenon, sino en una per-
sonalidad que quiere conquistar su dignidad, tam-
bién, en lo externo y relativo (Becchi). En otras pa-
labras, los tres autores europeos, entienden, como 
lo hará también Abasolo, diferenciándose de Kant, 
que la dignidad no puede consistir en la “coacción 
incondicional” del deber88, sino, más bien, en la 
elevación espiritual del mundo empírico. En con-
secuencia, y nuevamente en contraste con Kant, la 
dignidad, se realiza, para ellos, en relación al mun-
do material y no en relación a un abstracto sujeto 
trascendental que se manifiesta cuando los suje-
tos fácticos actúan por máximas universalizables. 
Recogiendo esta idea, Abasolo, piensa que una 
vida digna supone la expansión de la personalidad 
como libertad de acuerdo a su circunstancia vital. 
Se trata de fomentar el valor de la personalidad, 
ciertamente manteniendo los designios de la hu-
manidad, pero, dando lugar a la vocación de cada 
uno según su situación particular. En cierto modo, 
la persona manifiesta su dignidad cuando devie-
ne en “potencia creadora” del mundo moral, o sea, 
cuando es capaz de “espiritualizar” el espacio ma-
terial, físico y geográfico. Evidentemente, Quinet, 
Michelet y Abasolo, al vivir en un tiempo más au-
tomatizado que el del pensador de Jena, a su vez, 
definen la dignidad en relación con la posibilidad 
de no verse absorbido por el maquinismo de la in-
dustria y por un entorno automatizado.

Al señalar lo anterior, conectamos con el segun-
do aspecto b), en tanto que la dignidad se realiza en 
la búsqueda de “perfeccionar” el propio ser en rela-
ción al deber social que a cada uno le toca. Abasolo, 
como Fichte, Quinet y Michelet, entienden que no se 
trata de preservar una personalidad moral que ha de 
confundirse sin más con la humanidad, sino de fo-
mentar la “personalidad física” para así hacer posi-
ble la personalidad moral. Esta personalidad física, 
en principio, se perfecciona mediante el trabajo que, 
a su vez, es manifestación del carácter activo del 
alma humana que, precisamente, no es sustancia, 
sino acción. Para el autor chileno, como para Fichte, 
Quinet y Michelet, el trabajo humano puede ser el re-
flejo del espíritu y no meramente el reflejo inerte de 
las leyes de la mecánica.

Añadamos, que dentro del ideario abasoliano, 
la idea de dignidad se conecta con la aspiración 
de conformar, no solo la personalidad individual, o 
bien, la social, sino aquella que, a su entender, las 

88	 “Immanuel Kant «Sobre el tratado de Schiller de la gracia y la 
dignidad»”. En F. Schiller. Sobre la gracia y la dignidad; Sobre 
poesía ingenua y poesía sentimental y una polémica: Kant, 
Schiller, Goethe, Hegel. Icaria Editorial, Barcelona, 1985, 
p.161.

subsume, a saber: la personalidad política. Su desa-
rrollo está en plena consonancia con el imperativo 
de Fichte que prescribe el perfeccionamiento y que 
se confunde con el fin moral de extender el propio 
ser en todas direcciones. Este fin moral, que se co-
necta en el liberalismo con el fin político de poner las 
condiciones de la libertad, en el liberalismo social de 
Abasolo, se amplía, en acuerdo con los autores que 
aquí hemos situado como referentes, al deber de 
poner las condiciones del resguardo de la dignidad. 
Es decir, el ideal de perfectibilidad, que, moderna-
mente, se ha cuidado de la intervención arbitraria del 
poder político en el desarrollo libre de las personas, 
asume que, además, existe la necesidad de asegu-
rar las condiciones positivas mínimas (económicas, 
sociales), que permiten que las personas, universal-
mente, se mantengan en los márgenes de una vida 
calificable de digna.

Insistimos, entonces, que, Abasolo, entiende, 
como los autores fuente aquí referidos, que el avan-
ce moral de los individuos y de los pueblos, es un 
avance en la dignidad. Sin embargo, hemos destaca-
do que, en el régimen moderno de libertad, es nece-
sario cautelar dicho valor “políticamente”. Esto quie-
re decir, que la creación de la personalidad moral y 
política, requiere dar un paso hacia su tratamiento en 
el derecho público que derive en que se sancionen 
constitucionalmente ciertas normas de ayuda so-
cial. El cuidado de la dignidad, que es el cuidado de 
la personalidad, para el pensador chileno, requiere 
de ciertos derechos que permitan que la vida de las 
personas se mantenga dentro de los umbrales de la 
dignidad. Es decir, mantener a las personas dentro 
de un mínimo nivel de calidad de vida, no solo de-
pende de la educación moral de la sociedad, que po-
sibilita tanto la autodeterminación económica como 
la caridad o la filantropía, sino de la justicia social o 
solidaridad dependiente del Estado. En cierto modo, 
en el enfoque abasoliano, existe un nexo, difícil de 
soslayar en las sociedades industriales de masas, 
entre el cuidado de la dignidad y la justicia social. 
La consagración normativa de ciertos derechos ten-
dientes a asegurar la vida digna, respalda la autoafir-
mación de las personas, el reconocimiento mutuo, y 
da a “los pobres una noción más activa y más enérgi-
ca de sus derechos, manifestándose al exterior con 
la severidad de la dignidad ofendida”89.

Ciertamente, aunque hoy no parezca conducente 
buscar “las razones metafísicas de la solidaridad”, 
sí permanece vigente ahondar en las razones de 
un Estado de justicia, que sin mirar con desdén los 
deseos de las personas, se enfoque en solventar un 
mínimo de necesidades de acuerdo a una contrafác-
tica idea de dignidad.

Bibliografía
Abasolo, J. La personalidad. Cenaltes Ediciones. 

Viña del Mar. 2020. Edición, Traducción, Estudio 
Introductorio, Notas y Apéndices de Francisco 
Cordero y Pablo Martínez.

﻿89	 J. Abasolo, La personalidad política. 2013, p.116. Cf. Martínez, 
P; Cordero, F. “El liberalismo social de Jenaro Abasolo. Vía 
política hacia la habilitación del desheredado en el régimen 
industrial del siglo XIX”. Veritas, Nº. 53 (diciembre 2022), p. 
73.



60 Martínez Becerra, P. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 49-61

Abasolo, J. La personalidad política y la América del 
porvenir. Ediciones Universitarias de Valparaíso. 
Valparaíso. 2013. Edición, Estudio Introductorio, 
Notas y Apéndices, de Pablo Martínez y 
Francisco Cordero.

Abasolo, J. La religión de un americano. Cenaltes 
Ediciones. Viña del Mar. 2016. Edición, Estudio 
Introductorio, Notas y Apéndices de Francisco 
Cordero y Pablo Martínez.

Ahrens, H. Fichte’s politische Lehre in ihrer 
wissenschaftlichen, culturgeschichtlichen und 
allgemeinen nationalen Bedeutun g: Festrede 
zur Fichte-Feier an der Universität. Veit & 
Comp. Leipzig. 1862.

Arrieta Cañas, L. Un manuscrito, Algo sobre el 
hombre y otros escritos. Imp. Cisneros. Santiago 
de Chile.1927.

Becchi, P. Kant diverso. Pena, natura, dignità. Editrice 
Morcelliana. 2011.

Bénichou, P. El tiempo de los profetas. Doctrinas de la 
época romántica. FCE. México D.F. 2012.

Bloch, E. Derec ho natural y dignidad humana. 
Dykinson. Madrid. 2011.

Denis, H. Historia del pensamiento económico. Ariel. 
Barcelona. 1970.

Dierksmeier, C. Libertad cualitativa. 
Autodeterminación con responsabilidad mundial. 
Herder. Barcelona. 2019.

Fichte, J. G. “Zurückforderung der Denkfreiheit 
von den Fürsten Europens, die sie bisher 
unterdrückten (1793)”, en Schriften  zur 
Revolution, (haz.) Bernard Willms, Wiesbaden: 
Springer, 1967, pp.1 0-33.

Fichte, J. G. Algunas lecciones sobre el destino del 
sabio. Itsmo. Madrid. 2002.

Fichte, J. G. El destino  del hombre. Aguilar. Madrid. 
1963.

Fichte, J. G. El Estado comercial cerrado. Técnos. 
Madrid.1991.

Fichte, J. G. Filosofía de la masonería. Cartas a 
Constant. Itsmo. Madrid. 1997.

Fichte, J. G. Fundamento  del derecho natural según los 
principios de “La doctrina de la ciencia”. Centro 
de Estudios Constitucionales. Madrid.1994.

Fichte, J. G. Rei vindicación de la libertad de 
pensamiento y otros escritos políti cos. Técnos. 
Madrid. 1986.

Fichte, J. G. Sobre la esencia del sabio y sus 
manifesta ciones en el dominio de la libertad. 
Técnos. Madrid.1998.

Gurvitch, G. La idea del derecho social. Noción y 
sistema del derecho social. Historia doctrinal 
desde el siglo XVII hasta el fin del siglo XIX. 
Comares. Granada. 2005.

Gurvitch, G. Moral teórica y ciencia de las costumbres. 
Editorial América. México D. F. 1945.

Habermas. J. “El concepto de dignidad humana y la 
utopía realista de los derechos humamos”, en 
Diánoia, v.LV, n° 64. 2010. p.17.

Heller, H. Escritos políticos. Alianza Editorial. 
Madrid.1985.

Honneth, A. La lucha por el recon ocimiento. Por 
una gramática moral de los conflictos sociales. 
Crítica. Barcelona. 1997.

Janke, W. “Sobre el alcance filosófico del destino del 
hombre (1793-1800)”, en Fichte, J. G. Algunas 

lecciones sobre el destino del sabio. Itsmo. 
Madrid. 2002, pp.173-185.

Jaurès, J. Histoire socialiste de  la révolution 
française, v. 5. Éditions de la Librairie de 
l’Humanité. Paris. 1923.

Kant, I. Crítica de la razón práctica.  FCE. México. 
DF. 2011.

Léon, X. “Le fondement rationnel de la solidarité, 
d’après la doctrine de Fichte”, en L. Bourgeois 
(Ed.). Essai d’une philosophie de la solidarité, 
Co nférences et discussions présidées par MM. 
L. Bourgeois et A. Croiset. Alcan. Paris. 1902, 
pp.233-254.

Léon, X. Fichte et s on temps. II. Fichte à Berlin 
(1799/1813). Première Partie. Lutte contre l´esprit 
de réaction (1799/1806). Librairie Armand Colin. 
Paris. 1924.

López-Domínguez, V. “Ecos y reverberaciones: la 
voz de Fichte en la independencia de los países 
sudamericanos”, en Fichte en las Américas. 
Gaudio, M; Palermo, S; Solé, M. J. (Eds.).  Ragif 
Ediciones. CABA, 2021, pp.99-123.

Martínez, P; Cordero, F. “El liberalismo social de 
Jenaro Abasolo. Vía política hacia la habilitación 
del desheredado en el régime n industrial del 
siglo XIX”, en Veritas, Nº. 53 (diciembre 2022), 
pp.61-86.

Martínez, P; Cordero, F. “Jenaro Abasolo, esbozo 
de su pensamiento”, en Filosofía, educación y 
cultura. N°. 11, 2010, pp. 91-108.

 Martínez, P; Cordero, F. “Jenaro Abasolo: Liberalismo 
y Estado social de derecho”, en Hybris. Revista 
de Filosofía, Vol. 8 N°. 2, 2017, pp. 105-133.

Martínez, P; Cordero, F. “Jenaro Abasolo: sobre la 
gravitación del idealismo en la concepción de la 
ciencia”, en Anales del Seminario de Historia de 
la Filosofía, 2019, 36 (3), pp.799-819.

Michelet, J. Des Jésuites. Calmann Lévy Éditeur. 
Paris. 1879.

Michelet,  J. El pueblo. FCE. México DF. 1991.
Michelet, J. Histoire du XIXe siècle. Jusqu’au 

Waterloo. Michel Levy frères. Paris. 1875b.
Michelet, J. L’Étudiant. Calmann Lévy Éditeur. Paris. 

1877.
Michelet, J. Le prêtre, la femme et la famille. Michel 

Levy frères. Paris. 1875a.
Nussbaum, M. C. Crear capacidades. Propuesta para 

el desarrollo humano. Paidós. Barcelona. 2012.
Nussbaum, M. C. La  tradición cosmopolita. Un noble 

e imperfecto ideal. Paidós. Bogotá 2020.
Quinet, E. “Allemagne e t Italie”, en Œuvres complètes. 

Pagnerre. Paris. 1857a.
Quinet, E. La Révolution religieuse au XIX siècle: 

Introduction générale aux Œuvres de Philippe de 
Marnix. F. van Meenen. Bruxelles. 1857b.

Rivera de Rosales, J. Fichte . La libertad es el 
fundamento del conocimiento y de la moral. RBA. 
Barcelona. 2017.

Rodríguez, Z. Francisco Bilbao. Su vida y sus doctrinas. 
Imprenta de “El Independiente”. Santiago de 
Chile.1872.

Russell, B. History of Western Philosophy. Routledge. 
London. 2009.

Sandkühler, H. J. Menschenwürde und 
Menschenrechte. Über die Verletzbarkeit und 
den Schutz der Menschen. Karl Alber Verlag. 
Freiburg i. Br. München. 2014.



61Martínez Becerra, P. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 49-61

Sauer, W. Filosofía jurídica y social. Labor. Barcelona. 
1933.

Schiller. F. Sobre la gracia y la dignidad; Sobre poesía 
ingenua y poesía sentimental y una polémica: 
Kant, Schiller, Goethe, Hegel. Icaria Editorial. 
Barcelona. 1985.

Simon, J. La liberté civile. Librairie Hachette. Paris. 1872.
Simon, J. La liberté politique. Librairie Hachette et 

Cie. Paris.1867.
Treitschke, H. Der Socialismus und seine Gönner. 

Nebst einem Sendschreiben an Gustav 
Schmoller. Georg Reimer. Berlin. 1875.

Vorländer, K. Kant, Fichte, Hegel y el soc ialismo. 
Valencia. Natán. 1987. Trad. Javier Benet.

Windelband, W. Heimsoeth, H. Historia general de 
la filosofía. Con un estudio de sobre la filosofía 
del siglo XX. El Ateneo. Buenos Aires. México, 
D.F. 1960.

Windelband, W. Preludios filosóficos. Figuras y 
problemas de la filosofía y de su historia. Santiago 
Rueda. Buenos Aires. 1949.

Yovel, Y. Kant and the Philosophy of History. Princeton 
University Press. Princeton, N.J. 1980.

Zöller, G. “Et in America ego. La crítica liberal 
 e igualitaria de Fichte a la colonización, la 
servidumbre y la esclavitud”, en Fichte en las 
Américas. Gaudio, M & Palermo, S; Solé, M. J. 
(Eds.). CABA. Ragif Ediciones, 2021, pp.71-96.




