EDICIONES
=] COMPLUTENSE @

Anales del Seminario de Historia de la Filosofia ESTUDIOS
e-ISSN 0211-2337

Jenaro Abasolo: fundamentacion idealista
del cuidado de la dignidad'

Pablo Martinez Becerra
Facultad de Humanidades Universidad de Playa Ancha. Doctor en filosofia, moral y politica por la Universidad de Valencia,
Espafia =

https://dx.doi.org/10.5209/ashf.91256 Recibido: 01/09/2023 ¢ Aceptado: 12/01/2024

Resumen: En este articulo se analiza la nocién de “dignidad” del filésofo chileno Jenaro Abasolo (1833-
1884). Para hacer visible los elementos que la definen, se establece una relacién conceptual con cuatro
autores fuente: Kant, Fichte, Quinet y Michelet. En general, la concepcién de dignidad de Fichte, ligada a la
plasmacion del mundo material a partir del espiritu y a la perfectibilidad, se transforma en el eje explicativo
de Quinet y Michelet, y, en esa misma medida, del enfoque idealista de Abasolo. La gravitacion de la idea de
dignidad de Kant, queda en segundo plano cuando Fichte conecta la causalidad espiritual a la conformacion
del mundo empirico mediante el trabajo. Este ultimo, como la actividad humana mas participable, muestra
que la perfectibilidad viene a ser una vocacion no solo del sabio, sino de cualquier persona en su lugar y
funcion por muy modesta que esta sea. A su vez, desde los autores mencionados, Abasolo intentara dar
con las razones que respaldan el resguardo estatal del trabajo y, en general, de las condiciones sociales y
economicas minimas que son la base del cuidado de la dignidad de las personas.

Palabras clave: Abasolo; dignidad; idealismo; espiritu; perfectibilidad

ENG Jenaro Abasolo: idealistic foundation
of caring for dignity

Abstract: This article analyzes the notion of “dignity” as defined by Chilean philosopher Jenaro Abasolo
(1833-1884). To highlight the elements that define it, a conceptual relationship is established with four source
authors: Kant, Fichte, Quinet, and Michelet. In general, Fichte’'s conception of dignity, linked to the embodiment
of the material world from the spirit and to perfectibility, becomes the explanatory axis of Quinet and Michelet,
and, to the same extent, of Abasolo’s idealistic approach. The gravitation of Kant’s idea of dignity takes a back
seat when Fichte connects spiritual causality to the shaping of the empirical world through work. The latter,
as the most participatory human activity, shows that perfectibility becomes a vocation not only for the wise,
but for anyone in their place and role, however modest it may be. In turn, drawing on the authors mentioned
above, Abasolo will attempt to find the reasons that support state protection of work and, in general, of the
minimum social and economic conditions that are the basis for the care of human dignity.

Keywords: Abasolo; dignity; idealism; spirit; perfectibility

Sumario: 1. Introduccion. 2. La nocion de dignidad de Abasolo desde cuatro fuentes. 2.1. Kant y Fichte. 2.2.
Quinet y Michelet. Conclusion. Referencias bibliograficas.

Como citar: Martinez Becerra, P. (2026). Jenaro Abasolo: fundamentacion idealista del cuidado de la
dignidad. Anales del Seminario de Historia de la Filosofia, 43 (1), 49-61.

' Estainvestigacion es parte del proyecto FONDECYT Regular, N° 1210411, titulado: “La dignidad humana como referente normativo
politico-social en la teoria de la justicia del liberalismo idealista de Jenaro Abasolo”. El proyecto es financiado por Agencia Nacio-
nal de Investigacion y Desarrollo (ANID), dependiente del Ministerio de Ciencia, Tecnologia, Conocimiento e Innovacion (Chile).

An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 49-61 49


https://dx.doi.org/10.5209/ashf.98661
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:pablo.martinez%40upla.cl?subject=
https://orcid.org/0000-0002-2866-6694

50

1. Introduccion

En el siglo XIX, se manifiesta una alta valoracion de
la razon técnica desplegada en la industria. Se trata
de una época en la que, si bien el progreso cientifico
encuentra una gran aplicacion en la creacion de ar-
tefactos de mayor eficiencia, también, es cierto que
se vuelve dificil mantener el nexo entre los experi-
mentos desarrollados en los laboratorios, que pue-
den terminar en la factura de dichos artefactos, y la
correspondiente explicacion cientifica de su operar.
A la par, abundan quienes piensan, desde su credu-
lidad cientifica, que, a la razon técnica, que da forma
a la industria, le adviene, como una consecuencia
necesaria, el progreso moral. Sin embargo, pese a
esta opinidon imperante, algunos ven a este progreso
necesitado de otras fuerzas que efectivamente le re-
conduzcan a su auténtica manifestacion. Por cierto,
hay unos pocos que, extrapolando su desdén por el
mundo industrial, juzgan su avance como un obsta-
culo para la elevacion de la humanidad.

Ahora bien, parte de la evaluacion del progreso
técnico, conlleva la pregunta por cuanto contribuye,
u obstaculiza, la manifestacion del “valor propio de
la dignidad humana”. En parte, esta es la tarea que
pretendemos abordar en este articulo, pero acotan-
dola a la perspectiva del fildosofo y publicista chileno
Jenaro Abasolo (Santiago, 1833-1884).

Es manifiesto, que preguntarnos por la relacion
entre dignidad y progreso técnico, nos permite tener
un elemento referencial clarificador, sobre todo, por-
que el eclipse del valor humano bajo la irrupcién del
maquinismo y otros problemas generados por el sis-
tema industrial, dio pie para el desarrollo de una fruc-
tifera reflexion que terminara subsumida en la deba-
tida “cuestion social”. Sin embargo, la pregunta por
la relacion entre progreso industrial y dignidad, tan
concerniente al siglo XIX, sigue implicando, de todas
formas, varias cuestiones fundamentales, por ejem-
plo: cudl es la raiz de la dignidad, qué la promueve o
la enajena, como, también, cuales son las condicio-
nes que permiten que la vida humana se mantenga a
la altura de poder ser calificada de “digna”. De acuer-
do con esto, si queremos dar una respuesta adecua-
da al problema desde la reflexion de Abasolo, debe-
mos rebasar la tension entre dignidad y los efectos
negativos de la industria, para adentrarnos en ciertos
aspectos metafisicos de la misma que, en el filésofo
chileno, se integran a su pensar desde autores afi-
nes al idealismo. Dentro de estas consideraciones
que dicen relacion con el fundamento de la dignidad,
consideramos que Abasolo se aleja de esa perspec-
tiva estoico-kantiana que la concibe como inconmo-
vible, y se situa en un enfoque que entiende que de
ella se puede decaer y que su propia manifestacion
depende de elementos condicionantes?.

Teniendo presente lo anterior, la pregunta por la
indole de la dignidad, pese a que algunos en el si-
glo XIX crean que esta resuelta al conectarla con el
progreso técnico, requiere que sea respondida des-
de otros flancos que le dan sustento. Justamente,
porque la manifestacion de la dignidad humana su-
pone diversas interconexiones, es que algunos pro-
ponen desligarla de la “concepcion universalista e

2 M. C. Nussbaum. La tradicién cosmopolita. Un noble e imper-
fecto ideal. Paidds. Bogota 2020, pp.157-220.

Martinez Becerra, P. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 49-61

individualista” de Kant, pues, sucede que, mediante
ella, la dignidad “se asimila a la idea de libertad inte-
ligible mas alla del tiempo y del espacio™. Es decir, si
bien es imposible negar que la idea de dignidad en
el siglo XIX, se asienta en buena medida en la ética
kantiana, puesto que la autonomia de la personalidad
humana sigue confiriéndole su fundamento?, se la ve
necesitada de conectarse con el mundo empiricoy la
historia. Es decir, se rechaza que algun ser encuen-
tre, sin mas, su razon de ser, o su valor, en si mismo,
y, de acuerdo con ello, la nocion de incondicionalidad
se descubre —pese a que Fichte encomiende a la filo-
sofia la tarea de encontrar el principio incondicionado
del conocimiento— en su pura negatividad en el plano
practico. Al decir de Kaufmann, “tan solo cuando la
dignidad humana no se relaciona con ningun conteni-
do es absoluta, pero entonces es también vacia”®. Es
mas, “la dignidad no es algo metafisicamente garan-
tizado, sino que requiere un futuro liberado (befreiten
Zukunft)"®. Conforme a ello, hay que atender a las aris-
tas econdmica, social y politica que dan contenido a
la dignidad, pues, de otra forma, es imposible dar una
respuesta satisfactoria, tanto respecto a su significa-
do, como a los elementos que permiten su cuidado.
Sin duda, entendemos que el progreso de la técnica
industrial, sujeta siempre a una valoracion tan ambi-
valente, es una arista econdmica que se ha de tener
en cuenta, sobre todo, cuando se trata de cuidar la
dignidad en una sociedad de masas sujeta a una alta
division del trabajo, pero, quedarse solo con ella, ma-
nifiesta unilateralidad y reduccionismo.

Contando con lo anterior, nos proponemos es-
clarecer la concepcion de dignidad defendida por
Abasolo, y, para tener un marco de analisis, estable-
ceremos dos diadas comparativas integradas por
cuatro autores referenciales en la conformacion de
dicha concepcion, a saber: Kant y Fichte, por un lado,
y Quinet y Michelet, por otro. Dando cuenta de los as-
pectos inherentes de cada concepcion de dignidad,
haremos visible la defendida por el fildosofo chileno.
Sin duda, sera crucial determinar como Abasolo, fun-
damenta la necesidad de una injerencia estatal en
la configuracion de las condiciones econdmicas que
permiten vivir a la altura de la dignidad cuando se
trata de los mas desfavorecidos. En el fondo, Fichte,
Quinet y Michelet, contribuyen a que Abasolo pueda
dar razon de la necesidad de la justicia social.

En definitiva, pretendemos establecer los pun-
tos doctrinales de los autores mencionados, que
convergen, de un modo u otro, en la filosofia politica
de Abasolo y, en especifico, en su idea de dignidad.
Parte fundamental, es dar razén de qué confiere el
valor de dignidad, pero, también, establecer los ar-
gumentos destinados a respaldar su aseguramiento
desde el Estado.

¢ J. Habermas. “El concepto de dignidad humana y la utopia
realista de los derechos humamos”. En Dianoia, v.LV, n° 64.
2010. p17.

4 |. Kant. Fundamentacién de la metafisica de las costumbres.
Alianza Editorial, Madrid, 2012, p.150: “Asi pues, la autonomia
es el fundamento de la dignidad de la naturaleza humana y
de toda naturaleza racional”.

5 A. Kaufmann. Filosofia del derecho. Universidad Externado
de Colombia. Bogota. 1999, p.334.

¢ H. J. Sandkiihler. Menschenwiirde und Menschenrechte.
Uber die Verletzbarkeit und den Schutz der Menschen. Karl
Alber Verlag. Freiburg i. Br., Miinchen, 2014, p.117.



Martinez Becerra, P. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 49-61

2. La nocion de dignidad de Abasolo desde
cuatro fuentes

Ciertamente, la influencia de ideas, a veces, toma la
forma de tenues o fuertes resonancias, de “ecos o
reverberaciones”’, pero, en otras ocasiones, se ex-
tiende respondiendo mejor alaimagen de una suerte
de pedunculos doctrinales que, al modo organico, en
el afan de crecer, fecundan las mentes de lectores y
oyentes. El propio Fichte se complacia en dar cuenta
del rol formativo y de la proyeccion de sus lecciones
al porvenir, diciendo: “Me dirijo a vosotros, jovenes,
pues, al daros una formacion, estoy formando muy
probablemente millones de hombres que todavia no
han nacido”®. Por tanto, es el mismo Fichte el que ve
en su pensamiento, un poder operativo sin prece-
dentes, porque, gracias a él, los receptores directos
de éstos, y los mas o menos proximos, proyectan, a
su vez, otras prolongaciones.

A nuestro entender, esta es la forma en que se enla-
za, oculta o manifiestamente, el pensamiento de Fichte
en aquellos pensadores que intentan dar direccion a
los primeros pasos de la republica de Chile, pues, no
se trata de conservar su pensamiento en el comparti-
mento estanco de una razén contemplativa, sino, mas
bien, de convertirlo en una idea-fuerza de las luchas
de la vida. El propio Abasolo, se conecta a la filosofia
fichteana por via indirecta, a partir de las proyeccio-
nes doctrinales de los romanticos sociales franceses
(Lamennais, Michelet, Quinet, etc.), o por medio de pu-
blicistas, en parte herederos de los anteriores, como V.
Marin, J. V. Lastarria, F. Bilbao y, sin duda, por via direc-
ta, a través de la lectura de algunas de sus obras®.

La intrepidez del filosofar de Fichte, que era la in-
trepidez de su talante, habia logrado transponer su
desdén por el gran perfil gético (gotische UmriB3), al
desdén que sentian los libertadores americanos y
los proceres de las republicas por el perfil politico
colonial que habrian de subvertir'®. Esta idea, en al-
gunos, no era una simple vibracién del pensamiento
fichteano, sino una idea fija, un clavo en el cerebro,
una idea personificada. Hay que agregar que los
lazos entre Kant, Fichte, Michelet y Quinet, que son
parte del plexo interpretativo del pensar de Abasolo,
se abonan gracias al gran rol pedagodgico y de difu-
sidon propio del krausismo (Altmeyer, Ahrens, entre
otros) que, sobre todo mediante su derecho publico,
intentaban armonizar todos los aspectos vitales del
ser humano y marcaban, sin ser la corriente filoso-
fica mas bullada —al menos en Chile—, el modo en
que debia direccionarse el destino del ciudadano
sudamericano.

7 V. Lopez-Dominguez. “Ecos y reverberaciones: la voz de Fi-
chte en la independencia de los paises sudamericanos”. En
Fichte en las Américas. Gaudio, M; Palermo, S; Solé, M. J.
(Eds.). Ragif Ediciones. CABA, 2021, pp.99-123.

& J. G. Fichte. Algunas lecciones sobre el destino del sabio. Its-
mo. Madrid. 2002, p.61.

9  Se puede acceder a las obras referenciales de Abasolo en el
catalogo que se aflade a su obra La religion de un americano.
Cenaltes. Vifia del Mar. 2016, pp.151-155.

0 J. G. Fichte. “Zuriickforderung der Denkfreiheit von den Fiirs-
ten Europens, die sie bisher unterdriickten (1793)". En Schrif-
ten zur Revolution, (haz.) Bernard Willms, Wiesbaden: Sprin-
ger, 1967, p.12; J. G. Fichte. Reivindicacion de la libertad de
pensamiento y otros escritos politicos. Técnos. Madrid. 1986,
p.7; J. Jaures. Histoire socialiste de la révolution francaise, v.
5. Editions de la Librairie de 'Humanité. Paris. 1923, p.195.

51

Es manifiesto que Quinet y Michelet, dieron a
Abasolo parte del horizonte de comprension del
idealismo aleman y, en especial, de la filosofia de
Kant y Fichte. Es decir, en estas dos fuentes fran-
cesas, encontré, como también lo hizo Bilbao, una
forma de adoptar el idealismo para proyectarlo a sus
intereses de redencioén social y politica de la gran
masa de compatriotas desheredados.

Pensamos que, para Fichte, Quinet y Michelet, el
presupuesto de la doble pertenencia (moral y empi-
rica) que Kant atribuye al ser humano, sigue siendo
crucial para respaldar la libertad y la dignidad huma-
na'. Sin embargo, rechazaban que este dualismo
condujese, por un lado, al formalismo y, por otro, a
que la dimension social y econdmica, por ser empi-
rica, llevara a Kant a dejarlas supeditadas, aseme-
jandose a un fisiocrata, a las leyes naturales’. De
acuerdo con esto, para Fichte, el dominio social y
economico, es susceptible de perfectibilidad desde
el espiritu. Sin duda, esta reconsideracion, da cuen-
ta que “lo que reclama —el filésofo de Jena— es el
derecho ilimitado del espiritu (ce qu’il réeclame, c’est
le droit illimité de I'esprit)” a injerirse en los dominios
decisivos de lo humano'. En efecto, este sera el hilo
conductor del filosofar de los cuatro pensadores
que, como dijimos, analizaremos en relacion con la
idea de dignidad abasoliana.

Cabe sostener que, si bien, la tarea parece de-
pender de las coordenadas establecidas por la fi-
losofia de Fichte, es innegable que el tema en su
comprension moderna, en general, como en la apre-
ciacion del propio Fichte, no puede obviar los postu-
lados kantianos. Ademas, se podria afirmar, si se nos
permite la simplificacion, que en Abasolo conver-
gen estos pensadores del siguiente modo: los dos
alemanes sentando las bases, y, los dos franceses,
conectando estos grandes principios del idealismo,
con el nervio mas intimo de la experiencia histérica
de los individuos, representada vivamente gracias
al efecto del colorido propio de la prosa “romanti-
ca social”. Pero, a decir verdad, era el mismo Fichte
el que habia ensefiado a pasar, sin mediacion y del
modo mas natural, de la mas alta abstraccion, a la
vivencia historica del momento, por ejemplo, esta-
bleciendo una correlacién entre la superacion del
yugo de la “cosa en si” y la liberacion de las cadenas
del Antiguo Régimen gracias a la Revolucion france-
sa. El propio Quinet, sopesando el rol europeo del
idealismo, afirma que con Fichte “por primera vez se
veia a un metafisico ayudarse abiertamente de una
revolucion flagrante para buscar en ella laimagen de
sus abstracciones”. En cierto modo, cuando se tra-
ta de aspirar a la libertad por medio del progreso de
la “ciencia”, las cadenas politicas pesan tanto como
las cadenas metafisicas™. Por su parte, Michelet,

" P.Becchi. Kant diverso. Pena, natura, dignita. Editrice Morce-
lliana. 2011, p.106.

2 H. Denis. Historia del pensamiento econémico. Ariel. Barce-
lona. 1970, p.220; C. Dierksmeier. Libertad cualitativa. Auto-
determinacion con responsabilidad mundial. Herder. Barce-
lona. 2019.

s J. Jaurés. Histoire socialiste de la révolution francaise, v. 5.
Editions de la Librairie de I'Humanité. Paris. 1923, p.195.

' E. Quinet. “Allemagne et ltalie”. En CEuvres complétes. Pag-
nerre. Paris. 1857, p.176.

' W. Janke. “Sobre el alcance filosofico del destino del hombre
(1793-1800)". En J. G. Fichte. Algunas lecciones sobre el des-



52

encuentra en Fichte la supresion de la distincion
entre razén tedrica y razén practica, “distincion que
lo paralizaba todo” y, en su lugar, “reconocié un solo
principio, muy practico, la accidn, la accion personal,
la persona o el Yo"®.

2.1.Kant y Fichte

Como apuntabamos hace mas de una década,
Abasolo se opone al criterio de universalizacion kan-
tiano, pero, tal rechazo, parte de una comprension
errada, en tanto, no distingue que las maximas uni-
versalizables descansan en el caracter racional de
las mismas, y no en la voluntad individual de desear
dicha universalidad". Es decir, Abasolo no compren-
de la transicion que se da de la determinacion empi-
rica de la razon practica a su determinacion trascen-
dental o, dicho de otra forma, no alcanza a ver que
la universalizacion supone una elevacion al querer
universal del sujeto trascendental. Dice al respecto:

“no acepto con él [con Kant] que debamos
satisfacer esa dignidad y ese deber, suje-
tando nuestra conducta al imperativo de las
maximas universales, porque todo moralista,
por malo que sea, pretende que sus maximas
son dignas de universalizarse, y [lo mismo sos-
tendria Torquemada sobre el principio de la
Inquisicion™.

Es curioso, al menos, que Russell, mas de me-
dio siglo después, incurriera en el mismo error. En
otras palabras, como Abasolo, afirmaba que la ar-
bitraria posibilidad que tiene cada uno de universa-
lizar maximas que proceden de la dimension em-
pirica de los deseos, ha de entenderse como una
objecién a la fundamentacién del filésofo aleman.
El pensador britanico solo difiere con el chileno en
que no ejemplifica con los deseos de Torquemada,
sino con los de un deprimido: “Seria muy posible
—afirma— que un melancodlico deseara que todo el
mundo se suicidara™®.

Ahora bien, mas alla de estos errores interpretati-
vos, cuando Abasolo se refiere a la “dignidad” vincu-
landola con la ética de Kant, lo hace, principalmente,
enunciando el “imperativo categorico” en su formu-
lacion que, implicando teleologia y materia moral,
establece: “Obra de tal modo que te hagas digno de
ser feliz"?°. Ciertamente, hacernos dignos de la felici-
dad, deriva de actuar por maximas universalizables,
€en consecuencia, la busqueda de la finalidad queda
subordinada a la determinaciéon de la razon practi-
ca en su uso puro. Dice, expresamente, Abasolo:
“Yo acepto con Kant que el verdadero bien esta en
hacernos dignos de ser felices, y en el cumplimiento

tino del sabio. ltsmo. Madrid. 2002, p.174.

6 J. Michelet. Histoire du XIXe siécle. Jusqu'au Waterloo. Mi-
chel Levy fréeres. Paris. 1875, p.188.

7 P. Martinez; F. Cordero. “Jenaro Abasolo, esbozo de su pen-
samiento”. Filosofia, educacién y cultura. N°. 11, 2010, p.104s.

s J. Abasolo. La personalidad politica y la América del por-
venir. Ediciones Universitarias de Valparaiso. Valparaiso.
2013, p.86.

9 B. Russell. History of Western Philosophy. Routledge. Lon-
don. 2009, p.570.

20 Immanuel Kant, KrV (B 836s.): Tue das, wodurch du wiirdig
wirst, glicklich zu sein. (A 808). Cf. Y. Yovel, Kant and the
Philosophy of History. Princeton, N.J., Princeton University
Press, 1980, pp.33-35.

Martinez Becerra, P. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 49-61

del deber augusto”?'. Sin embargo, el publicista chi-
leno, hace equivalente este principio a uno que, a la
vez que procede, en cierto modo, de Fichte, es mas
afin al krausismo. Abasolo lo expresa de la siguiente
manera: “no es necesario que el hombre viva; pero
es necesario que sea digno de la vida”?2. Se trata del
imperativo, tan propio del idealismo krauseano, de
fomentar la vida, de expandirla.

En consecuencia, podriamos plantearle a
Abasolo la pregunta que Kant desprende del impe-
rativo teleolégico antes enunciado, a saber: “coémo
llegar a ser dignos de la felicidad” (wie wir der
Gliickseligkeit wiirdig werden sollen)?3. En términos
que acomodan mas a la filosofia de Abasolo, nos
preguntamos “como llegar a ser dignos de la vida”.
Para él, el imperativo de hacernos dignos de la pro-
pia existencia es una constante en la historia moral,
por eso se interroga: ‘¢Acaso en vano han venido
repitiendo los sabios desde Jesus y Socrates hasta
Kant, que el conservarse digno de la vida vale mas
que la vida misma, y que ser digno de ser feliz vale
mas que la felicidad?”?*.

Al entender del filésofo chileno, el camino hacia la
dignidad supone para el ser humano el hacerse car-
go de su perfectibilidad, es decir, implica la expan-
sion de todo su ser. En este sentido, el caracter que
se ha llegado a atribuir al filosofar de Lastarria, de
acuerdo a su innegable veta krausista, vale también
para Abasolo, puesto que su sistema

“es el estudio de la naturaleza del hombre, es
la observacion escrupulosa de las facultades
constitutivas de esta naturaleza y de sus ten-
dencias hacia el mejoramiento progresivo. He
aqui la base de su moral, lo que acusa, a las
claras, su procedencia krausista”?°.

En concordancia con lo dicho, Abasolo entiende
que el fin de la vida es la vida misma, pero, en rela-
cion a su aumento, “porque no hay libertad sin finali-
dad, y porque la unica finalidad posible de la libertad
es lavida, y el perfeccionamiento de la vida™®.

Sin embargo, esta base krausista, no puede des-
entenderse de reflejar la idea de dignidad de Fichte,
toda vez que es él quien la conecta mas decidida-
mente al “perfeccionamiento”. Precisamente, dice
el filésofo aleman que “la humanidad puede pres-
cindir de todo, se le puede arrebatar todo, sin correr
el riesgo de perder su verdadera dignidad, excepto
la posibilidad de perfeccionarse”. A su vez, Fichte
piensa que en la posibilidad de afirmar que nuestra
existencia “no es vana ni sin propdsito”, se gene-
ra el “sentimiento de nuestra propia dignidad (das

21 J. Abasolo. La personalidad politica y la América del porvenir.
2013, p.86.

22 J. Abasolo. La personalidad politica y la América del por-
venir. Ediciones Universitarias de Valparaiso. Valparaiso.
2013, p.54.

28 |. Kant. Critica de la razon practica. FCE. México. DF. 2011,
p155.

24 J. Abasolo. La personalidad politica y la América del porvenir.
2013, p.53s.

25 L. Arrieta Canas. Un manuscrito, Algo sobre el hombre y otros
escritos. Imp. Cisneros. Santiago de Chile.1927, p.160.

26 J. Abasolo, La personalidad politica y la América del porvenir.
2013, p.141.

27 J. G. Fichte. Algunas lecciones sobre el destino del sabio. Its-
mo. Madrid. 2002, p.115.



Martinez Becerra, P. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 49-61

Gefiihl unserer Wiirde)"?8. Este sentimiento no esta
desligado del autorrespeto de aquel que se concibe
con personalidad y, por lo mismo, como “un eslabon
necesario de la gran cadena” que compone el de-
venir de la humanidad?®. Defender la autoconciencia
del propio valor existencial dentro del conjunto de la
humanidad, supone, como piensa Abasolo, que en-
tendemos que “hay un hombre sublime escondido
en todo hombre, y el deber supremo es hacerlo apa-
recer a la alta esfera de la realidad”°. Esto implica
que la doble pertenencia del ser humano, al mundo
empirico y al mundo racional, se entiende como una
relacion en la que el ser humano ha de plasmar, des-
de su espiritu, el mundo natural, manifestando asi su
personalidad y libertad. Dicho de otro modo, cabe
plasmar la impronta de la dignidad en la naturaleza,
lo cual es equivalente a dar el sello de la libertad del
espiritu al mundo material. Expresa Fichte: “la natu-
raleza debe ser para el hombre no sélo util y prove-
chosa: debe rodearlo al mismo tiempo de un modo
conveniente, asumir la impronta de su dignidad su-
perior e irradiarsela desde todas partes™'.

Conforme a esta raiz fichteana, para Abasolo, ser
digno consiste entender a crearse una “personalidad
libre”®?, ya que, como sostiene el filésofo de Jena,
ella es, “el epitome de todos los derechos” (Inbegriff
aller Rechte)®. Justamente, al hablar del lugar de la
mujer en el ambito social y politico, tal como lo hicie-
ra Fichte en Grundlage des Naturrechts refiriéndose,
en particular, al sometimiento sexual de la mujer®,
Abasolo revela su pensamiento en lo que respecta,
en general, a la formacion de la personalidad:

“presentar un gran fin a la actividad de los es-
piritus es despertar en ellos los grandes senti-
mientos del deber, entre los cuales va incluido
el de la responsabilidad personal, y por consi-
guiente, la necesidad de pensar por si mismo,
de tener convicciones propias; lo cual trae por
resultado final la personalidad libre”°.

En conformidad con lo dicho, la concepcion de
dignidad de Abasolo no le lleva a explicitar, kantia-
namente, que el ser humano posee un valor incon-
dicionado, no sujeto a precio, sino a enfocarse en
mostrar que la dignidad va unida al desarrollo moral
personal. La dignidad se expresa en el ejercicio del
espiritu, en la obra que, de una forma u otra, se plas-
ma en el mundo exterior, desde las obras mas pe-
quenas circunscritas a los pequefos espacios, hasta
las que pueden llevar a la conformacion del espacio
moral continental. Para él, el espacio geografico de
Ameérica demuestra que la “naturaleza ha hecho su
obra”, falta que el ser humano, no solo habite este

28 J. G. Fichte. Algunas lecciones sobre el destino del sabio.
2002, p.103.

29 J. G. Fichte. Algunas lecciones sobre el destino del sabio.
2002, p.103.

%0 J. Abasolo. La personalidad politica y la América del porvenir.
2013, p.164.

8" J. G. Fichte. Sobre la esencia del sabio y sus manifestaciones
en el dominio de la libertad. Técnos. Madrid.1998. p.28s.

82 J. Abasolo. La personalidad politica y la América del porvenir.
2013, p.54.

33 Cf. Sandkiihler. Menschenwiirde und Menschenrechte, p.119.

34 Sandkiihler. Menschenwiirde und Menschenrechte, p.119.

%5 J. Abasolo. La personalidad politica y la América del porvenir.
2013, p.458.

53

espacio, sino que sea un huésped digno, es decir,
“digno de los esplendores del cielo y de las bellezas
de la tierra”®®. Abasolo manifiesta que esta postura
idealista, que se revela al dar al mundo empirico el
sello del espiritu, siendo una obviedad en el mundo
germanico, es todavia desconocida en el mundo la-
tino. Dice, al respecto:

“El espiritu creador es, por consiguiente, el uni-
co que darealidad para nosotros a ese mundo
externo. Esto que es vulgar en Alemania, es un
enigma en el Mediodia, y aunque su demos-
tracion sea sumamente sencilla, no nos ocu-
paremos de ella; ahi esta Fichte, alli esta Kant
que lo han hecho. Segun esto, ese mundo ex-
terno sera para nosotros segun nuestro espiri-
tu, segun el mundo interno™’.

Ahora bien, este hacer el mundo “segun nues-
tro espiritu”, que es la sefa de la personalidad tanto
como manifestacion de la dignidad, vuelve a revelar,
a las claras, la gravitacion de Fichte. Puesto que no
se trata, como ocurre en Kant, solo de la dignidad
de poder dar cuenta de la pertenencia al mundo
inteligible, sino de actuar conforme a lo “personal-
individual”*® y a la perfectibilidad seguin la escalay el
lugar propio de cada uno®.

Como parte de esta valoracion moderna de la
subjetividad, es que Fichte, pese a su impulso to-
talizante, promueve la individualidad apreciando la
dignidad implicada en que cada uno se desarrolle
en su propio lugar y funcién. Senala el fildsofo al
respecto: “Todo estamento es necesario y merece
nuestro respeto; que lo que honra a un individuo no
es el estamento al que pertenece, sino la dignidad
con que ocupa su lugar dentro del mismo”#°. A su
vez, en Fichte, el valor personal, deriva, desde el
imperativo de autoperfeccion, en una exigencia de
deberes sociales mutuos, en una sociabilidad soli-
daria, y no en la atomizacion. Esta ultima, es contra-
ria a la comunidad propia del verdadero “organis-
mo de la libertad”, a la “intimidad universal de los
seres”*, que forman los individuos racionales como
manifestacion del desarrollo del espiritu. Cada indi-
viduo, por intrascendente que parezca para el todo,
tiene, segun Fichte, su propia “vocacion”, por ello,
el rol crucial que atribuye al “sabio”, no es contrario
a entender que cada personalidad cuenta para la
conformacion de la esfera transpersonal propia de
la libertad*2. Abasolo, en un parrafo en el que cuesta
no ver la gravitacion de Fichte, afirma:

% J. Abasolo. La personalidad politica y la América del porvenir.
2013, p.50.

87 J. Abasolo. La personalidad politica y la América del porvenir.
2013, p.367.

%8 W. Windelband. Preludios filosoéficos. Figuras y problemas de
la filosofia y de su historia. Santiago Rueda. Buenos Aires.
1949, p.189.

%9 Para mas detalles de la recepcion de Fichte por parte de
Abasolo, vid. P. Martinez Becerra; F. Cordero Morales. “Je-
naro Abasolo: sobre la gravitacion del idealismo en la con-
cepcion de la ciencia”, en Revista Anales del Seminario de
Historia de la Filosofia, 2019, 36 (3), 799-819.

40 J. G. Fichte. Algunas lecciones sobre el destino del sabio.
2002, p.107.

4 J. Abasolo. La personalidad. Cenaltes Ediciones. Vifia del
Mar. 2020, p.193.

42 @G. Gurvitch. Moral tedrica y ciencia de las costumbres. Edito-
rial América. México D. F. 1945, p.82.



54

“El yo real no puede vivir sin sociedad, esto
es, sin una relaciéon reciproca y armoniosa
con otros yo reales. Efectivamente, todos los
yo relativos que lo constituyen formando su
sociedad interior, han sido creados en virtud
de la sociedad real en que vive y a imagen
de ella. A todo ser, por pequeio que sea, y
en cualquier instante de su desarrollo, se le
encuentra siempre en relacion con el mundo
exterior, compuesto de otros yo. El yo real es
el yo real porque siempre ha tenido modos
de ser creados en virtud de una sociedad con
otros yo reales. El yo solo en si mismo, sin yo
relativos, es decir, sin sensaciones o modifi-
caciones, seria una quimera; y estos yo rela-
tivos no pueden formarse sino en la relacion
con otros yo reales”*.

Esta suerte de metafisica abasoliana de la trans-
personalidad, encuentra, ademas, en Fichte, su re-
afirmacion social y juridica en el “reconocimiento”
(Anerkennung) reciproco de la dignidad y, también,
en la vocacion que cada individuo tiene de realizar
en si la humanidad**. Dice el filésofo de Jena:

“Por su parte, él [el otro] cumple la condicién
bajo la que yo le reconozco, y me la prescribe
por mi lado. Por mi parte, anado la condicion
—le reconozco realmente y, a consecuencia
de la condicidn establecida por €l mismo, le
obligo a reconocerme categdricamente: me
obligo a tratarle de igual forma en virtud de su
reconocimiento”®,

En consecuencia, la “relacion interindividual del
reconocimiento”, al decir de Zdller, en cierta etapa
del pensamiento fichteano, es una “condicion ne-
cesaria para la posibilidad misma de la autocon-
ciencia individual”*®. Por su parte, nos dice Abasolo,
exhortandonos expresamente a indagar en la obra
de Fichte, que el necesario reconocimiento remite a
“la intimidad universal de las conciencias”. Esta inti-
midad viene a redundar en que el filésofo santiagui-
no, entienda que “el hombre sélo vale en cuanto es
representante de la sociedad en las ideas y en las
aspiraciones [...] Hombres aislados nada valen.
Este rasgo tan propio del filosofar de Fichte que
se deja ver en esta frase de Abasolo, nos recuerda
cuan certero es Xavier Léon cuando expresa que
el pensador aleman “introduce, en moral, un valor
nuevo: lo Social (introduit, en morale, une valeur
nouvelle, le Social)”*8.

43 J. Abasolo. La religion de un americano. 2016, p.65.

4 A. Honneth. La lucha por el reconocimiento. Por una grama-
tica moral de los conflictos sociales. Critica. Barcelona. 1997,
p.27; C. Dierksmeier. Libertad cualitativa. Autodeterminacion
con responsabilidad mundial. Herder. Barcelona. 2019, p.130.

45 J. G. Fichte. Fundamento del derecho natural segun los prin-
cipios de “La doctrina de la ciencia”. Centro de Estudios
Constitucionales. Madrid.1994, p.140.

4 G. Zoller. “Et in America ego. La critica liberal e igualitaria de
Fichte a la colonizacion, la servidumbre y la esclavitud”. En
Fichte en las Américas. Gaudio, M & Palermo, S; Solé, M. J.
(Eds.). CABA. Ragif Ediciones, 2021, p.90.

47 J. Abasolo. La religion de un americano. 2016, p.132.

48 X. Léon. Fichte et son temps. Il. Fichte a Berlin (1799/1813).
Premiére Partie. Lutte contre I'esprit de réaction (1799/1806).
Librairie Armand Colin. Paris. 1924, p.78; G. Gurvitch. La idea
del derecho social. Nocidn y sistema del derecho social. His-

Martinez Becerra, P. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 49-61

Es oportuno recordar en este momento, que
Ahrens —que llevo a la maxima aplicabilidad lo que
habia de certero en las reflexiones de Krause, tan
saturadas, a veces, de extrapolaciones mistico-teo-
I6gicas—, sefala aquello que distingue la libertad de
Kant de la de Fichte:

“también para Fichte la libertad es el origen
y la meta, pero no la libertad abstracta, sino
la libertad que se hace activa a través del yo
activo (durch das thétige Ich), que ha de ser
activa en la esfera juridica externa, en la di-
reccion del sometimiento de la naturaleza (die
Unterwerfung der Natur), a través del trabajo
(durch Arbeit)"*°.

Como deja claro este texto de Ahrens, el modo
de afirmacion individual como libertad, no radica, ne-
cesariamente, en el ejercicio de la excluyente praxis,
sino que se extiende al “trabajo”. Por tanto, se hace
evidente que Fichte, en su permanente pendular en-
tre lo moderno y lo premoderno, al momento de dar
un lugar al trabajo dentro de la realizacion de la ac-
tividad humana y, por tanto, dentro de la accidon que
sabe de si (libertad), inclina el péndulo a lo moderno.
A su modo de ver, el trabajo esta ligado al perfec-
cionamiento humano y, en esa misma medida, a la
dignidad. Sin duda, no sorprende que esta parte de
su pensamiento, lleve a un socialista como Jaurés
a afirmar: “Fichte habia desentrafiado lo que pron-
to se convertiria en el principio mismo de su pen-
samiento socialista, quiero decir, el papel esencial
que desempefia la fuerza de trabajo”°. Pero, no se
trataba, segun parece, de un principio sélo para “su”
pensamiento socialista, sino para la integralidad del
mismo, pues, en realidad, el socialismo fichteano ya
planteaba que “el derecho de propiedad lo confiere
s6lo el trabajo™®'.

Cabe consignar que la reconsideracion del traba-
jo que caracteriza a la modernidad, debiendo mucho
a la veta socialista de Fichte, dificilmente se puede
afirmar que le deba menos a otras fuentes, por ejem-
plo, a los fisidcratas. Sin embargo, es Fichte quien le
asigna un rol mas trascendental en la conformacion
axioldgica de la subjetividad, de la sociedad y de la
naturaleza. Jaurés lo expresa agudamente: “la fuer-
za de trabajo se le aparece [a Fichte], a través de
la diversidad de sistemas sociales y en sus meta-
morfosis, como el elemento permanente y decisivo,
creador de todo valor (créateur de toute valeur)’®?. He
aqui el anticipo mas valioso del fildsofo de Jena para
el socialismo, en particular, y para las posibles eva-
luaciones que, en general, ha de tener el trabajo fren-
te al capital en toda economia politica. Abasolo supo
ver ese efecto axioldgico del trabajo en el régimen
industrial, al sefalar que su alcance se transfiere al

toria doctrinal desde el siglo XVII hasta el fin del siglo XIX. Co-
mares. Granada. 2005, p.453.

49 H. Ahrens. Fichte’s politische Lehre in ihrer wissenschaftli-
chen, culturgeschichtlichen und allgemeinen nationalen Be-
deutung: Festrede zur Fichte-Feier an der Universitét. Veit &
Comp. Leipzig. 1862, p.12.

50 J. Jaurés. Histoire socialiste de la révolution francaise, v. 5.
Editions de la Librairie de 'Humanité. Paris. 1923, p.208.

51 K. Vorlander. Kant, Fichte, Hegel y el socialismo. Valencia. Na-
tan. 1987, p.136.

52 J. Jaurés. Histoire socialiste de la révolution francaise. 1923,
p.207.



Martinez Becerra, P. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 49-61

plano subjetivo del trabajador mismo: “Lo positivo de
la esfera industrial no es la magnitud de los graneros
y de las fabricas, sino el fendmeno del trabajo y de la
produccion tal como va a producirse en el espiritu de
los industriales, obreros y capitalistas”®®. Sin duda,
la moderna evaluacion del trabajo, que deviene del
pensamiento de protoliberales y de protosocialis-
tas, establece una nueva relacion entre subjetividad
y mundo material, que se traduce en varias conse-
cuencias para la personalidad humana a nivel univer-
sal. Para dar cuenta de esta transicion valorativa, es
muy ilustrativo el panorama descrito por Treitschke:

“La cultura de Oriente y de la antigliedad
clasica perecio tras brillantes éxitos, esos
pueblos carecieron de vitalidad duradera
porque nunca reconocieron la dignidad del
trabajo y vieron en el lamado trabajo comun,
so6lo un despreciable medio. No es cierto lo
que afirman los fanaticos del manchesteris-
mo, y que forma el pensamiento rector del
desafortunado libro de Thiers sobre la pro-
piedad, que el unico propdsito del trabajo
es adquirir propiedad. La personalidad del
hombre se muestra, se despliega en la obra;
el espiritu alcanza la conciencia de su infini-
tud solo fijandose fines finitos y siendo ac-
tivo para ellos. Disfrutando recibimos de la
naturaleza, trabajando la dominamos”®4.

Por tanto, el trabajo puede conducir a la dulce
fruicion —que en la Antigliedad se atribuia en exclu-
siva a la praxis—, que se genera a partir de lo que se
produce, dado que a este producir, ahora, si se le
atribuye un valor en si mismo. Gracias a esta nueva
valoracion del trabajo, la posibilidad de realizacion
y perfeccionamiento personal se universaliza. En la
misma medida, se universaliza, no solo la posibilidad
de realizar la dignidad, sino que se va abonando, con
razones fundadas, la posibilidad de la exigencia de
su resguardo politico®®.

Sin duda, la valoraciéon moderna del trabajo en
la que se circunscribe Fichte, le habia dado la base
para universalizar la posibilidad del perfecciona-
miento y, con ello, de incluir nuevas formas de en-
carnar la dignidad. En una carta a Constant afirma
el filésofo de Jena:

“Desde este punto de vista, el mas misero
trabajo mecanico posee igual dignidad que
la actividad espiritual suprema, ya que tanto
el primero como la ultima hacen avanzar el

53 J. Abasolo. La personalidad politica y la América del porvenir.
2013, p.127s.

54 H. Treitschke. Der Socialismus und seine Génner. Nebst ei-
nem Sendschreiben an Gustav Schmoller. Georg Reimer.
Berlin. 1875, p.30.

55 El mismo Treitschke es muy elocuente al defender que la
mas alta moralidad se puede alcanzar en las mas diversas la-
bores, siempre que estas se hagan bien: “Por eso todo traba-
jo honrado es honorable; el trabajo fiel para las necesidades
mas bajas de la sociedad no puede jamas alejar al hombre
laborioso de los fines eternos de su vida. El que ha llegado a
ser un maestro en una profesion humilde estad moralmente
mas alto que el que ha permanecido como un chapucero en
la mas noble de las artes. Tanto el pobre como el noble pue-
den conquistar la orgullosa conciencia de que estan como
un tallo en el gran campo de honor de la sociedad, de que
estan en su lugar” (H. Treitschke, Der Socialismus und seine
Go6nner1875, p.30).

55

dominio de la razon y amplian los limites de
su reino conquistado. Un campesino o un ar-
tesano que, en virtud de su deber y por mor
del todo, realiza su trabajo con un celo y una
atencion verdaderos, y lo culmina con éxito, a
los ojos de la razdon posee un rango superior
al del sabio (Gelehrten) incapaz y del filésofo
inepto. Quien hace suya esta vision de las co-
sas, no solo valorara con justicia el mundo y
sus relaciones, sino que también enaltecera
su propio valor mediante la posicion sublime
que ha alcanzado”®®.

Asi, como se advierte, la forma en que Fichte
concibe la dignidad, permite establecer razones no
utilitarias, ligadas a esta suerte de metafisica de la
comunidad de conciencias, para fundar los vinculos
asociativos dentro de la sociedad civil. Pero, ademas,
su concepcidn de la dignidad, fundamenta el deber
del Estado de poner ciertas condiciones para el de-
sarrollo de las personas. Es decir, se desprenden
consecuencias politicas del imperativo que prescri-
be larealizacion de la dignidad (libertad) de cada per-
sona, en la medida en que, con ella, se juega también
el perfeccionamiento universal de la humanidad. En
cierto modo, la libertad misma se muestra como una
tarea colaborativa que, de alguna manera, requiere
de la configuracion de un engranaje social que, cla-
ramente, es, en Fichte, fruto del reconocimiento del
otro. Al darse este reconocimiento mutuo, se supera
el inicial mecanismo de la necesidad, para dar lugar
ala armonia y reciprocidad propia de la libertad. Por
tanto, estando en juego el progreso del espiritu, de la
humanidad, es menester que el perfeccionamiento
de cada persona sea garantizado no solo desde las
fuerzas propias de la sociedad civil, sino, también,
desde las condiciones de la justicia social que han
de ser las que garanticen, para todos, el aspecto po-
sitivo basico de la libertad. Todo ello, como expresa
Heller, se debe a que “sin conservacion material no
existe el desarrollo ideal”®. Por lo mismo, el derecho
liberal de apropiacion ejercido desde la concurren-
cia econémica, encuentra en Fichte las primeras re-
gulaciones desde la consideracion del lugar que ha
de tener “el interés social de una comunidad”®8.

Justamente, al ser la dignidad fruto del perfec-
cionamiento que los seres humanos pueden alcan-
zar, no solo en las actividades elevadas y complejas,
sino en las mas humildes y simples, surgen razones
para un marco de igualdad de condiciones para al-
canzarla. Es evidente, que, para Fichte, la actividad
que puede ser desarrollada de modo mas inclusivo
es el trabajo, pero, a este ya no lo entiende como una
actividad ajena a la virtud y a la elevacion moral, sino
como un modo posible de accion en que el espiritu
moldea el mundo material. El trabajo, no servil, ni me-
canizado, se hace parte de la poderosa causalidad
del espiritu y del pensamiento. Resguardar politica-
mente el trabajo, es tanto, como resguardar la dig-
nidad, y, a la par, tanto como amparar la realizacion

5% J. G. Fichte. Filosofia de la masoneria. Cartas a Constant. Its-
mo. Madrid. 1997, p.100.

57 H. Heller. Escritos politicos. Alianza Editorial. Madrid.1985,
p.305.

58 Heller. Escritos politicos1985, p.306. Cf. Fichte, J. G. El Esta-
do comercial cerrado. Técnos. Madrid.1991.



56

de la libertad, reconociendo y promoviendo, la per-
sonalidad. En otras palabras, “el trabajo es deber de
la personalidad moral, es condicién de existencia de
la personalidad fisica: debe quedar garantizado in-
condicionalmente por el Estado”®®. Por ello, se pue-
de interpretar que “si a alguien le faltara ese trabajoy
ese sustento material, no podria realizarse como ser
libre, es decir, su libertad no estaria reconocida por
los otros, pues no se puede ser libre sin mundo”®°.

Precisamente, estos son los elementos fichtea-
nos que Abasolo asimila desde diversas fuentes y
los hace suyos. Para él, no basta con las exhorta-
ciones o invitaciones morales, para que los seres
humanos colaboren en mantener a todos en los
margenes de la dignidad. Aquel que carece de tra-
bajo, o aquel que teniéndolo no le alcanza para lo
necesario, carece de los resortes que propician el
impulso hacia la dignidad. Por ello, “la disminucion
de la miseria tiene un caracter contingente, si no se
hace dimanar de un principio mas enérgico y abso-
luto, el cual podria ser un cambio en los principios
constitucionales del Estado”®'. En otras palabras,
esta disminucién de la miseria requiere que se or-
ganice y asegure politicamente el trabajo.

Para decirlo con X. Léon, Fichte entregaba el
“fundamento racional de la solidaridad”®?. Este fun-
damento, desde todo el vuelo metafisico del fil6-
sofo de Jena, transitaba hacia una propuesta insi-
piente de un moderno Estado social, en el que se
vislumbra mas estrechamente que hay “una estricta
relacion referencial entre, por una parte, una doctri-
na del derecho liberalmente fundaday, por otra, una
filosofia econdmica socialmente comprometida”®s.
En este sentido, pese a las variaciones en la con-
cepcion del rol del Estado en Fichte, que fluctua
desde su posible supresion a su injerencia totalita-
ria, queda siempre en pie a nuestro entender, por un
lado, la necesidad de fomentar las interconexiones
asociativas dentro de la sociedad civil como parte
del impulso organizador de la razon vy, por otro, el
claro deber de dar las condiciones para buscar los
medios de suprimir al desheredado.

Justamente, estos lineamientos férreamente de-
fendidos por Fichte, que amparaban sobre todo las
condiciones de vida de aquellos que solo cuentan
con su fuerza de trabajo, fueron recepcionados, de
un modo u otro, por los autores fuente de Abasolo
que trataremos a continuacion.

2.2. Quinet y Michelet

Edgar Quinet y Jules Michelet, son parte de las
fuentes que dan a la filosofia del pensador chileno,
una forma de afrontar la historia, de entender las

59 W. Windelband, H. Heimsoeth, Historia general de la filosofia.
Con un estudio de sobre la filosofia del siglo XX. El Ateneo.
Buenos Aires. México, D.F. 1960, 524s. Cf. E. Bloch. Derecho
natural y dignidad humana. Dykinson. Madrid. 2011, p.158.

80 J. Rivera de Rosales. Fichte. La libertad es el fundamento del
conocimiento y de la moral. RBA. Barcelona. 2017, p.46s.

81 J. Abasolo. La personalidad politica y la América del porvenir.
2013, p.116.

62 X. Léon. “Le fondement rationnel de la solidarité, d’apres la
doctrine de Fichte”. En L. Bourgeois. Essai d’une philosophie
de la solidarité, Conférences et discussions présidées par
MM. L. Bourgeois et A. Croiset. Alcan. Paris. 1902, p.233.

63 C. Dierksmeier. Libertad cualitativa. Autodeterminacién con
responsabilidad mundial. 2019, p.145.

Martinez Becerra, P. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 49-61

coordenadas del devenir humano, a saber: “simbo-
lica, idealista y metafisica”®*. Estas palabras, que
estan dirigidas a caracterizar el modo de pensar de
Francisco Bilbao, su compatriota, resumen el filoso-
far de Abasolo, pero, ademas, el de varias genera-
ciones de autores que pudiendo ser calificados de
liberales sociales, son, también, catalogados de ro-
manticos, humanitarios y profetas del porvenir®®.

A nuestro entender, para responder al problema
de la dignidad que, entendemos, esta conectado al
problema del desarrollo moral, Quinet y Michelet,
habian incorporado una filosofia de la historia con la
impronta fichteana. Esta perspectiva, a su vez, ha-
bia marcado indefectiblemente la filosofia tedrica y
practica de Abasolo, ya a través de la lectura de los
mismos filésofos franceses mencionados, ya por la
lectura directa de El destino del hombre del mismo
Fichte. De un modo u otro, todos ellos, si habian re-
conocido el primado del valor operativo del espiritu
frente a la inercia de la materia, la importancia de
la actividad del querer ante el conocer y la “accion
axioldgica” de este ultimo, etc., era en buen grado
gracias a Fichte®®.

Ahora bien, los enfoques de Quinet y Michelet,
presentan tantos puntos de acuerdo que es bien di-
ficil hablar de uno sin estar retratando el pensar del
otro. Con la idea de dignidad no ocurre algo distin-
to. De todas formas, es posible revelar sus matices
atendiendo a lo dicho expresamente en las obras
de cada uno. Como “romanticos sociales”, Quinet
y Michelet, tan humanitarios como masones y libe-
rales, a la hora de considerar el estatuto de digni-
dad, partian ligandolo, al modo ilustrado, a la idea
de “progreso”. Mas, como pensadores de un siglo
maravillado por las maquinasy el hierro, se pregun-
taban, en especifico, por la relacion entre “progreso
técnico” y dignidad.

Al indagar en la idea de “dignidad” defendida por
Quinet, vemos que se revela, sobre todo, cuando di-
ferencia el principio del progreso técnico de aquel
que sustenta el progreso moral. Esta distincion no
significaba negar la estrecha relacién entre “idea e
historia”, sino darle el lugar merecido a las “energias
espirituales™®. Para el fildsofo francés, estas ener-
gias espirituales, que son fuentes del progreso mo-
ral, tienen que entrar en equilibrio con las “fuerzas
fisicas”, pues, la preponderancia de estas ultimas
provoca, precisamente, la pérdida de la “dignidad
humana”. Dice Quinet:

“La energia espiritual moral disminuye cada
vez mas al mismo tiempo que las fuerzas ma-
teriales aumentan visiblemente, esta falta total
de equilibrio produciria necesariamente el de-
rrocamiento y la caida de la dignidad humana.
El hombre desapareceria bajo la maquina”®8.

64 Z. Rodriguez. Francisco Bilbao. Su vida y sus doctrinas. Im-
prenta de “El Independiente”. Santiago de Chile.1872, p.74.

85 P. Bénichou. El tiempo de los profetas. Doctrinas de la época
romantica. FCE. México D.F. 2012.

86 W. Sauer. Filosofia juridica y social. Labor. Barcelona. 1933,
p.47.

57 P. Bénichou. El tiempo de los profetas. Doctrinas de la época
romantica. 2012, p.433.

58 E. Quinet. La Révolution religieuse au XIX siécle: Introduction
générale aux CEuvres de Philippe de Marnix. F. van Meenen.
Bruxelles. 1857, p.73.



Martinez Becerra, P. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 49-61

Por tanto, el desarrollo técnico del mundo, es
solo su desarrollo empirico, el de su exterioridad,
y podemos darle todo el tiempo posible para que
derive en progreso moral sin que se mueva ni un
apice hacia él. Esto explica que Quinet se sorpren-
diera de la pasividad con que el hombre del siglo
XIX se entregaba a los avances de la técnica, como
si estuviese convencido de que el movimiento de
inercia producida por ella bastaba para el progreso.
En este sentido, afirma Quinet:

“Contais demasiado con que la materia por si
sola os liberara y os devolvera vuestro honor,
vuestra dignidad, vuestra buena fe, vuestra
conciencia, vuestra integridad, todo lo que
estais perdiendo cada dia. Esto es una ilusion.
Podeéis buscar fuera de vosotros mismos para
encontrar a vuestro salvador en el progreso
de la mecanica en el desarrollo de la industria
s6lo en una maquina de madera o de hierro”®.

De acuerdo con esto, Quinet niega que la “indus-
tria pueda salvar a Europa”, puesto, que requiere del
concurso de las fuerzas morales. Sin ellas, la indus-
tria genera una servidumbre derivada de la claudica-
cion ante la accidon mecanica que es equivalente a la
falta de libertad. Abasolo, por su parte, se pregunta,
en clara sintonia con Quinet: ‘;qué sacamos de las
imponentes maravillas de la industria, si el espiritu
humano para quien fueron hechas y que es quien
debe gozarlas, decae incesantemente, se deprava
cada dia mas, se achicay se oscurece sin cesar?"’°.
De algun modo ambos autores, piensan que quedar
absorbidos en el mundo mecanico, es privarnos de
configurar una “historia universal”, en la que se alza
la libertad del espiritu, quedandonos solo en la “his-
toria natural”, en la que gravita la necesidad del mo-
vimiento de la materia. Entregarse a los frutos de la
industria sin el contrapeso de la actividad del espiri-
tu, es, en términos morales, decaer en dignidad.

Por su parte, Michelet se pronuncia en forma se-
mejante en tanto que, pese a alabar los efectos po-
sitivos del “ingenio mecanico” (génie mécanique),
cuando se trata de plasmar el mundo empirico, vis-
lumbra que las facilidades que acarrea tienden aem-
botar o sobreexcitar el espiritu”'. La maquina, para €l,
es uninstrumento que “da accion” (donne de I'action),
pero no ofrece una “produccion viviente (production
vivante)”’?. Ciertamente, el peligro no reside tanto
en que la maquina sea un artefacto para realizar un
trabajo conforme a la mecanica de sus partes, has-
ta llegar a un producto homogéneo y perfectamente
predecible en su factura, sino que, para Michelet, el
riesgo esta en transformar al ser humano en una ma-
quina que opera maquinas. Es decir, que se integre
sin mas al mecanismo de la necesidad, transponien-
do asi la ley de la maquina (necesidad) a la ley del
alma humana (libertad)”®. Ademas, para él, la media-
cion exagerada de la maquina en toda actividad que

8 E. Quinet. La Révolution religieuse au XIX siécle: Introduction
générale aux CEuvres de Philippe de Marnix. 1857, p.73s.

70 J. Abasolo. La personalidad politica y la América del porvenir.
2013, p.125.

7 J. Michelet. Des Jésuites. Calmann Lévy Editeur. Paris. 1879,
p.34.

72 J. Michelet. Des Jésuites. 1879, p.34.

3 J. Michelet. Des Jésuites. 1879, p.34.

57

lleva al desuso de la “accion natural, viva” (I'action na-
turelle, vivante), provoca que “en un encuentro impre-
visto, que requiere actividad espontanea, energia, un
hombre, estos instrumentos, este habito de recurrir
siempre a ellos, estorban, averglienzan, llevamos la
peor parte”™. El peligro no es tanto que la maquina
reemplace al musculo, sino al ingenio y a la destreza.

Abasolo destaca que esta inmersion fatal del ser
humano en el mundo material, a través del comercio
irreflexivo con la maquina, como si fuese un organis-
Mo sin conciencia, le lleva a la uniformidad y a la falta
de originalidad. Para él, “la originalidad es la manifes-
tacion necesaria del espiritu en marcha”, y, en con-
traste, “la uniformidad es el signo inequivoco de la
paralizacion del espiritu, entregado por completo al
servicio de los fines organicos y materiales”’®. Desde
luego, la originalidad consiste, para él, en la trabajosa
creacion de la propia personalidad, que, finalmente,
se identifica con la dignidad de la libertad. De alguna
manera, se trata de la originalidad que se desprende
de encarnar, si lo decimos con Fichte, la vocacion de
perfectibilidad que tiene todo ser humano.

Desde la idea del primado del espiritu, Abasolo
repudia a aquellos que piensan que basta con satis-
facer el estdbmago para elevar al ser humano. Segun
su entender, el camino de superacion siempre exige
conjurar las fuerzas acumuladas durante la historia,
tras generaciones, que, a su parecer, se encuentran
en su siglo a punto de manifestarse en una nueva
humanidad. Justamente, como ya lo expresamos, en
América, dicha humanidad, ha encontrado las condi-
ciones propicias, al ser un generoso espacio tutelar,
para la satisfaccion de las necesidades, pero, antes
que ellas, para el autorreconocimiento y el recono-
cimiento mutuo de la dignidad de las personas. No
obstante, llama la atencidon que Abasolo, al momento
de destacar la indignidad de partir por las necesida-
des del cuerpo, tome a Jules Simon como ejemplo
de este proceder. Lo cierto es que Abasolo malen-
tiende al autor francés, al tomar una frase aislada
como el contenido global de su filosofar.

Tratando en mas detalle el asunto, se puede
afirmar que, al entender de Abasolo, Simon estaria
defendiendo la hegemonia del “hombre del trabajo
y de la economia”, que “rinde culto a la riqueza” y a
la satisfaccion corporal. Se pregunta Abasolo: ‘0
acaso diremos como M. Jules Simon, «principie-
mos por el principio, que son las necesidades de mi
cuerpo»?”’8, El mismo responde, censurando al autor
francés, que “eso es bajo y es absurdo”, puesto que,
para él, “antes del derecho de vivir esta el deber mas
sagrado de los deberes, que es el de «ser digno de
la vida»™”’. Pero, debemos sefialar, que esta interpre-
tacion, esta alejada del verdadero pensamiento de
Simon, pues, en él, es un asunto de dignidad reba-
sar las necesidades del cuerpo hacia las del espiritu.
De hecho, en su libro dedicado a la libertad politica,
afirma que “no sdlo de pan vive el hombre” y, afade,

% J. Michelet. L’Etudiant. Calmann Lévy Editeur. Paris. 1877,
p.40.

75 J. Abasolo. La personalidad politica y la América del porvenir.
2013, p.53.

6 “Mais commencons par le commencement, c'est-a-dire par
les besoins de mon corps” (J. Simon, La liberté civile. Librairie
Hachette. Paris. 1872, p.92).

7 J. Abasolo. La personalidad politica y la América del porvenir.
2013, p.439.



58

que “estamos hechos para una sociedad del espiritu,
para poner en comun nuestras ideas y sentimientos,
para trabajar, amar y rezar juntos”’®. En consecuen-
cia, si Simon defiende que “una sociedad que no ga-
rantizara las necesidades de nuestro cuerpo estaria
fracasando en la parte mas noble de su tarea”, no lo
hace desde una perspectiva puramente econdémica
o fisioldgica, sino, con la permanente intencion, tan
propia de Fichte, de elevar a los individuos al desa-
rrollo del espiritu en el que se consuma la dignidad.
Se suma a lo sostenido, que los pensadores fran-
ceses aqui tratados y el propio Abasolo, consideran,
al modo republicano, que la raiz de las relaciones
emancipadas de la dominacion, esta en la posesion
de un minimo de propiedad. Nos ilustra respecto al
empeno por poseer algo de tierra, dado su efecto
liberador, la situacion relatada por Michelet en su
libro El pueblo —con su caracteristica locuacidad y
mediante el uso de una de sus innumerables fuentes
histéricas—, en la que un padre exhorta a su hijo:

“«Viviras —dice el padre— o moriras, hijo
mio, pero si vives, tendras tierral» ;No es
esto una cosa muy dura de decir casi impia?
Consideremos bien esto antes de decidir. «Tu
tendras tierra —quiere decir—: jtu no seras un
mercenario que se toma y se despide mafa-
na!l; jtu no seras siervo por tu alimento cotidia-
no, seras libre...»""°,

Se trata, por tanto, de la libertad positiva resguar-
dada por la posesion de un trozo de tierra, es decir,
de la independencia econdmica que viene a ser
condicion de la virtud. Sin duda, Michelet, conecta
la independencia econdmica con la independencia
moral propia de la dignidad de aquel que le cabe po-
seer caracter: “«jLibre!» Gran palabra que engloba,
en efecto, toda la dignidad humana: ninguna virtud
existe sin libertad”€°.

Ahora bien, complementando lo anterior, es re-
levante sostener que, tanto Quinet y Michelet, como
Abasolo, defenderian, sin desmarcarse del liberalis-
mo y de la ruta marcada por Fichte, que la dimension
politica puede injerirse en una medida prudente en
poner las condiciones econdmicas de la perfectibi-
lidad social, sobre todo, en la de los individuos mas
desposeidos. De esta forma, el principio de libertad,
irrevocable para el liberalismo, se conjuga con el res-
guardo, desde la politica del Estado, del principio de
igual dignidad de todos los seres humanos. Estos
autores franceses, sin dejar de lado a Simon, con-
cuerdan en que la primacia del espiritu no significa
despreocupar las condiciones econdmicas de la li-
bertad y de la dignidad, sino que, por el contrario, ha
de existir, incluso, un deber comun de concederlas
minimamente a nivel politico.

Por tanto, si las condiciones juridicas de la adqui-
sicion de propiedad o de un minimo de bienes, no
son suficientes para que los “menos favorecidos por
la loteria de la vida” adquieran las condiciones ma-
teriales de su libertad, Michelet, en acuerdo con los
liberales humanitarios, piensa que se ha de acudir en

78 J. Simon, La liberté politique. Librairie Hachette et Cie. Paris.
1867, p.201.

7 J. Michelet. El pueblo. FCE. México DF. 1991, p.43s.

80 J. Michelet. El pueblo. 1991, p.45.

Martinez Becerra, P. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 49-61

su socorro desde el Estado®'. Por ello, advierte a los
“hombres de la plata”, a los “hombres de la econo-
mia” de Abasolo, que mientras exista un “gobierno
econoémico”, no habra temor en gastar en ayudar a
los mas desfavorecidos “a sostenerse y trabajar” (@
se soutenir et & travailler)®?. En especifico, cuando
Michelet pronuncia estas palabras, se esta refiriendo
alas mujeres pobres, pues, ellas son la viva muestra
de como las condiciones adversas pueden provocar
el decaimiento de la dignidad hasta volverse irrever-
sible. Por ello, a su entender, es menester buscar las
condiciones de justicia social que les devuelva la
dignidad mediante el trabajo, dice al respecto:

“Los que no gustan de los impuestos para [so-
correr] pobres en general, ni al Estado como
fabricante, aprobarian tal vez, sin embargo,
los talleres temporales abiertos a las mucha-
chas pobres condenadas de otro modo a la
prostitucion”es.

Del mismo modo, en Abasolo, “el Estado no debe
limitarse a reprimir el mal publico y a dejar que el
bien venga por si solo”®*. Sobre todo, Abasolo en-
tiende que siendo la “esfera econdémica” aquella en
que se producen los mayores males, “el derecho que
el Estado tiene de procurar a esta esfera las mejo-
res condiciones de actividad para conseguir sus fi-
nes, es un derecho positivo”®®. Se muestra bastante
claro, para el fildésofo chileno, que ese “bien” podra
aparecer en los ambitos sociales donde hay ciertas
capacidades, pero, en ningun caso donde se carece
de las condiciones de entrada suficientes. Por ello,
Abasolo cree necesario establecer un “sistema de
emancipacion social” apoyado en el Estado, ten-
diente a la elevacion moral®®, mediante el asegura-
miento de “las precondiciones de una vida que esté
a la altura de la dignidad humana"®”.

Conclusion

Al concluir la tarea de analizar la idea de dignidad
presente en la obra de Abasolo, estableciendo el
nexo con cuatro fuentes referenciales (Kant, Fichte,
Quinet y Michelet), podemos articular los resulta-
dos a partir de dos ejes conceptuales. Por un lado,
la dignidad a) se manifiesta como una cualidad de
aquel ser que es capaz de sobrepujar mas alla de las
determinaciones empiricas, y, por otro, b) esta unida
a las actividades que permiten el perfeccionamien-
to del ser humano. Es decir, bajo los diversos mati-
ces y diferencias presentes en los autores tratados,
estos son los aspectos fundamentales. Sin duda,
el modo en que Abasolo entiende ambos aspectos
estd mas cerca de Fichte, Quinet y Michelet, pero,

8 J. Michelet. Le prétre, la femme et la famille. Michel Levy fre-
res. Paris. 1875, p.XXI.

82 J. Michelet. Le prétre, la femme et la famille 1875, p.XXI.

8 J. Michelet. Le prétre, la femme et la famille 1875, p.XXI.

8 J. Abasolo. La personalidad politica y la América del porvenir.
2013, p.337.

8 J. Abasolo. La personalidad politica y la América del porvenir.
2013, p.127.

8 J. Abasolo. La personalidad politica y la América del porvenir.
2013, p.261.

8 M. C. Nussbaum. Crear capacidades. Propuesta para el de-
sarrollo humano. Paidds. Barcelona. 2012, p.95; P. Martinez;
F. Cordero. “Jenaro Abasolo: Liberalismo y Estado social de
derecho”. Hybris. Revista de Filosofia, Vol. 8 N°. 2, 2017, p.120.



Martinez Becerra, P. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 49-61

contrastando con Kant, se dejan ver los matices de
las propuestas de todos ellos. Pasemos a considerar
en mayor detalle ambos puntos.

Respecto al punto a), sehalabamos que, desde
una reconsideracion, pretendidamente superado-
ra del dualismo kantiano implicado en la idea de
doble pertenencia, tanto Fichte como los dos auto-
res franceses, piensan gue el primado del mundo
espiritual sobre el material, configura la dignidad
de las personas. Por tanto, la dignidad no des-
cansa en un pretendido encuentro trascendental
con el homo noumenon, posible luego de haberse
sacudido al homo phaenomenon, sino en una per-
sonalidad que quiere conquistar su dignidad, tam-
bién, en lo externo y relativo (Becchi). En otras pa-
labras, los tres autores europeos, entienden, como
lo hara también Abasolo, diferenciandose de Kant,
que la dignidad no puede consistir en la “coaccion
incondicional” del deber®®, sino, mas bien, en la
elevacion espiritual del mundo empirico. En con-
secuencia, y nuevamente en contraste con Kant, la
dignidad, se realiza, para ellos, en relacion al mun-
do material y no en relacion a un abstracto sujeto
trascendental que se manifiesta cuando los suje-
tos facticos actuan por maximas universalizables.
Recogiendo esta idea, Abasolo, piensa que una
vida digha supone la expansion de la personalidad
como libertad de acuerdo a su circunstancia vital.
Se trata de fomentar el valor de la personalidad,
ciertamente manteniendo los designios de la hu-
manidad, pero, dando lugar a la vocaciéon de cada
uno segun su situacion particular. En cierto modo,
la persona manifiesta su dignidad cuando devie-
ne en “potencia creadora” del mundo moral, o sea,
cuando es capaz de “espiritualizar” el espacio ma-
terial, fisico y geografico. Evidentemente, Quinet,
Michelet y Abasolo, al vivir en un tiempo mas au-
tomatizado que el del pensador de Jena, a su vez,
definen la dignidad en relacion con la posibilidad
de no verse absorbido por el maquinismo de la in-
dustria y por un entorno automatizado.

Al sefialar lo anterior, conectamos con el segun-
do aspecto b), en tanto que la dignidad se realiza en
la busqueda de “perfeccionar” el propio ser en rela-
cion al deber social que a cada uno le toca. Abasolo,
como Fichte, Quinet y Michelet, entienden que no se
trata de preservar una personalidad moral que ha de
confundirse sin mas con la humanidad, sino de fo-
mentar la “personalidad fisica” para asi hacer posi-
ble la personalidad moral. Esta personalidad fisica,
en principio, se perfecciona mediante el trabajo que,
a su vez, es manifestacion del caracter activo del
alma humana que, precisamente, no es sustancia,
sino accion. Para el autor chileno, como para Fichte,
Quinet y Michelet, el trabajo humano puede ser el re-
flejo del espiritu y no meramente el reflejo inerte de
las leyes de la mecanica.

Anadamos, que dentro del ideario abasoliano,
la idea de dignidad se conecta con la aspiracion
de conformar, no solo la personalidad individual, o
bien, la social, sino aquella que, a su entender, las

8 “Immanuel Kant «Sobre el tratado de Schiller de la graciay la
dignidad»”. En F. Schiller. Sobre la gracia y la dignidad; Sobre
poesia ingenua y poesia sentimental y una polémica: Kant,
Schiller, Goethe, Hegel. Icaria Editorial, Barcelona, 1985,
p.161.

59

subsume, a saber: la personalidad politica. Su desa-
rrollo esta en plena consonancia con el imperativo
de Fichte que prescribe el perfeccionamiento y que
se confunde con el fin moral de extender el propio
ser en todas direcciones. Este fin moral, que se co-
necta en el liberalismo con el fin politico de poner las
condiciones de la libertad, en el liberalismo social de
Abasolo, se amplia, en acuerdo con los autores que
aqui hemos situado como referentes, al deber de
poner las condiciones del resguardo de la dignidad.
Es decir, el ideal de perfectibilidad, que, moderna-
mente, se ha cuidado de la intervencion arbitraria del
poder politico en el desarrollo libre de las personas,
asume que, ademas, existe la necesidad de asegu-
rar las condiciones positivas minimas (econémicas,
sociales), que permiten que las personas, universal-
mente, se mantengan en los margenes de una vida
calificable de digna.

Insistimos, entonces, que, Abasolo, entiende,
como los autores fuente aqui referidos, que el avan-
ce moral de los individuos y de los pueblos, es un
avance en la dignidad. Sin embargo, hemos destaca-
do que, en el régimen moderno de libertad, es nece-
sario cautelar dicho valor “politicamente”. Esto quie-
re decir, que la creacion de la personalidad moral y
politica, requiere dar un paso hacia su tratamiento en
el derecho publico que derive en que se sancionen
constitucionalmente ciertas normas de ayuda so-
cial. El cuidado de la dignidad, que es el cuidado de
la personalidad, para el pensador chileno, requiere
de ciertos derechos que permitan que la vida de las
personas se mantenga dentro de los umbrales de la
dignidad. Es decir, mantener a las personas dentro
de un minimo nivel de calidad de vida, no solo de-
pende de la educacion moral de la sociedad, que po-
sibilita tanto la autodeterminacién econémica como
la caridad o la filantropia, sino de la justicia social o
solidaridad dependiente del Estado. En cierto modo,
en el enfoque abasoliano, existe un nexo, dificil de
soslayar en las sociedades industriales de masas,
entre el cuidado de la dignidad y la justicia social.
La consagracion normativa de ciertos derechos ten-
dientes a asegurar la vida digna, respalda la autoafir-
macion de las personas, el reconocimiento mutuo, y
da a “los pobres una nocién mas activay mas enérgi-
ca de sus derechos, manifestandose al exterior con
la severidad de la dignidad ofendida”®°.

Ciertamente, aunque hoy no parezca conducente
buscar “las razones metafisicas de la solidaridad”,
si permanece vigente ahondar en las razones de
un Estado de justicia, que sin mirar con desdén los
deseos de las personas, se enfoque en solventar un
minimo de necesidades de acuerdo a una contrafac-
tica idea de dignidad.

Bibliografia

Abasolo, J. La personalidad. Cenaltes Ediciones.
Vifia del Mar. 2020. Edicion, Traduccion, Estudio
Introductorio, Notas y Apéndices de Francisco
Cordero y Pablo Martinez.

89 J. Abasolo, La personalidad politica. 2013, p.116. Cf. Martinez,
P; Cordero, F. “El liberalismo social de Jenaro Abasolo. Via
politica hacia la habilitacion del desheredado en el régimen
industrial del siglo XIX". Veritas, N°. 53 (diciembre 2022), p.
73.



60

Abasolo, J. La personalidad politica y la América del
porvenir. Ediciones Universitarias de Valparaiso.
Valparaiso. 2013. Edicion, Estudio Introductorio,
Notas y Apéndices, de Pablo Martinez y
Francisco Cordero.

Abasolo, J. La religion de un americano. Cenaltes
Ediciones. Vifia del Mar. 2016. Edicion, Estudio
Introductorio, Notas y Apéndices de Francisco
Cordero y Pablo Martinez.

Ahrens, H. Fichte’s politische Lehre in ihrer
wissenschaftlichen, culturgeschichtlichen und
allgemeinen nationalen Bedeutung: Festrede
zur Fichte-Feier an der Universitdt. Veit &
Comp. Leipzig. 1862.

Arrieta Canas, L. Un manuscrito, Algo sobre el
hombre y otros escritos. Imp. Cisneros. Santiago
de Chile.1927.

Becchi, P. Kant diverso. Pena, natura, dignita. Editrice
Morcelliana. 2011.

Bénichou, P. El tiempo de los profetas. Doctrinas de la
época romantica. FCE. México D.F. 2012.

Bloch, E. Derecho natural y dignidad humana.
Dykinson. Madrid. 2011.

Denis, H. Historia del pensamiento econdmico. Ariel.
Barcelona. 1970.

Dierksmeier, C. Libertad cualitativa.
Autodeterminacion con responsabilidad mundial.
Herder. Barcelona. 2019.

Fichte, J. G. “Zurlickforderung der Denkfreiheit
von den Firsten Europens, die sie bisher
unterdriickten  (1793)", en Schriften zur
Revolution, (haz.) Bernard Willms, Wiesbaden:
Springer, 1967, pp.10-33.

Fichte, J. G. Algunas lecciones sobre el destino del
sabio. Iltsmo. Madrid. 2002.

Fichte, J. G. El destino del hombre. Aguilar. Madrid.
1963.

Fichte, J. G. El Estado comercial cerrado. Técnos.
Madrid.1991.

Fichte, J. G. Filosofia de la masoneria. Cartas a
Constant. Itsmo. Madrid. 1997.

Fichte, J. G. Fundamento del derecho natural segunlos
principios de “La doctrina de la ciencia”. Centro
de Estudios Constitucionales. Madrid.1994.

Fichte, J. G. Reivindicacion de Ila libertad de
pensamiento y otros escritos politicos. Técnos.
Madrid. 1986.

Fichte, J. G. Sobre la esencia del sabio y sus
manifestaciones en el dominio de la libertad.
Técnos. Madrid.1998.

Gurvitch, G. La idea del derecho social. Nocién y
sistema del derecho social. Historia doctrinal
desde el siglo XVIl hasta el fin del siglo XIX.
Comares. Granada. 2005.

Gurvitch, G. Moral tedricay ciencia de las costumbres.
Editorial América. México D. F. 1945.

Habermas. J. “El concepto de dignidad humanay la
utopia realista de los derechos humamos”, en
Dianoia, v.LV, n° 64. 2010. p.17.

Heller, H. Escritos politicos.
Madrid.1985.

Honneth, A. La lucha por el reconocimiento. Por
una gramatica moral de los conflictos sociales.
Critica. Barcelona. 1997.

Janke, W. “Sobre el alcance filosofico del destino del
hombre (1793-1800)", en Fichte, J. G. Algunas

Alianza Editorial.

Martinez Becerra, P. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 49-61

lecciones sobre el destino del sabio. ltsmo.
Madrid. 2002, pp.173-185.

Jaurés, J. Histoire socialiste de la révolution
francaise, v. 5. Editions de la Librairie de
I'Humanité. Paris. 1923.

Kant, |. Critica de la razon practica. FCE. México.
DF. 2011.

Léon, X. “Le fondement rationnel de la solidarité,
d’aprés la doctrine de Fichte”, en L. Bourgeois
(Ed.). Essai d’une philosophie de la solidarité,
Conférences et discussions présidées par MM.
L. Bourgeois et A. Croiset. Alcan. Paris. 1902,
pp.233-254.

Léon, X. Fichte et son temps. Il. Fichte a Berlin
(1799/1813). Premiére Partie. Lutte contre I'esprit
de réaction (1799/1806). Librairie Armand Colin.
Paris. 1924.

Lopez-Dominguez, V. “Ecos y reverberaciones: la
voz de Fichte en la independencia de los paises
sudamericanos”, en Fichte en las Américas.
Gaudio, M; Palermo, S; Solé, M. J. (Eds.). Ragif
Ediciones. CABA, 2021, pp.99-123.

Martinez, P; Cordero, F. “El liberalismo social de
Jenaro Abasolo. Via politica hacia la habilitacion
del desheredado en el régimen industrial del
siglo XIX”, en Veritas, N°. 53 (diciembre 2022),
pp.61-86.

Martinez, P; Cordero, F. “Jenaro Abasolo, esbozo
de su pensamiento”, en Filosofia, educacion y
cultura. N°. 11, 2010, pp. 91-108.

Martinez, P; Cordero, F. “Jenaro Abasolo: Liberalismo
y Estado social de derecho”, en Hybris. Revista
de Filosofia, Vol. 8 N°. 2, 2017, pp. 105-133.

Martinez, P; Cordero, F. “Jenaro Abasolo: sobre la
gravitacion del idealismo en la concepcidén de la
ciencia”, en Anales del Seminario de Historia de
la Filosofia, 2019, 36 (3), pp.799-819. ]

Michelet, J. Des Jésuites. Calmann Lévy Editeur.
Paris. 1879.

Michelet, J. El pueblo. FCE. México DF. 1991.

Michelet, J. Histoire du XIXe siécle. Jusqu’au
Waterloo. Michel Levy fréres. Paris. 1875b.

Michelet, J. L’Etudiant. Calmann Lévy Editeur. Paris.
1877.

Michelet, J. Le prétre, la femme et la famille. Michel
Levy freres. Paris. 1875a.

Nussbaum, M. C. Crear capacidades. Propuesta para
el desarrollo humano. Paidés. Barcelona. 2012.

Nussbaum, M. C. La tradicion cosmopolita. Un noble
e imperfecto ideal. Paidds. Bogota 2020.

Quinet, E. “Allemagne et Italie”, en CEuvres complétes.
Pagnerre. Paris. 1857a.

Quinet, E. LaRévolution religieuse au XIX siécle:
Introduction générale aux CEuvres de Philippe de
Marnix. F. van Meenen. Bruxelles. 1857b.

Rivera de Rosales, J. Fichte. La libertad es el
fundamento del conocimiento y de la moral. RBA.
Barcelona. 2017.

Rodriguez, Z. Francisco Bilbao. Suviday sus doctrinas.
Imprenta de “El Independiente”. Santiago de
Chile.1872.

Russell, B. History of Western Philosophy. Routledge.
London. 20009.

Sandkiihler, H. J. Menschenwiirde und
Menschenrechte. Uber die Verletzbarkeit und
den Schutz der Menschen. Karl Alber Verlag.
Freiburg i. Br. Miinchen. 2014.



Martinez Becerra, P. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 49-61

Sauer, W. Filosofia juridica y social. Labor. Barcelona.
1933.

Schiller. F. Sobre la gracia y la dignidad; Sobre poesia
ingenua y poesia sentimental y una polémica:
Kant, Schiller, Goethe, Hegel. Icaria Editorial.
Barcelona. 1985.

Simon, J. La liberté civile. Librairie Hachette. Paris. 1872.

Simon, J. La liberté politique. Librairie Hachette et
Cie. Paris.1867.

Treitschke, H. Der Socialismus und seine Génner.
Nebst einem Sendschreiben an Gustav
Schmoller. Georg Reimer. Berlin. 1875.

Vorlander, K. Kant, Fichte, Hegel y el socialismo.
Valencia. Natan. 1987. Trad. Javier Benet.

61

Windelband, W. Heimsoeth, H. Historia general de
la filosofia. Con un estudio de sobre la filosofia
del siglo XX. El Ateneo. Buenos Aires. México,
D.F. 1960.

Windelband, W. Preludios filosoficos. Figuras y
problemas de lafilosofiay de su historia. Santiago
Rueda. Buenos Aires. 1949,

Yovel, Y. Kant and the Philosophy of History. Princeton
University Press. Princeton, N.J. 1980.

Zoller, G. “Et in America ego. La critica liberal
e igualitaria de Fichte a la colonizacién, la
servidumbre y la esclavitud”, en Fichte en las
Américas. Gaudio, M & Palermo, S; Solé, M. J.
(Eds.). CABA. Ragif Ediciones, 2021, pp.71-96.





