
187An. Sem. His. Filos. 43 (1), 2026: 187-207

“El círculo de la filosofía y la historia de la filosofía” 
de G. Gentile y su discusión epistolar con B. Croce. 

Estudio introductorio, traducción y notas1

https://dx.doi.org/10.5209/ashf.104987� Recibido: 18/09/2025 • Aceptado: 22/09/2025

Resumen: Este trabajo ofrece la traducción al español de la nota que Giovanni Gentile escribió acerca de El
círculo de la filosofía y la historia de la filosofía a finales de 1906, concebida como apéndice a la conferencia 
con la que inauguró su cátedra en la Universidad de Palermo en enero de 1907. La nota y la conferencia 
suscitaron el inmediato rechazo de Benedetto Croce, dando origen a una intensa polémica epistolar entre 
ambos filósofos italianos, sostenida entre diciembre de 1906 y febrero de 1907, que también se presenta 
aquí traducida íntegramente. El trabajo se abre con un estudio preliminar que examina la centralidad del 
concepto de historia en el actualismo, el papel de la nota en la evolución del pensamiento gentiliano, su 
recorrido editorial y algunas consideraciones sobre el intercambio epistolar.
Palabras clave: actualismo; Benedetto Croce; Giovanni Gentile; historia de la filosofía; idealismo italiano; 
neohegelianismo.

ENG “The Circle of Philosophy and the History of Philosophy” 
by G. Gentile and His Epistolary Discussion with B. Croce. 

Introductory Study, Translation, and Notes
Abstract : This work offers the Spanish translation of the note that Giovanni Gentile wrote on The Circle
of Philosophy and the History of Philosophy at the end of 1906, conceived as an appendix to the lecture 
with which he inaugurated his professorship at the University of Palermo in January 1907. The note and the 
lecture provoked the immediate rejection of Benedetto Croce, giving rise to an intense epistolary controversy 
between the two Italian philosophers, conducted between December 1906 and February 1907, which is also 
presented here in its entirety in Spanish translation. The work opens with a preliminary study examining the 
centrality of the concept of history in Actualism, the role of the note in the evolution of Gentile’s thought, its 
editorial history, and some reflections on the epistolary exchange.
Keywords: Actualism; Benedetto Croce; Giovanni Gentile; History of Philosophy; Italian idealism; Neo-
Hegelianism.

Sumario: Estudio introductorio. 1. Centralidad del concepto de historia en el pensamiento de Gentile. 2. El
círculo en el desarrollo intelectual de Gentile. 3. Historia editorial de El círculo. 4. Algunas observaciones 
sobre la discusión epistolar. El círculo de la filosofía y la historia de la filosofía (Giovanni Gentile). La discusión 
epistolar entre Gentile y Croce.

Cómo citar: Zúnica García, A. (2026). “El círculo de la filosofía y la historia de la filosofía” de G. Gentile y su 
discusión epistolar con B. Croce. Estudio introductorio, traducción y notas. Anales del Seminario de Historia
de la Filosofía, 43 (1), 187-207.

1	 Financiación: El autor de este trabajo disfruta de un contrato postdoctoral en la Facultad de Filosofía de la Universidad de Sevilla 
financiado por la Consejería de Transformación Económica, Industria, Conocimiento y Universidades de la Junta de Andalucía. 

Anales del Seminario de Historia de la Filosofía
e-ISSN 0211-2337

F U E N T E S  Y  T E X TOS  O R I G I N A L E S

Alfonso Zúnica García
Universidad de Sevilla 

https://dx.doi.org/10.5209/ashf.98661
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:alfonsozunica%40gmail.com?subject=
https://orcid.org/0000-0003-2997-563X


188 Zúnica García, A. An. Sem. His. Filos. 43 (1), 2026: 187-207

Estudio introductorio

1. �Centralidad del concepto de historia en el 
pensamiento de Gentile

Una de las constantes centrales del pensamiento de 
Giovanni Gentile fue la conceptualización de la histo-
ria, es decir, el esfuerzo por comprender filosófica-
mente el desarrollo histórico del espíritu humano en 
todas sus dimensiones. Para Gentile, lo propio del es-
píritu no es ser, sino hacerse, tesis que resumía revisi-
tando el lema viquiano como verum est factum quate-
nus fit2. La realidad espiritual no es un hecho, un dato, 
un estado del ser, sino su propio hacerse, su desarro-
llo. Es más, en sentido estricto –sostiene Gentile– no 
debería decirse que el espíritu es su desarrollo, sino 
que ese desarrollo se actúa, se realiza:

Para el idealismo, queriendo atribuir a las pa-
labras su más riguroso significado, no existe 
un espíritu ni el Espíritu: porque ser y espíritu 
son términos contradictorios, y un espíritu (una 
realidad espiritual, un poeta, por ejemplo, o 
una poesía) por el mero hecho de ser, no sería 
espíritu. En efecto, que es se puede decir de 
aquello que el espíritu opone a sí como térmi-
no de su actividad trascendental. Cuando de-
cimos que es él mismo, sólo queremos decir, 
si tenemos un concepto filosófico, que es su 
desarrollo, es decir, propiamente, que dicho 
desarrollo se actúa3.

Estas palabras, con las que el Gentile actualis-
ta define el espíritu, dan buena cuenta de la cen-
tralidad que tuvo en la formación de su filosofía el 
concepto de historia. Tanto es así que el propio 
Gentile, al final de su vida, señaló la comprensión 
de la realidad histórica del espíritu como «la vía 
maestra» de su filosofía4.

Por ello, la lectura de los primeros textos con los que 
Gentile empezó a formular los rudimentos del actualis-
mo resulta determinante para comprender el actualismo 
en su concreto proceso de gestación. Ése es el motivo 
por que quisimos publicar por primera vez en español la 
conferencia con la que, en enero de 1907, Gentile esbo-
zó por primera vez un nuevo concepto de espíritu discu-
tiendo El concepto de historia de la filosofía5.

Y por ese mismo motivo ofrecemos aquí, también 
por primera vez en español, la nota que Gentile es-
cribió a modo de apéndice de la conferencia, El cír-
culo de la filosofía y la historia de la filosofía. La nota 
provocó una larga discusión epistolar con Croce que 
se extendió desde los últimos meses de 1906 hasta 
los primeros de 1907 y que también ofrecemos aquí 
por primera vez en traducción española.

2	 Aunque la influencia de la filosofía viquiana en la formación 
del actualismo ha sido generalmente desatendida, me pa-
rece que una adecuada comprensión del alcance metafísico 
del actualismo ha de pasar por la lectura que Gentile hace 
las obras de Vico. Sobre este tema, me permito remitir a mi 
trabajo Bases para una interpretación de Gentile a partir de 
(su) Vico, en «Cuadernos sobre Vico» 37 (2023), pp. 261-281.

3	 Gentile, Teoria generale dello spirito come atto puro, Le Lette-
re, Firenze 2012, cap. III, § 2.

4	 Gentile, Filosofia della storia, Le Lettere, Firenze 1996, p. 106.
5	 A. Zúnica García, “La conferencia de Giovanni Gentile “El 

concepto de historia de la filosofía”. Introducción y traduc-
ción”, en Anales del seminario de historia de la filosofía, 39/1, 
2022, pp. 225-243.

2. �El círculo en el desarrollo intelectual de 
Gentile

Como decíamos, la nota, unida a la conferencia que 
completa, representa un momento decisivo en la evo-
lución del pensamiento gentiliano. Ambos textos fue-
ron escritos en un momento de transición en la vida in-
telectual de su autor. Durante los meses a caballo entre 
1906 y 1907, Gentile gana una plaza como profesor de 
historia de la filosofía en la Universidad de Palermo6, 
por lo que abandona la ciudad de Nápoles donde ha-
bía emprendido la intensa colaboración con Benedetto 
Croce que revolucionó la cultura filosófica italiana.

Gentile había llegado a Nápoles en 1900, poco 
después de terminar sus estudios universitarios y tras 
conseguir una plaza como profesor de filosofía en un 
instituto. Allí completó su formación: terminó de leer 
las obras de Spaventa, llegando incluso a publicar una 
recopilación de sus escritos filosóficos, muchos de 
ellos hasta entonces inéditos; profundizó en la tradi-
ción idealista que había recibido en la universidad de 
mano de Donato Jaja; e inició una reconstrucción de 
la historia de la filosofía italiana. Todos esos estudios 
lo llevaron a elaborar un pensamiento propio cada vez 
más crítico con el de sus maestros.

Un hito en ese sentido se produjo en 1903. Croce 
decidió fundar, en colaboración con Gentile, La 
Critica, una revista que intensifica aún más su rela-
ción intelectual y los obliga a mantener un continuo 
diálogo con los principales actores de la cultura ita-
liana y, sobre todo, con ellos mismos. Pero quizás 
más importante es que ese mismo año Gentile em-
pezó a ejercer como libre docente7 de filosofía teoré-
tica en la Universidad de Nápoles, complementando 
así su trabajo en el instituto. La docencia universita-
ria le brinda la ocasión y el espacio para desarrollar 
una especulación autónoma e independiente de sus 
maestros. Según era tradición, inaugura su docencia 
con una lección magistral que genera grandes ex-
pectativas, pues en ella Gentile profetiza El renacer 
del idealismo8. En medio de una cultura dominada 
por el positivismo, el joven filósofo se presenta como 
el adalid de un renovado idealismo, que «supondrá 
no un regreso respecto a las reales conquistas del 
positivismo, sino su perfeccionamiento y verdadera 
integración»9. Sin embargo, todavía no es capaz de 

6	 En 1906 Gentile fue nombrado professore straordinario en 
la cattedra de historia de la filosofía, pero no fue elevado a 
catedrático (ordinario) hasta 1910. Para los particulares véase 
Gabriele Turi, Giovanni Gentile. Una biografia, Giunti, Firenze 
1995, pp. 148-150. La relación de su carrera investigadora 
presentada al concurso fue publicada como opúsculo: Pel 
concorso alla Cattedra di Storia della Filosofia nella R. Univer-
sità di Palermo, ahora en Gentile, Frammenti di storia della fi-
losofia, Le Lettere, Firenze 1999, vol. II, pp. 1122-1139. Para una 
reconstrucción detallada de la carrera académica de Genti-
le, véase Jader Jacobelli, La marcia universitaria su Roma en 
Croce e Gentile. Dal sodalizio al dramma, Rizzoli, Milano 1989, 
pp. 70-85.

7	 La libre docencia (libera docenza) es una figura académica 
que estuvo vigente en las universidades italianas desde 1859 
a 1970. Habilitaba a estudiosos de prestigio para impartir, a 
título privado, algunas horas de docencia en la universidad, 
integrándose así en la docencia regular de los titulares de las 
cátedras universitarias. Por tanto, los principales ingresos de 
Gentile durante estos años siguieron viniendo de su trabajo 
como profesor de instituto.

8	 La rinascita dell’idealismo, en Frammenti di filosofia, Le Let-
tere, Firenze 1994, pp. 3-23.

9	 Ivi, p. 23.



189Zúnica García, A. An. Sem. His. Filos. 43 (1), 2026: 187-207

exponer un pensamiento genuinamente propio. Para 
ello hace falta esperar a su traslado a Palermo. La 
etapa napolitana comprendida entre 1903 y 1907 son 
años en los que todavía da rodeos hacia sí mismo, 
«está a las puertas del actualismo, pero en parte aún 
depende de la tradición idealista decimonónica»10.

Gentile no encuentra en Nápoles las condiciones 
adecuadas para llevar a cabo su proyectado renacer 
del idealismo. La Universidad de Nápoles no convoca 
ningún concurso, por lo que no puede proseguir en la 
carrera académica. Ya en 1903, participa en el concur-
so para la cátedra de filosofía teorética que convoca 
la Universidad de Palermo, pero fracasa. En 1904 se 
libera en la misma universidad otra cátedra, la de his-
toria de la filosofía. Distintos avatares políticos y aca-
démicos retrasaron la resolución del concurso, pero 
finalmente en 1906 se resolvió favorablemente para el 
joven filósofo, que, gracias a su infatigable trabajo, se 
había conquistado una gran fama como historiador de 
la filosofía. Así pues, el 1 de octubre de 1906, Gentile 
llega a Palermo para emprender una prometedora ca-
rrera académica y una etapa determinante para la ma-
duración de su pensamiento.

En Palermo encuentra buena acogida. Pronto 
entra a formar parte del círculo de filósofos e inte-
lectuales que se había creado en torno a Giuseppe 
Amato Pojero, al cual Gentile describe como un 
«apasionadísimo de filosofía», «cristiano y neotomis-
ta, pero con mucha libertad de espíritu y mucha cul-
tura filosófica»11. A ese nuevo ambiente se suma el 
distanciamiento de Croce. Aunque su colaboración 
en La Critica no varía, la salida de la influencia directa 
de Croce y el disponer de un espacio exclusivamente 
propio, son factores decisivos para que su persona-
lidad se despliegue con plena autonomía. Todo ello 
hace que su traslado a Palermo provoque en él un 
verdadero despertar teorético, convirtiendo su nue-
va posición académica en el más eficaz instrumento 
para la maduración y difusión de su pensamiento.

Ésa es la situación psicológica e intelectual des-
de la que Gentile escribe la conferencia inaugural de 
su cátedra, El concepto de historia de la filosofía, y la 
nota aneja, El círculo de la filosofía y la historia de la 
filosofía, que aquí presentamos. Ambos textos son 
la primera expresión de las conclusiones a las que 
le habían llevado los estudios de los años pasados 
en Nápoles. Con estos textos, Gentile se distancia 
por primera vez del idealismo decimonónico de sus 
maestros, y esboza los rudimentos de un nuevo idea-
lismo. Como él mismo confiesa a Croce, esos textos 
son sí «una discusión técnica sobre el concepto de 
historia de la filosofía como relación entre historia y 
filosofía; pero también un programa filosófico entre 
líneas»12. Son el primer despuntar del anunciado re-
nacer del idealismo.

10	 Alessandro Savorelli, Pisa/Palermo. Le lontane prolusioni di 
Gentile e di Jaja, en Piero Di Giovanni (ed.), Il concetto della 
storia della filosofia, Le Lettere, Firenze 2006, p. 182.

11	 Gentile a Croce, 1/11/1906, p. 529.
	 Todas las citas de cartas están tomadas de Croce & Gentile, 

Carteggio, vol. II 1901-1906, a cura di Cinzia Cassani e 
Cecilia Castellani, Nino Aragno Editore, Torino 2016 y vol. 
III, 1907-1909, a cura di Cinzia Cassani e Cecilia Castellani, 
Nino Aragno Editore, Torino 2017, que citaré indicando 
sólo remitente, destinatario, fecha y página en la edición 
correspondiente.

12	 Gentile a Croce, 23/11/1906, p. 545.

En particular, en la nota sobre El círculo, Gentile 
introduce una novedad en la tradición idealista que 
revoluciona el modo de entender la realidad del es-
píritu. La historia ya no es concebida –como sucedía 
en Hegel– como cronológicamente anterior a la ple-
nitud del espíritu (de la filosofía en este caso). Más 
bien, el espíritu absoluto (o sea, la filosofía) es conce-
bido como esencialmente histórico. Se trata de una 
tesis propiamente actualista: la plenitud del espíritu 
se da eternamente, y no tras un proceso temporal. El 
espíritu es eternamente historia.

Ésa es, en sustancia, la novedad del actualismo 
respecto al idealismo absoluto de Hegel. La idea ab-
soluta, o sea, la plenitud del espíritu, no es el resulta-
do de un proceso histórico ni el culmen cronológico 
de una serie de eventos, sino que desde siempre 
está presente en el proceso histórico. En el nuevo 
idealismo esbozado por Gentile, absolutez e histo-
ricidad, filosofía e historia de la filosofía, no son dos 
momentos cronológicamente separados, sino que 
son dos modos de considerar la única realidad eter-
namente existente: el espíritu. Considerada desde 
fuera, o sea, como objeto que se distingue del sujeto 
pensante (a parte obiecti), la filosofía es la sucesión 
temporal de esfuerzos por alcanzar la verdad, es 
decir, la historia de la filosofía; en cambio, desde el 
punto de vista del sujeto pensante que actualmen-
te afirma la verdad (a parte subiecti), la filosofía es la 
verdad, eterna y válida en todo tiempo y lugar, que 
actualmente se pone como resultado y conclusión 
de la historia de la filosofía que ella misma recons-
truye. Filosofía e historia de la filosofía, por tanto, se 
identifican: la historia de la filosofía es la concreción 
de la filosofía, y la filosofía es la unidad formal de la 
historia de la filosofía, la conciencia que unifica todo 
el proceso histórico en que ella misma consiste.

Se trata de una diferencia sutil, pero sustancial, 
que contiene en germen un nuevo concepto de es-
píritu que implica una reforma integral del idealismo. 
Sin embargo, esta novedad no fue advertida por 
Croce, que interpretó la posición de su amigo como 
una expresión más de la vieja derecha hegeliana. En 
consecuencia, tanto la nota como la conferencia le 
parecieron un grave retroceso intelectual. Le parecía 
que, de repente, el pensamiento de su amigo viraba 
bruscamente hacia posiciones que ambos habían 
criticado a menudo. Por eso Croce se muestra tan 
sorprendido: cree que, con esos escritos, Gentile 
cambiaba de opinión y rompía el previo consenso 
sobre el que hasta entonces habían sustentado su 
colaboración. La discusión epistolar a la que estos 
textos dieron lugar documenta «el primer agrieta-
miento de una colaboración que ambos, en esto 
realmente concordes, habrían deseado que siempre 
hubiese estado a resguardo de todo peligro»13. En 
efecto, a partir de entonces sus caminos no hicieron 
más que avanzar en direcciones divergentes.

13	 Gennaro Sasso, Benedetto Croce. La ricerca della dialettica, 
Morano, Napoli 1975, p. 905. Una estudiosa que ha incidido 
en la importancia de estos escritos en el desarrollo intelec-
tual de Gentile, señalándolos como la primera expresión de 
tesis propiamente actualistas ha sido Francesca Rizzo. De 
ella véase en particular «Ma questa prolusione […] è un atto 
solenne». La svolta verso l’attualismo, en Piero Di Giovanni 
(ed.), Il concetto della storia della filosofia, Le Lettere, Firenze 
2006, pp. 121-175.



190 Zúnica García, A. An. Sem. His. Filos. 43 (1), 2026: 187-207

3. Historia editorial de El círculo
Para entender mejor cómo se fraguó esta discre-
pancia, conviene seguir la gestación del texto y las 
circunstancias que rodearon su publicación. El ori-
gen de la nota gentiliana se remonta a septiembre 
de 1905, cuando Croce pide a Gentile reseñar para 
La Critica un volumen colectivo en conmemoración 
de Kuno Fischer, donde se encuentran dos escritos 
del filósofo alemán Wilhelm Windelband discutiendo 
la relación entre filosofía e historia de la filosofía14. 
Ya la primera lectura dirigió la atención de Gentile 
casi exclusivamente a los escritos de Windelband: 
«No he encontrado un hilo único y busco un motivo 
de interés preponderante, pues no puedo alargar-
me más allá de los límites que usted me ha fijado. 
Quizás me limite a los dos escritos de Windelband, 
que realmente son los más importantes. Sin duda, 
se lo envío a lo largo de esta semana»15. Sin em-
bargo, apenas unos días después se retracta de su 
promesa: «Al redactar la recensión, en la que quería 
llamar la atención sobre todas las cosas más desta-
cables y nuevas del libro (del cual no se ha hablado 
en absoluto en otras revistas), he visto que era im-
posible contenerme dentro de los límites que usted 
me ha asignado»16.

En realidad, los problemas de espacio no son 
más que una excusa de la que Gentile se sirve para 
posponer el momento de enfrentarse a esta cues-
tión, central en la tradición hegeliana. Como ya he-
mos señalado, en 1905 Gentile todavía oscilaba en-
tre el pensamiento de sus maestros y la formulación 
del actualismo, por lo que todavía no estaba pre-
parado para posicionarse respecto a los textos de 
Windelband, que lo enfrentaban a una de las cuestio-
nes centrales de la tradición hegeliana: el progreso 
temporal del espíritu.

Ese momento llega cuando consigue la titulari-
dad como profesor de historia de la filosofía en la 
Universidad de Palermo y decide dedicar su confe-
rencia inaugural al Concepto de historia de la filo-
sofía. Por eso, cuando en agosto de 1906 Croce le 
recuerda su compromiso, Gentile le responde que 
«de Windelband prefiero hablar en la conferencia 
que estoy preparando, pues en la recensión preten-
día ocuparme principalmente de su escrito sobre la 
historia de la filosofía»17.

Ahora bien, Croce se había comprometido con 
el editor, por lo que insiste en que Gentile escriba 
al menos «una consideración general de dos o tres 
páginas sobre los dos volúmenes»18. Naturalmente, 
Gentile acepta, pero aun así tarda todavía unos me-
ses. Finalmente el 12 de diciembre manda a Croce su 
escrito, que sin embargo no es una breve «conside-
ración general de dos o tres páginas». Al final, Gentile 
se ha decidido a afrontar la vexata quaestio, y expo-
ner su solución al problema. Como era de esperar, 

14	 Cfr. Gentile a Croce del 11/9/1905, p. 400. Los textos son 
Logik y Geschichte der Philosophie, contenidos en Die Philo-
sophie im Beginn des zwanzigsten Jahrhunderts, Festschrift 
für Kuno Fischer, 2 vols., hrg. von W. Windelband, C. Winter, 
Heidelberg, 1904-1905, respectivamente vol. I, pp. 163-186 y 
vol. II, pp. 175-200.

15	 Gentile a Croce, 2/10/1905, p. 411.
16	 Gentile a Croce, 7/10/1905, p. 415.
17	 Croce a Gentile, 26/8/1906, p. 488 y Gentile a Croce, 

15/9/1906, p. 499.
18	 Croce a Gentile, 16/9/1906, p. 503.

el texto encuentra el rechazo frontal de Croce, por 
lo que Gentile le propone eliminar de la recensión la 
parte en la que disienten, manteniendo así la unidad 
editorial de la revista19.

Sin embargo, el asunto no queda zanjado. Pocos 
meses después, mientras prepara la conferencia, 
Gentile retoma la parte incriminada por Croce en una 
de las dos notas que pretende publicar como apén-
dice al texto de la conferencia. El 13 de enero manda 
el manuscrito a Croce, que le responde reiterándole 
su firme rechazo y planteándole una serie de obje-
ciones que renuevan sus discrepancias.

Una vez más, acuerdan posponer la publicación 
tanto de la conferencia como del apéndice con el fin 
de conservar una imagen pública de unidad. Croce, 
además, piensa que las ideas expuestas en esos 
textos comprometen a Gentile con la derecha hege-
liana, por lo que le aconseja esperar a que su posi-
cionamiento sea más maduro y definitivo20.

Sin embargo, el pensamiento de Gentile ya ha-
bía tomado su dirección decisiva, y pronto empeza-
ría a dar vida al actualismo, primero a través de sus 
conferencias en la Biblioteca filosófica de Palermo y 
luego con sus volúmenes en la editorial Principato. 
Por eso, tan sólo un año después, Gentile anuncia a 
Croce que «he pensado en publicar mi conferencia 
del año pasado, en la que hay algo que tampoco me 
contenta del todo a mí, pero que contiene un punto 
firme de mi orientación»21. Y en efecto, la conferencia 
fue publicada a final de año como artículo de revis-
ta. Croce entonces asume que el pensamiento de 
su amigo ha tomado ya su dirección definitiva, por 
lo que le anuncia que «en uno de los próximos fascí-
culos de La Critica, incluiré la Varietà», refiriéndose a 
la nota sobre El círculo22. Finalmente Gentile reeditó 
la nota en 1913 como capítulo de su libro sobre La 
riforma della dialettica hegeliana, seguidamente a la 
conferencia, resultando así la versión definitiva del 
texto que nosotros hemos consultado para la pre-
sente traducción23.

4. �Algunas observaciones sobre la discusión 
epistolar

Concluimos esta presentación haciendo algunas 
observaciones relativas a la traducción de la discu-
sión epistolar.

Lo primero que cabe señalar es que, de toda la 
correspondencia desde que Croce recibe la primera 
versión del texto en diciembre de 1906 hasta febrero 
de 1907, hemos recogido todos los fragmentos con 
materia filosófica excluyendo sólo los pasajes sobre 
situaciones personales, familiares o relativos a otras 
publicaciones y trabajos editoriales. De esa manera, 
el lector de esta traducción tiene asegurada una vi-
sión completa de toda la discusión. En aquellos ca-
sos en los que los avatares familiares y personales 

19	 Cfr. Croce a Gentile, 14/12/1906, pp. 563-564 y Gentile a Cro-
ce, 16/12/1906, p. 568.

20	 Cfr. Croce a Gentile, 26/1/1907, pp. 31-32.
21	 Gentile a Croce, 1/9/1908, p. 408.
22	 Croce a Gentile, 18/10/1908, p. 436. El texto apareció en La 

Critica, 7, 1909, pp. 143-149.
23	 Il circolo della filosofia e della storia della filosofia, en Gentile, 

La riforma della dialettica hegeliana, Laterza, Firenze 1954, 
pp. 138-149.



191Zúnica García, A. An. Sem. His. Filos. 43 (1), 2026: 187-207

afectaron al curso de la discusión he dado cuenta de 
ellos en notas a pie de página.

En segundo lugar, señalar que me he basado en 
la edición de la correspondencia completa reciente-
mente publicada a cargo de Cinzia Cassani y Cecilia 
Castellani en cinco volúmenes por la editorial Nino 
Aragno. En particular, las cartas aquí traducidas se 
encuentran en el segundo y tercer volumen: Croce & 
Gentile, Carteggio, vol. I 1896-1900, a cura di Cinzia 
Cassani e Cecilia Castellani, Nino Aragno Editore, 
Torino 2014 y B. Croce & G. Gentile, Carteggio, 
vol. II 1901-1906, a cura di Cinzia Cassani e Cecilia 
Castellani, Nino Aragno Editore, Torino 2016.

Por último, señalo que todas las notas a las car-
tas, así como las traducciones de los textos citados 
en ellas, son mías.

El círculo de la filosofía y la historia de la filosofía

por Giovanni Gentile

I
La intrínseca identidad de la filosofía y su historia –
uno de los principios fundamentales de la historia 
hegeliana de la filosofía– es una consecuencia ne-
cesaria, como creo haber demostrado en otro sitio24, 
del concepto de verdad propio de la filosofía moder-
na en oposición a la concepción antigua, especial-
mente la platónica, de su trascendencia absoluta. Si 
la verdad es desarrollo; si, como decía Giambattista 
Vico, la ciencia es unidad de filosofía y filología, la fi-
losofía sólo se puede realizar en su historia25.

Ahora bien, la identidad de la filosofía con la histo-
ria de la filosofía (es más, a mi parecer, con la historia 
en general, pues fuera de la filosofía no veo actuali-
dad espiritual ni fuera del espíritu veo realidad alguna 
de la que se pueda hacer historia) no debe entender-
se sólo a parte obiecti, sino también a parte subiecti: 
no sólo como unidad de la filosofía por sí misma con 
su curso histórico, sino también como unidad de la 
filosofía, en cuanto construcción y adquisición per-
sonal de cada filósofo, con la historiografía filosófica, 
o sea, con la reconstrucción que cada historiador 
hace del curso histórico de la filosofía. Normalmente 
hay quien sostiene que la filosofía presupone la his-
toria de la filosofía, y quien sostiene lo contrario. Eso 
se debe a que una y otra son concebidas como dos 
disciplinas realmente distintas e irreductibles. De 
ahí nace una discusión interminable en la que se 

24	 N.T.: Se refiere a la conferencia El concepto de historia de la 
filosofía, disponible en español en Anales del seminario de 
historia de la filosofía, 39/1, 2022, pp. 229-242.

25	 N.T.: En esta primera sección, Gentile plantea el problema en 
términos generales, y presenta los conceptos fundamenta-
les de su solución. En particular, en este primer párrafo nos 
ofrece las dos claves teóricas de las que se sirve como pun-
to de partida: la visión hegeliana de la historia interpretada a 
la luz del concepto viquiano de espíritu. Así pues, tal como 
señalábamos en el estudio introductorio, él mismo prefigura 
el actualismo como una filosofía que aúna la tradición he-
geliana con la italiana, en particular con el pensamiento de 
Giambattista Vico, del que toma (reformándolo) el concepto 
cardinal para la elaboración de su propio sistema. A tal pro-
pósito me permito remitir a dos trabajos míos: el ya citado 
“Bases para una interpretación de Gentile a partir de (su) 
Vico”, y “Vico en la formación pisana de Gentile”, en Cuader-
nos sobre Vico, 36, 2022, pp. 169-193.

alternan los dos lados de la verdad sin llegar nunca 
a conciliarse ni que uno consiga sustituir al otro de 
manera definitiva y perentoria.

Recientemente Windelband ha intentado una 
conciliación en un escrito sobre la historia de la filo-
sofía en el siglo XIX26.

Según él, en cuanto disciplina filosófica, la his-
toria de la filosofía debe realizar una selección más 
rigurosa del material que recoge en cuanto disciplina 
histórica.

Ahora bien, es claro que esta selección más 
rigurosa, cuyo resultado precisamente debe 
servir a la filosofía, presupone una represen-
tación sistemática de ésta, o al menos, de 
su oficio; y sin embargo, lo mismo vale para 
esa otra selección. Ya que para decidir qué 
elementos de la tradición deben incluirse en 
el ámbito de la investigación histórico-filosó-
fica, es necesario –parece– saber qué debe 
entenderse por filosofía.
¿No parece, por tanto, que nos movemos en 
un círculo? Por una parte afirmamos que la 
filosofía necesita a su historia para recabar 
sus problemas a partir del autoconocimiento 
histórico de la razón humana. Y, por otra par-
te, no podemos ignorar que la selección de 
lo que debe pertenecer a la historia de la filo-
sofía ya presupone, como medida crítica, una 
idea de la filosofía.
De dicho círculo –que, por cierto, probable-
mente pueda encontrarse de modo análogo 
en muchas otras disciplinas históricas– esca-
pamos sólo por medio de la distinción entre 
la autodeterminación científica de la filosofía 
y la idea indeterminada, polisémica, que de 
ella y de sus problemas y objetos arrastra-
mos del pensamiento común [aus gewohnli-
chen Vorstellungsweise]. Dicho ἔνδοξον es, tal 
como observó Aristóteles, el punto de partida 
del que la ciencia empieza en su investiga-
ción. Primero lo encuentra en la concepción y 
designación tradicional, y de ahí lo toma para 
elaborarlo y reformarlo por exclusión y adición.
En nuestro caso, el material ya ha sido prepa-
rado por todos los nombramientos con los que 
la tradición ha ido señalando a hombres y doc-
trinas como pertenecientes a la filosofía. Por 
tanto, la selección, que en la tradición reina 
espontáneamente, es continuada a concien-
cia y deliberadamente en el trabajo científico, 
en parte corrigiéndola, en parte completándo-
la, y encontrando luego su fundamento metó-
dico. Y este proceso de selección pasa luego 
de la elaboración puramente histórica de la 
historia de la filosofía a la elaboración filosófi-
ca, ya que muchas de las anécdotas y dichos, 
opiniones y acciones de filósofos, que no 

26	 En Die Philos. Im Beginn des 20sten Jahrhunderts. Fests-
chrift f. K. Fischer, Heidelberg, 1904-1905, vol. II. Sobre esta 
publicación véase mi escrito Il formalismo assoluto [ahora en 
Gentile, Frammenti di storia della filosofia, pp. 581-588; se 
trata de la recensión que resultó de eliminar la parte relativa a 
Windelband y que apareció en «La Critica» 5 (1907), pp. 146-
151].



192 Zúnica García, A. An. Sem. His. Filos. 43 (1), 2026: 187-207

tienen realmente nada que ver con la filosofía,  
son dejados de lado. Puede que el material 
desechado siga siendo históricamente rele-
vante y pertenezca a la historia de otras cien-
cias, como por ejemplo de la ciencia natural, 
o que sea humanamente significativo en ge-
neral, o incluso puede que contribuya a carac-
terizar personalmente a los pensadores, pero 
para el fin filosófico de la historia de la filosofía 
resulta irrelevante. Y, por otra parte, tanto la ela-
boración puramente histórica como la filosófi-
ca de nuestra disciplina se ha visto obligada, 
por razones de completitud y conexión intrín-
seca, a incluir en el ámbito de su investigación 
lo que esa involuntaria selección de la concien-
cia popular y de la tradición no había admitido 
directamente como “filosófico”: las intuiciones 
del mundo y la vida de grandes poetas y artistas 
y, en ciertos casos las reflexiones de grandes 
científicos u hombres políticos27.

La solución de Windelband es, en sustancia, la 
verdadera, porque es la única que responde a la rea-
lidad del proceso del espíritu en la cultura filosófica; 
sin embargo, a mi juicio, necesitaría ser profundiza-
da para quedar totalmente justificada.

II
¿Cómo se ha hecho siempre y cómo puede hacerse 
la historia de la filosofía? Si se dice que primero hace 
falta un sistema preestablecido que sirva de me-
dida, no se tiene en cuenta que este sistema debe 
haberse formado y que no puede haberse formado 
más que sobre la base de la historia a través de la 
lectura y la crítica de los libros de ciertos filósofos, 
es decir, en general, a través del estudio de la histo-
ria (del pensamiento que históricamente se ha for-
mado). Porque si dicho sistema no tiene suficientes 
fundamentos históricos, una de dos: o el estudio de 
la historia reacciona contra el sistema y lo corrige, y 
entonces, en última análisis, el verdadero criterio de 
la construcción histórica definitiva es el que resulta 
de la historia misma; o por el contrario, el estudio de 
la historia se ve afectado por la limitación del siste-
ma preestablecido y entonces, para el historiador, su 
historia se presentará siempre como el proceso del 
que necesariamente resulta su sistema.

Si en cambio se sostiene que el sistema debe ser no 
el principio sino la consecuencia y sólo la consecuen-
cia de la historia de la filosofía, no se tiene en cuenta 
que esta historia de la filosofía jamás surgiría sin el inte-
rés filosófico; y que este interés implica algún concepto 
de filosofía, o sea, un sistema, todo lo contraído que se 
quiera, pero potencialmente determinado, que no pue-
de no influir en la construcción del historiador.

¿Y qué significa eso? ¿Que el círculo señalado 
por Windelband no tiene salida? No, a no ser que se 
quiera decir que la filosofía, como efectivamente se 
ha dicho, es siempre en su totalidad un círculo. Pero 
el círculo de la filosofía tiene esta salida o, si se pre-
fiere, esta entrada: la negación de las partes, o sea, 

27	 Op. cit., vol. II, pp. 191-192. [Gentile cita a Windelband direc-
tamente en italiano, sin indicar quién es el traductor, por lo 
que da a entender que es él mismo. Yo no he tenido acceso 
al texto alemán, por lo que he traducido al español a partir de 
la versión italiana citada por Gentile]

la unidad de todas las partes en la que se suele di-
vidir. Se pregunta: ¿la metafísica se funda sobre la 
moral o viceversa? ¿La metafísica presupone la gno-
seología o viceversa? A todas esas preguntas (y se 
podrían añadirse muchas otras), cuya necesidad de 
respuestas contrarias y circulares es fácil mostrar, 
sólo se puede responder unificando metafísica, mo-
ral, gnoseología, etc., y afirmando que la filosofía no 
se divide en partes separadas ni separables.

Así pues, el círculo de la filosofía y la historia de 
la filosofía no puede tener otra salida más que en la 
aceptación, por así decirlo, de su circularidad, o sea, 
afirmando que la filosofía es historia de la filosofía y 
que la historia de la filosofía es filosofía, como en el 
fondo suena la respuesta de Windelband, si se hace 
más coherente. Es decir, no existe filosofía que no 
haya sido forjada sino como conclusión del proce-
so histórico y, por tanto, como momento histórico; ni 
hay proceso o momento histórico que no sea cons-
trucción de la filosofía. De modo que la dificultad del 
punto de partida es puramente ilusoria, pues cuando 
buscamos por dónde convenga empezar, en reali-
dad ya hemos empezado y tenemos tanto una filoso-
fía como una historia de la filosofía. No hace falta no-
tar que esta filosofía, que es historia, y esta historia, 
que es filosofía, podrá ser desarrollada, integrada y 
corregida por el posterior trabajo de la reflexión, sea 
bajo la forma de repensamiento de la reflexión ajena 
(historia, que es filosofía), sea bajo la forma del pen-
samiento original de una reflexión totalmente nueva 
(filosofía, que es historia).

De ahí la continuidad, de la que Windelband ha-
bla, del concepto popular de filosofía al histórico, 
y de éste al filosófico. Podríamos representar esa 
continuidad con la sucesión de tres situaciones in-
dividuales del espíritu respecto a la filosofía. En la 
primera de ellas, el concepto de filosofía está con-
traído en una vaga idea, que sin embargo es sufi-
ciente para suscitar el deseo de asistir a las clases 
de un filósofo, quizás sin saber qué enseña. En la 
segunda, se está en dicha escuela para aprender 
una determinada doctrina; y en la tercera, se co-
mienza la crítica de esa doctrina. En la primera, se 
encuentra la designación extrínseca de la filosofía; 
en la segunda, el conocimiento puramente histórico 
o informativo; en la tercera, la elaboración filosófi-
ca. Este proceso es, como cualquiera ve, el proceso 
eterno de la cultura filosófica, en el que, en sustan-
cia, la filosofía es siempre, como debe ser, producto 
de sí misma, o sea, autónoma y progresiva forma-
ción de la conciencia filosófica.

Ahora bien, es clara una cosa. Así como no bas-
ta asistir a clase para entender una filosofía, ni basta 
sólo entenderla para superarla, del mismo modo no 
basta dirigirse a los nombres y doctrinas que la tra-
dición asigna al dominio de la filosofía para enten-
der los sistemas filosóficos y reconstruirlos históri-
camente; ni eso es suficiente para esa elaboración 
científica del proceso histórico-filosófico en que 
–como acertadamente sostiene Windelband– con-
siste la esencia definitiva de la historia de la filosofía. 
¿Qué hace falta en uno y otro caso, que, en el fondo, 
son siempre el mismo caso? Hace falta, se sabe, el 
espíritu filosófico, hace falta la filosofía, que es la úni-
ca que puede hacerse a sí misma. Ése es siempre el 
verdadero punto de partida.



193Zúnica García, A. An. Sem. His. Filos. 43 (1), 2026: 187-207

III
Contra esta unificación absoluta de la filosofía y la 
historia de la filosofía encontramos una grave dificul-
tad, que surge de esas determinaciones empíricas 
que son ciertamente propias de la historia, pero pa-
recen del todo ajenas al proceso filosófico, absoluta-
mente a priori y supramundano.

Sin embargo, la verdadera supramundanidad, a 
diferencia de la extramundanidad platónica, no ex-
cluye las determinaciones empíricas de la historia, 
como tampoco excluye el determinismo histórico 
en general. El sistema filosófico, en cuanto momen-
to histórico que es también momento lógico de la 
verdad en devenir, debe ser considerado como una 
síntesis a priori, cuyos datos históricos son la ma-
teria, y el principio filosófico, la forma. Ahora bien, 
quien haya entendido la naturaleza de la síntesis 
a priori sabrá que, en ella, la forma crea la materia 
que presupone. Así pues, en el sistema filosófico, 
el principio crea los datos sobre los que se ejercita. 
Dicho de otro modo, los datos, fuera del principio 
que los ilumina revistiéndolos con su actividad es-
peculativa, son una mera abstracción. Ahora bien, 
los datos de cualquier sistema filosófico son todos 
los elementos y circunstancias que confluyeron en 
la biografía del filósofo, y parecen ofrecer la materia 
a su filosofar: materia que, sin este filosofar, sería 
nada; o sea, nada de esa materia que el historia-
dor determinista encuentra en el fondo del sistema 
de todo filósofo. En este sentido, lo que parece ser 
mera accidentalidad histórica, en realidad, se reve-
la como un presupuesto del principio filosófico, en 
el cual efectivamente se resuelve28.

Quien haya entendido la relación que la estéti-
ca moderna establece entre el contenido y la for-
ma de una obra de arte, entiende fácilmente lo que 
quiero decir. El contenido en una obra de arte no 
es indiferente, como parecería al considerarlo en 
abstracto, sino que está identificado con la forma; 
es forma. Por tanto, la absolutez, la eternidad o la 

28	 N.T.: Se trata de un pasaje fundamental pero que puede dar 
pie a confusión por el particular modo en que Gentile en-
tiende los términos filosóficos idealistas que emplea y que 
ciertamente no coincide con el sentido que le dan Kant o 
Hegel. Sin entrar ahora en detalles, pues no es éste el lugar, 
baste decir que su reformulación de la síntesis a priori es 
análoga a la reforma que, como señalábamos en el estu-
dio introductorio, Gentile introduce en el concepto hegelia-
no de historia. Así como los momentos históricos no son 
cronológicamente anteriores a la plenitud del espíritu, para 
Gentile tampoco los elementos de la síntesis pueden ser 
cronológicamente anteriores a la síntesis. Gentile, por tan-
to, no puede aceptar el concepto kantiano de noúmeno, es 
decir, de una materia anterior a la actividad formalizante del 
espíritu, ni el concepto hegeliano de espíritu como forma 
pura anterior a sus concreciones materiales. Ciertamen-
te para Gentile la forma es anterior a la materia, pero sólo 
idealmente. Es la doctrina que bautiza como «formalismo 
absoluto». Para Gentile, y ésa es la sustancia del actualis-
mo, lo originario es la síntesis, que es forma que se pone 
a sí misma concretándose en una determinada materia, o 
sea, forma que se pone a sí misma creando la materia que 
ella misma presupone. Para una exposición más madura de 
su concepto de síntesis a priori véase G. Gentile, La reforma 
de la dialéctica hegeliana y B. Spaventa, en «Studia hegelia-
na» 8 (2022), pp. 236-261 y Sistema di logica come teoria 
del conoscere, Le Lettere, Firenze 2003, pp. 45-55. Véase 
también H. A. Cavallera, Il formalismo assoluto nella filoso-
fia di Giovanni Gentile, en Enciclopedia ‘76-’77. Il pensiero di 
Giovanni Gentile, 2 voll., Roma, 1977, pp. 221-229.

supramundanidad de la forma artística también se 
comunica al contenido. Dante, en abstracto, po-
dría haber vivido una vida distinta de la que vivió, 
tener otra cultura, otras opiniones, otras pasiones, 
en suma, otro contenido espiritual, y no obstante la 
misma potencia poética (abstracta). Habría podido, 
pero tuvo el contenido que tuvo, y por eso escri-
bió el poema que escribió y no habría podido es-
cribir otro distinto. Y por eso la poesía de Dante es 
Virgilio, es Francesca, es Farinata, es Matilda, etc.: 
es su poesía históricamente condicionada, que en-
tra en lo supramundano por su valor poético, y la 
condicionalidad histórica asume aquí el significado 
de elemento eterno del eterno espíritu. Ésa es la in-
mortalidad del arte29.

Y ésa es también la inmortalidad de todo siste-
ma filosófico. El aristotelismo es Aristóteles, que no 
podía ser distinto de como fue, dado el conjunto de 
circunstancias históricas en que pensó. Aquello que 
en su pensamiento tiene valor absoluto, es momento 
de verdad y eterno: y está tan íntimamente unido a su 
personalidad histórica que la contiene dentro de sí y, 
en rigor, jamás podrá separarse de ella. Tanto es así 
que el historiador que realmente quiere entender el 
aristotelismo estudia su formulación en la mente de 
Aristóteles individuo. Es verdad que se puede poseer 
el principio de un sistema sin ni siquiera saber quién 
descubrió dicho principio y menos aún cómo lo des-
cubrió. Pero ésta es una verdad empírica, superficial. 
Si se examina a fondo esa pretensión, se verá que no 
es distinta a la de querer entender a Dante, e incluso 
entenderlo mejor, sin saber nada de lo que histórica-
mente presupone cada intuición y toda la intuición 
poética de Dante. En realidad, el principio del kantis-
mo es el principio que resuelve los concretos proble-
mas que surgen en el pensamiento de Kant, llevado 
a su verdad quizás y hecho más coherente para la 
solución de problemas que suscita en la mente de 
otros individuos (Reinhold, Fichte, etc.), cuyos pen-
samientos serán siempre el medio por el cual otros, 
recorriendo los mismos procedimientos espirituales, 
reproducirán en sí mismos la profundización30 (a su 
modo, se entiende) del principio kantiano.

29	 N.T.: Aquí Gentile extrae la primera consecuencia que se si-
gue de entender la historia a partir del formalismo absoluto: 
los elementos accidentales, o sea, la materia de la historia, 
se resuelven por completo en los valores eternos que el es-
píritu humano afirma construyendo y realizando su historia. 
Ésta es la primera vez que Gentile expone esta tesis, tan 
característica del actualismo, en toda su radicalidad, con 
madurez y sistematicidad. Sin embargo, podemos encon-
trarla esbozada ya en sus textos de juventud, en especial, en 
discusión con el materialismo histórico de Marx. Sobre este 
tema véase A. Zúnica García, “Recensión de ‘G. Gentile, La 
filosofia de Marx. Estudios críticos’”, en Studia hegeliana, 11, 
2025, pp. 231-235.

30	 N.T.: El término italiano, de difícil traducción al español, es in-
veramento, que significa “hacer verdadero”, “llevar a su ver-
dad” (como hemos traducido en el periodo anterior). La tesis 
de Gentile es que hay una continuidad entre Kant, Reinhold, 
Fichte, Hegel, etc. y, en general, entre todos los miembros 
de una misma tradición. Todos son “kantianos” en el sentido 
de que asumen el principio del kantismo, pero no tal cual fue 
formulado por su autor, sino comprendiéndolo más profun-
damente incluso que el propio Kant, para dar así respues-
ta a los nuevos problemas que surgen en sus mentes. Y en 
ese sentido, Gentile sostiene que la verdad del kantismo 
trasciende la accidentalidad histórica de Kant. Ése sería el 
progreso propio de la filosofía, que no sería, por tanto, una 
sucesión de opiniones inconexas, sino el progresivo avance 



194 Zúnica García, A. An. Sem. His. Filos. 43 (1), 2026: 187-207

Así pues, si se atiende adecuadamente a distin-
guir siempre, como se debe, los antecedentes psi-
cológicos e individuales que en el espíritu de un fi-
lósofo conducen a una determinada solución lógica, 
universal (de la que son como la materia), de la forma 
del acto sintético a priori del sistema correspondien-
te, se verá que el valor universal de la forma reviste 
también la materia en cuanto antecedente necesario 
y, por tanto, elemento esencial de aquélla. La histo-
ria de la filosofía, por tanto, coincide toda, también 
a parte subiecti, con la filosofía en cuanto proceso 
fenomenológico, si en la historia de la filosofía entra 
sólo aquello que ha sido efectiva condición histórica 
de los sistemas: lo cual ciertamente no es determi-
nable a priori, o sea, en abstracto, como tampoco 
es posible en general determinar a priori cuáles son 
los hechos históricos y cuáles no. Naturalmente, la 
biografía de un filósofo se investiga para compren-
der su filosofía; de ahí que, en general, tanta parte de 
ella pasará a formar parte de la historia de la filosofía 
cuanta, en cada ocasión, pueda parecer ligada de 
algún modo al origen de los elementos del sistema.

No obstante, se puede objetar que, como mu-
cho, los antecedentes psicológicos del principio del 
espíritu del filósofo serán uno de los caminos que 
necesariamente hay que recorrer para alcanzar di-
cho principio, pero no el único. Cada uno, prescin-
diendo del conocimiento histórico del camino por el 
que efectivamente ya fue alcanzado un determinado 
principio, siempre podrá alcanzarlo directamente 
por un camino propio. Podrá incluso alcanzarlo por 
un camino análogo, aun sin saber nada de esa analo-
gía. De ese modo, la construcción filosófica se daría 
sin la construcción histórica.

Pero también ésta es una verdad empírica que 
bien podría invertirse; porque también puede decir-
se que toda reconstrucción histórica no es ni más 
ni menos que una particular construcción filosófica, 
dado que el principio que debe reconstruirse no se 
entiende ni puede entenderse más que de modo 
personal y propio, y al reconstruirlo históricamente a 
partir de los elementos históricos, no se puede ver 
el valor sino de aquellos, entre tales elementos, que 
se ajustan a la construcción del principio entendido 
de esa manera. De ahí que el Aristóteles de Averroes 
sea el averroísmo, una filosofía muy distinta del ale-
jandrismo, que es también el mismo Aristóteles, 
pero tal como ha sido reconstruido por Alejandro de 
Afrodisias. Y así otros tantos modos distintos de en-
tender a Platón, Locke, Kant o Hegel, que son otras 
tantas filosofías.

Pero éstas, como decía, son todas observaciones 
superficiales, que no tocan la sustancia de la íntima 
relación entre la filosofía y la historia. En realidad, 
cuando se dice que se ha llegado a un determina-
do principio por un camino propio, si realmente se 
ha llegado a él, el principio no es aquél al que lle-
gó el otro filósofo, sino un principio nuevo, por pa-
recido que sea a aquél. Y así, para volver a nuestra 
comparación, quien dice que ha entendido perfec-
tamente a Matilda sin haberse preocupado de inves-
tigar el pensamiento, o sea, el alma que Dante quiso 

(aunque pueda estancarse o incluso retroceder en periodos 
de decadencia) en la solución del problema filosófico.

expresar en ella, es víctima de una ilusión y confunde 
a su Matilda con la de Dante31.

Es inútil: lo eterno está en el tiempo, es más, es 
del tiempo. Podemos crear un principio nuevo y, de 
ese modo, añadir una nueva página a la historia de 
la filosofía (donde, naturalmente, ya no tendrá lugar 
la relación a parte subiecti sino a parte obiecti de la 
filosofía y la historia), pero para entender, pongamos 
el kantismo, hay que leer los libros de Kant, los libros 
que leyó Kant, indagar toda su vida, intentar revivir 
todo el curso de los pensamientos de Kant. Todo eso 
no será Kant, pero será la materia de Kant, mediante 
la cual podrá realizarse ese principio que llamamos 
Kant o kantismo.

Por esta identificación –que yo creo especulati-
vamente necesaria– de la filosofía con la historia de 
la filosofía (y en general, con la historia), suscribo la 
tesis que, acerca de la naturaleza de la historia, re-
cientemente ha defendido Benedetto Croce en sus 
Lineamenti di una Logica come scienza del concetto 
puro32, pues el juicio histórico, en que él hace consis-
tir la actividad historiográfica como unidad de con-
cepto o filosofía e intuición o arte, es precisamente 
una síntesis a priori, de modo que la filosofía y el 
arte, en cuanto elementos de dicho juicio, son cada 
uno por sí mismos una abstracción arbitraria e irreal, 
cuya realidad está en el juicio histórico. De ahí que 
Croce diga que la historia

no es ciencia, no porque sea algo vano o in-
ferior a la ciencia, sino porque presupone y 
completa la ciencia, es decir, la filosofía. El fi-
lósofo que mira al cielo y no reconoce la tierra 
sobre la que pone los pies es una abstracción 
o una deficiencia: lo concreto, lo perfecto, es 
el hombre que imagina, piensa y reconoce lo 
imaginado, el hombre que vive la realidad en 
la intuición artística, la piensa en el concepto 
filosófico, y la revive en la reflexiva intuición 
histórica, en la cual se aquieta por completo, 
porque el círculo del pensamiento se cierra.

Todo eso es verdad, pero hay que tener presen-
te que la filosofía que se completa en la historia de 
una actividad espiritual no filosófica stricto sensu es 
sólo la filosofía implícita en el ejercicio de esa dada 
actividad; y que la historia en la que se completa la 
filosofía stricto sensu, es la historia de la filosofía. Y 
puesto que, en realidad, la filosofía es la forma más 
plena y más verdadera del espíritu y, por tanto, de la 
realidad, también tiene razón Croce cuando afirma 
que «una historia veraz supone no sólo la vivacidad 
representativa, sino también una sólida filosofía»33. 
Nótese: veraz, o sea, la historia que puede justificar-
se filosóficamente a sí misma, y fuera de la cual no 
hay un arte abstracta ni una filosofía abstracta. Por 
eso el propio Croce ha señalado que los dos ele-
mentos de la historia

31	 Incluso Gioberti (Primato, Bruselas, 1843, II, p. 539), que sos-
tenía la necesidad de construir a priori la historia de la filoso-
fía, observaba: «Del mismo modo que la belleza externa sólo 
puede ser apreciada por quien la reproduce internamente; 
una filosofía sólo puede ser bien entendida por quien, al es-
cuchar o leer su exposición, es capaz de revivirla dentro de sí 
mismo».

32	 Nápoles, 1905, cap. IV.
33	 Ivi, p. 57.



195Zúnica García, A. An. Sem. His. Filos. 43 (1), 2026: 187-207

son distinguibles sólo en el análisis abstracto. 
Intuición y concepto, poesía y filosofía, fanta-
sía y razonamiento, son los dos presupuestos 
de la función histórica. No existe un momento, 
dentro de su proceso, en que los dos elemen-
tos, el documento y la interpretación, el hecho 
y la idea, la intuición y el concepto, aparezcan 
separados: la distinción de los tres estadios 
de la recopilación del material histórico (heu-
rística), de la criba (crítica) y de la interpreta-
ción (comprensión), que es frecuente en los 
manuales de método histórico, tiene valor to-
talmente empírico. Los tres momentos no son 
tres, sino uno: desde el primer instante, la his-
toria encuentra, critica e interpreta; y encuen-
tra sólo en cuanto que critica e interpreta34.

En conclusión, yo diría no que la filosofía encuen-
tra su verdad en la historia, sino que en ella la en-
cuentra y se resuelve la filosofía abstracta, de la cual 
hay que mantener bien distinta la filosofía concreta, 
que no está más allá de la historia, sino que es la 
misma historia, pues la verdadera historia es la histo-
ria de la filosofía, y ésta es la verdadera filosofía. Por 
tanto, realmente el círculo no se cierra en la historia 
en cuanto historia, sino en la filosofía.

La discusión epistolar entre Gentile y Croce

Gentile a Croce

Palermo, 23 de noviembre de 1906
Mi queridísimo Croce,
[...] Hay ahora cierta expectación por mi confe-

rencia, por lo que he tenido que darle un giro adapto 
a la circunstancia: será una discusión técnica sobre 
el concepto de historia de la filosofía como relación 
entre historia y filosofía, pero también un programa 
filosófico entre líneas. Es lo que me ha parecido que 
se quería, porque aquí hay gente, aparte de los es-
tudiantes, que frecuenta las clases de filosofía y es-
tán cansados del vacío nominalismo guastellesco35. 
Daré la conferencia o a final de noviembre o en los 
primeros días de diciembre36. Luego pensaré en 
cómo publicarla. Querría convertirla en una especie 
de introducción al estudio de la historia de la filoso-
fía, añadiendo algunas indicaciones metodológicas 
y bibliográficas, con sugerencias en torno a las par-
tes de la historia de la filosofía que merecen ser es-
tudiadas preferentemente en monografías e investi-
gaciones especiales. ¿Usted cree que Sandron me 
podría publicar un librito así?37 [...].

34	 Ivi, p. 61. En la segunda edición de su Logica (Bari, Laterza, 
1909), Croce se ha adherido completamente a la tesis soste-
nida en este escrito. [Nota añadida por Gentile al reeditar el 
texto en 1913]

35	 Se refiere a Cosmo Guastella (1854-1922), profesor de filoso-
fía teorética en la Universidad de Palermo desde 1900.

36	 Se refiere a la conferencia El concepto de historia de la filo-
sofía, que acabó retrasándose al 10 de enero de 1907. Para su 
historia editorial véase infra la nota 53. Puede consultarse en 
español en «Anales del seminario de historia de la filosofía» 
39/1 (2022), pp. 225-243.

37	 Como ya hemos explicado en el estudio introductorio, la con-
ferencia finalmente fue publicada como artículo de revista y 
Gentile nunca llegó a escribir el proyectado libro. Puesto que 
la correspondencia pasa enseguida a girar en torno al Cír-

Saludos afectuosos a usted y a Dña. Angelina38 
para toda la familia, de su

Gentile

Gentile a Croce

Palermo, 12 de diciembre de 1906

Mi querido Croce,
[...] Le envío también dos recensiones mías: una 

de los volúmenes de Windelband (en el que me ha 
gustado tocar un punto que no ha cabido en mi con-
ferencia), y otra que le puede servir para completar el 
fascículo39. Si necesita algo más, avíseme. [...]

Reciba con Dña. Angelina los saludos afectuosos 
de toda mi familia y un beso de Teresita40.

Un abrazo,
De su G. Gentile

Croce a Gentile

Nápoles, 14 de diciembre de 1906
Mi querido Gentile,
[...] En cuanto a la recensión de Windelband, la 

dificultad nace de la última parte. No sólo dice lo 
contrario de lo que yo sostuve en una recensión con-
tra Masci41 (lo cual sería un mal pequeño), sino que 

culo, no recojo la inmediata respuesta de Croce, fechada el 
24 de noviembre. En ella comenta otros proyectos editoria-
les. Sobre la anunciada conferencia de su amigo se limita a 
comentar en la posdata y entre otros asuntos: «Me parece 
una buena idea publicar la conferencia en un volumen con 
indicaciones para la introducción al estudio de la historia de 
la filosofía».

38	 Angelina era la compañera de Croce.
39	 Se trata de una recensión al volumen de G. Harasim, 

Sull’insegnamento della lingua materna, Novak, Fiume 1906, 
que acabará siendo publicada con el título Sull’insegnamento 
della lingua italiana en «La Cultura» 26 (1907), pp. 63-64 (aho-
ra en Gentile, Frammenti di storia della filosofia, Firenze: Le 
Lettere, 1999, vol. I, pp. 117-119).

40	 Se refiere a su hija Teresa Gentile (1902-1991), que estaba con-
valeciente después de haber estado gravemente enferma, 
hasta el punto de que los médicos pensaban que tenía tifus.

41	 B. Croce, Recensión de “F. Masci, Filosofia, scienza, storia 
della filosofia”, «La Critica» 1 (1903), pp. 68-71. Filippo Masci 
(1844-1922) fue primero discípulo de Bertrando Spaventa y 
luego, del neokantiano Francesco Fiorentino, cuya orienta-
ción filosófica acabó adoptando. En el opúsculo en cuestión, 
Masci presentaba su visión de la filosofía y de su relación con 
las ciencias, la religión y la historia de la filosofía. Al reseñarlo, 
Croce había combatido casi todas sus tesis, y en particular 
sobre la última cuestión habría escrito (p. 71): «El prof. Masci 
concibe del siguiente modo la posición de la filosofía res-
pecto a la historia de la filosofía. Él dice (pp. 34-37) que “son 
dos gemelas que la naturaleza unió con órganos comunes 
de circulación y respiración”. “No se entiende la historia de 
la filosofía sin una filosofía y, para tener una filosofía, hace 
falta conocer bien la historia. Es un círculo que no se puede 
romper, pero no un círculo vicioso, sino un círculo de accio-
nes recíprocas”. A nosotros, en cambio, nos parece un ver-
dadero círculo vicioso: acciones y reacciones se darán entre 
dos seres vivos o, si se quiere, entre dos profesores de una 
misma facultad, por ejemplo, entre el prof. Masci, que ense-
ña filosofía teorética en la Universidad de Nápoles, y su co-
lega y amigo mío, el prof. Chiappelli, que enseña historia de 
la filosofía. Entre ellos dos habrá relaciones cordiales, pero 
entre la filosofía y la historia de la filosofía, o sea, entre dos 
productos del espíritu humano, no se entiende qué son las 
acciones y las reacciones. La verdad es que, para discernir 
entre la masa todavía indistinta de los hechos históricos cuá-
les son los hechos filosóficos y escribir su historia (que es la 
Historia de la filosofía), hace falta ante todo haber filosofado. 



196 Zúnica García, A. An. Sem. His. Filos. 43 (1), 2026: 187-207

yo todavía creo que hay un equívoco en el modo en 
que Windelband pone la cuestión. Estoy totalmente 
de acuerdo con usted respecto a la continuidad del 
pensamiento común con el pensamiento científico, 
así como estoy de acuerdo en que es vano buscar un 
antes y un después en las partes de la filosofía. Pero 
la relación entre filosofía e historia de la filosofía se 
reduce a la relación no entre dos partes de la filoso-
fía, sino a la relación entre filosofía e historia. Y aquí 
está, a mi parecer, el equívoco de Windelband, que 
no tiene un concepto elaborado de historia. Cuando 
yo leo a los filósofos y voy a escuela de los filósofos, 
y me informo (como se dice) de las condiciones his-
tóricas de la filosofía, no hago historia de la filosofía. 
Reproduzco mentalmente el proceso de los filósofos 
que leo, escucho, etc., pero no estoy en grado de re-
presentarlos y exponerlos históricamente. Para que 
eso suceda, es necesario que de la lectura, audición, 
reproducción, etc., me eleve mediante la crítica a 
una convicción propia; y, con el fundamento de dicha 
convicción, vuelva sobre el material que antes había 
sido simple aprendizaje, o sea, simple reproducción 
mental, y lo moldee históricamente. Este proceso a 
mí me parece teóricamente seguro, y además lo he 
comprobado continuamente en mí mismo. Cuando 
leo libros para prepararme a un trabajo filosófico, no 
tengo ninguna idea de la historia en cuestión: voy a 
escuela. Y sólo cuando de esa escuela he salido con 
una convicción teórica propia, me es posible reco-
rrer de nuevo esos mismos libros, buscar otros, etc., 
y reconstruir el proceso histórico.

En suma, el equívoco nace del doble sentido de 
la palabra historia: una vez es tomada como apren-
dizaje de las filosofías existentes, históricamente 
existentes; y la segunda vez, como pensamiento 
histórico, representación histórica, que es la verda-
dera historia.

Usted designa tres estadios o situaciones: «En 
el primer estadio surge el deseo de asistir a las cla-
ses de un filósofo, sin saber qué diantres enseña». 
Dejémoslo de lado porque, como usted mismo dice, 
aquí se da «la designación extrínseca de filosofía»; 
y, de hecho, es una situación práctica, no teorética. 
«En el segundo, se está en dicha escuela y se apren-
de una determinada doctrina»; y este segundo esta-
dio ha de llamarse conocimiento «puramente histó-
rico o informativo». Para mí, es informativo, pero no 
es conocimiento histórico. Hace falta algo más. «En 
el tercer estadio, se comienza la crítica de la doctri-
na», y este tercero usted lo llama «elaboración filo-
sófica». Y está muy bien. Pero la historia todavía no 
ha surgido (la historia, por ejemplo, como usted la 
hace escribiendo la Historia de la filosofía italiana42 o 

Por tanto, la filosofía precede absolutamente, en el orden 
genético, a la historia de la filosofía. Primum vivere, deinde 
philosophari: pero primum philosophari, deinde philosophan-
di historiam exquirere! La relación no es de gemelas, sino de 
madre a hija, o, sin metáforas, de condición a condicionado». 
Tras leerla, Gentile le había respondido en una carta sin fe-
cha precisa pero de enero de 1903: «Terrible la recensión de 
Masci, y ya me parece estar oyendo los lloriqueos del amigo 
Montalto. Pero no hay que cambiar ni una coma» (Croce-Gen-
tile, Carteggio, vol. II, p. 145).

42	 Se refiere a la historia de la filosofía italiana que Gentile venía 
publicando por fascículos con el editor Vallardi desde 1905. 
El último fascículo se publicó en 1915, ofreciendo una exposi-
ción del final de la escolástica y los inicios filológicos y litera-
rios del Humanismo. En la colección de Obras completas han 

el artículo sobre Bonatelli43). La historia es un cuarto 
estadio (o tercero, si no se cuenta el primero, que en 
efecto no debe contarse).

Así veo yo la cosa desde hace muchos años; y, 
por mucho que haya pensado en ello, no he conse-
guido convencerme del círculo. O mejor, el círculo 
existe, pero está fuera de lugar en la determinación 
de la relación entre filosofía e historia; aquí la relación 
es de condición a condicionado.

Le escribo de prisa: dígame si lo que le he escrito 
le parece correcto. Saludos afectuosos.

Suyo, B. Croce

Croce a Gentile

Palermo, 16 de diciembre de 1906.
Mi queridísimo Croce,
Le confieso mi falta de memoria. Recordaba con-

fusamente que una vez usted quería escribir sobre la 
cuestión de la relación de la filosofía con su historia, 
pero se me había ido totalmente de la mente la obser-
vación que usted había hecho al respecto en la recen-
sión de Masci. Que releo ahora, y recuerdo bien que 
entonces yo estaba perfectamente de acuerdo con 
usted. Pero, también reflexionando sobre las observa-
ciones que me escribe, me confirmo en la persuasión 
de que aquella tesis, que una vez aceptaba yo tam-
bién, es un paso hacia la que ahora he alcanzado, tras 
haber estudiado más concienzudamente el concepto 
de historia de la filosofía. Y quizás mi conferencia, que 
espero hacerle leer dentro de no mucho, dé alguna 
aclaración al respecto, también respecto a este punto 
especial. Pero entiendo que será muy difícil ponernos 
de acuerdo, porque veo que usted liga la cuestión de 
la historia de la filosofía a ese concepto de historia 
que recientemente ha desarrollado en la Lógica44 y 
del que no consigo convencerme.

Mi tesis no es que haya un círculo entre la histo-
ria de la filosofía y la filosofía, como sostenía Masci. 
Yo digo que filosofía e historia de la filosofía son la 
misma cosa. E intento demostrarlo con un argu-
mento ad hominem, sirviéndome de esos tres mo-
mentos de la investigación histórico-filosófica que 
Windelband distingue con el simple sentido común. 
El primero de ellos, según mi reducción, no consis-
tiría en el deseo, sino en el concepto de filosofía del 
que puede nacer ese deseo (de asistir a las clases 
de un filósofo, de leer ciertos libros...). No sería, 
por tanto, un momento práctico, sino un verdadero 
momento teorético, que no se puede negar como 
momento que realmente atraviesa el espíritu. Usted 

sido editados en un mismo volumen bajo el título Storia della 
filosofia italiana fino a Lorenzo Valla. Para una reconstrucción 
de la cronología de los fascículos cfr. Cecilia Castellani, Per la 
datazione de La filosofia di Giovanni Gentile, pubblicata in fas-
cicoli nella «Storia dei generi letterarii italiani», «La Cultura» 
(2016), pp. 531-552.

43	 Se refiere al artículo dedicado a Francesco Bonatelli que 
Gentile acababa de escribir (se lo había mandado a Croce 
el 9 de diciembre), perteneciente a la serie que artículos que 
venía publicando en «La Critica» sobre La filosofia italiana 
dopo il 1850. Éste en particular fue publicado en el primer 
fascículo del número de 1907 (pp. 32-49).

44	 Se refiere a la conferencia, Lineamenti di una logica come 
scienza del concetto puro, que Croce había dado en la Aca-
demia Pontaniana en 1905 y que fue la base para su volumen 
Logica come scienza del concetto puro, publicado en 1909.



197Zúnica García, A. An. Sem. His. Filos. 43 (1), 2026: 187-207

dice: «Cuando yo leo ciertos libros...»; y bien, ¿por 
qué los lee? Deberá haber visto primero la portada, 
pongamos. Pues bien, este antecedente necesario 
correspondería a la designación extrínseca de la 
historia de la filosofía, de la que Windelband habla, 
y de la filosofía, según mi reducción.

El segundo grado, el del conocimiento puramente 
informativo, yo lo he llamado histórico para servirme 
del término usado por Windelband, el cual, por otra 
parte, también sostiene que la verdadera historia 
presupone la elaboración filosófica (expresión del 
propio Windelband); es decir, que se tiene sólo en el 
tercer momento. – No, dice usted, la historia todavía 
no ha surgido ni siquiera en este tercer momento. ¿Y 
qué le falta? Le falta el juicio, el predicado histórico. – 
Pero este juicio, digo yo, presupone una filosofía fue-
ra de la historia de la filosofía; y esa filosofía no exis-
te. También vuestra presente convicción filosófica es 
una posición histórica, la cual no se contrapone a la 
posición de Descartes, Santo Tomás, Platón, Tales u 
otra posición inferior, sino que está frente, digámoslo 
así, a la filosofía del s. XIX. Y toda posición tiene en 
la inmediatamente sucesiva su crítica, y en la inme-
diatamente precedente, su presupuesto. En estas 
relaciones inmediatas de precedencia y sucesión, 
que son relaciones lógicas, a mi parecer de grados 
de verdad, y, según usted, de partes de verdad, con-
siste el proceso histórico y el proceso lógico de la 
filosofía. Toda añadidura valorativa a este proceso 
histórico me parecería una superfetación, porque el 
juicio está ya en la reconstrucción.

Pero usted quizás no niega que el juicio esté im-
plícito en la reconstrucción, sino que la reconstruc-
ción no presuponga la convicción filosófica, inde-
pendiente del proceso histórico. Pero eso me parece 
insostenible: porque, digo yo, ¿cómo se ha formado 
usted esa convicción, según el mismo ejemplo que 
usted pone? Leyendo libros. Ahora bien, es com-
pletamente verdad que la primera lectura no es la 
reconstrucción histórica de la que usted se vuelve 
capaz mediante la convicción que consigue con la 
primera lectura. Pero me parece igualmente inne-
gable que esa lectura, desde la primera proposición 
entendida, es aprendizaje, información y algo más, 
que no puede ser sino juicio, valoración y –diría– re-
construcción histórica: pequeño juicio y pequeña re-
construcción, pero cualitativamente idénticos a ese 
juicio y a esa reconstrucción que usted podrá hacer 
de todo el libro o de toda una serie de libros en los 
que se desarrolla un pensamiento mucho más am-
plio que el que ya ha empezado a conocer y valorar 
en la primera proposición.

Ahora bien, esto no quiere decir que la historia 
genere la convicción, o sea, la filosofía, sino que 
una cosa es la otra. De ahí que mala filosofía, mala 
historia; poca filosofía, poca historia; y viceversa. La 
filosofía genera a la filosofía. Cuando usted lee un 
libro de filosofía, lo entiende en la medida en que 
filosofa con el autor; lo supera en la medida que la 
filosofía del autor, que es la vuestra, trae en sí el ger-
men de un desarrollo ulterior. (El hecho no sucede-
ría, creo, si se leyese un solo libro; pero que suce-
da por la lectura de varios no cambia la naturaleza 
del procedimiento espiritual). En esta filosofía que 
poco a poco se supera a sí misma durante la lectura 
y después de la lectura, yo veo formarse la filosofía y 
la historia de la filosofía.

En suma, la distinción me parece empírica. La 
filosofía sería un sistema; la historia, la serie de los 
sistemas pasados, superados. Pero desde el punto 
de vista histórico, el sistema que uno se ha forma-
do pertenece a la serie de los sistemas. Y desde el 
punto de vista filosófico, toda la serie de los sistemas 
pasados está en el sistema que uno se ha formado 
según su historia de la filosofía (debiendo quedar ex-
cluidos de su historia los sistemas absolutamente 
falsos, injustificables). Usted mismo, en el artículo 
Siamo noi hegeliani? y en su reciente volumen45, ha 
afirmado esta vida de toda la historia en la filosofía 
digna de este nombre.

Le ruego que me escriba con tranquilidad su opi-
nión sobre estas observaciones mías, porque me 
ayudaría a profundizar en la cuestión para el peque-
ño volumen que quiero publicar de introducción a la 
historia de la filosofía46.

En cuanto a la recensión, será mejor que me la re-
envíe, y quitaré esta parte para sustituirla por alguna 
sencilla observación sobre otros artículos de la re-
copilación. Se la devolvería enseguida, si la necesita 
para el fascículo en curso. [...]

Acepte con Dña. Angelina los saludos de toda mi 
familia, y un abrazo

De su Gentile

Croce a Gentile

Nápoles, 18 de diciembre de 1906
Mi querido Gentile,
puesto que en el fondo lo más importante es la 

filosofía, antes de hablaros de otras cosas continúo 
nuestra discusión filosófica47.

Yo también acepto la tesis de que filosofía e his-
toria de la filosofía son la misma cosa, en el sentido 
hegeliano de que ideal y real, idea e historia, son lo 
mismo. Así diría también que el arte es la historia del 
arte. ¿Dónde está el arte si no en la historia del arte?

Igualmente ya he concedido –y es una vieja con-
cepción mía– que no puede encontrarse empírica-
mente un inicio absoluto de la filosofía. Tanto val-
dría buscar el momento en que el hombre empieza 
a pensar. Cada uno de nosotros, cuando se dice 
que comenzamos a filosofar, de alguna manera ya 
es filósofo.

La cuestión que yo planteaba es sólo ésta: que 
en el segundo de los momentos que usted distingue 
(dejo el primero, porque en el modo en que usted 
ahora la aclara, no me parece realmente distingui-
ble del segundo) no existe todavía la historia (en el 
sentido de comprensión histórica). En eso, si no me 
equivoco, ahora estamos de acuerdo, ya que usted 
observa que lo ha llamado histórico para atenerse a 
la terminología e Windelband.

Me parece que, de ese modo, se ha quitado de 
golpe lo que para mí era la gran piedra de escánda-
lo: la historia (= comprensión histórica) puesta en el 

45	 B. Croce, Siamo noi hegeliani?, en «La Critica» 2 (1905), 
pp. 261-264 y Ciò che è vivo e ciò che è morto nella filosofia di 
Hegel, Laterza, Bari 1906 (traducido al español como Lo vivo 
y lo muerto de la filosofía de Hegel, Ediciones Imán, Buenos 
Aires 1943).

46	 Véase supra la carta del 23 de noviembre.
47	 Lo dice porque entre la anterior carta y ésta, median otras 

tres en las que hablaban de algunos problemas que habían 
tenido con el editor Sandron.



198 Zúnica García, A. An. Sem. His. Filos. 43 (1), 2026: 187-207

segundo de sus momentos. Veamos ahora si es sa-
tisfactoria el ponerla en el tercero de sus momentos.

A mí me parece que el tercer momento, analizado 
con el método de los grados (no cuantitativos, sino 
cualitativos), se desdobla en dos: el momento en que 
supero la filosofía que aprendo y, superándola, la 
hago mía o hago la mía (poseo la verdad, esa verdad 
que no es tribuenda Platoni Aristotelique, sed huma-
nae menti, y de la que toda representación y nombre 
de individuos es eliminado); y otro momento en que 
vuelvo a mirar –con el nuevo ojo conquistado– al in-
dividuo, a la representación, a Platón y Aristóteles, y 
determino su significado histórico.

Claro está que estos momentos no pueden di-
vidirse empíricamente, sino aproximadamente, de 
manera que a cada trozo que se corta quede pegado 
algo del otro. Nosotros alternamos, diría que instan-
táneamente, aprendizaje, elaboración filosófica y jui-
cio histórico. Pero, por muy rápido que se alternen, 
por mucho que en mi acto de leer un libro de filosofía 
haya ya, en acción o en elaboración, un filósofo puro 
y un historiador de la filosofía, me parece necesidad 
lógica distinguir aprendizaje, convicción filosófica y 
reconstrucción histórica, ya que, aun en su rápido al-
ternarse, ése es su orden necesario.

Yo no sólo no niego, sino que siempre he soste-
nido que el juicio está ya en la reconstrucción. Sólo 
digo que esta reconstrucción es hecha posible sólo 
por la precedencia de un momento estrictamente 
teorético-filosófico.

Cuando leo una proposición filosófica, ¿ya la he 
juzgado? Aquí me viene en ayuda mi estética. La he 
leído, pero no la he juzgado: la he comprendido esté-
ticamente (como una poesía o una música), pero no 
lógicamente: me he adecuado, como diría usted, al 
espíritu del autor, pero del autor en cuanto escritor y 
hablador, no en cuanto filósofo. Para que también se 
dé esa segunda adecuación, debo haberme hecho 
digno de ella, haciéndome yo mismo filósofo, igual o 
superior a ese autor (o también inferior, ¡si no quiero 
darme nada más que el gusto de creerme capaz de 
juzgar filosóficamente!).

De acuerdo totalmente, entonces, sobre la con-
clusión final: mala filosofía, mala historia; poca filo-
sofía, poca historia. Pero no sabría estar de acuerdo 
en el viceversa que usted añade. Una proposición 
filosófica puede ser muy verdadera, estar bien en-
tendida, etc.; y sin embargo, quien la pronuncia pue-
de añadir a ella el error histórico de creer que es el 
primero en pronunciarla, o de atribuirla a un escritor 
que nunca la ha escrito, etc. En suma, puede añadirle 
un error histórico. Y mucha y buena filosofía puede 
estar acompañada con poca y mala historia: preci-
samente porque el momento filosófico precede al de 
la reconstrucción histórica, la cual puede no seguir o 
estar mal realizada. Me parece que Spaventa y usted 
han dado muchos ejemplos de estos buenos filóso-
fos y malos historiadores.

Usted me dirá que los buenos filósofos que son 
malos historiadores eran también productos de esos 
precedentes históricos, de esas fuerzas históricas, 
que ellos ignoraban o de las que tenían una concien-
cia imperfecta. ¡Perfecto! Pero la historia (siempre en 
el sentido de comprensión histórica) consiste precisa-
mente en ese conocimiento, en esa plena conciencia 
de sus precedentes históricos que a ellos les falta.

Le devuelvo la recensión Windelband para que la 
modifique del modo que me ha dicho. Para mante-
ner la unidad de la revista, es mejor que las cuestio-
nes sobre las que disentimos queden posiblemente 
apartadas para ser resueltas primero entre noso-
tros. Y si luego, después de dar las explicaciones, 
el disenso esta vez se ha atenuado o ha desapare-
cido, tanto mejor.

[...]
Le abrazo
suyo

B. Croce

Gentile a Croce

Palermo, 29 de diciembre de 1906
Mi queridísimo Croce,
Hace ya varios días que deseo vivamente escri-

birle, pero, habiendo tenido en casa a algunos fami-
liares de Castelvetrano, no he conseguido hacer casi 
nada, y mucho menos recogerme para responder a 
lo que me había replicado en su última carta sobre la 
cuestión de la historia de la filosofía; y que le agra-
dezco cordialmente, porque me ha ayudado mucho 
a aclarar mis ideas al respecto.

Si no me equivoco, nuestro disenso ahora se re-
duce a este punto: que lo que yo considero como 
verdadero momento histórico y filosófico a la vez (el 
3º de los tres enumerados por Windelband y desa-
rrollados por mí), para usted no es un único momento 
histórico-filosófico, sino que consta de dos grados 
cualitativamente distintos e irreductibles, aunque 
empíricamente mezclados: un grado puramente 
teorético, en el que se posee la verdad, «que no es 
tribuenda Platoni Aristotelique, sed humanae menti»; 
y un ulterior grado, propiamente histórico, en el que 
«con el nuevo ojo conquistado se vuelve a mirar al 
individuo, a la representación, a Platón y Aristóteles, 
de los que se determina el significado histórico». Por 
tanto, para usted, la diferencia esencial entre la filo-
sofía y la historia de la filosofía consistiría en la in-
dividualidad, en el elemento representativo propio 
de la segunda, y ajeno a la primera. ¿No es cierto? 
Porque si usted resolviese este elemento represen-
tativo (Aristóteles, Platón) en el curso, en la formación 
lógica de la filosofía, me parece que ya no tendría di-
ficultad en admitir la unidad de mi tercer momento.

Ahora bien, yo sostengo precisamente esto: que 
el elemento representativo e individual de la histo-
ria de la filosofía se resuelve en la misma filosofía 
in fieri. Tanta individualidad puede entrar en la filo-
sofía, para cada filósofo, cuanto de ella se resuelve 
(como contenido en la respectiva forma) en el sis-
tema del filósofo: el resto no tiene valor filosófico, 
pero tampoco tiene valor histórico. Ciertamente yo 
puedo pensar sub specie aeterni, por ejemplo, el 
aristotelismo independientemente de Aristóteles 
individuo y de toda su biografía en el sentido más 
amplio del término. Puedo, pero arbitraria e impre-
cisamente, porque el aristotelismo se piensa verda-
deramente en su desarrollo histórico, del que la bio-
grafía de Aristóteles es elemento esencial, no por 
sí misma, sino precisamente en cuanto elemento, 
presupuesto, del aristotelismo. Igualmente se pue-
de ser, de facto, buen filósofo y mal historiador (y 
con ello respondo a otra observación de su carta), 



199Zúnica García, A. An. Sem. His. Filos. 43 (1), 2026: 187-207

pero en realidad ese filósofo no posee de verdad 
su filosofía, cuya historia ignora, puesto que en sí, 
prescindiendo de la condición subjetiva de quien 
actualmente la piensa, ella tiene una realidad his-
tórica propia, de la que es indivisible. Si admitimos 
que alguien entienda por sí mismo o construya por 
su cuenta el concepto de síntesis a priori sin saber 
nada de Kant, de sus antecedentes ni de la ela-
boración posterior de dicho concepto, me parece 
evidente que, prescindiendo de su persuasión per-
sonal de poseer perfectamente dicho concepto, es 
necesario decir que no posee realmente el concep-
to de síntesis a priori. También se podrá decir que lo 
posee parcialmente, pero precisamente por eso no 
lo poseerá verdaderamente. Y su posesión parcial 
será parcial tanto histórica (en cuanto posesión de 
un elemento inconscientemente desvinculado del 
fondo de la historia) como filosóficamente. En con-
secuencia, en el fondo, la identidad entre filosofía e 
historia se mantendrá también en este caso.

Cuando comparamos el conocimiento filosófico 
de alguien con el conocimiento histórico-filosófico 
de otro, podemos tener una divergencia de uno res-
pecto al otro; pero, para ver la coincidencia entre 
ellos, hará falta prescindir de tales circunstancias 
empíricas. Son ésas precisamente las que, haciendo 
a cada filósofo distinguir su construcción personal 
de los sistemas precedentes, hacen que parezcan 
absolutamente distintas la filosofía (que es la suya) 
y la historia (que es la filosofía de los otros). Mientras 
que, por el contrario, hay que decir que, para enten-
der bien la filosofía (la suya), debe incluir en ella la 
filosofía de todos los demás (la historia), y que, para 
entender bien la historia, debe incluir en ella su filo-
sofía, esa historia en que, filosofando, trabaja.

Su distinción entre curso histórico e historiografía 
no me parece, por tanto, que pueda ser realmente 
útil para distinguir la historia de la filosofía de la filo-
sofía. Y si usted me concede que la filosofía coincide 
con su curso histórico, creo que debería conceder-
me también que coincide con la comprensión de la 
historia de la filosofía. Si en sí mismos, curso histó-
rico y filosofía coinciden, entonces jamás se podrá 
poseer una filosofía sin poseer el curso histórico. Se 
poseerá mal éste, pero si éste es una sola cosa con 
aquélla, entonces se poseerá mal también aquélla.

Todo esto para ver si en la filosofía (= curso his-
tórico), que una determinada convicción filosófica 
resume y completa, deben considerarse esencia-
les los elementos intuitivos e individuales que usted 
relega a la pura historia. Yo considero que sí, por la 
ley de la unidad de los contrarios, tan bien ilustrada 
por usted. Es verdad que en el espíritu humano se 
encuentra la tendencia a concebir lo universal y lo 
eterno en su simplicidad. Eso es lo que yo llamo el 
motivo eterno del platonismo, pero la realidad es la 
unidad de lo universal y lo particular, de lo eterno y lo 
temporal; o mejor, la universalización de lo particular 
y la eternización de lo temporal.

Así pues, quizás estaríamos totalmente de acuer-
do si, en vez de poner la filosofía más acá de la histo-
ria en cuanto unidad de concepto e intuición, usted 
unificase o, mejor, resolviese –y quizás éste, en el 
fondo, es su pensamiento– la filosofía en la historia. 
Como yo, por mi parte, hago coincidir con la filosofía 
no sólo la historia de la filosofía, sino toda la historia 

(como verá por la conferencia48). Lo particular, lo in-
dividual intuitivo, el elemento biográfico, etc., debe 
pensarse respecto a la filosofía en la misma rela-
ción que la materia respecto a la forma en la síntesis 
kantiana.

Concluyendo por ahora: niego la convicción fi-
losófica que no es reconstrucción histórica, y vice-
versa. Y niego también el aprendizaje (comprensión 
estética) que no sea verdadera comprensión filosó-
fica. Es verdad que a veces se lee aprobándolo todo, 
sin crítica, entendiendo el sentido de las palabras y 
simpatizando sin más con el autor. Pero esta actitud 
no me parece ni filosófica ni estética. La verdadera 
comprensión estética no es pasiva, me parece, sino 
crítica y juzgante. Y si, leyendo a un filósofo, pensa-
mos en las cosas que dice y no en el modo, etc., en-
tendemos sólo cuando juzgamos (mejor o peor, claro 
está).

Pero yo no querría importunarle. Basta por esta 
vez, porque tengo que contarle muchas cosillas. Lo 
primero de todo, he aquí la recensión de Windelband 
rehecha49, junto a la última página de la recensión 
del Lombardo, que se me había quedado en el ca-
jón. El pobre Lombardo lleva ya unos diez días en 
Messina, a donde ha sido llamado por su padre, que 
siempre está entre la vida y la muerte. [...]

Acepte con Dña. Angelina nuestras afectuosas 
felicitaciones de año nuevo y acuérdese siempre de

Su muy afectuoso
Gentile

Croce a Gentile

Nápoles, 31 de diciembre de 1906
Mi querido Gentile,
Dos palabras aún sobre nuestra discusión. Que el 

conocimiento completo de la realidad sea filosofía e 
historia, y que, más aún, la historia es el aboutissant 
[la culminación] de la filosofía, es precisamente la te-
sis que yo sostengo en mi memoria sobre la Lógica, 
de acuerdo en esto con la mejor tradición hegeliana. 
Pero no es menos cierto que filosofía e historia son 
momentos distintos: los distingue también Hegel 
cuando dice que la filosofía considera la idea pura 

48	 La conferencia palermitana sobre El concepto de historia de 
la filosofía. Recuérdese lo dicho a propósito de la carta del 23 
de noviembre.

49	 Se trata de la versión definitiva, que fue publicada como 
Recensión de ‘Die Philosophie im Beginn des zwanzigsten 
Jahrunderts. Festscrift für Kuno Fischer herausgegeben von 
W. Windelband’, «La Critica» 5 (1907), pp. 146-151 (ahora en 
Frammenti di storia della filosofia, Le Lettere, Firenze 1999, 
pp. 581-588). Las observaciones en torno a la tesis de Win-
delband quedaron reducidas al siguiente comentario (p. 147): 
«El escrito sobre la historia de la filosofía es importante por 
lo que justamente se dice sobre el origen científico de esta 
disciplina, estrechamente ligado con el movimiento románti-
co e idealista de la Alemania de principios del siglo XIX, y, en 
general, por la tesis que defiende sobre el carácter filosófico 
de la historia de la filosofía. Pero no pudiendo ahora entrar en 
particulares, tan sólo diremos que no nos parece aceptable 
sin reservas lo que Windelband dice (II, pp. 191-192) sobre el 
modo de salir del famoso círculo en el que tantos han que-
dado atrapados: el de la filosofía que presupone el conoci-
miento de la historia de la filosofía y que, a su vez, debe pre-
suponerse por quien se disponga a estudiar la historia de la 
filosofía. La solución propuesta por Windelband es demasia-
do empírica y no resuelve realmente la dificultad». Y en nota 
remitía a la recensión de Croce contra Masci antes citada.



200 Zúnica García, A. An. Sem. His. Filos. 43 (1), 2026: 187-207

en el elemento del pensamiento, y la historia la baja 
a lo empírico e individual. Ahora bien, en este punto 
como en otros, yo creo que, hecha la distinción, hay 
que mantenerla de verdad, no eliminarla ni conside-
rarla vulgar o burda. Es una distinción que no destru-
ye, sino que implica la unidad, al igual que la unidad 
implica la distinción. En eso, como sabe, yo no sigo 
la interpretación ortodoxa de Hegel. Y, por tanto, res-
pecto a esta parte, nuestra discusión se reconduce a 
la discusión sobre los conceptos distintos, que, a mi 
parecer, en el hegelianismo se confunden50.

Sobre el otro punto del disenso no me parece 
necesario remontarnos a una región tan alta. Usted 
dice que leer una obra de arte es criticarla y que si 
no, es un hecho pasivo, etc. Yo sostengo que no es 
un hecho pasivo, sino que, al contrario, es actividad, 
pero no actividad crítica; es actividad poética o esté-
tica, totalmente idéntica a la del poeta. Así como el 
poeta no es crítico en el momento en que es poeta, 
del mismo modo, lector del poeta es poeta y no es 
crítico en el momento en que lee la obra. La crítica 
viene después: necesita una reflexión y un concepto 
filosófico, etc. ¡Ay del arte si, para ser comprendida, 
tuviera que esperar la actividad del crítico! Ariosto 
ha tenido que esperar tres siglos y medio para ser 
comprendido críticamente, pero fue comprendido 
estéticamente ya por sus contemporáneos, y por eso 
fue amado y tuvo su gloria en los siglos. Gustar no es 
criticar: es gustar, o sea, vivir con la fantasía.

Insisto en estos puntos porque me parece verlos 
con mucha claridad, pero convengo en que impli-
can el concepto de arte y el concepto de filosofía, 
es decir, que no es fácil un acuerdo de un momento 
a otro. Le ruego, no obstante, que considere lo si-
guiente: que si yo estoy equivocado, entonces hay 
que restaurar ut sic a Hegel tal como era entendido 
por Spaventa, es más, por Vera; y queda entonces la 

50	 Aquí Croce hace referencia al problema de la distinción 
entre las formas del espíritu, sobre la que ya habían discu-
tido en otras ocasiones. Se trata de una de las principales 
cuestiones que distinguen su filosofía de la de Gentile. El 
disenso se encuentra desde el principio en el fondo de sus 
conversaciones, pero el problema emergió explícitamente 
a raíz del libro de Croce Ciò che è vivo e ciò che è morto 
nella filosofia di Hegel, donde se encuentra la primera ex-
posición sistemática de Croce al respecto. Tras leer el ma-
nuscrito, apenas unos meses antes de la cartas que aquí 
comentamos, Gentile había escrito a su amigo: «He ter-
minado de leer ahora su espléndido ensayo sobre Hegel, 
y le estoy muy agradecido tanto por la lectura como por el 
bien que me ha hecho a la salud. Pero no puedo expresarle 
así, de inmediato, mi impresión sobre lo que más le impor-
ta a usted y a mí. Necesito reflexionar y releerlo, y no creo 
que pueda dejarme algún día más el manuscrito. El primer 
capítulo es magnífico, y hará un enorme bien en Italia. Lu-
cidísimo el segundo y preciso en todos los particulares. El 
tercero es una verdadera obra maestra, que he leído con 
viva emoción. Todo el resto, aun teniendo que consentir en 
muchísimas observaciones, me deja perplejo respecto a lo 
sustancial. Pero la cuestión está perfectamente planteada 
y de ella vendrá mucha luz. Por lo tanto, le felicito desde ya y 
le aplaudo fraternalmente. Más adelante le diré otras cosas, 
y hablaremos largo y tendido» (carta de Gentile a Croce, 
12/05/1906). La discusión epistolar que aquí comentamos 
ahondó la brecha que se había puesto de manifiesto con 
el libro. Finalmente el problema se volvió explícitamente 
central y dirimente con la polémica de 1913, que distanció 
definitivamente sus respectivas filosofías. Sobre este tema 
véase Girolamo Cotroneo, Il pomo della discordia: “la distin-
zione”, en Piero di Giovanni (ed.), Croce e Gentile. La polemi-
ca sull’idealismo, Le Lettere, Firenze 2013, pp. 81-108.

tarea de explicar de dónde derivan todas las teorías 
abiertamente erróneas que hay en Hegel en torno 
al arte, la historia, la ciencia de la naturaleza, etc. En 
cuestión de arte, hay que destruir toda la crítica de 
De Sanctis (y, en efecto, ni Spaventa ni muchos otros 
hegelianos se dieron cuenta de que había llegado al 
mundo o no entendieron la revolución que suponía 
para la concepción hegeliana del arte y, por tanto, 
para toda la Weltanschauung). Yo he propuesto una 
explicación de los errores que hace honor a la mente 
de Hegel, pero si no vale, entonces, puesto que los 
errores son indudables, no sabría disponerme a con-
siderar a Hegel como uno que decía despropósitos 
por distracción o que erraba por hablar de cosas que 
desconocía.

Basta: de ello hablaremos cuando vaya para allá. 
Prepárese para largas discusiones sobre estos pun-
tos esenciales. Sin duda, iré para allá, aunque haya 
respondido que no a Zingarelli51, que me invitaba a 
dar una conferencia.

Está perfecta la nueva redacción de la recensión 
Windelband. Ha elegido óptimamente el punto que 
ha aclarado. [...]

Reciba, junto a sus familiares, mis más cordia-
les felicitaciones de año nuevo también de parte de 
Angelina. [...]

Le abrazo.
Su afectuoso

B. Croce

Gentile a Croce

Palermo, 4 de enero de 1907
Mi queridísimo Croce,
Ayer no le respondí enseguida, porque tengo otra 

vez a Teresita con fiebre –parece que por una gripe– 
y con ella a Gaetanito, y hoy también a Federico52. Por 
eso, hoy tampoco puedo decirle todo lo que querría.

[...] Ahora querría escribirle alguna cosa acerca 
de nuestros disensos filosóficos, que, espero, algún 
día se unificarán en convicciones perfectamente 
concordes, si me lo permitirá la vida y podré trabajar.

Entre tanto, le anuncio que he escrito dos breves 
notas que publicaré como apéndice de mi conferen-
cia (que me he decidido a publicar en Coenobium de 
Rensi, si él consiente en imprimirme un buen número 
de extractos53): dos breves notas, exigidas por dos 

51	 Nicola Zingarelli (1860-1935), tras dar clase durante muchos 
años en institutos, había conseguido en 1906 la cátedra de 
historia comparada de las literaturas neolatinas en la Univer-
sidad de Palermo.

52	 Se refiere a sus hijos Gaetano Gentile (1906-1980) y Federico 
Gentile (1904-1996).

53	 En realidad, las notas acabarían siendo publicadas mucho 
más tarde y en la revista de Rensi no publicaría más que 
un fragmento de la conferencia de apenas cuatro páginas: 
Scienza antica e scienza moderna, en «Coenobium» 1 (1907), 
pp. 56-59. El texto completo de la conferencia fue publicado 
independientemente de las notas casi dos años después en 
«Rivista Filosofica» 10 (1908), pp. 421-464. Por otra parte, las 
dos breves notas a las que Gentile se refiere son Il circolo 
della filosofia e della storia della filosofia y La teoria dell’errore 
come momento dialettico e il rapporto tra arte e filosofia. 
La primera fue publicada en «La Critica» 7 (1909), pp. 143-
149 (ahora en La riforma della dialettica hegeliana, Sanso-
ni, Firenze 1954, pp. 138-149). La segunda, en cambio, no 
apareció hasta 1921, en Frammenti di estetica e letteratura, 
Carabba, Lanciano 1921, pp. 153-161 (ahora en Frammenti di 



201Zúnica García, A. An. Sem. His. Filos. 43 (1), 2026: 187-207

puntos de la conferencia que no habían podido ser 
desarrollados suficientemente en ella. Una de ellas 
afecta a nuestra reciente discusión acerca de la uni-
dad a parte subiecti de la filosofía y la historia de la 
filosofía, y discute brevemente el concepto de his-
toria expuesto por usted en la Lógica54, llegando a 
una conclusión en la que quizás también usted pue-
da convenir. La otra trata acerca del concepto hege-
liano de error como momento de verdad y la distin-
ción que usted establece entre dialéctica y nexo de 
los distintos55. En ésta expongo ordenadamente las 
dificultades que le presenté en persona, y creo que 
consigo mostrar que su nexo de los distintos no es-
capa a la ley dialéctica de la unidad de los opuestos. 
Querría que usted leyese estas páginas antes de que 
sean impresas. Al menos las leerá en las pruebas de 
imprenta. Se las mandaré manuscritas, si Rensi no 
me pide todo el manuscrito para el próximo fascícu-
lo, en el que querría publicarlas. En esas páginas en-
contrará el principio de la recensión que le prometí 
y que yo mismo deseaba hacer desde hacía tiempo, 
de sus últimos trabajos: recensión en la que yo no 
tendría ninguna otra intención más que la de llamar 
su atención sobre algunos puntos que todavía no me 
parecen suficientemente elaborados por su pen-
samiento, del cual espero tanto. Y a la vez querría 
aclararme a mí mismo las razones, que todavía no 
he estudiado por mi cuenta, de la insatisfacción que 
me han dejado, como usted sabe, algunos concep-
tos suyos. Pero, esta vez, son pocas páginas escritas 
más bien para justificarme ante usted por ciertas co-
sas dichas en la conferencia (que por fin está fijada 
definitivamente para el 10 de este mes).

Pero le ruego que no me llame ortodoxo. Yo tam-
bién creo que hay errores indiscutibles en el sistema 
de Hegel; y, después de su crítica, aunque no vea to-
dos los que usted denuncia ni coincida con usted en 
cuanto a su origen, vislumbro también algún otro no 
señalado por usted, que quizás pueda revelar la ver-
dadera magaña. Pero por mi parte siento que todavía 
necesito estudiar mucho sobre esta cuestión antes 
de hacer una afirmación. Lo que ahora puedo afirmar 
es que el hegelianismo ha de ser corregido profun-
damente no para limitar el alcance de la dialéctica, 
sino, al contrario, para una aplicación más rigurosa 
de su universalidad y absolutez.

Lo que usted me señala también en la última car-
ta, a saber, que una vez hecha la distinción hay que 
mantenerla de verdad, lo creo correctísimo. Pero no 
me parece que la dialéctica viole ese principio. Y en 
cuanto a Hegel, me parece que él a veces insiste 
más en la distinción que en la unidad. Tanto es así 
que usted ha podido reprocharle el dualismo no su-
perado de naturaleza y espíritu, ya que debería haber 
resuelto la naturaleza en el espíritu.

estetica e di teoria della storia, Le Lettere, Firenze 1992, vol. I,  
pp. 86-94).

54	 B. Croce, Lineamenti di una Logica come scienza del concetto 
puro, Memoria letta all’Accademia Ponatiana, R. Tipografia 
Francesco Giannini & figli, Napoli 1905.

55	 Se trata de la cuestión a la que hacíamos referencia en la 
nota 50. Croce sostiene que dentro de la dinámica del espíri-
tu debe distinguirse la dialéctica de los opuestos, descubier-
ta y teorizada por Hegel, y el nexo de los distintos, que serían 
cuatro formas fundamentales de la actividad espiritual (arte, 
lógica, ética y economía) irreductibles entre sí pero mutua-
mente implicadas.

En cuanto a la distinción que me invita a hacer en-
tre gusto y crítica (que me parece nueva por su parte, 
pues recuerdo que, a propósito de mi comunicación 
sobre el concepto de filosofía de la historia, usted 
insistió bastante en su identidad) no me convence. 
Ariosto no ha tenido que esperar, a mi parecer, tres 
siglos y medio para ser comprendido críticamente, 
sino para ser comprendido plenamente. La admi-
ración de los contemporáneos no es fundamental-
mente distinta del análisis crítico de De Sanctis. En 
éste la crítica se encuentra totalmente desplegada, 
y además su capacidad de gustar el Ariosto está in-
mensamente potenciada en comparación con los 
críticos contemporáneos del poeta. En ellos, si la crí-
tica estaba contraída en la admiración inconscien-
te (pero igualmente gobernada por los principios 
filosóficos presentes en todos los espíritus, y que 
De Sanctis no hizo más que explicitar y liberar de 
prejuicios y deformaciones doctrinales superpues-
tas), ésta era también oscura, incierta y, me parece, 
incomparable a esa plenitud de gusto estético cuyo 
órgano necesario e inseparable es el análisis total-
mente desplegado de De Sanctis.

Basta. Cuando venga, tendremos materia para 
discutir durante los bellos paseos a los que yo –que 
ahora he empezado a ejercitar bien las piernas– po-
dré llevarle. ¿Puede decirme cuándo vendrá?

[...]
Afectuosos saludos a Dña. Angelina [...] y para us-

ted un abrazo fraterno
De su

G. Gentile

Croce a Gentile

Nápoles, 5 de enero de 1907
Mi querido Gentile,
[...] Perdone mi pulla de la ortodoxia, que nace de 

mi firme convicción de que a Hegel hay que digerirlo 
y no tenerlo atravesado en el estómago, como aún lo 
tenía Spaventa. Si mi digestivo no le parece eficaz, 
hay que preparar otro. Pero usted me dice que está 
reflexionando sobre esta cuestión, por lo que me 
quedo contento. Puede darse que el camino elegido 
por mí no sea correcto, pero hay que encontrar un 
camino para demostrar que los conceptos de arte, 
historia y filosofía de la naturaleza, así como los pone 
y los trata Hegel, no se sostienen. Que no se sos-
tienen lo advierte uno no sólo al examinarlos en sí 
mismos, sino también al considerar lo que se sigue 
lógicamente de ellos, o sea, sus consecuencias, sa-
cadas en parte por Hegel y en parte por sus discípu-
los, con malos resultados.

Le confieso que me gustaría que su crítica de los 
distintos puntos de mi lógica y de mi interpretación 
de Hegel fuese publicada, más que en una revista 
del tipo de Coenobium, en una memoria académica 
o en un opúsculo. Si no me convencen, le respon-
deré con una memoria a leer en la Pontaniana56. 

56	 La Academia Pontaniana es una institución cultural de Nápo-
les fundada a mediados del siglo XV por el poeta e historia-
dor humanista Antonio Beccadelli. Fue disuelta a mediados 
del siglo XVI, pero se volvió a constituir en 1825, año desde el 
que permanece en funcionamiento hasta el día de hoy. Des-
de su nombramiento como socio ordinario en 1892, Croce 
se involucró en muchas de sus iniciativas, dando él mismo 



202 Zúnica García, A. An. Sem. His. Filos. 43 (1), 2026: 187-207

Son cuestiones demasiado sutiles y técnicas para 
ofrecerlas al público de las revistas, que saca una 
única conclusión: ni siquiera los propios hegelianos 
saben lo que Hegel decía, ¡y quieren convencernos 
a nosotros!

En cuanto a la diferencia entre gusto y crítica, 
ahora no recuerdo con precisión mi estado mental 
de hace ya bastantes años respecto a la cuestión. 
Puede ser que yo viese poco claramente o, más 
bien, unilateralmente. Pero en la Estética57, donde mi 
pensamiento está maduro, la distinción se encuen-
tra en los siguientes tres momentos: 1. erudición; 2. 
gusto; 3. crítica e historia. Yo no podría consentir en 
su afirmación de que con la crítica aumenta el gus-
to de la obra. No: hecha la crítica, si quiero gustar la 
obra, debo olvidar la crítica y volver a sumergirme en 
la contemplación: cantar con el poeta.

Repito mi silogismo: el lector se identifica con el 
poeta, pero en el poeta no está el crítico de sí mismo. 
Por tanto, no está tampoco en el lector (gustador). 
Quizás la confusión nace de que lo que llamamos 
crítica, a menudo realiza un doble oficio: 1º) preparar 
al lector para gustar la obra (momento que yo llamo 
de la erudición: comentario, etc.); 2º) caracterizar 
(juzgar) la obra gustada, que es la verdadera crítica.

Continuamente experimento en mí mismo es-
tas distinciones. He estado trabajando durante un 
mes en la caracterización (juzgar, criticar) del arte de 
Pascoli58. Sin embargo, ya había leído y gustado su 
arte hace muchos años: la había comprendido es-
téticamente, pero no críticamente. ¿Y quién sabe si 
ahora la he comprendido críticamente? Los casos de 
contradicción entre el gusto y la formulación crítica 
son frecuentísimos.

Pero basta por hoy con estas charlas. Sólo quiero 
añadir que, releyendo la Enciclopedia de Hegel, verá 
cuán inmaduro era su pensamiento en muchos pun-
tos. El hegelianismo ha sido una maduración precipi-
tada y artificial.

Saludos cordiales a todos. Siento mucho lo de 
las pequeñas enfermedades de Teresita y sus her-
manos. Pero espero que sean las típicas cosas del 
invierno: resfriados y contagios.

Téngame siempre
Afectuosísimo

B. Croce

Gentile a Croce

Palermo, 7 de enero de 1907
Mi queridísimo Croce,
[...] En cuanto a la conferencia con el apéndice 

que le indiqué, puesto que a usted le parece que la 
publicación en Coenobium podría dar la impresión 

numerosas conferencias. Fue elegido presidente dos veces, 
en 1917 y en 1923.

57	 Se refiere a una de sus obras más importantes: Estetica 
come scienza dell’espressione e linguistica generale. Prime-
ro la editó con Sandron en 1902, con quien también preparó 
una segunda edición corregida en 1904. En 1908 publicó con 
Laterza una tercera edición profundamente modificada. Esta 
última puede considerarse la definitiva, pues aunque luego 
publicó nuevas ediciones, los cambios fueron siempre me-
nores.

58	 Para la publicación del artículo Note sulla letteratura italiana 
nella seconda metà del secolo XIX. XXII. Giovanni Pascoli, pu-
blicado en «La Critica» 5 (1907), pp. 1-31 y 89-109.

de una discordia familiar ante el gran público, aban-
dono por ahora la idea de publicarla, aunque Rensi 
hoy mismo me apremia a mandarle todo el ma-
nuscrito59. Le escribo que, tras haberle propuesto 
publicar la conferencia, ésta (como es verdad) ha 
aumentado con el apéndice, del cual ahora ya no 
sabría separarla y con el cual ya no es posible que 
salga en su revista. No puedo pensar en publicarla 
como opúsculo porque no podría hacerme cargo 
del gasto. Por otra parte, me había entrado cierta 
prisa por publicarla principalmente porque usted 
no iba a estar aquí para escucharme dar la confe-
rencia, donde alguno, que ha leído vuestras cosas, 
podrá notar cierto disenso entre nosotros dos. Pero 
precisamente por eso, apenas la haya leído el 10 
del mes corriente, le mandaré el manuscrito de la 
conferencia y las dos notas, que usted así podrá 
leer cómodamente para darme luego su impresión. 
Pospondré la publicación a cuando pueda reunir 
ese volumen sobre el método de la historia de la 
filosofía que ya le mencioné, sacando quizás las no-
tas, que no serían oportunas en ese volumen. Pero 
ya pensaré en ello más adelante, porque podría dar-
se que, discutiendo entre nosotros, lleguemos an-
tes a un acuerdo de un modo u otro.

Pero me doy cuenta de que hay que intensificar 
nuestras discusiones. Y lamento que no lo podamos 
hacer en persona. Todavía nos queda alguna cosa 
que decir acerca de la distinción entre crítica y gus-
to. Nuestra discusión sobre este punto –a la que me 
he referido recientemente– fue hecha a propósito de 
mi comunicación en el Congresso storico60, o sea, 
después de su Estética. Entonces usted combatía la 
distinción que en aquella comunicación yo estable-
cía entre el proceso espiritual del arte y el de la críti-
ca artística, sosteniendo precisamente que éste se 
debe resolver en aquél. Así pues, del Croce historia-
dor de sí mismo debo apelar al Croce filósofo. Vuelva 
a echar un vistazo al cap. XVI de la parte histórica de 
su Estética, donde se identifica genio y gusto, y se 
establece que el gusto consiste precisamente en 
el juicio de las expresiones del genio. No recuerdo 
ningún pasaje de sus otros escritos donde usted 
haga coincidir el gusto o comprensión estética con 
la erudición o preparación del verdadero juicio críti-
co. Y le confieso que esta me parecería una profun-
da modificación de su pensamiento. En la p. 131 de 
la Estética, usted distingue erudito, hombre de gusto 
e historiador del arte, pero no hace ninguna alusión 
a reducir al crítico al tercero en vez de al segundo. 
Yo suscribí sin reservas aquella parte de la Estética y 
la suscribo todavía, porque la eventual contradicción 
que usted me opone entre el gusto y la formulación 
crítica no me parece que melle esa verdad. En esos 
casos, en realidad, hay dos críticas, una que es idén-
tica al gusto, oscura e incapaz de clarificarse, y otra, 
equivalente a un razonamiento equivocado, que no 
tiene que ver con el gusto y ni siquiera es crítica.

59	 Véase la carta de Giuseppe Rensi a Gentile, fechada en Be-
llinzoa, del 4 de enero de 1907, conservada en el Archivio Gio-
vanni Gentile, s. 1, ss. 2.

60	 Se refiere al Congresso internazionale di scienze storiche 
que se había tenido en Roma entre el 1 y el 9 de abril de 1903. 
Gentile había presentado dos ponencias: La filosofia a Napoli 
dopo G.B. Vico y Il problema della filosofia della storia. Puesto 
que durante esos años ambos se encontraban en Nápoles, 
no ha quedado huella de la discusión a la que aluden.



203Zúnica García, A. An. Sem. His. Filos. 43 (1), 2026: 187-207

Discúlpeme si le importuno con mi insistencia, 
pero deseo muchísimo hablar con usted, y aquí estoy 
solo solo. ¡Menos mal que ahora empezaré las clases!

Hoy pasaré a ver a Sandron. Teresita todavía está 
en cama con fiebre. Es desesperante.

Saludos afectuosos
De su

G. Gentile

Croce a Gentile

Nápoles, 10 de enero de 1907
Mi queridísimo Gentile,
Recibo ahora el telegrama de Lombardo61, y le 

doy mis felicitaciones por la conferencia que espero 
poder leer pronto.

En estos días he estado muy afectado por la sa-
lud de Angelina, que hace ya unos meses que no se 
encuentra demasiado bien, y en estos últimos días 
ha tenido que estar en cama. Pero ahora mejora, se 
ha levantado y espero que con los cuidados que le 
ha prescrito el médico se recupere pronto. Háganos 
saber si Teresita está ya libre de la gripe.

Quería escribirle sobre aquel punto de nuestra 
discusión, pero no he podido por las razones indi-
cadas. Ahora me limito a hacerle notar: 

1º) que yo creo que sigo pensando precisamente 
lo que escribí en la Estética (cfr. p. 130): «La historia 
del arte y de la literatura [(= crítica)]62 no nace sino 
después de que la reproducción haya sido obtenida: 
implica un trabajo ulterior».

2º) La discusión que me ha traído a la memoria, 
hecha en ocasión del Congresso storico, versaba 
en torno a otro punto. Yo negaba que el crítico tu-
viese como tarea revelar la lógica interna de la obra 
de arte, es decir, mostrar que el artista debía actuar 
por necesidad lógica así y no de otra manera. Y 
sostenía que el crítico (= historiador del arte) sólo 
debe determinar lo que ha sucedido: si ha sucedido 
un hecho genuinamente artístico y cuál. Y también 
ahora soy de esa opinión.

3º) Precisamente porque genio y gusto para mí 
son idénticos, la crítica es algo más que el sim-
ple gusto (que a veces he llamado juicio estético 
para atenerme a la terminología kantiana y al judi-
cium sensuum de Baumgarten). Dante y Ariosto vi-
ven fantásticamente su propio estado de ánimo, lo 
contemplan, lo expresan. ¿Pero cuál es el estado de 
ánimo expresado por Dante y cuál es el expresado 
por Ariosto? He aquí lo que ni Dante ni Ariosto ni sus 
simples lectores y reproductores pueden decir y que, 
en cambio, el crítico (= historiador) debe decir. Y, aun 
antes de responder a esas preguntas, el crítico debe 
determinar si Dante y Ariosto fueron poetas o falsos 
poetas o medio poetas, etc. Ahora bien, para deter-
minar estos hechos, no basta el simple gusto: hacen 
falta los conceptos de arte, espíritu humano, pasio-
nes, afecto, etc. El gusto sólo da un estado interno de 
contento y descontento.

Su oposición me ha empujado a volver a medi-
tar por entero sobre estos puntos, pero, por mucho 
que me he esforzado, no he conseguido descubrir el 

61	 Informándole de que Gentile había dado la conferencia «ad-
mirablemente».

62	 Añadido de Croce.

punto débil de estas teorías. Al contrario, he encon-
trado nuevos argumentos para confirmarme en ellas. 
¿Usted mismo no ha escrito recientemente que 
cuando los poetas reflexionan sobre su propia arte, 
ya no son poetas, sino críticos? ¿No es precisamente 
lo mismo que digo yo? El hombre de gusto, en cam-
bio, es poeta, como el poeta. Imagine que un poeta 
es como un director de coro: él da la voz y los otros 
lo siguen. Todos cantan y ninguno reflexiona sobre el 
canto. Pues bien, los lectores, los hombres de gusto, 
son los integrantes del coro y nada más.

[...]
Le doy la mano y téngame siempre
Su afectuoso

B. Croce

Gentile a Croce

Palermo, 13 de enero de 1907
Queridísimo Croce,
recibo en este momentos su carta, que nos en-

tristece mucho por las noticias de Dña. Angelina, 
aunque nos escriba que ahora se ha levantado y que 
pronto con las curas prescritas por el médico podrá 
recuperarse. [...]

Le mando el manuscrito de mi conferencia con 
las dos notas de apéndice, de las que le escribí. La 
primera parte le es conocida, pues contiene el pa-
saje de la recensión Windelband que hizo nacer 
nuestra discusión. Le ruego que considere más bien 
la segunda y me escriba más adelante qué le pare-
ce. La sustancia de la conferencia puede parecer 
vieja, pero a mí me parece que contiene en germen 
reformas fundamentales de los conceptos hegelia-
nos. Dígame luego si podría publicar por separado 
la conferencia, que aquí muchos desearían ver im-
presa, aunque la cosa no sea tan sencilla después 
de haber escrito a Rensi que no podía mandarle el 
escrito a causa de un apéndice por el que había au-
mentado desmesuradamente para los límites de un 
artículo de revista.

Acerca de la cuestión de la necesaria distinción 
entre crítica y gusto, que usted defiende, será mejor 
que también la aplacemos a la nueva lista: a cuando 
podamos hablar en persona. Releo las páginas 130-
131 de la Estética y veo que usted había distinguido 
claramente entre erudito, hombre de gusto e histo-
riador del arte, pero la identidad de crítica e historia 
artística no la encuentro. No obstante, admito que, 
con sus posteriores reflexiones sobre el concepto de 
historia, bien puede apoyarse en ese punto y sostener 
sin contradicción esa identidad. Pero yo debía pensar 
en su tesis explícita, que cada vez me parece más fi-
losóficamente verdadera: «La actividad juzgante que 
critica y reconoce lo bello es la misma actividad que 
lo produce» (p. 120). Al leer y exponer su Estética, yo 
siempre he visto en esa actividad juzgante la función 
crítica tanto del simple hombre de gusto (que no sabe 
justificar su simpatía por el artista) como de un De 
Sanctis que da razón de su propio juicio, esclarecién-
dolo con una conciencia filosófica superior.

Pero, repito, será mejor que de eso hablemos 
cuando usted venga a verme. ¿Cuándo?

[...]
Saludos afectuosos

De su Gentile



204 Zúnica García, A. An. Sem. His. Filos. 43 (1), 2026: 187-207

Croce a Gentile

Nápoles, 26 de enero de 1907
Mi querido Gentile,
al querer escribirle sobre su conferencia, me he 

demorado algunos días. Gracias por su cariñosa pre-
ocupación. Angelina ya está mejor63 [...].

Quizás hoy mismo o mañana le escribiré acer-
ca de su conferencia, que estoy releyendo. Saludos 
para toda su familia. Le abrazo,

Afectuosísimo
B. Croce

Croce a Gentile

Nápoles, 26 de enero de 1907
Mi querido Gentile,
he leído y releído su conferencia no sólo con gran 

placer por la vivaz y bella exposición, sino también 
con gran asentimiento respecto a todos los primeros 
apartados. Pero usted ya sabe cuáles son los puntos 
que no me convencen, y sobre ellos no he cambia-
do parecer, a pesar de las serias meditaciones a las 
que la lectura de su conferencia me ha hecho volver. 
¿Qué quiere? Yo resumo todo en una palabra: que si 
el espíritu es unidad en la distinción, hay que atender 
a la distinción no menos que a la unidad; y el hegelia-
nismo trata con poco respeto la distinción.

Usted alude a una diferencia entre error y despro-
pósito. ¿Cuál es? Para mí, la diferencia es de énfasis 
literario. El error y el despropósito son intrínseca-
mente lo mismo, y si se distingue entre ellos, quiere 
decir que se considera no el error, sino algo que no 
es error. Usted se escandaliza de quien quiere dis-
tinguir lo verdadero y lo falso en el sistema de un fi-
lósofo, pero se entiende bien que lo falso no está en 
el sistema en cuanto sistema, que no puede no ser 
verdadero, sino en lo que usted mismo admite, en 
la incoherencia. Por ejemplo, yo no digo que la dia-
léctica de Hegel sea en parte verdadera y en parte 
falsa. Digo que es verdadera, pero que, además de 
la verdad, Hegel, cediendo a la debilidad humana, ha 
hecho afirmaciones erróneas: no ha realizado su ver-
dadero sistema.

Usted dice que en la historia del arte no hay pro-
greso, y yo digo que el progreso no se da como en 
la historia de la filosofía, precisamente porque arte 
y filosofía son dos conceptos distintos. Pero si el 
progreso es la misma actividad humana, Dante, por 
ejemplo, progresó desde el primer esbozo de la 
Comedia a la Comedia completa. Usted atribuye a 
algunos hegelianos la doctrina de la muerte empíri-
ca del arte, pero esa doctrina no sólo está en Hegel, 
sino que además es inseparable de su concepto de 
arte (equiparado en cierto modo al de religión).

Usted dice que el regreso desde la filosofía al arte 
es análogo al regreso desde del bien al mal, y esta 
proposición a mí me parece indigerible. Pruebe a de-
sarrollar una estética y hacer crítica de arte basán-
dose en una doctrina similar.

63	 Como puede verse al comparar comparar la fecha de esta 
carta con la de la anterior, Croce se demoró mucho en su 
respuesta. Entre ésta y la anterior carta, Gentile le había 
escrito tres veces comentándole algunos asuntos relati-
vos a diversos proyectos editoriales y pidiéndole preocu-
pado noticias de Dña. Angelina.

Vea cuántas objeciones le hago, y podría hacerle 
otras. Pero todas son objeciones que requerirían una 
minuciosa discusión en persona. Espero que poda-
mos tenerla dentro de algunos meses.

Querría también señalarle que no consigo ver en 
qué se diferencia su pensamiento del de un alt-he-
gelianer, por ejemplo, del pensamiento de Maturi64. 
Entendámonos bien: veo muy claramente la inmen-
sa diferencia entre la personalidad de usted y la de 
Maturi por lo que concierne a la doctrina, la varie-
dad de cultura e intereses, la actitud moderna de 
espíritu y la agilidad mental. Pero no veo la diferen-
cia en las tesis filosóficas, mayores y menores que 
usted sostiene.

No le digo esto (bien puede suponerlo) para pin-
charle, sino porque de verdad querría ser aclarado 
acerca de una diferencia que no consigo advertir.

A mí me parece que, si usted probase a desarro-
llar los temas a los que alude, no sólo en la forma ora-
toria de una conferencia o en la forma fragmentaria 
de unas notas, sino en un tratado sistemático, elabo-
rando una lógica y una estética, chocaría con tales 
dificultades que se vería obligado a corregir alguna 
cosa en los principios mismos.

Por eso, yo querría que usted, ahora que tiene un 
poco más de tranquilidad, retomase todo el proble-
ma de la filosofía, o sea, todos sus problemas, y los 
sometiese a una nueva elaboración. Hasta ahora ha 
escrito óptimos trabajos de historia de la filosofía; 
a través de memorias, recensiones y polémicas ha 
sostenido verdades filosóficas santísimas; a las te-
sis, para mí dudosas, del hegelianismo tradicional no 
ha hecho más que alusiones incidentales. Pero esta 
conferencia, con las relativas notas, es un acto so-
lemne, y le liga directamente al hegelianismo tradi-
cional. ¿No sería molesto para usted si, después de 
algún tiempo, recogiendo los frutos de sus medita-
ciones, debiese renegar más o menos su conferen-
cia universitaria? Ciertamente, todos nos corregimos 
y en parte renegamos de nosotros mismos, pero su 
conferencia es una profesión de fe demasiado im-
portante y explícita, por lo que la corrección sería difi-
cilísima y le llevaría a mil equívocos y malentendidos.

Como ve, yo razono (y no puedo no razonar) en la 
confianza de que usted abandonará muchos de los 
puntos que ahora sostiene. Pero si usted no compar-
te esta confianza mía, es decir, si no tiene ninguna 
duda y se siente segurísimo de las afirmaciones que 
ha hecho, es muy natural que publique ya mismo la 
conferencia.

Para mí, nada podría ser más grato que volver a 
defender mi crítica de Hegel contra usted, es decir, 
contra la única persona que conozco en Italia con la 
que discutir no me parece tiempo perdido ni para mí 
ni para el público estudioso. Y si debiese defender mi 

64	 Sebastiano Maturi (1843-1917) fue uno de los últimos dis-
cípulos de Bertrando Spaventa, de cuyo pensamiento fue 
ferviente defensor. Aunque ejerció durante unos años como 
docente universitario en Nápoles, prefirió la docencia se-
cundaria. Desde que conoció a Gentile en 1899, admiró su 
valía intelectual y le brindó una amistad sincera y un apoyo 
entusiasta. Véase Angela Schinaia, Nota bio-bibliografica, 
en Gentile-Maturi, Carteggio (1899-1917), Le Lettere, Firen-
ze 1987, pp. XI-XXI. Sobre la relación entre Maturi y Gentile 
véase Savorelli, “Gentile e gli ‘epigoni’ dell’hegelismo napo-
letano: il carteggio con Sebastiano Maturi”, Giornale critico 
della filosofia italiana, 1989, pp. 403-412.



205Zúnica García, A. An. Sem. His. Filos. 43 (1), 2026: 187-207

modo de ver, lo haría, como ya le había dicho, en una 
memoria académica.

Escríbame y dígame si ha encontrado correctas, 
no mis objeciones filosóficas sino este lado práctico 
de la cuestión que le planteo.

[...]
Saludos a su mujer, a su cuñada y a su suegra, y 

besos a los niños, también de parte de Angelina. Le 
abrazo.

Su afectuosísimo
B. Croce

Gentile a Croce

Palermo, 28 de enero de 1907
Mi queridísimo Croce,
Acepto, sin duda, su consejo de dejar dormir 

por ahora mi conferencia hasta que pueda juntar 
el material del pequeño volumen del que le hablé: 
esperando mientras tanto si mi pensamiento ma-
dura modificándose.

En cuanto a las objeciones que me hace, no le 
escondo que habría deseado algún apunte más 
particular y concreto respecto a las observaciones 
que he realizado contra algunas de sus tesis, prin-
cipalmente contra la de la distinción entre el nexo 
de los distintos y la unidad de los opuestos. Pero 
pospongo con gusto todas nuestras discusiones 
(de las que siento vivísima necesidad) a cuando po-
damos tenerlas en persona con nuestros escritos 
y algunos libros delante. Entonces tendremos que 
profundizar, antes que nada, en este punto de la 
distinción, que, según usted, la dialéctica hegeliana 
trata con pocas ceremonias, mientras que yo creo 
que no se puede tener mayor respeto que el abso-
luto respeto que le profesa la dialéctica, que sin la 
realidad de los contrarios en cuanto tales no justifi-
ca la unidad. Tendremos que buscar la manera de 
eliminar este equívoco del que me parece que nace 
el motivo de nuestro disenso en torno a la relación 
entre arte y filosofía, puesto que yo no consigo ver la 
necesidad de negar al arte, por el hecho de realizar 
su necesaria muerte ideal en la filosofía, la abso-
lutez que le corresponde como momento esencial 
del espíritu. También tendremos que profundizar en 
el concepto de religión como momento espiritual, 
que usted quiere eliminar completamente, a mi jui-
cio equivocándose, del mapa del espíritu65.

Reconozco que todo esto no puede ser discutido 
apresuradamente por carta. Preparemos, por tanto, 
más bien los órdenes del día para las varias sesiones 
o paseos en los que pongo mis esperanzas.

A un solo punto quizás conviene que le respon-
da de inmediato: ¿en qué me distingo yo de un alt-
hegelianer? Usted sabe que esta pregunta me resul-
ta algo incómoda desde hace tiempo. Y ni siquiera 

65	 Dos años después, Gentile expondría sistemáticamente su 
pensamiento acerca de la muerte ideal (que no empírica) del 
arte en la filosofía, y de la religión como momento absoluto 
del espíritu en Le forme assolute dello spirito, en Il moder-
nismo e i rapporti tra religione e filosofia, Laterza, Bari 1909, 
pp. 229-248 (ahora Sansoni, Firenze 1962, pp. 259-275). Para 
la diferencia entre la posición de Gentile y la de Hegel, véase 
mi presentación y traducción: “Las formas absolutas del es-
píritu” de G. Gentile. Estudio introductorio, traducción y notas, 
en «Studia hegeliana» 11 (2025), pp. 203-225.

ahora me siento capaz de darle una respuesta pre-
cisa y definitiva, como quisiera darle, es decir, como 
resultado de un estudio minucioso. Pero para decirle 
solamente lo que persigo y hacia dónde parece ten-
der mi pensamiento, le diré que la reforma sustancial 
del hegelianismo me parece que debe consistir en 
una reconstrucción de la lógica en la que se pueda 
resolver toda la filosofía (también como filosofía de 
la naturaleza y del espíritu): como una lógica verda-
deramente trascendental y, por tanto, eternamente 
constructiva de la realidad empírica. En la naturaleza 
y en el espíritu, en cuanto que se distinguen de la ló-
gica, veo ese mismo dato ilusorio que Kant oponía a 
la actividad trascendental del espíritu. Fuera de la ló-
gica como sistema de categorías, no veo que pueda 
haber jamás algo especulativamente real, definitiva-
mente absoluto66.

He ahí mi obsesión. No es más que una profunda 
exigencia de mi pensamiento, pero no podré hablar 
seriamente de ella hasta que no pueda intentar esa 
construcción de una lógica verdaderamente tras-
cendental. ¿Podré intentarlo alguna vez?

Pero, consiga o no resolver este problema mío, no 
veo cómo podría encontrarme en contradicción con 
lo que yo siempre he aceptado y defendido del hege-
lianismo, y que siempre me ha parecido el minimum 
posible. Usted me dirá que hay un minimum menor, 
que es el suyo. Y yo, por mi parte, sigo creyendo que 
este minimum menor tendrá necesariamente que in-
tegrarse en el otro.

Ya veremos. Como sabe, tengo una enorme con-
fianza en la tenaz energía de su pensamiento, y de él 
siempre espero nueva luz y nuevo aliento. Por mi par-
te, hasta que no vea bien claro adónde quiero mirar, 
seguiré escribiendo artículos de historia, polémicas y 
recensiones, que tanto me ayudan en esa intención; 
y me conformaré con reflejar el lento movimiento 
de mi pensamiento en mis clases vivas, como llevo 
haciendo ya ocho años. Usted esto lo sabe: que yo 
nunca me he conformado con repetir frases como 
un loro, sino que siempre he intentado entender por 
mí mismo, y entender, como sólo es posible de ver-
dad, en conjunto y en sistema.

Lo que en mi conferencia hay de particularmente 
nuevo respecto al viejo hegelianismo es, a mi pare-
cer, precisamente el concepto histórico de filosofía, 
tal como yo la he presentado, como sistema siempre 
abierto (concepto al que sólo había aludido Spaventa 
en el Proemio a su Ética67). En ella hay un concep-
to más coherente y absoluto de la verdad del error 
(mediante el cual –lo que a usted se le ha escapado– 
yo ya no distingo especulativamente distintas espe-
cies de error), y se encuentra la justificación, desde 
el punto de vista hegeliano, de los opuestos puntos 
de vista de la historia de la filosofía, que Hegel y los 
hegelianos siempre han combatido.

Usted no se ha dado cuenta de ello y, por eso, 
tengo que dudar de que sea yo quien se engaña. 

66	 Esta anunciada reforma fue la que efectivamente llevó a 
cabo en 1913 con su Reforma della dialettica hegeliana (ahora 
Sansoni, Firenze 1954). Véase mi presentación y traducción: 
“La reforma de la dialéctica hegeliana y B. Spaventa” de G. 
Gentile. Estudio introductorio, traducción y notas, en «Studia 
hegeliana» 8 (2022), pp. 223-264.

67	 B. Spaventa, Principii di Etica, en Opere, a cura di F. Valagussa, 
Milano: Bompiani, 2009, pp. 565-610.



206 Zúnica García, A. An. Sem. His. Filos. 43 (1), 2026: 187-207

Pero si imprimo este escrito, añadiré también un 
capítulo sobre estas diferencias que veo entre mi 
modo de ver y el de Hegel y los hegelianos ortodo-
xos, documentándolas.

Discúlpeme el desorden y la prisa. Le confie-
so que este disenso nuestro, mirado así, de frente, 
afirmado mientras no podemos ahora resolverlo de 
ningún modo, me turba y me duele. De ahora en ade-
lante, tendremos que mirarlo con mayor insistencia 
y ayudarnos mutuamente a superarlo. No es posible 
que nuestra unidad espiritual no sea totalmente real. 
Ésa es mi fe, mi afecto fraterno. Un abrazo.

Del siempre suyo
G. Gentile

Croce a Gentile

Nápoles, 30 de enero de 1907
Mi queridísimo Gentile,
Habría querido escribirle con más detalle sobre 

las observaciones y críticas hechas por usted, que 
me parecieron dignas de ser discutidas seriamente, 
pero me di cuenta, tras haber tomado apuntes, que no 
es asunto de cartas, y que tendría que haber escrito 
incluso una pequeña memoria. Por eso lo he dejado 
estar, pero ciertamente no para no volver a retomarlo. 
No se me escapó su profundo modo de entender la 
unidad de filosofía e historia, aunque no me resultase 
convincente. La misma exigencia que le mueve a us-
ted a poner esa identidad, la he sentido y la siento yo 
también, pero me parece que se puede satisfacer por 
un camino algo distinto. Igualmente, estoy del todo de 
acuerdo con usted en concebir la filosofía de modo 
que se resuelva totalmente en una Lógica, y no dé lu-
gar a filosofías especiales de la naturaleza y del espí-
ritu como partes suyas. Lo que yo llamo filosofía del 
espíritu es, por muchos aspectos, una cosa distinta 
de lo que Hegel llamaba con el mismo nombre, y que 
en buena medida tenía que ver con conceptos em-
píricos. Pero ya sea Lógica o Filosofía del espíritu, el 
disenso entre nosotros dos nace en algún punto de la 
construcción de esta filosofía, que es toda la filosofía y 
la única; y el disenso sobre esos puntos se repercute 
en la construcción general.

Yo también nutro la esperanza de que nos enten-
deremos: nos entenderemos si seguimos pensando, 
porque yo también me propongo retomar los estu-
dios filosóficos dentro de unas semanas. Mientras 
tanto, no querría que le turbase o le doliese demasia-
do el disenso presente. Yo considero este disenso 
una fortuna, constituyendo para ambos un estímulo 
al pensamiento; estímulo que en vano buscaríamos 
en el ambiente italiano (¿y por qué no decirlo? tam-
poco en el extranjero) de los estudios filosóficos. 
¡Estamos de acuerdo en tantas cosas!

Y me dolería también que haya malentendido una 
frase mía sobre los trabajos que hasta ahora usted 
ha realizado. Yo no he dicho que esta conferencia 
contradiga sus trabajos precedentes. Sólo he dicho 
–y era una consideración prudencial– que la confe-
rencia tiene tanta solemnidad para el momento de su 
vida en que es producida, que es mejor reflexionar 
sobre ella más veces. Por supuesto, sería un trabajo 
que le honraría, pero, si más adelante usted cambia-
ra en puntos importantes, le obligaría a aclaraciones 
complicadas y, por tanto, molestas.

[...]
Saludos a toda su familia, también de parte de 

Angelina, y le abrazo.
Su afectuoso

B. Croce

Gentile a Croce

Palermo, 8 de febrero de 1907
Mi queridísimo Croce,
[...] Esperaba levantarme hoy, pero la fiebre, 

aunque muy disminuida, todavía no me abandona. 
Seguro que antes del domingo podré dejar la cama. 
En los primeros días he tenido fiebre hasta los 40 
grados. [...]

Tengo también que darle las gracias por su últi-
ma carta, que me ha conmovido profundamente. En 
estos días, pasados en gran parte en forzado ocio, 
he vuelto a pensar tantas veces en las cosas que me 
ha escrito, disfrutando de la dulzura de nuestra amis-
tad. Todo lo que me ha escrito últimamente respon-
día tan perfectamente a los sentimientos de mi alma 
que me ha animado en mi esperanza de que nues-
tras mentes convergerán cada vez más, teniendo 
consensos fundamentales y esenciales, y esforzán-
dose casi continuamente (cada una, naturalmente, 
según su vigor) en los mismos problemas comunes. 
Ciertamente, ni usted tiene otros con los que pueda 
decirse en más profundo y más pleno consenso que 
conmigo, ni yo otros fuera de usted. Tiene totalmente 
razón: el pensamiento nos pondrá cada vez más de 
acuerdo; y los parciales disensos, en los que poco a 
poco podremos ir chocando, nos ayudarán a pensar 
mejor y a entender más.

Pero debo rogarle que, de ahora de adelante, deje 
de usar el usted conmigo. Nunca antes había senti-
do la discordancia que ahora siento entre esa cere-
moniosa forma y la intimidad de nuestro sentimiento 
común. En cierto sentido, desde lejos me siento muy 
cercano a usted, y casi me parece que le amo más. 
Quizás le haga reír si le digo cuánto me gusta ahora 
ponerme a releer nuestros escritos más antiguos, a 
través de los cuales empecé a conocerle, ¡como los 
enamorados, que aman releer su vieja correspon-
dencia para refrescar la vida nueva del amor!

Basta. Termino porque tengo la cabeza un poco 
embotada. Tengo además tantas cuestioncillas que 
comentarle. El libro de Vossler...

[...]
Saludos afectuosos de todos para Dña. Angelina 

y a ti un abrazo
De tu

Gentile

Croce a Gentile

Nápoles, 13 de febrero de 1907
Mi querido Gentile,
Paso al tú, paso tan difícil gramaticalmente, pero 

que hace años que ya se actuó en mi espíritu.
Yo me he recuperado hace poco, pero Angelina 

ha enfermado de gripe otra vez. Por suerte, la fiebre 
sólo ha durado dos días. Este invierno intenta matar-
nos, pero espero que no lo consiga.



207Zúnica García, A. An. Sem. His. Filos. 43 (1), 2026: 187-207

Antes de nada tengo que hablarte de La Critica... 
[...]68.

Saludos a toda tu familia también de parte de 
Angelina. Te ruego que me tranquilices por lo que 
concierne a La Critica. Te doy un apretón de manos.

Afectuosísimo
B. Croce

Bibliografía
Castellani, Cecilia, “Per la datazione de La filosofia 

di Giovanni Gentile, pubblicata in fascicoli nella 
«Storia dei generi letterarii italiani»”, La Cultura, 
2016, pp. 531-552.

Cavallera, Hervé Antonio, Il formalismo assoluto nella 
filosofia di Giovanni Gentile, en Enciclopedia ‘76-
’77. Il pensiero di Giovanni Gentile, 2 voll., Roma, 
1977, pp. 221-229.

Cotroneo, Girolamo, Il pomo della discordia: “la 
distinzione”, en Piero di Giovanni (ed.), Croce e 
Gentile. La polemica sull’idealismo, Le Lettere, 
Firenze 2013, pp. 81-108.

Croce & Gentile, Carteggio, vol. II 1901-1906, a cura di 
Cinzia Cassani e Cecilia Castellani, Nino Aragno 
Editore, Torino 2016.

Croce & Gentile, Carteggio, vol. III, 1907-1909, a 
cura di Cinzia Cassani e Cecilia Castellani, Nino 
Aragno Editore, Torino 2017.

Croce, Benedetto, “Recensión de “F. Masci, Filosofia, 
scienza, storia della filosofia””, La Critica, 1, 1903, 
pp. 68-71.

Gentile, Giovanni, Filosofia della storia, Le Lettere, 
Firenze 1996.

Gentile, Giovanni, Il circolo della filosofia e della storia 
della filosofia, en Id., La riforma della dialettica 
hegeliana, Firenze: Laterza, 1954, pp. 138-149.

Gentile, Giovanni, Il concetto della storia della 
filosofia, Id., La riforma della dialettica hegeliana, 
Laterza, Firenze 1954, pp. 97-137.

Gentile, Giovanni, La rinascita dell’idealismo, en Id., 
Frammenti di filosofia, Le Lettere, Firenze 1994, 
pp. 3-23.

Gentile, Giovanni, Pel concorso alla Cattedra di Storia 
della Filosofia nella R. Università di Palermo, en 
Id., Frammenti di storia della filosofia, Le Lettere, 
Firenze 1999, vol. II, pp. 1122-1139.

Gentile, Giovanni, “Recensión de ‘Die Philosophie 
im Beginn des zwanzigsten Jahrunderts. 
Festscrift für Kuno Fischer herausgegeben von 
W. Windelband’”, La Critica, 5, 1907, pp. 146-151 
(ahora en Id., Frammenti di storia della filosofia, 
Le Lettere, Firenze 1999, pp. 581-588).

Gentile, Giovanni, Sistema di logica come teoria del 
conoscere, Le Lettere, Firenze 2003.

68	 Con esta carta, Croce da por zanjada la discusión, a la que 
no hace más alusiones. Ya sólo le habla de La Critica y del 
proyecto de Lombardo Radice, un amigo común, de fundar 
una nueva revista.

Gentile, Giovanni, Teoria generale dello spirito come 
atto puro, Le Lettere, Firenze 2012.

Jacobelli, Jader, La marcia universitaria su Roma en 
Croce e Gentile. Dal sodalizio al dramma, Rizzoli, 
Milano 1989.

Rizzo, Francesca, «Ma questa prolusione […] è un 
atto solenne». La svolta verso l’attualismo, 
en Piero Di Giovanni (ed.), Il concetto della 
storia della filosofia, Le Lettere, Firenze 2006, 
pp. 121-175.

Sasso, Gennaro, Benedetto Croce. La ricerca della 
dialettica, Napoli: Morano, 1975.

Schinaia, Angela, Nota bio-bibliografica, en Gentile-
Maturi, Carteggio (1899-1917), Le Lettere, Firenze 
1987, pp. XI-XXI.

Savorelli, Alessandro, “Gentile e gli ‘epigoni’ 
dell’hegelismo napoletano: il carteggio con 
Sebastiano Maturi”, Giornale critico della filosofia 
italiana, 1989, pp. 403-412.

Savorelli, Alessandro, Pisa/Palermo. Le lontane 
prolusioni di Gentile e di Jaja, en Piero Di Giovanni 
(ed.), Il concetto della storia della filosofia, Le 
Lettere, Firenze 2006.

Spaventa, Bertrando, Principii di Etica, en Opere, a 
cura di F. Valagussa, Bompiani, Milano 2009, 
pp. 565-610.

Turi, Gabriele, Giovanni Gentile. Una biografia, Giunti, 
Firenze 1995.

VV.AA., Die Philosophie im Beginn des zwanzigsten 
Jahrhunderts. Festschrift für Kuno Fischer, 2 
voll., hrg. von W. Windelband, Heidelberg: C. 
Winter, 1904-5.

Zúnica García, Alfonso, ““La reforma de la dialéctica 
hegeliana y B. Spaventa” de G. Gentile. Estudio 
introductorio, traducción y notas”, Studia 
hegeliana, 8, 2022, pp. 223-264.

Zúnica García, Alfonso, ““Las formas absolutas del 
espíritu” de G. Gentile. Estudio introductorio, 
traducción y notas”, Studia hegeliana, 11, 2025, 
pp. 203-225.

Zúnica García, Alfonso, “Bases para una 
interpretación de Gentile a partir de (su) Vico”, 
Cuadernos sobre Vico, 37, 2023, pp. 261-281.

Zúnica García, Alfonso, “La conferencia de Giovanni 
Gentile “El concepto de historia de la filosofía”. 
Introducción y traducción”, Anales del seminario 
de historia de la filosofía 39/1, 2022, pp. 225-243.

Zúnica García, Alfonso, “Vico en la formación pisana 
de Gentile”, en Cuadernos sobre Vico 36, 2022, 
pp. 169-193.

Zúnica García, Alfonso, “Recensión de ‘G. Gentile, La 
filosofia de Marx. Estudios críticos’”, en Studia 
hegeliana, 11, 2025, pp. 231-235.




