EDICIONES
=] COMPLUTENSE @

Anales del Seminario de Historia de la Filosofia FUENTES Y TEXTOS ORIGINALES
e-ISSN 0211-2337

“El circulo de la filosofia y la historia de la filosofia”
de G. Gentile y su discusion epistolar con B. Croce.
Estudio introductorio, traduccion y notas:

Alfonso Zunica Garcia
Universidad de Sevilla = @

https://dx.doi.org/10.5209/ashf104987 Recibido: 18/09/2025 ¢ Aceptado: 22/09/2025

Resumen: Este trabajo ofrece la traduccion al espanol de la nota que Giovanni Gentile escribié acerca de E/
circulo de la filosofia y la historia de la filosofia a finales de 1906, concebida como apéndice a la conferencia
con la que inaugurd su catedra en la Universidad de Palermo en enero de 1907. La nota y la conferencia
suscitaron el inmediato rechazo de Benedetto Croce, dando origen a una intensa polémica epistolar entre
ambos filésofos italianos, sostenida entre diciembre de 1906 y febrero de 1907, que también se presenta
aqui traducida integramente. El trabajo se abre con un estudio preliminar que examina la centralidad del
concepto de historia en el actualismo, el papel de la nota en la evoluciéon del pensamiento gentiliano, su
recorrido editorial y algunas consideraciones sobre el intercambio epistolar.

Palabras clave: actualismo; Benedetto Croce; Giovanni Gentile; historia de la filosofia; idealismo italiano;
neohegelianismo.

ENG “The Circle of Philosophy and the History of Philosophy”
by G. Gentile and His Epistolary Discussion with B. Croce.
Introductory Study, Translation, and Notes

Abstract : This work offers the Spanish translation of the note that Giovanni Gentile wrote on The Circle
of Philosophy and the History of Philosophy at the end of 1906, conceived as an appendix to the lecture
with which he inaugurated his professorship at the University of Palermo in January 1907. The note and the
lecture provoked the immediate rejection of Benedetto Croce, giving rise to an intense epistolary controversy
between the two Italian philosophers, conducted between December 1906 and February 1907, which is also
presented here in its entirety in Spanish translation. The work opens with a preliminary study examining the
centrality of the concept of history in Actualism, the role of the note in the evolution of Gentile’s thought, its
editorial history, and some reflections on the epistolary exchange.

Keywords: Actualism; Benedetto Croce; Giovanni Gentile; History of Philosophy; Italian idealism; Neo-
Hegelianism.

Sumario: Estudio introductorio. 1. Centralidad del concepto de historia en el pensamiento de Gentile. 2. E/
circulo en el desarrollo intelectual de Gentile. 3. Historia editorial de El circulo. 4. Algunas observaciones
sobre la discusion epistolar. El circulo de la filosofia y la historia de la filosofia (Giovanni Gentile). La discusion
epistolar entre Gentile y Croce.

Como citar: Zunica Garcia, A. (2026). “El circulo de la filosofia y la historia de la filosofia” de G. Gentile y su
discusion epistolar con B. Croce. Estudio introductorio, traduccion y notas. Anales del Seminario de Historia
de la Filosofia, 43 (1), 187-207.

' Financiacion: El autor de este trabajo disfruta de un contrato postdoctoral en la Facultad de Filosofia de la Universidad de Sevilla
financiado por la Consejeria de Transformacion Econémica, Industria, Conocimiento y Universidades de la Junta de Andalucia.

An. Sem. His. Filos. 43 (1), 2026: 187-207 187


https://dx.doi.org/10.5209/ashf.98661
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:alfonsozunica%40gmail.com?subject=
https://orcid.org/0000-0003-2997-563X

188

Estudio introductorio

1. Centralidad del concepto de historia en el
pensamiento de Gentile

Una de las constantes centrales del pensamiento de
Giovanni Gentile fue la conceptualizacion de la histo-
ria, es decir, el esfuerzo por comprender filosofica-
mente el desarrollo histérico del espiritu humano en
todas sus dimensiones. Para Gentile, lo propio del es-
piritu no es ser, sino hacerse, tesis que resumia revisi-
tando el lema viguiano como verum est factum quate-
nus fit>. La realidad espiritual no es un hecho, un dato,
un estado del ser, sino su propio hacerse, su desarro-
llo. Es mas, en sentido estricto -sostiene Gentile- no
deberia decirse que el espiritu es su desarrollo, sino
que ese desarrollo se actua, se realiza:

Para el idealismo, queriendo atribuir a las pa-
labras su mas riguroso significado, no ExIisTE
un espiritu ni el Espiritu: porque ser y espiritu
son términos contradictorios, y un espiritu (una
realidad espiritual, un poeta, por ejemplo, o
una poesia) por el mero hecho de ser, no seria
espiritu. En efecto, que Es se puede decir de
aquello que el espiritu opone a si como térmi-
no de su actividad trascendental. Cuando de-
cimos que es él mismo, solo queremos decir,
si tenemos un concepto filosofico, que es su
desarrollo, es decir, propiamente, que dicho
desarrollo se actua®.

Estas palabras, con las que el Gentile actualis-
ta define el espiritu, dan buena cuenta de la cen-
tralidad que tuvo en la formacion de su filosofia el
concepto de historia. Tanto es asi que el propio
Gentile, al final de su vida, sefald la comprension
de la realidad historica del espiritu como «la via
maestra» de su filosofia*.

Por ello, la lectura de los primeros textos con los que
Gentile empezd a formular los rudimentos del actualis-
mo resulta determinante para comprender el actualismo
en su concreto proceso de gestacion. Ese es el motivo
por que quisimos publicar por primera vez en espanol la
conferencia con la que, en enero de 1907, Gentile esbo-
Z6 por primera vez un nuevo concepto de espiritu discu-
tiendo El concepto de historia de la filosofia®.

Y por ese mismo motivo ofrecemos aqui, también
por primera vez en espanol, la nota que Gentile es-
cribio a modo de apéndice de la conferencia, El cir-
culo de la filosofia y la historia de la filosofia. La nota
provoco una larga discusion epistolar con Croce que
se extendio desde los ultimos meses de 1906 hasta
los primeros de 1907 y que también ofrecemos aqui
por primera vez en traduccién espafola.

2 Aunque la influencia de la filosofia viquiana en la formacion
del actualismo ha sido generalmente desatendida, me pa-
rece que una adecuada comprension del alcance metafisico
del actualismo ha de pasar por la lectura que Gentile hace
las obras de Vico. Sobre este tema, me permito remitir a mi
trabajo Bases para una interpretacion de Gentile a partir de
(su) Vico, en «Cuadernos sobre Vico» 37 (2023), pp. 261-281.

3 Gentile, Teoria generale dello spirito come atto puro, Le Lette-
re, Firenze 2012, cap. lll, § 2.

4 Gentile, Filosofia della storia, Le Lettere, Firenze 1996, p. 106.

5 A. Zunica Garcia, “La conferencia de Giovanni Gentile “El
concepto de historia de la filosofia”. Introduccion y traduc-
cion”, en Anales del seminario de historia de la filosofia, 39/1,
2022, pp. 225-243.

Zunica Garcia, A. An. Sem. His. Filos. 43 (1), 2026: 187-207

2. El circulo en el desarrollo intelectual de
Gentile

Como deciamos, la nota, unida a la conferencia que
completa, representa un momento decisivo en la evo-
lucion del pensamiento gentiliano. Ambos textos fue-
ron escritos en un momento de transicion en la vida in-
telectual de su autor. Durante los meses a caballo entre
1906 y 1907, Gentile gana una plaza como profesor de
historia de la filosofia en la Universidad de Palermo®,
por lo que abandona la ciudad de Napoles donde ha-
bia emprendido la intensa colaboracion con Benedetto
Croce que revoluciond la cultura filosofica italiana.

Gentile habia llegado a Napoles en 1900, poco
después de terminar sus estudios universitarios y tras
conseguir una plaza como profesor de filosofia en un
instituto. Alli completd su formacion: terminé de leer
las obras de Spaventa, llegando incluso a publicar una
recopilacion de sus escritos filoséficos, muchos de
ellos hasta entonces inéditos; profundizé en la tradi-
cion idealista que habia recibido en la universidad de
mano de Donato Jaja; e inicidé una reconstruccion de
la historia de la filosofia italiana. Todos esos estudios
lo llevaron a elaborar un pensamiento propio cada vez
mas critico con el de sus maestros.

Un hito en ese sentido se produjo en 1903. Croce
decidié fundar, en colaboracion con Gentile, La
Critica, una revista que intensifica aun mas su rela-
cion intelectual y los obliga a mantener un continuo
dialogo con los principales actores de la cultura ita-
liana y, sobre todo, con ellos mismos. Pero quizas
mas importante es que ese mismo ano Gentile em-
pezo a ejercer como libre docente’ de filosofia teoré-
tica en la Universidad de Napoles, complementando
asi su trabajo en el instituto. La docencia universita-
ria le brinda la ocasion y el espacio para desarrollar
una especulacion autonoma e independiente de sus
maestros. Segun era tradicion, inaugura su docencia
con una leccion magistral que genera grandes ex-
pectativas, pues en ella Gentile profetiza El renacer
del idealismo®. En medio de una cultura dominada
por el positivismo, el joven fildsofo se presenta como
el adalid de un renovado idealismo, que «supondra
Nno un regreso respecto a las reales conquistas del
positivismo, sino su perfeccionamiento y verdadera
integracion»®. Sin embargo, todavia no es capaz de

6 En 1906 Gentile fue nombrado professore straordinario en
la cattedra de historia de la filosofia, pero no fue elevado a
catedratico (ordinario) hasta 1910. Para los particulares véase
Gabriele Turi, Giovanni Gentile. Una biografia, Giunti, Firenze
1995, pp.148-150. La relacion de su carrera investigadora
presentada al concurso fue publicada como opusculo: Pel
concorso alla Cattedra di Storia della Filosofia nella R. Univer-
sita di Palermo, ahora en Gentile, Frammenti di storia della fi-
losofia, Le Lettere, Firenze 1999, vol. I, pp. 1122-1139. Para una
reconstruccion detallada de la carrera académica de Genti-
le, véase Jader Jacobelli, La marcia universitaria su Roma en
Croce e Gentile. Dal sodalizio al dramma, Rizzoli, Milano 1989,
pp. 70-85.

7 La libre docencia (libera docenza) es una figura académica
que estuvo vigente en las universidades italianas desde 1859
a 1970. Habilitaba a estudiosos de prestigio para impartir, a
titulo privado, algunas horas de docencia en la universidad,
integrandose asi en la docencia regular de los titulares de las
catedras universitarias. Por tanto, los principales ingresos de
Gentile durante estos afios siguieron viniendo de su trabajo
como profesor de instituto.

8  Larinascita dell’idealismo, en Frammenti di filosofia, Le Let-
tere, Firenze 1994, pp. 3-23.

° i, p. 23.



Zunica Garcia, A. An. Sem. His. Filos. 43 (1), 2026: 187-207

exponer un pensamiento genuinamente propio. Para
ello hace falta esperar a su traslado a Palermo. La
etapa napolitana comprendida entre 1903y 1907 son
anos en los que todavia da rodeos hacia si mismo,
«esta alas puertas del actualismo, pero en parte aun
depende de la tradicion idealista decimondnica»®.

Gentile no encuentra en Napoles las condiciones
adecuadas para llevar a cabo su proyectado renacer
del idealismo. La Universidad de Napoles no convoca
ningun concurso, por lo que no puede proseguir en la
carrera académica. Ya en 1903, participa en el concur-
SO para la catedra de filosofia teorética que convoca
la Universidad de Palermo, pero fracasa. En 1904 se
libera en la misma universidad otra catedra, la de his-
toria de la filosofia. Distintos avatares politicos y aca-
démicos retrasaron la resolucidon del concurso, pero
finalmente en 1906 se resolvio favorablemente para el
joven fildsofo, que, gracias a su infatigable trabajo, se
habia conquistado una gran fama como historiador de
la filosofia. Asi pues, el 1 de octubre de 1906, Gentile
llega a Palermo para emprender una prometedora ca-
rrera académica y una etapa determinante para la ma-
duracion de su pensamiento.

En Palermo encuentra buena acogida. Pronto
entra a formar parte del circulo de filésofos e inte-
lectuales que se habia creado en torno a Giuseppe
Amato Pojero, al cual Gentile describe como un
«apasionadisimo de filosofia», «cristiano y neotomis-
ta, pero con mucha libertad de espiritu y mucha cul-
tura filosofica»'. A ese nuevo ambiente se suma el
distanciamiento de Croce. Aungue su colaboracion
en La Critica no varia, la salida de la influencia directa
de Crocey el disponer de un espacio exclusivamente
propio, son factores decisivos para que su persona-
lidad se despliegue con plena autonomia. Todo ello
hace que su traslado a Palermo provoque en él un
verdadero despertar teorético, convirtiendo su nue-
va posicion académica en el mas eficaz instrumento
para la maduracion y difusion de su pensamiento.

Esa es la situacion psicolégica e intelectual des-
de la que Gentile escribe la conferencia inaugural de
su catedra, El concepto de historia de la filosofia, y la
nota aneja, El circulo de la filosofia y la historia de la
filosofia, que aqui presentamos. Ambos textos son
la primera expresion de las conclusiones a las que
le habian llevado los estudios de los afos pasados
en Napoles. Con estos textos, Gentile se distancia
por primera vez del idealismo decimonodnico de sus
maestros, y esboza los rudimentos de un nuevo idea-
lismo. Como él mismo confiesa a Croce, esos textos
son si «una discusion técnica sobre el concepto de
historia de la filosofia como relacion entre historia y
filosofia; pero también un programa filosofico entre
lineas»™. Son el primer despuntar del anunciado re-
nacer del idealismo.

©  Alessandro Savorelli, Pisa/Palermo. Le lontane prolusioni di
Gentile e di Jaja, en Piero Di Giovanni (ed.), Il concetto della
storia della filosofia, Le Lettere, Firenze 2006, p. 182.

" Gentile a Croce, 1/11/1906, p. 529.

Todas las citas de cartas estan tomadas de Croce & Gentile,
Carteggio, vol. 1l 1901-1906, a cura di Cinzia Cassani e
Cecilia Castellani, Nino Aragno Editore, Torino 2016 y vol.
I, 1907-1909, a cura di Cinzia Cassani e Cecilia Castellani,
Nino Aragno Editore, Torino 2017, que citaré indicando
solo remitente, destinatario, fecha y pagina en la edicion
correspondiente.

2 Gentile a Croce, 23/11/19086, p. 545.

189

En particular, en la nota sobre El circulo, Gentile
introduce una novedad en la tradicion idealista que
revoluciona el modo de entender la realidad del es-
piritu. La historia ya no es concebida -como sucedia
en Hegel- como cronolégicamente anterior a la ple-
nitud del espiritu (de la filosofia en este caso). Mas
bien, el espiritu absoluto (o sea, la filosofia) es conce-
bido como esencialmente histérico. Se trata de una
tesis propiamente actualista: la plenitud del espiritu
se da eternamente, y no tras un proceso temporal. E/
espiritu es eternamente historia.

Esa es, en sustancia, la novedad del actualismo
respecto al idealismo absoluto de Hegel. La idea ab-
soluta, o sea, la plenitud del espiritu, no es el resulta-
do de un proceso histérico ni el culmen cronolégico
de una serie de eventos, sino que desde siempre
esta presente en el proceso histérico. En el nuevo
idealismo esbozado por Gentile, absolutez e histo-
ricidad, filosofia e historia de la filosofia, no son dos
momentos cronoldgicamente separados, sino que
son dos modos de considerar la Unica realidad eter-
namente existente: el espiritu. Considerada desde
fuera, o sea, como objeto que se distingue del sujeto
pensante (a parte obiecti), |a filosofia es la sucesion
temporal de esfuerzos por alcanzar la verdad, es
decir, la historia de la filosofia; en cambio, desde el
punto de vista del sujeto pensante que actualmen-
te afirma la verdad (a parte subiecti), |a filosofia es la
verdad, eterna y valida en todo tiempo y lugar, que
actualmente se pone como resultado y conclusion
de la historia de la filosofia que ella misma recons-
truye. Filosofia e historia de la filosofia, por tanto, se
identifican: la historia de la filosofia es la concrecion
de la filosofia, y la filosofia es la unidad formal de la
historia de la filosofia, la conciencia que unifica todo
el proceso histérico en que ella misma consiste.

Se trata de una diferencia sutil, pero sustancial,
que contiene en germen un nuevo concepto de es-
piritu que implica una reforma integral del idealismo.
Sin embargo, esta novedad no fue advertida por
Croce, que interpreto la posicion de su amigo como
una expresion mas de la vieja derecha hegeliana. En
consecuencia, tanto la nota como la conferencia le
parecieron un grave retroceso intelectual. Le parecia
que, de repente, el pensamiento de su amigo viraba
bruscamente hacia posiciones que ambos habian
criticado a menudo. Por eso Croce se muestra tan
sorprendido: cree que, con esos escritos, Gentile
cambiaba de opinidon y rompia el previo consenso
sobre el que hasta entonces habian sustentado su
colaboracion. La discusion epistolar a la que estos
textos dieron lugar documenta «el primer agrieta-
miento de una colaboraciéon que ambos, en esto
realmente concordes, habrian deseado que siempre
hubiese estado a resguardo de todo peligro»™®. En
efecto, a partir de entonces sus caminos no hicieron
mas que avanzar en direcciones divergentes.

¥ Gennaro Sasso, Benedetto Croce. La ricerca della dialettica,
Morano, Napoli 1975, p. 905. Una estudiosa que ha incidido
en la importancia de estos escritos en el desarrollo intelec-
tual de Gentile, sefalandolos como la primera expresion de
tesis propiamente actualistas ha sido Francesca Rizzo. De
ella véase en particular «Ma questa prolusione [...] € un atto
solenney. La svolta verso I'attualismo, en Piero Di Giovanni
(ed.), Il concetto della storia della filosofia, Le Lettere, Firenze
20086, pp. 121-175.



190

3. Historia editorial de El circulo

Para entender mejor como se fraguo esta discre-
pancia, conviene seguir la gestacion del texto y las
circunstancias que rodearon su publicacion. El ori-
gen de la nota gentiliana se remonta a septiembre
de 1905, cuando Croce pide a Gentile resefar para
La Critica un volumen colectivo en conmemoracion
de Kuno Fischer, donde se encuentran dos escritos
delfilosofo aleman Wilhelm Windelband discutiendo
la relacion entre filosofia e historia de la filosofia'.
Ya la primera lectura dirigio la atencion de Gentile
casi exclusivamente a los escritos de Windelband:
«No he encontrado un hilo tnico y busco un motivo
de interés preponderante, pues no puedo alargar-
me mas alla de los limites que usted me ha fijado.
Quizas me limite a los dos escritos de Windelband,
que realmente son los mas importantes. Sin duda,
se lo envio a lo largo de esta semana»'®. Sin em-
bargo, apenas unos dias después se retracta de su
promesa: «Al redactar la recension, en la que queria
llamar la atencién sobre todas las cosas mas desta-
cables y nuevas del libro (del cual no se ha hablado
en absoluto en otras revistas), he visto que era im-
posible contenerme dentro de los limites que usted
me ha asignado»'®.

En realidad, los problemas de espacio no son
mas que una excusa de la que Gentile se sirve para
posponer el momento de enfrentarse a esta cues-
tion, central en la tradicion hegeliana. Como ya he-
mos sefalado, en 1905 Gentile todavia oscilaba en-
tre el pensamiento de sus maestros y la formulacion
del actualismo, por lo que todavia no estaba pre-
parado para posicionarse respecto a los textos de
Windelband, que lo enfrentaban a una de las cuestio-
nes centrales de la tradicion hegeliana: el progreso
temporal del espiritu.

Ese momento llega cuando consigue la titulari-
dad como profesor de historia de la filosofia en la
Universidad de Palermo y decide dedicar su confe-
rencia inaugural al Concepto de historia de la filo-
sofia. Por eso, cuando en agosto de 1906 Croce le
recuerda su compromiso, Gentile le responde que
«de Windelband prefiero hablar en la conferencia
que estoy preparando, pues en la recension preten-
dia ocuparme principalmente de su escrito sobre la
historia de la filosofia»'.

Ahora bien, Croce se habia comprometido con
el editor, por lo que insiste en que Gentile escriba
al menos «una consideracion general de dos o tres
paginas sobre los dos volimenes»'®. Naturalmente,
Gentile acepta, pero aun asi tarda todavia unos me-
ses. Finalmente el 12 de diciembre manda a Croce su
escrito, que sin embargo no es una breve «conside-
racion general de dos o tres paginas». Al final, Gentile
se ha decidido a afrontar la vexata quaestio, y expo-
ner su solucién al problema. Como era de esperar,

% Cfr. Gentile a Croce del 11/9/1905, p.400. Los textos son
Logik y Geschichte der Philosophie, contenidos en Die Philo-
sophie im Beginn des zwanzigsten Jahrhunderts, Festschrift
fir Kuno Fischer, 2 vols., hrg. von W. Windelband, C. Winter,
Heidelberg, 1904-1905, respectivamente vol. |, pp. 163-186 y
vol. II, pp. 175-200.

5 Gentile a Croce, 2/10/1905, p. 411.

6 Gentile a Croce, 7/10/1905, p. 415.

7 Croce a Gentile, 26/8/1906, p.488 y Gentile a Croce,
15/9/1906, p. 499.

'8 Croce a Gentile, 16/9/1906, p. 503.

Zunica Garcia, A. An. Sem. His. Filos. 43 (1), 2026: 187-207

el texto encuentra el rechazo frontal de Croce, por
lo que Gentile le propone eliminar de la recension la
parte en la que disienten, manteniendo asi la unidad
editorial de la revista'™.

Sin embargo, el asunto no queda zanjado. Pocos
meses después, mientras prepara la conferencia,
Gentile retoma la parte incriminada por Croce en una
de las dos notas que pretende publicar como apén-
dice al texto de la conferencia. El 13 de enero manda
el manuscrito a Croce, que le responde reiterandole
su firme rechazo y planteandole una serie de obje-
ciones que renuevan sus discrepancias.

Una vez mas, acuerdan posponer la publicacion
tanto de la conferencia como del apéndice con el fin
de conservar una imagen publica de unidad. Croce,
ademas, piensa que las ideas expuestas en esos
textos comprometen a Gentile con la derecha hege-
liana, por lo que le aconseja esperar a que su posi-
cionamiento sea mas maduro y definitivo?°.

Sin embargo, el pensamiento de Gentile ya ha-
bia tomado su direccién decisiva, y pronto empeza-
ria a dar vida al actualismo, primero a través de sus
conferencias en la Biblioteca filoséfica de Palermo y
luego con sus volumenes en la editorial Principato.
Por eso, tan solo un aho después, Gentile anuncia a
Croce que «he pensado en publicar mi conferencia
del aflo pasado, en la que hay algo que tampoco me
contenta del todo a mi, pero que contiene un punto
firme de mi orientacion»?'. Y en efecto, la conferencia
fue publicada a final de aiho como articulo de revis-
ta. Croce entonces asume que el pensamiento de
su amigo ha tomado ya su direccién definitiva, por
lo que le anuncia que «en uno de los préximos fasci-
culos de La Critica, incluiré la Varieta», refiriéndose a
la nota sobre El circulo?®. Finalmente Gentile reeditd
la nota en 1913 como capitulo de su libro sobre La
riforma della dialettica hegeliana, seguidamente a la
conferencia, resultando asi la version definitiva del
texto que nosotros hemos consultado para la pre-
sente traduccion®.

4. Algunas observaciones sobre la discusion
epistolar

Concluimos esta presentacion haciendo algunas
observaciones relativas a la traduccion de la discu-
sion epistolar.

Lo primero que cabe sehalar es que, de toda la
correspondencia desde que Croce recibe la primera
version del texto en diciembre de 1906 hasta febrero
de 1907, hemos recogido todos los fragmentos con
materia filosofica excluyendo sélo los pasajes sobre
situaciones personales, familiares o relativos a otras
publicaciones y trabajos editoriales. De esa manera,
el lector de esta traduccion tiene asegurada una vi-
sién completa de toda la discusion. En aquellos ca-
sos en los que los avatares familiares y personales

9 Cfr. Croce a Gentile, 14/12/1906, pp. 563-564 y Gentile a Cro-
ce, 16/12/1906, p. 568.

20 Cfr. Croce a Gentile, 26/1/1907, pp. 31-32.

21 Gentile a Croce, 1/9/1908, p. 408.

22 Croce a Gentile, 18/10/1908, p. 436. El texto aparecié en La
Critica, 7,1909, pp. 143-149.

28 |l circolo della filosofia e della storia della filosofia, en Gentile,
La riforma della dialettica hegeliana, Laterza, Firenze 1954,
pp. 138-149.



Zunica Garcia, A. An. Sem. His. Filos. 43 (1), 2026: 187-207

afectaron al curso de la discusion he dado cuenta de
ellos en notas a pie de pagina.

En segundo lugar, sefalar que me he basado en
la edicién de la correspondencia completa reciente-
mente publicada a cargo de Cinzia Cassaniy Cecilia
Castellani en cinco volumenes por la editorial Nino
Aragno. En particular, las cartas aqui traducidas se
encuentran en el segundo y tercer volumen: Croce &
Gentile, Carteggio, vol. | 1896-1900, a cura di Cinzia
Cassani e Cecilia Castellani, Nino Aragno Editore,
Torino 2014 y B. Croce & G. Gentile, Carteggio,
vol. Il 7907-1906, a cura di Cinzia Cassani e Cecilia
Castellani, Nino Aragno Editore, Torino 2016.

Por ultimo, sefalo que todas las notas a las car-
tas, asi como las traducciones de los textos citados
en ellas, son mias.

El circulo de la filosofia y la historia de la filosofia

por Giovanni Gentile

La intrinseca identidad de la filosofia y su historia -
uno de los principios fundamentales de la historia
hegeliana de la filosofia- es una consecuencia ne-
cesaria, como creo haber demostrado en otro sitio?,
del concepto de verdad propio de la filosofia moder-
na en oposicion a la concepcidn antigua, especial-
mente la platdnica, de su trascendencia absoluta. Si
la verdad es desarrollo; si, como decia Giambattista
Vico, la ciencia es unidad de filosofia y filologia, la fi-
losofia sélo se puede realizar en su historia®°.

Ahora bien, laidentidad de la filosofia con la histo-
ria de la filosofia (es mas, a mi parecer, con la historia
en general, pues fuera de la filosofia no veo actuali-
dad espiritual ni fuera del espiritu veo realidad alguna
de la que se pueda hacer historia) no debe entender-
se solo a parte obiecti, sino también a parte subiecti:
no s6lo como unidad de la filosofia por si misma con
Su curso histoérico, sino también como unidad de la
filosofia, en cuanto construccion y adquisicion per-
sonal de cada fildsofo, con la historiografia filosoéfica,
0 sea, con la reconstruccion que cada historiador
hace del curso historico de la filosofia. Normalmente
hay quien sostiene que la filosofia presupone la his-
toria de la filosofia, y quien sostiene lo contrario. Eso
se debe a que unay otra son concebidas como dos
disciplinas realmente distintas e irreductibles. De
ahi nace una discusion interminable en la que se

2 NIT.: Se refiere a la conferencia El concepto de historia de la
filosofia, disponible en espafol en Anales del seminario de
historia de la filosofia, 39/1, 2022, pp. 229-242.

25 N.T.: En esta primera seccion, Gentile plantea el problema en
términos generales, y presenta los conceptos fundamenta-
les de su solucion. En particular, en este primer parrafo nos
ofrece las dos claves tedricas de las que se sirve como pun-
to de partida: la vision hegeliana de la historia interpretada a
la luz del concepto viquiano de espiritu. Asi pues, tal como
sefaldbamos en el estudio introductorio, €l mismo prefigura
el actualismo como una filosofia que auna la tradicion he-
geliana con la italiana, en particular con el pensamiento de
Giambattista Vico, del que toma (reformandolo) el concepto
cardinal para la elaboracion de su propio sistema. A tal pro-
posito me permito remitir a dos trabajos mios: el ya citado
“Bases para una interpretacion de Gentile a partir de (su)
Vico”, y “Vico en la formacion pisana de Gentile”, en Cuader-
nos sobre Vico, 36, 2022, pp. 169-193.

191

alternan los dos lados de la verdad sin llegar nunca
a conciliarse ni que uno consiga sustituir al otro de
manera definitiva y perentoria.

Recientemente Windelband ha intentado una
conciliacion en un escrito sobre la historia de la filo-
sofia en el siglo XIX?°,

Segun él, en cuanto disciplina filosdéfica, la his-
toria de la filosofia debe realizar una seleccion mas
rigurosa del material que recoge en cuanto disciplina
historica.

Ahora bien, es claro que esta seleccion mas
rigurosa, cuyo resultado precisamente debe
servir a la filosofia, presupone una represen-
tacion sistematica de ésta, o al menos, de
su oficio; y sin embargo, lo mismo vale para
esa otra seleccion. Ya que para decidir qué
elementos de la tradicion deben incluirse en
el ambito de la investigacion historico-filoso-
fica, es necesario -parece- saber qué debe
entenderse por filosofia.

¢No parece, por tanto, que nos movemos en
un circulo? Por una parte afirmamos que la
filosofia necesita a su historia para recabar
sus problemas a partir del autoconocimiento
historico de la razéon humana. Y, por otra par-
te, no podemos ignorar que la seleccion de
lo que debe pertenecer a la historia de la filo-
sofia ya presupone, como medida critica, una
idea de la filosofia.

De dicho circulo -que, por cierto, probable-
mente pueda encontrarse de modo analogo
en muchas otras disciplinas histéricas- esca-
pamos soélo por medio de la distincion entre
la autodeterminacion cientifica de la filosofia
y la idea indeterminada, polisémica, que de
ella y de sus problemas y objetos arrastra-
mos del pensamiento comun [aus gewohnli-
chen Vorstellungsweise]. Dicho &vdotov es, tal
como observo Aristoteles, el punto de partida
del que la ciencia empieza en su investiga-
cion. Primero lo encuentra en la concepcion y
designacion tradicional, y de ahi lo toma para
elaborarlo y reformarlo por exclusiony adicion.

En nuestro caso, el material ya ha sido prepa-
rado por todos los nombramientos con los que
la tradicion ha ido sefialando a hombres y doc-
trinas como pertenecientes a la filosofia. Por
tanto, la seleccion, que en la tradicion reina
espontaneamente, es continuada a concien-
cia y deliberadamente en el trabajo cientifico,
en parte corrigiéndola, en parte completando-
la, y encontrando luego su fundamento meto-
dico. Y este proceso de seleccion pasa luego
de la elaboracién puramente historica de la
historia de la filosofia a la elaboracion filosofi-
ca, ya que muchas de las anécdotas y dichos,
opiniones y acciones de filésofos, que no

26 En Die Philos. Im Beginn des 20sten Jahrhunderts. Fests-
chrift f. K. Fischer, Heidelberg, 1904-1905, vol. Il. Sobre esta
publicacion véase mi escrito Il formalismo assoluto [ahora en
Gentile, Frammenti di storia della filosofia, pp. 581-588; se
trata de la recension que resulté de eliminar la parte relativa a
Windelband y que aparecio en «La Critica» 5 (1907), pp. 146-
151].



192

tienen realmente nada que ver con la filosofia,
son dejados de lado. Puede que el material
desechado siga siendo histéricamente rele-
vante y pertenezca a la historia de otras cien-
cias, como por ejemplo de la ciencia natural,
0 que sea humanamente significativo en ge-
neral, o incluso puede que contribuya a carac-
terizar personalmente a los pensadores, pero
para el fin filoséfico de la historia de la filosofia
resultairrelevante. Y, por otra parte, tanto la ela-
boracion puramente histérica como la filosofi-
ca de nuestra disciplina se ha visto obligada,
por razones de completitud y conexion intrin-
seca, a incluir en el ambito de su investigacion
lo que esa involuntaria seleccion de la concien-
cia popular y de la tradicion no habia admitido
directamente como “filosdfico”: las intuiciones
delmundoy lavida de grandes poetas y artistas
y, en ciertos casos las reflexiones de grandes
cientificos u hombres politicos?.

La solucion de Windelband es, en sustancia, la
verdadera, porque es la unica que responde a la rea-
lidad del proceso del espiritu en la cultura filosdfica;
sin embargo, a mi juicio, necesitaria ser profundiza-
da para quedar totalmente justificada.

¢Como se ha hecho siempre y como puede hacerse
la historia de la filosofia? Si se dice que primero hace
falta un sistema preestablecido que sirva de me-
dida, no se tiene en cuenta que este sistema debe
haberse formado y que no puede haberse formado
mas que sobre la base de la historia a través de la
lectura y la critica de los libros de ciertos fildsofos,
es decir, en general, a través del estudio de la histo-
ria (del pensamiento que historicamente se ha for-
mado). Porque si dicho sistema no tiene suficientes
fundamentos histoéricos, una de dos: o el estudio de
la historia reacciona contra el sistemay lo corrige, y
entonces, en ultima analisis, el verdadero criterio de
la construccion histoérica definitiva es el que resulta
de la historia misma; o por el contrario, el estudio de
la historia se ve afectado por la limitacion del siste-
ma preestablecido y entonces, para el historiador, su
historia se presentara siempre como el proceso del
que necesariamente resulta su sistema.

Sien cambio se sostiene que el sistema debe serno
el principio sino la consecuencia y solo la consecuen-
cia de la historia de la filosofia, no se tiene en cuenta
que esta historia de la filosofia jamas surgiria sin el inte-
rés filosofico; y que este interés implica algun concepto
de filosofia, 0 sea, un sistema, todo lo contraido que se
quiera, pero potencialmente determinado, que no pue-
de no influir en la construccion del historiador.

ZY qué significa eso? ¢Que el circulo sefialado
por Windelband no tiene salida? No, a no ser que se
quiera decir que la filosofia, como efectivamente se
ha dicho, es siempre en su totalidad un circulo. Pero
el circulo de la filosofia tiene esta salida o, si se pre-
fiere, esta entrada: la negacion de las partes, o sea,

27 Op. cit., vol. Il, pp. 191-192. [Gentile cita a Windelband direc-
tamente en italiano, sin indicar quién es el traductor, por lo
que da a entender que es €l mismo. Yo no he tenido acceso
al texto aleman, por lo que he traducido al espafiol a partir de
la version italiana citada por Gentile]

Zunica Garcia, A. An. Sem. His. Filos. 43 (1), 2026: 187-207

la unidad de todas las partes en la que se suele di-
vidir. Se pregunta: ;la metafisica se funda sobre la
moral o viceversa? ;La metafisica presupone la gno-
seologia o viceversa? A todas esas preguntas (y se
podrian afadirse muchas otras), cuya necesidad de
respuestas contrarias y circulares es facil mostrar,
solo se puede responder unificando metafisica, mo-
ral, gnoseologia, etc., y afirmando que la filosofia no
se divide en partes separadas ni separables.

Asi pues, el circulo de la filosofia y la historia de
la filosofia no puede tener otra salida mas que en la
aceptacion, por asi decirlo, de su circularidad, o sea,
afirmando que la filosofia es historia de la filosofia y
que la historia de la filosofia es filosofia, como en el
fondo suena la respuesta de Windelband, si se hace
mas coherente. Es decir, no existe filosofia que no
haya sido forjada sino como conclusion del proce-
so historico y, por tanto, como momento histoérico; ni
hay proceso o momento histérico que no sea cons-
truccion de la filosofia. De modo que la dificultad del
punto de partida es puramente ilusoria, pues cuando
buscamos por donde convenga empezar, en reali-
dad ya hemos empezado y tenemos tanto una filoso-
fia como una historia de la filosofia. No hace falta no-
tar que esta filosofia, que es historia, y esta historia,
que es filosofia, podra ser desarrollada, integrada y
corregida por el posterior trabajo de la reflexion, sea
bajo la forma de repensamiento de la reflexion ajena
(historia, que es filosofia), sea bajo la forma del pen-
samiento original de una reflexion totalmente nueva
(filosofia, que es historia).

De ahi la continuidad, de la que Windelband ha-
bla, del concepto popular de filosofia al historico,
y de éste al filosofico. Podriamos representar esa
continuidad con la sucesion de tres situaciones in-
dividuales del espiritu respecto a la filosofia. En la
primera de ellas, el concepto de filosofia esta con-
traido en una vaga idea, que sin embargo es sufi-
ciente para suscitar el deseo de asistir a las clases
de un filésofo, quizas sin saber qué ensefa. En la
segunda, se esta en dicha escuela para aprender
una determinada doctrina; y en la tercera, se co-
mienza la critica de esa doctrina. En la primera, se
encuentra la designacion extrinseca de la filosofia;
en la segunda, el conocimiento puramente histoérico
o informativo; en la tercera, la elaboracion filosofi-
ca. Este proceso es, como cualquiera ve, el proceso
eterno de la cultura filoséfica, en el que, en sustan-
cia, la filosofia es siempre, como debe ser, producto
de si misma, o sea, autbnoma y progresiva forma-
cion de la conciencia filosofica.

Ahora bien, es clara una cosa. Asi como no bas-
ta asistir a clase para entender una filosofia, ni basta
so6lo entenderla para superarla, del mismo modo no
basta dirigirse a los nombres y doctrinas que la tra-
dicién asigna al dominio de la filosofia para enten-
der los sistemas filoséficos y reconstruirlos histéri-
camente; ni eso es suficiente para esa elaboracion
cientifica del proceso histérico-filosofico en que
-como acertadamente sostiene Windelband- con-
siste la esencia definitiva de la historia de la filosofia.
¢;Qué hace falta en uno y otro caso, que, en el fondo,
son siempre el mismo caso? Hace falta, se sabe, el
espiritu filosofico, hace falta la filosofia, que es la uni-
ca que puede hacerse a si misma. Ese es siempre el
verdadero punto de partida.



Zunica Garcia, A. An. Sem. His. Filos. 43 (1), 2026: 187-207

Contra esta unificacion absoluta de la filosofia y la
historia de la filosofia encontramos una grave dificul-
tad, que surge de esas determinaciones empiricas
que son ciertamente propias de la historia, pero pa-
recen del todo ajenas al proceso filoséfico, absoluta-
mente a priori y supramundano.

Sin embargo, la verdadera supramundanidad, a
diferencia de la extramundanidad platénica, no ex-
cluye las determinaciones empiricas de la historia,
como tampoco excluye el determinismo historico
en general. El sistema filosofico, en cuanto momen-
to histérico que es también momento I6gico de la
verdad en devenir, debe ser considerado como una
sintesis a priori, cuyos datos historicos son la ma-
teria, y el principio filosoéfico, la forma. Ahora bien,
quien haya entendido la naturaleza de la sintesis
a priori sabra que, en ella, la forma crea la materia
que presupone. Asi pues, en el sistema filosofico,
el principio crea los datos sobre los que se ejercita.
Dicho de otro modo, los datos, fuera del principio
que los ilumina revistiéndolos con su actividad es-
peculativa, son una mera abstraccion. Ahora bien,
los datos de cualquier sistema filoséfico son todos
los elementos y circunstancias que confluyeron en
la biografia del fildsofo, y parecen ofrecer la materia
a su filosofar: materia que, sin este filosofar, seria
nada; o sea, nada de esa materia que el historia-
dor determinista encuentra en el fondo del sistema
de todo fildsofo. En este sentido, lo que parece ser
mera accidentalidad historica, en realidad, se reve-
la como un presupuesto del principio filoséfico, en
el cual efectivamente se resuelve®,

Quien haya entendido la relacién que la estéti-
ca moderna establece entre el contenido y la for-
ma de una obra de arte, entiende facilmente lo que
quiero decir. El contenido en una obra de arte no
es indiferente, como pareceria al considerarlo en
abstracto, sino que esta identificado con la forma;
es forma. Por tanto, la absolutez, la eternidad o la

28 N.T.: Se trata de un pasaje fundamental pero que puede dar
pie a confusion por el particular modo en que Gentile en-
tiende los términos filosoficos idealistas que emplea y que
ciertamente no coincide con el sentido que le dan Kant o
Hegel. Sin entrar ahora en detalles, pues no es éste el lugar,
baste decir que su reformulacion de la sintesis a priori es
analoga a la reforma que, como sefialabamos en el estu-
dio introductorio, Gentile introduce en el concepto hegelia-
no de historia. Asi como los momentos histéricos no son
cronolégicamente anteriores a la plenitud del espiritu, para
Gentile tampoco los elementos de la sintesis pueden ser
cronolégicamente anteriores a la sintesis. Gentile, por tan-
to, no puede aceptar el concepto kantiano de noiumeno, es
decir, de una materia anterior a la actividad formalizante del
espiritu, ni el concepto hegeliano de espiritu como forma
pura anterior a sus concreciones materiales. Ciertamen-
te para Gentile la forma es anterior a la materia, pero sélo
idealmente. Es la doctrina que bautiza como «formalismo
absoluto». Para Gentile, y ésa es la sustancia del actualis-
mo, lo originario es la sintesis, que es forma que se pone
a si misma concretandose en una determinada materia, o
sea, forma que se pone a si misma creando la materia que
ella misma presupone. Para una exposicion mas madura de
su concepto de sintesis a priori véase G. Gentile, La reforma
de la dialéctica hegeliana y B. Spaventa, en «Studia hegelia-
na» 8 (2022), pp. 236-261y Sistema di logica come teoria
del conoscere, Le Lettere, Firenze 2003, pp. 45-55. Véase
también H. A. Cavallera, Il formalismo assoluto nella filoso-
fia di Giovanni Gentile, en Enciclopedia ‘76-'77. Il pensiero di
Giovanni Gentile, 2 voll., Roma, 1977, pp. 221-229.

193

supramundanidad de la forma artistica también se
comunica al contenido. Dante, en abstracto, po-
dria haber vivido una vida distinta de la que vivio,
tener otra cultura, otras opiniones, otras pasiones,
en suma, otro contenido espiritual, y no obstante la
misma potencia poética (abstracta). Habria podido,
pero tuvo el contenido que tuvo, y por eso escri-
bié el poema que escribié y no habria podido es-
cribir otro distinto. Y por eso la poesia de Dante es
Virgilio, es Francesca, es Farinata, es Matilda, etc.:
es su poesia histéricamente condicionada, que en-
tra en lo supramundano por su valor poético, y la
condicionalidad historica asume aqui el significado
de elemento eterno del eterno espiritu. Esa es la in-
mortalidad del arte®.

Y ésa es también la inmortalidad de todo siste-
ma filosofico. El aristotelismo es Aristoteles, que no
podia ser distinto de como fue, dado el conjunto de
circunstancias histoéricas en que penso. Aquello que
en su pensamiento tiene valor absoluto, es momento
de verdady eterno: y esta tan intimamente unido a su
personalidad histérica que la contiene dentro de siy,
en rigor, jamas podra separarse de ella. Tanto es asi
que el historiador que realmente quiere entender el
aristotelismo estudia su formulacién en la mente de
Aristoételes individuo. Es verdad que se puede poseer
el principio de un sistema sin ni siquiera saber quién
descubrié dicho principio y menos aun como lo des-
cubrio. Pero ésta es una verdad empirica, superficial.
Si se examina a fondo esa pretension, se vera que no
es distinta a la de querer entender a Dante, e incluso
entenderlo mejor, sin saber nada de lo que histoérica-
mente presupone cada intuicion y toda la intuicion
poética de Dante. En realidad, el principio del kantis-
mo es el principio que resuelve los concretos proble-
mas que surgen en el pensamiento de Kant, llevado
a su verdad quizas y hecho mas coherente para la
solucion de problemas que suscita en la mente de
otros individuos (Reinhold, Fichte, etc.), cuyos pen-
samientos seran siempre el medio por el cual otros,
recorriendo los mismos procedimientos espirituales,
reproduciran en si mismos la profundizacion®° (a su
modo, se entiende) del principio kantiano.

29 NT.: Aqui Gentile extrae la primera consecuencia que se si-
gue de entender la historia a partir del formalismo absoluto:
los elementos accidentales, o sea, la materia de la historia,
se resuelven por completo en los valores eternos que el es-
piritu humano afirma construyendo y realizando su historia.
Esta es la primera vez que Gentile expone esta tesis, tan
caracteristica del actualismo, en toda su radicalidad, con
madurez y sistematicidad. Sin embargo, podemos encon-
trarla esbozada ya en sus textos de juventud, en especial, en
discusion con el materialismo histérico de Marx. Sobre este
tema véase A. Zunica Garcia, “Recension de ‘G. Gentile, La
filosofia de Marx. Estudios criticos’, en Studia hegeliana, 11,
2025, pp. 231-235.

%0 NT.: El término italiano, de dificil traduccion al espafiol, es in-
veramento, que significa “hacer verdadero”, “llevar a su ver-
dad” (como hemos traducido en el periodo anterior). La tesis
de Gentile es que hay una continuidad entre Kant, Reinhold,
Fichte, Hegel, etc. y, en general, entre todos los miembros
de una misma tradicion. Todos son “kantianos” en el sentido
de que asumen el principio del kantismo, pero no tal cual fue
formulado por su autor, sino comprendiéndolo mas profun-
damente incluso que el propio Kant, para dar asi respues-
ta a los nuevos problemas que surgen en sus mentes. Y en
ese sentido, Gentile sostiene que la verdad del kantismo
trasciende la accidentalidad histérica de Kant. Ese seria el
progreso propio de la filosofia, que no seria, por tanto, una
sucesion de opiniones inconexas, sino el progresivo avance



194

Asi pues, si se atiende adecuadamente a distin-
guir siempre, como se debe, los antecedentes psi-
cologicos e individuales que en el espiritu de un fi-
I6sofo conducen a una determinada solucion logica,
universal (de la que son como la materia), de la forma
del acto sintético a priori del sistema correspondien-
te, se vera que el valor universal de la forma reviste
también la materia en cuanto antecedente necesario
y, por tanto, elemento esencial de aquélla. La histo-
ria de la filosofia, por tanto, coincide toda, también
a parte subiecti, con la filosofia en cuanto proceso
fenomenoldgico, si en la historia de la filosofia entra
solo aquello que ha sido efectiva condicion historica
de los sistemas: lo cual ciertamente no es determi-
nable a priori, 0 sea, en abstracto, como tampoco
es posible en general determinar a priori cuales son
los hechos histdricos y cuales no. Naturalmente, la
biografia de un filésofo se investiga para compren-
der su filosofia; de ahi que, en general, tanta parte de
ella pasara a formar parte de la historia de la filosofia
cuanta, en cada ocasion, pueda parecer ligada de
algun modo al origen de los elementos del sistema.

No obstante, se puede objetar que, como mu-
cho, los antecedentes psicoldgicos del principio del
espiritu del filésofo seran uno de los caminos que
necesariamente hay que recorrer para alcanzar di-
cho principio, pero no el unico. Cada uno, prescin-
diendo del conocimiento histérico del camino por el
que efectivamente ya fue alcanzado un determinado
principio, siempre podra alcanzarlo directamente
por un camino propio. Podra incluso alcanzarlo por
un camino analogo, aun sin saber nada de esa analo-
gia. De ese modo, la construccion filosofica se daria
sin la construccion histérica.

Pero también ésta es una verdad empirica que
bien podria invertirse; porque también puede decir-
se que toda reconstruccion histérica no es ni mas
ni menos que una particular construccion filosdfica,
dado que el principio que debe reconstruirse no se
entiende ni puede entenderse mas que de modo
personal y propio, y al reconstruirlo histéricamente a
partir de los elementos historicos, no se puede ver
el valor sino de aquellos, entre tales elementos, que
se ajustan a la construccion del principio entendido
de esa manera. De ahi que el Aristoteles de Averroes
sea el averroismo, una filosofia muy distinta del ale-
jandrismo, que es también el mismo Aristoteles,
pero tal como ha sido reconstruido por Alejandro de
Afrodisias. Y asi otros tantos modos distintos de en-
tender a Platon, Locke, Kant o Hegel, que son otras
tantas filosofias.

Pero éstas, como decia, son todas observaciones
superficiales, que no tocan la sustancia de la intima
relacion entre la filosofia y la historia. En realidad,
cuando se dice que se ha llegado a un determina-
do principio por un camino propio, si realmente se
ha llegado a él, el principio no es aquél al que lle-
go el otro filésofo, sino un principio nuevo, por pa-
recido que sea a aquél. Y asi, para volver a nuestra
comparacion, quien dice que ha entendido perfec-
tamente a Matilda sin haberse preocupado de inves-
tigar el pensamiento, o sea, el alma que Dante quiso

(aunque pueda estancarse o incluso retroceder en periodos
de decadencia) en la solucion del problema filosdfico.

Zunica Garcia, A. An. Sem. His. Filos. 43 (1), 2026: 187-207

expresar en ella, es victima de unailusion y confunde
a su Matilda con la de Dante®'.

Es inutil: lo eterno esta en el tiempo, es mas, es
del tiempo. Podemos crear un principio nuevo y, de
ese modo, afadir una nueva pagina a la historia de
la filosofia (donde, naturalmente, ya no tendra lugar
la relacion a parte subiecti sino a parte obiecti de la
filosofia y la historia), pero para entender, pongamos
el kantismo, hay que leer los libros de Kant, los libros
que leyd Kant, indagar toda su vida, intentar revivir
todo el curso de los pensamientos de Kant. Todo eso
no sera Kant, pero sera la materia de Kant, mediante
la cual podra realizarse ese principio que llamamos
Kant o kantismo.

Por esta identificacion —-que yo creo especulati-
vamente necesaria- de la filosofia con la historia de
la filosofia (y en general, con la historia), suscribo la
tesis que, acerca de la naturaleza de la historia, re-
cientemente ha defendido Benedetto Croce en sus
Lineamenti di una Logica come scienza del concetto
puro®?, pues el juicio historico, en que él hace consis-
tir la actividad historiografica como unidad de con-
cepto o filosofia e intuicion o arte, es precisamente
una sintesis a priori, de modo que la filosofia y el
arte, en cuanto elementos de dicho juicio, son cada
uno por si mismos una abstraccion arbitraria e irreal,
cuya realidad esta en el juicio historico. De ahi que
Croce diga que la historia

no es ciencia, no porque sea algo vano o in-
ferior a la ciencia, sino porque presupone y
completa la ciencia, es decir, la filosofia. El fi-
I6sofo que mira al cielo y no reconoce la tierra
sobre la que pone los pies es una abstraccion
0 una deficiencia: lo concreto, lo perfecto, es
el hombre que imagina, piensa y reconoce lo
imaginado, el hombre que vive la realidad en
la intuicion artistica, la piensa en el concepto
filosofico, y la revive en la reflexiva intuicion
historica, en la cual se aquieta por completo,
porque el circulo del pensamiento se cierra.

Todo eso es verdad, pero hay que tener presen-
te que la filosofia que se completa en la historia de
una actividad espiritual no filosdéfica stricto sensu es
sélo la filosofia implicita en el ejercicio de esa dada
actividad; y que la historia en la que se completa la
filosofia stricto sensu, es la historia de la filosofia. Y
puesto que, en realidad, la filosofia es la forma mas
plena y mas verdadera del espiritu y, por tanto, de la
realidad, también tiene razén Croce cuando afirma
que «una historia veraz supone no soélo la vivacidad
representativa, sino también una sélida filosofia»®3.
Noétese: veraz, o sea, la historia que puede justificar-
se filosoficamente a si misma, y fuera de la cual no
hay un arte abstracta ni una filosofia abstracta. Por
eso el propio Croce ha sefalado que los dos ele-
mentos de la historia

3" Incluso Gioberti (Primato, Bruselas, 1843, Il, p. 539), que sos-
tenia la necesidad de construir a priori la historia de la filoso-
fia, observaba: «Del mismo modo que la belleza externa sélo
puede ser apreciada por quien la reproduce internamente;
una filosofia sélo puede ser bien entendida por quien, al es-
cuchar o leer su exposicion, es capaz de revivirla dentro de si
mismoy.

82 Napoles, 1905, cap. IV.

33 vi, p. 57.



Zunica Garcia, A. An. Sem. His. Filos. 43 (1), 2026: 187-207

son distinguibles sdlo en el analisis abstracto.
Intuicidon y concepto, poesia y filosofia, fanta-
sia y razonamiento, son los dos presupuestos
de la funcion historica. No existe un momento,
dentro de su proceso, en que los dos elemen-
tos, el documento y la interpretacion, el hecho
y la idea, la intuicidon y el concepto, aparezcan
separados: la distincion de los tres estadios
de la recopilacidon del material historico (heu-
ristica), de la criba (critica) y de la interpreta-
cién (comprension), que es frecuente en los
manuales de método histdrico, tiene valor to-
talmente empirico. Los tres momentos no son
tres, sino uno: desde el primer instante, la his-
toria encuentra, critica e interpreta; y encuen-
tra s6lo en cuanto que critica e interpreta*.

En conclusidn, yo diria no que la filosofia encuen-
tra su verdad en la historia, sino que en ella la en-
cuentray se resuelve la filosofia abstracta, de la cual
hay que mantener bien distinta la filosofia concreta,
que no esta mas alla de la historia, sino que es la
misma historia, pues la verdadera historia es la histo-
ria de la filosofia, y ésta es la verdadera filosofia. Por
tanto, realmente el circulo no se cierra en la historia
en cuanto historia, sino en la filosofia.

La discusion epistolar entre Gentile y Croce

GENTILE A CROCE

Palermo, 23 de noviembre de 1906

Mi queridisimo Croce,

[...] Hay ahora cierta expectacion por mi confe-
rencia, por lo que he tenido que darle un giro adapto
a la circunstancia: sera una discusion técnica sobre
el concepto de historia de la filosofia como relacion
entre historia y filosofia, pero también un programa
filosofico entre lineas. Es lo que me ha parecido que
se queria, porque aqui hay gente, aparte de los es-
tudiantes, que frecuenta las clases de filosofia y es-
tan cansados del vacio nominalismo guastellesco®®.
Daré la conferencia o a final de noviembre o en los
primeros dias de diciembre®®. Luego pensaré en
como publicarla. Querria convertirla en una especie
de introduccidn al estudio de la historia de la filoso-
fia, ahadiendo algunas indicaciones metodoldgicas
y bibliograficas, con sugerencias en torno a las par-
tes de la historia de la filosofia que merecen ser es-
tudiadas preferentemente en monografias e investi-
gaciones especiales. ;Usted cree que Sandron me
podria publicar un librito asi?*” [...].

% |vi, p. 61. En la segunda edicién de su Logica (Bari, Laterza,
1909), Croce se ha adherido completamente a la tesis soste-
nida en este escrito. [Nota afiadida por Gentile al reeditar el
texto en 1913]

35 Se refiere a Cosmo Guastella (1854-1922), profesor de filoso-
fia teorética en la Universidad de Palermo desde 1900.

36 Se refiere a la conferencia El concepto de historia de Ia filo-
sofia, que acabo retrasandose al 10 de enero de 1907. Para su
historia editorial véase infra la nota 53. Puede consultarse en
espafiol en «Anales del seminario de historia de la filosofia»
39/1(2022), pp. 225-243.

87 Como ya hemos explicado en el estudio introductorio, la con-
ferencia finalmente fue publicada como articulo de revista 'y
Gentile nunca llegé a escribir el proyectado libro. Puesto que
la correspondencia pasa enseguida a girar en torno al Cir-

195

Saludos afectuosos a usted y a Diia. Angelina®®
para toda la familia, de su
Gentile

GENTILE A CROCE
Palermo, 12 de diciembre de 1906

Mi querido Croce,

[...] Le envio también dos recensiones mias: una
de los volumenes de Windelband (en el que me ha
gustado tocar un punto que no ha cabido en mi con-
ferencia), y otra que le puede servir para completar el
fasciculo®. Si necesita algo mas, aviseme. [...]

Reciba con Dia. Angelina los saludos afectuosos
de toda mi familia y un beso de Teresita*.

Un abrazo,

De su G. Gentile

CROCE A GENTILE

Napoles, 14 de diciembre de 1906

Mi querido Gentile,

[...] En cuanto a la recension de Windelband, la
dificultad nace de la ultima parte. No so6lo dice lo
contrario de lo que yo sostuve en una recension con-
tra Masci*' (lo cual seria un mal pequefio), sino que

culo, no recojo la inmediata respuesta de Croce, fechada el
24 de noviembre. En ella comenta otros proyectos editoria-
les. Sobre la anunciada conferencia de su amigo se limita a
comentar en la posdata y entre otros asuntos: «Me parece
una buena idea publicar la conferencia en un volumen con
indicaciones para la introduccion al estudio de la historia de
la filosofia».

38 Angelina era la companera de Croce.

% Se trata de una recension al volumen de G. Harasiv,
Sull'insegnamento della lingua materna, Novak, Fiume 1906,
que acabara siendo publicada con el titulo Sull’insegnamento
della lingua italiana en «La Cultura» 26 (1907), pp. 63-64 (aho-
ra en GenTiLe, Frammenti di storia della filosofia, Firenze: Le
Lettere, 1999, vol. |, pp. 117-119).

40 Se refiere a su hija Teresa Gentile (1902-1991), que estaba con-
valeciente después de haber estado gravemente enferma,
hasta el punto de que los médicos pensaban que tenia tifus.

4 B. Crocg, Recension de “F. Masci, Filosofia, scienza, storia
della filosofia”, «La Critica» 1 (1903), pp. 68-71. Filippo Masci
(1844-1922) fue primero discipulo de Bertrando Spaventa y
luego, del neokantiano Francesco Fiorentino, cuya orienta-
cion filoséfica acabd adoptando. En el opusculo en cuestion,
Masci presentaba su vision de la filosofia y de su relacion con
las ciencias, la religidon y la historia de la filosofia. Al resefarlo,
Croce habia combatido casi todas sus tesis, y en particular
sobre la ultima cuestion habria escrito (p. 71): «El prof. Masci
concibe del siguiente modo la posicion de la filosofia res-
pecto a la historia de la filosofia. El dice (pp. 34-37) que “son
dos gemelas que la naturaleza unié con érganos comunes
de circulacion y respiracion”. “No se entiende la historia de
la filosofia sin una filosofia y, para tener una filosofia, hace
falta conocer bien la historia. Es un circulo que no se puede
romper, pero no un circulo vicioso, sino un circulo de accio-
nes reciprocas”. A nosotros, en cambio, nos parece un ver-
dadero circulo vicioso: acciones y reacciones se daran entre
dos seres vivos 0, si se quiere, entre dos profesores de una
misma facultad, por ejemplo, entre el prof. Masci, que ense-
fia filosofia teorética en la Universidad de Napoles, y su co-
lega y amigo mio, el prof. Chiappelli, que ensefa historia de
la filosofia. Entre ellos dos habra relaciones cordiales, pero
entre la filosofia y la historia de la filosofia, o sea, entre dos
productos del espiritu humano, no se entiende qué son las
acciones y las reacciones. La verdad es que, para discernir
entre la masa todavia indistinta de los hechos histéricos cua-
les son los hechos filoséficos y escribir su historia (Que es la
Historia de la filosofia), hace falta ante todo haber filosofado.



196

yo todavia creo que hay un equivoco en el modo en
que Windelband pone la cuestion. Estoy totalmente
de acuerdo con usted respecto a la continuidad del
pensamiento comun con el pensamiento cientifico,
asi como estoy de acuerdo en que es vano buscar un
antes y un después en las partes de la filosofia. Pero
la relacion entre filosofia e historia de la filosofia se
reduce a la relacion no entre dos partes de la filoso-
fia, sino a la relacién entre filosofia e historia. Y aqui
esta, a mi parecer, el equivoco de Windelband, que
no tiene un concepto elaborado de historia. Cuando
yo leo a los filésofos y voy a escuela de los fildsofos,
y me informo (como se dice) de las condiciones his-
toricas de la filosofia, no hago historia de Ia filosofia.
Reproduzco mentalmente el proceso de los fildsofos
que leo, escucho, etc., pero no estoy en grado de re-
presentarlos y exponerlos histéricamente. Para que
€s0 suceda, es necesario que de la lectura, audicion,
reproduccion, etc., me eleve mediante la critica a
una conviccion propia; y, con el fundamento de dicha
conviccion, vuelva sobre el material que antes habia
sido simple aprendizaje, o sea, simple reproduccion
mental, y lo moldee histéricamente. Este proceso a
mi me parece tedéricamente seguro, y ademas lo he
comprobado continuamente en mi mismo. Cuando
leo libros para prepararme a un trabajo filosofico, no
tengo ninguna idea de la historia en cuestion: voy a
escuela. Y sélo cuando de esa escuela he salido con
una conviccion tedrica propia, me es posible reco-
rrer de nuevo esos mismos libros, buscar otros, etc.,
y reconstruir el proceso historico.

En suma, el equivoco nace del doble sentido de
la palabra historia: una vez es tomada como apren-
dizaje de las filosofias existentes, historicamente
existentes; y la segunda vez, como pensamiento
historico, representacion histdrica, que es la verda-
dera historia.

Usted designa tres estadios o situaciones: «En
el primer estadio surge el deseo de asistir a las cla-
ses de un filésofo, sin saber qué diantres ensena.
Dejémoslo de lado porque, como usted mismo dice,
aqui se da «la designacion extrinseca de filosofia,
y, de hecho, es una situacion practica, no teorética.
«En el segundo, se esta en dicha escuelay se apren-
de una determinada doctrina»; y este segundo esta-
dio ha de llamarse conocimiento «puramente histo-
rico o informativo». Para mi, es informativo, pero no
es conocimiento historico. Hace falta algo mas. «En
el tercer estadio, se comienza la critica de la doctri-
na», y este tercero usted lo llama «elaboracion filo-
sofica». Y esta muy bien. Pero la historia todavia no
ha surgido (la historia, por ejemplo, como usted la
hace escribiendo la Historia de Ia filosofia italiana*? o

Por tanto, la filosofia precede absolutamente, en el orden
genético, a la historia de la filosofia. Primum vivere, deinde
philosophari: pero primum philosophari, deinde philosophan-
di historiam exquirere! La relacion no es de gemelas, sino de
madre a hija, o, sin metaforas, de condicidn a condicionado».
Tras leerla, Gentile le habia respondido en una carta sin fe-
cha precisa pero de enero de 1903: «Terrible la recension de
Masci, y ya me parece estar oyendo los lloriqueos del amigo
Montalto. Pero no hay que cambiar ni una coma» (CrRoce-GEN-
TILE, Carteggio, vol. Il, p. 145).

42 Serefiere a la historia de la filosofia italiana que Gentile venia
publicando por fasciculos con el editor Vallardi desde 1905.
El dltimo fasciculo se publicé en 1915, ofreciendo una exposi-
cion del final de la escolastica y los inicios filologicos y litera-
rios del Humanismo. En la coleccion de Obras completas han

Zunica Garcia, A. An. Sem. His. Filos. 43 (1), 2026: 187-207

el articulo sobre Bonatelli*®). La historia es un cuarto
estadio (o tercero, si no se cuenta el primero, que en
efecto no debe contarse).

Asi veo yo la cosa desde hace muchos anos; vy,
por mucho que haya pensado en ello, no he conse-
guido convencerme del circulo. O mejor, el circulo
existe, pero esta fuera de lugar en la determinacion
de la relacion entre filosofia e historia; aqui la relacion
es de condicion a condicionado.

Le escribo de prisa: digame si lo que le he escrito
le parece correcto. Saludos afectuosos.

Suyo, B. Croce

CROCE A GENTILE

Palermo, 16 de diciembre de 1906.

Mi queridisimo Croce,

Le confieso mi falta de memoria. Recordaba con-
fusamente que una vez usted queria escribir sobre la
cuestion de la relacion de la filosofia con su historia,
pero se me habia ido totalmente de la mente la obser-
vacion que usted habia hecho al respecto en larecen-
sién de Masci. Que releo ahora, y recuerdo bien que
entonces yo estaba perfectamente de acuerdo con
usted. Pero, también reflexionando sobre las observa-
ciones que me escribe, me confirmo en la persuasion
de que aquella tesis, que una vez aceptaba yo tam-
bién, es un paso hacia la que ahora he alcanzado, tras
haber estudiado mas concienzudamente el concepto
de historia de la filosofia. Y quizas mi conferencia, que
espero hacerle leer dentro de no mucho, dé alguna
aclaracion al respecto, también respecto a este punto
especial. Pero entiendo que sera muy dificil ponernos
de acuerdo, porque veo que usted liga la cuestion de
la historia de la filosofia a ese concepto de historia
que recientemente ha desarrollado en la Légica** y
del que no consigo convencerme.

Mi tesis no es que haya un circulo entre la histo-
ria de la filosofia y la filosofia, como sostenia Masci.
Yo digo que filosofia e historia de la filosofia son la
misma cosa. E intento demostrarlo con un argu-
mento ad hominem, sirviéndome de esos tres mo-
mentos de la investigacion historico-filoséfica que
Windelband distingue con el simple sentido comun.
El primero de ellos, segun mi reduccion, no consis-
tiria en el deseo, sino en el concepto de filosofia del
que puede nacer ese deseo (de asistir a las clases
de un filésofo, de leer ciertos libros...). No seria,
por tanto, un momento practico, sino un verdadero
momento teorético, que no se puede negar como
momento que realmente atraviesa el espiritu. Usted

sido editados en un mismo volumen bajo el titulo Storia della
filosofia italiana fino a Lorenzo Valla. Para una reconstruccion
de la cronologia de los fasciculos cfr. CeciLia CasTELLANI, Per la
datazione de La filosofia di Giovanni Gentile, pubblicata in fas-
cicoli nella «Storia dei generi letterarii italiani», «La Cultura»
(2016), pp. 531-552.

4% Se refiere al articulo dedicado a Francesco Bonatelli que
Gentile acababa de escribir (se lo habia mandado a Croce
el 9 de diciembre), perteneciente a la serie que articulos que
venia publicando en «La Critica» sobre La filosofia italiana
dopo il 1850. Este en particular fue publicado en el primer
fasciculo del numero de 1907 (pp. 32-49).

4 Se refiere a la conferencia, Lineamenti di una logica come
scienza del concetto puro, que Croce habia dado en la Aca-
demia Pontaniana en 1905 y que fue la base para su volumen
Logica come scienza del concetto puro, publicado en 1909.



Zunica Garcia, A. An. Sem. His. Filos. 43 (1), 2026: 187-207

dice: «Cuando yo leo ciertos libros...»; y bien, ¢por
qué los lee? Debera haber visto primero la portada,
pongamos. Pues bien, este antecedente necesario
corresponderia a la designacion extrinseca de la
historia de la filosofia, de la que Windelband habla,
y de la filosofia, segun mi reduccion.

El segundo grado, el del conocimiento puramente
informativo, yo lo he llamado histdrico para servirme
del término usado por Windelband, el cual, por otra
parte, también sostiene que la verdadera historia
presupone la elaboracion filosofica (expresion del
propio Windelband); es decir, que se tiene sdlo en el
tercer momento. - No, dice usted, la historia todavia
no ha surgido ni siquiera en este tercer momento. ;Y
qué le falta? Le falta el juicio, el predicado histérico. -
Pero este juicio, digo yo, presupone una filosofia fue-
ra de la historia de la filosofia; y esa filosofia no exis-
te. También vuestra presente conviccion filosofica es
una posicion historica, la cual no se contrapone a la
posicion de Descartes, Santo Tomas, Platon, Tales u
otra posicion inferior, sino que esta frente, digamoslo
asi, a la filosofia del s. XIX. Y toda posicion tiene en
la inmediatamente sucesiva su critica, y en la inme-
diatamente precedente, su presupuesto. En estas
relaciones inmediatas de precedencia y sucesion,
que son relaciones logicas, a mi parecer de grados
de verdad, y, segun usted, de partes de verdad, con-
siste el proceso historico y el proceso logico de la
filosofia. Toda ahadidura valorativa a este proceso
histérico me pareceria una superfetacion, porque el
juicio esta ya en la reconstruccion.

Pero usted quizas no niega que el juicio esté im-
plicito en la reconstruccion, sino que la reconstruc-
cion no presuponga la conviccion filosdfica, inde-
pendiente del proceso histérico. Pero eso me parece
insostenible: porque, digo yo, ¢cémo se ha formado
usted esa conviccion, segun el mismo ejemplo que
usted pone? Leyendo libros. Ahora bien, es com-
pletamente verdad que la primera lectura no es la
reconstruccion histérica de la que usted se vuelve
capaz mediante la conviccidon que consigue con la
primera lectura. Pero me parece igualmente inne-
gable que esa lectura, desde la primera proposicion
entendida, es aprendizaje, informacion y algo mas,
que no puede ser sino juicio, valoracion y -diria- re-
construccion histoérica: pequeno juicio y pequefa re-
construccion, pero cualitativamente idénticos a ese
juicio y a esa reconstruccion que usted podra hacer
de todo el libro o de toda una serie de libros en los
que se desarrolla un pensamiento mucho mas am-
plio que el que ya ha empezado a conocer y valorar
en la primera proposicion.

Ahora bien, esto no quiere decir que la historia
genere la conviccion, o sea, la filosofia, sino que
una cosa es la otra. De ahi que mala filosofia, mala
historia; poca filosofia, poca historia; y viceversa. La
filosofia genera a la filosofia. Cuando usted lee un
libro de filosofia, lo entiende en la medida en que
filosofa con el autor; lo supera en la medida que la
filosofia del autor, que es la vuestra, trae en si el ger-
men de un desarrollo ulterior. (El hecho no sucede-
ria, creo, si se leyese un solo libro; pero que suce-
da por la lectura de varios no cambia la naturaleza
del procedimiento espiritual). En esta filosofia que
pOCO a poco se supera a si misma durante la lectura
y después de la lectura, yo veo formarse la filosofiay
la historia de la filosofia.

197

En suma, la distincion me parece empirica. La
filosofia seria un sistema; la historia, la serie de los
sistemas pasados, superados. Pero desde el punto
de vista historico, el sistema que uno se ha forma-
do pertenece a la serie de los sistemas. Y desde el
punto de vista filosofico, toda la serie de los sistemas
pasados esta en el sistema que uno se ha formado
segun su historia de la filosofia (debiendo quedar ex-
cluidos de su historia los sistemas absolutamente
falsos, injustificables). Usted mismo, en el articulo
Siamo noi hegeliani? y en su reciente volumen#®, ha
afirmado esta vida de toda la historia en la filosofia
digna de este nombre.

Le ruego que me escriba con tranquilidad su opi-
nion sobre estas observaciones mias, porque me
ayudaria a profundizar en la cuestion para el peque-
Ao volumen que quiero publicar de introduccion a la
historia de la filosofia*®.

En cuanto a la recensidn, sera mejor que me la re-
envie, y quitaré esta parte para sustituirla por alguna
sencilla observacion sobre otros articulos de la re-
copilacion. Se la devolveria enseguida, si la necesita
para el fasciculo en curso. [...]

Acepte con DAa. Angelina los saludos de toda mi
familia, y un abrazo

De su Gentile

CROCE A GENTILE
Napoles, 18 de diciembre de 1906
Mi querido Gentile,

puesto que en el fondo lo mas importante es la
filosofia, antes de hablaros de otras cosas continuo
nuestra discusion filoséfica®’.

Yo también acepto la tesis de que filosofia e his-
toria de la filosofia son la misma cosa, en el sentido
hegeliano de que ideal y real, idea e historia, son lo
mismo. Asi diria también que el arte es la historia del
arte. ;. Donde esta el arte si no en la historia del arte?

Igualmente ya he concedido -y es una vieja con-
cepcidon mia- que no puede encontrarse empirica-
mente un inicio absoluto de la filosofia. Tanto val-
dria buscar el momento en que el hombre empieza
a pensar. Cada uno de nosotros, cuando se dice
que comenzamos a filosofar, de alguna manera ya
es filésofo.

La cuestion que yo planteaba es soélo ésta: que
en el segundo de los momentos que usted distingue
(dejo el primero, porque en el modo en que usted
ahora la aclara, no me parece realmente distingui-
ble del segundo) no existe todavia la historia (en el
sentido de comprension histérica). En eso, si no me
equivoco, ahora estamos de acuerdo, ya que usted
observa que lo ha llamado histérico para atenerse a
la terminologia e Windelband.

Me parece que, de ese modo, se ha quitado de
golpe lo que para mi era la gran piedra de escanda-
lo: la historia (= comprension historica) puesta en el

45 B. Crocg, Siamo noi hegeliani?, en «La Critica» 2 (1905),
pp. 261-264 y Cio che é vivo e cid che € morto nella filosofia di
Hegel, Laterza, Bari 1906 (traducido al espafol como Lo vivo
y lo muerto de la filosofia de Hegel, Ediciones Iman, Buenos
Aires 1943).

46 \/éase supra la carta del 23 de noviembre.

47 Lo dice porque entre la anterior carta y ésta, median otras
tres en las que hablaban de algunos problemas que habian
tenido con el editor Sandron.



198

segundo de sus momentos. Veamos ahora si es sa-
tisfactoria el ponerla en el tercero de sus momentos.

A mime parece que el tercer momento, analizado
con el método de los grados (no cuantitativos, sino
cualitativos), se desdobla en dos: el momento en que
supero la filosofia que aprendo y, superandola, la
hago mia o hago la mia (poseo la verdad, esa verdad
que no es tribuenda Platoni Aristotelique, sed huma-
nae menti, y de la que toda representacion y nombre
de individuos es eliminado); y otro momento en que
vuelvo a mirar —con el huevo ojo conquistado- al in-
dividuo, a la representacion, a Platon y Aristoteles, y
determino su significado histérico.

Claro esta que estos momentos no pueden di-
vidirse empiricamente, sino aproximadamente, de
manera que a cada trozo que se corta quede pegado
algo del otro. Nosotros alternamos, diria que instan-
taneamente, aprendizaje, elaboracion filosofica y jui-
cio histérico. Pero, por muy rapido que se alternen,
por mucho que en mi acto de leer un libro de filosofia
haya ya, en accion o en elaboracién, un fildésofo puro
y un historiador de la filosofia, me parece necesidad
I6gica distinguir aprendizaje, conviccion filosofica y
reconstruccion histdrica, ya que, aun en su rapido al-
ternarse, ése es su orden necesario.

Yo no sdlo no niego, sino que siempre he soste-
nido que el juicio esta ya en la reconstruccion. Sélo
digo que esta reconstruccion es hecha posible sdlo
por la precedencia de un momento estrictamente
teorético-filosofico.

Cuando /eo una proposicion filosofica, ¢ya la he
juzgado? Aqui me viene en ayuda mi estética. La he
leido, pero no la he juzgado: la he comprendido este-
ticamente (como una poesia 0 una musica), pero no
l6gicamente: me he adecuado, como diria usted, al
espiritu del autor, pero del autor en cuanto escritor y
hablador, no en cuanto filésofo. Para que también se
dé esa segunda adecuacién, debo haberme hecho
digno de ella, haciéndome yo mismo filésofo, igual o
superior a ese autor (o también inferior, jsi no quiero
darme nada mas que el gusto de creerme capaz de
juzgar filosoficamente!).

De acuerdo totalmente, entonces, sobre la con-
clusion final: mala filosofia, mala historia; poca filo-
sofia, poca historia. Pero no sabria estar de acuerdo
en el viceversa que usted anade. Una proposicion
filosofica puede ser muy verdadera, estar bien en-
tendida, etc.; y sin embargo, quien la pronuncia pue-
de anadir a ella el error historico de creer que es el
primero en pronunciarla, o de atribuirla a un escritor
que nunca la ha escrito, etc. En suma, puede anadirle
un error histoérico. Y mucha y buena filosofia puede
estar acompanada con poca y mala historia: preci-
samente porque el momento filosofico precede al de
la reconstruccion histdrica, la cual puede no seguir o
estar mal realizada. Me parece que Spaventay usted
han dado muchos ejemplos de estos buenos filéso-
fos y malos historiadores.

Usted me dira que los buenos filésofos que son
malos historiadores eran también productos de esos
precedentes historicos, de esas fuerzas histodricas,
que ellos ignoraban o de las que tenian una concien-
cia imperfecta. jPerfecto! Pero la historia (siempre en
el sentido de comprension historica) consiste precisa-
mente en ese conocimiento, en esa plena conciencia
de sus precedentes histdricos que a ellos les falta.

Zunica Garcia, A. An. Sem. His. Filos. 43 (1), 2026: 187-207

Le devuelvo larecension Windelband para que la
modifiqgue del modo que me ha dicho. Para mante-
ner la unidad de la revista, es mejor que las cuestio-
nes sobre las que disentimos queden posiblemente
apartadas para ser resueltas primero entre noso-
tros. Y si luego, después de dar las explicaciones,
el disenso esta vez se ha atenuado o ha desapare-
cido, tanto mejor.

[...]

Le abrazo

suyo

B. Croce

GENTILE A CROCE

Palermo, 29 de diciembre de 1906
Mi queridisimo Croce,

Hace ya varios dias que deseo vivamente escri-
birle, pero, habiendo tenido en casa a algunos fami-
liares de Castelvetrano, no he conseguido hacer casi
nada, y mucho menos recogerme para responder a
lo que me habia replicado en su ultima carta sobre la
cuestion de la historia de la filosofia; y que le agra-
dezco cordialmente, porque me ha ayudado mucho
a aclarar mis ideas al respecto.

Si no me equivoco, nuestro disenso ahora se re-
duce a este punto: que lo que yo considero como
verdadero momento histoérico y filosofico a la vez (el
3° de los tres enumerados por Windelband y desa-
rrollados por mi), para usted no es un unico momento
historico-filosofico, sino que consta de dos grados
cualitativamente distintos e irreductibles, aunque
empiricamente mezclados: un grado puramente
teorético, en el que se posee la verdad, «que no es
tribuenda Platoni Aristotelique, sed humanae mentiy;
y un ulterior grado, propiamente historico, en el que
«con el nuevo ojo conquistado se vuelve a mirar al
individuo, a la representacion, a Platon y Aristoteles,
de los que se determina el significado histérico». Por
tanto, para usted, la diferencia esencial entre la filo-
sofia y la historia de la filosofia consistiria en la in-
dividualidad, en el elemento representativo propio
de la segunda, y ajeno a la primera. ;No es cierto?
Porque si usted resolviese este elemento represen-
tativo (Aristoteles, Platén) en el curso, en la formacion
I6gica de la filosofia, me parece que ya no tendria di-
ficultad en admitir la unidad de mi tercer momento.

Ahora bien, yo sostengo precisamente esto: que
el elemento representativo e individual de la histo-
ria de la filosofia se resuelve en la misma filosofia
in fieri. Tanta individualidad puede entrar en la filo-
sofia, para cada fildsofo, cuanto de ella se resuelve
(como contenido en la respectiva forma) en el sis-
tema del filésofo: el resto no tiene valor filoséfico,
pero tampoco tiene valor histérico. Ciertamente yo
puedo pensar sub specie aeterni, por ejemplo, el
aristotelismo independientemente de Aristoteles
individuo y de toda su biografia en el sentido mas
amplio del término. Puedo, pero arbitraria e impre-
cisamente, porque el aristotelismo se piensa verda-
deramente en su desarrollo historico, del que la bio-
grafia de Aristoteles es elemento esencial, no por
si misma, sino precisamente en cuanto elemento,
presupuesto, del aristotelismo. Igualmente se pue-
de ser, de facto, buen filésofo y mal historiador (y
con ello respondo a otra observacion de su carta),



Zunica Garcia, A. An. Sem. His. Filos. 43 (1), 2026: 187-207

pero en realidad ese filésofo no posee de verdad
su filosofia, cuya historia ignora, puesto que en sj,
prescindiendo de la condicion subjetiva de quien
actualmente la piensa, ella tiene una realidad his-
térica propia, de la que es indivisible. Si admitimos
que alguien entienda por si mismo o construya por
su cuenta el concepto de sintesis a priori sin saber
nada de Kant, de sus antecedentes ni de la ela-
boracion posterior de dicho concepto, me parece
evidente que, prescindiendo de su persuasion per-
sonal de poseer perfectamente dicho concepto, es
necesario decir que no posee realmente el concep-
to de sintesis a priori. También se podra decir que lo
posee parcialmente, pero precisamente por eso ho
lo poseera verdaderamente. Y su posesion parcial
sera parcial tanto histdrica (en cuanto posesion de
un elemento inconscientemente desvinculado del
fondo de la historia) como filoséficamente. En con-
secuencia, en el fondo, la identidad entre filosofia e
historia se mantendra también en este caso.

Cuando comparamos el conocimiento filoséfico
de alguien con el conocimiento historico-filosofico
de otro, podemos tener una divergencia de uno res-
pecto al otro; pero, para ver la coincidencia entre
ellos, hara falta prescindir de tales circunstancias
empiricas. Son ésas precisamente las que, haciendo
a cada filésofo distinguir su construccion personal
de los sistemas precedentes, hacen que parezcan
absolutamente distintas la filosofia (que es la suya)
y la historia (que es la filosofia de los otros). Mientras
que, por el contrario, hay que decir que, para enten-
der bien la filosofia (la suya), debe incluir en ella la
filosofia de todos los demas (la historia), y que, para
entender bien la historia, debe incluir en ella su filo-
sofia, esa historia en que, filosofando, trabaja.

Su distincion entre curso histérico e historiografia
no me parece, por tanto, que pueda ser realmente
util para distinguir la historia de la filosofia de la filo-
sofia. Y si usted me concede que la filosofia coincide
con su curso historico, creo que deberia conceder-
me también que coincide con la comprensién de la
historia de la filosofia. Si en si mismos, curso histo-
rico y filosofia coinciden, entonces jamas se podra
poseer una filosofia sin poseer el curso histoérico. Se
poseera mal éste, pero si éste es una sola cosa con
aquélla, entonces se poseera mal también aquélla.

Todo esto para ver si en la filosofia (= curso his-
torico), que una determinada conviccion filosoéfica
resume y completa, deben considerarse esencia-
les los elementos intuitivos e individuales que usted
relega a la pura historia. Yo considero que si, por la
ley de la unidad de los contrarios, tan bien ilustrada
por usted. Es verdad que en el espiritu humano se
encuentra la tendencia a concebir lo universal y lo
eterno en su simplicidad. Eso es lo que yo llamo el
motivo eterno del platonismo, pero la realidad es la
unidad de lo universal y lo particular, de lo eternoy lo
temporal; o mejor, la universalizacion de lo particular
y la eternizacioén de lo temporal.

Asi pues, quizas estariamos totalmente de acuer-
do si, en vez de poner la filosofia mas aca de la histo-
ria en cuanto unidad de concepto e intuicion, usted
unificase o, mejor, resolviese -y quizas éste, en el
fondo, es su pensamiento- la filosofia en la historia.
Como yo, por mi parte, hago coincidir con la filosofia
no solo la historia de la filosofia, sino toda la historia

199

(como vera por la conferencia®®). Lo particular, lo in-
dividual intuitivo, el elemento biografico, etc., debe
pensarse respecto a la filosofia en la misma rela-
cion que la materia respecto a la forma en la sintesis
kantiana.

Concluyendo por ahora: niego la conviccion fi-
losofica que no es reconstruccion historica, y vice-
versa. Y niego también el aprendizaje (comprension
estética) que no sea verdadera comprension filoso-
fica. Es verdad que a veces se lee aprobandolo todo,
sin critica, entendiendo el sentido de las palabras y
simpatizando sin mas con el autor. Pero esta actitud
no me parece ni filosofica ni estética. La verdadera
comprension estética no es pasiva, me parece, sino
critica y juzgante. Y si, leyendo a un filésofo, pensa-
mos en las cosas que dice y no en el modo, etc., en-
tendemos solo cuando juzgamos (mejor o peor, claro
esta).

Pero yo no querria importunarle. Basta por esta
vez, porque tengo que contarle muchas cosillas. Lo
primero de todo, he aqui la recension de Windelband
rehecha®’, junto a la ultima pagina de la recension
del Lombardo, que se me habia quedado en el ca-
jon. El pobre Lombardo lleva ya unos diez dias en
Messina, a donde ha sido llamado por su padre, que
siempre esta entre la vida y la muerte. [...]

Acepte con Dia. Angelina nuestras afectuosas
felicitaciones de afo nuevo y acuérdese siempre de

Su muy afectuoso

Gentile

CRoCE A GENTILE

Napoles, 31 de diciembre de 1906
Mi querido Gentile,

Dos palabras aun sobre nuestra discusion. Que el
conocimiento completo de la realidad sea filosofia e
historia, y que, mas aun, la historia es el aboutissant
[la culminacion] de la filosofia, es precisamente la te-
sis que yo sostengo en mi memoria sobre la Logica,
de acuerdo en esto con la mejor tradicion hegeliana.
Pero no es menos cierto que filosofia e historia son
momentos distintos: los distingue también Hegel
cuando dice que la filosofia considera la idea pura

48 La conferencia palermitana sobre E/ concepto de historia de
la filosofia. Recuérdese lo dicho a propésito de la carta del 23
de noviembre.

49 Se trata de la version definitiva, que fue publicada como
Recension de ‘Die Philosophie im Beginn des zwanzigsten
Jahrunderts. Festscrift flir Kuno Fischer herausgegeben von
W. Windelband', «La Critica» 5 (1907), pp. 146-151 (ahora en
Frammenti di storia della filosofia, Le Lettere, Firenze 1999,
pp. 581-588). Las observaciones en torno a la tesis de Win-
delband quedaron reducidas al siguiente comentario (p. 147):
«El escrito sobre la historia de la filosofia es importante por
lo que justamente se dice sobre el origen cientifico de esta
disciplina, estrechamente ligado con el movimiento romanti-
co e idealista de la Alemania de principios del siglo XIX, y, en
general, por la tesis que defiende sobre el caracter filosofico
de la historia de la filosofia. Pero no pudiendo ahora entrar en
particulares, tan sélo diremos que no nos parece aceptable
sin reservas lo que Windelband dice (ll, pp. 191-192) sobre el
modo de salir del famoso circulo en el que tantos han que-
dado atrapados: el de la filosofia que presupone el conoci-
miento de la historia de la filosofia y que, a su vez, debe pre-
suponerse por quien se disponga a estudiar la historia de la
filosofia. La solucién propuesta por Windelband es demasia-
do empirica y no resuelve realmente la dificultad». Y en nota
remitia a la recension de Croce contra Masci antes citada.



200

en el elemento del pensamiento, y la historia /a baja
a lo empirico e individual. Ahora bien, en este punto
como en otros, yo creo que, hecha la distincion, hay
que mantenerla de verdad, no eliminarla ni conside-
rarla vulgar o burda. Es una distincion que no destru-
ye, sino que implica la unidad, al igual que la unidad
implica la distincion. En eso, como sabe, yo no sigo
la interpretacion ortodoxa de Hegel. Y, por tanto, res-
pecto a esta parte, nuestra discusion se reconduce a
la discusion sobre los conceptos distintos, que, a mi
parecer, en el hegelianismo se confunden®.

Sobre el otro punto del disenso no me parece
necesario remontarnos a una region tan alta. Usted
dice que leer una obra de arte es criticarla y que si
no, es un hecho pasivo, etc. Yo sostengo que no es
un hecho pasivo, sino que, al contrario, es actividad,
pero no actividad critica; es actividad poética o esté-
tica, totalmente idéntica a la del poeta. Asi como el
poeta no es critico en el momento en que es poeta,
del mismo modo, lector del poeta es poeta 'y no es
critico en el momento en que lee la obra. La critica
viene después: necesita una reflexién y un concepto
filosofico, etc. jAy del arte si, para ser comprendida,
tuviera que esperar la actividad del critico! Ariosto
ha tenido que esperar tres siglos y medio para ser
comprendido criticamente, pero fue comprendido
estéticamente ya por sus contemporaneos, y por €so
fue amado y tuvo su gloria en los siglos. Gustar no es
criticar: es gustar, o sea, vivir con la fantasia.

Insisto en estos puntos porque me parece verlos
con mucha claridad, pero convengo en que impli-
can el concepto de arte y el concepto de filosofia,
es decir, que no es facil un acuerdo de un momento
a otro. Le ruego, no obstante, que considere lo si-
guiente: que si yo estoy equivocado, entonces hay
que restaurar ut sic a Hegel tal como era entendido
por Spaventa, es mas, por Vera; y queda entonces la

50 Aqui Croce hace referencia al problema de la distincion
entre las formas del espiritu, sobre la que ya habian discu-
tido en otras ocasiones. Se trata de una de las principales
cuestiones que distinguen su filosofia de la de Gentile. El
disenso se encuentra desde el principio en el fondo de sus
conversaciones, pero el problema emergio explicitamente
a raiz del libro de Croce Cio che é vivo e cid che & morto
nella filosofia di Hegel, donde se encuentra la primera ex-
posicion sistematica de Croce al respecto. Tras leer el ma-
nuscrito, apenas unos meses antes de la cartas que aqui
comentamos, Gentile habia escrito a su amigo: «He ter-
minado de leer ahora su espléndido ensayo sobre Hegel,
y le estoy muy agradecido tanto por la lectura como por el
bien que me ha hecho a la salud. Pero no puedo expresarle
asi, de inmediato, mi impresion sobre lo que mas le impor-
ta a usted y a mi. Necesito reflexionar y releerlo, y no creo
que pueda dejarme algun dia mas el manuscrito. El primer
capitulo es magnifico, y hara un enorme bien en ltalia. Lu-
cidisimo el segundo y preciso en todos los particulares. El
tercero es una verdadera obra maestra, que he leido con
viva emocion. Todo el resto, aun teniendo que consentir en
muchisimas observaciones, me deja perplejo respecto a lo
sustancial. Pero la cuestion esta perfectamente planteada
y de ella vendra mucha luz. Por lo tanto, le felicito desde yay
le aplaudo fraternalmente. Mas adelante le diré otras cosas,
y hablaremos largo y tendido» (carta de Gentile a Croce,
12/05/1906). La discusion epistolar que aqui comentamos
ahond¢ la brecha que se habia puesto de manifiesto con
el libro. Finalmente el problema se volvié explicitamente
central y dirimente con la polémica de 1913, que distancié
definitivamente sus respectivas filosofias. Sobre este tema
véase GiroLamo CoTRONEO, Il pomo della discordia: “la distin-
zione”, en Piero di Giovanni (ed.), Croce e Gentile. La polemi-
ca sull’idealismo, Le Lettere, Firenze 2013, pp. 81-108.

Zunica Garcia, A. An. Sem. His. Filos. 43 (1), 2026: 187-207

tarea de explicar de donde derivan todas las teorias
abiertamente erréneas que hay en Hegel en torno
al arte, la historia, la ciencia de la naturaleza, etc. En
cuestion de arte, hay que destruir toda la critica de
De Sanctis (y, en efecto, ni Spaventa ni muchos otros
hegelianos se dieron cuenta de que habia llegado al
mundo o no entendieron la revolucidon que suponia
para la concepcion hegeliana del arte y, por tanto,
para toda la Weltanschauung). Yo he propuesto una
explicacion de los errores que hace honor a la mente
de Hegel, pero si no vale, entonces, puesto que los
errores son indudables, no sabria disponerme a con-
siderar a Hegel como uno que decia despropositos
por distraccion o que erraba por hablar de cosas que
desconocia.

Basta: de ello hablaremos cuando vaya para alla.
Preparese para largas discusiones sobre estos pun-
tos esenciales. Sin duda, iré para alla, aunque haya
respondido que no a Zingarelli®, que me invitaba a
dar una conferencia.

Esta perfecta la nueva redaccion de la recension
Windelband. Ha elegido éptimamente el punto que
ha aclarado. [...]

Reciba, junto a sus familiares, mis mas cordia-
les felicitaciones de afio nuevo también de parte de
Angelina. [...]

Le abrazo.

Su afectuoso

B. Croce

GENTILE A CROCE

Palermo, 4 de enero de 1907
Mi queridisimo Croce,

Ayer no le respondi enseguida, porque tengo otra
vez a Teresita con fiebre -parece que por una gripe-
y con ella a Gaetanito, y hoy también a Federico®2. Por
eso, hoy tampoco puedo decirle todo lo que querria.

[...] Ahora querria escribirle alguna cosa acerca
de nuestros disensos filosoéficos, que, espero, algun
dia se unificaran en convicciones perfectamente
concordes, si me lo permitira la vida y podré trabajar.

Entre tanto, le anuncio que he escrito dos breves
notas que publicaré como apéndice de mi conferen-
cia (que me he decidido a publicar en Coenobium de
Rensi, si él consiente en imprimirme un buen numero
de extractos®d): dos breves notas, exigidas por dos

5" Nicola Zingarelli (1860-1935), tras dar clase durante muchos
afos en institutos, habia conseguido en 1906 la catedra de
historia comparada de las literaturas neolatinas en la Univer-
sidad de Palermo.

52 Serefiere a sus hijos Gaetano Gentile (1906-1980) y Federico
Gentile (1904-1996).

53 En realidad, las notas acabarian siendo publicadas mucho
mas tarde y en la revista de Rensi no publicaria mas que
un fragmento de la conferencia de apenas cuatro paginas:
Scienza antica e scienza moderna, en «Coenobium» 1(1907),
pp. 56-59. El texto completo de la conferencia fue publicado
independientemente de las notas casi dos afios después en
«Rivista Filosofica» 10 (1908), pp. 421-464. Por otra parte, las
dos breves notas a las que Gentile se refiere son /I circolo
della filosofia e della storia della filosofia y La teoria dell’errore
come momento dialettico e il rapporto tra arte e filosofia.
La primera fue publicada en «La Critica» 7 (1909), pp. 143-
149 (ahora en La riforma della dialettica hegeliana, Sanso-
ni, Firenze 1954, pp.138-149). La segunda, en cambio, no
aparecio hasta 1921, en Frammenti di estetica e letteratura,
Carabba, Lanciano 1921, pp. 153-161 (ahora en Frammenti di



Zunica Garcia, A. An. Sem. His. Filos. 43 (1), 2026: 187-207

puntos de la conferencia que no habian podido ser
desarrollados suficientemente en ella. Una de ellas
afecta a nuestra reciente discusion acerca de la uni-
dad a parte subiecti de la filosofia y la historia de la
filosofia, y discute brevemente el concepto de his-
toria expuesto por usted en la Légica®*, llegando a
una conclusion en la que quizas también usted pue-
da convenir. La otra trata acerca del concepto hege-
liano de error como momento de verdad y la distin-
cion que usted establece entre dialéctica y nexo de
los distintos®®. En ésta expongo ordenadamente las
dificultades que le presenté en persona, y creo que
consigo mostrar que su nexo de los distintos no es-
capa a la ley dialéctica de la unidad de los opuestos.
Querria que usted leyese estas paginas antes de que
sean impresas. Al menos las leera en las pruebas de
imprenta. Se las mandaré manuscritas, si Rensi no
me pide todo el manuscrito para el proximo fascicu-
lo, en el que querria publicarlas. En esas paginas en-
contrara el principio de la recension que le prometi
y que yo mismo deseaba hacer desde hacia tiempo,
de sus ultimos trabajos: recension en la que yo no
tendria ninguna otra intencién mas que la de llamar
su atencion sobre algunos puntos que todavia no me
parecen suficientemente elaborados por su pen-
samiento, del cual espero tanto. Y a la vez querria
aclararme a mi mismo las razones, que todavia no
he estudiado por mi cuenta, de la insatisfaccion que
me han dejado, como usted sabe, algunos concep-
tos suyos. Pero, esta vez, son pocas paginas escritas
mas bien para justificarme ante usted por ciertas co-
sas dichas en la conferencia (que por fin esta fijada
definitivamente para el 10 de este mes).

Pero le ruego que no me llame ortodoxo. Yo tam-
bién creo que hay errores indiscutibles en el sistema
de Hegel; y, después de su critica, aunque no vea to-
dos los que usted denuncia ni coincida con usted en
cuanto a su origen, vislumbro también algun otro no
sefalado por usted, que quizas pueda revelar la ver-
dadera magana. Pero por mi parte siento que todavia
necesito estudiar mucho sobre esta cuestion antes
de hacer una afirmacion. Lo que ahora puedo afirmar
es que el hegelianismo ha de ser corregido profun-
damente no para limitar el alcance de la dialéctica,
sino, al contrario, para una aplicacion mas rigurosa
de su universalidad y absolutez.

Lo que usted me sefiala también en la ultima car-
ta, a saber, que una vez hecha la distincion hay que
mantenerla de verdad, lo creo correctisimo. Pero no
me parece que la dialéctica viole ese principio. Y en
cuanto a Hegel, me parece que €l a veces insiste
mas en la distincion que en la unidad. Tanto es asi
que usted ha podido reprocharle el dualismo no su-
perado de naturalezay espiritu, ya que deberia haber
resuelto la naturaleza en el espiritu.

estetica e di teoria della storia, Le Lettere, Firenze 1992, vol. |,
pp. 86-94).

54 B. Crock, Lineamenti di una Logica come scienza del concetto
puro, Memoria letta allAccademia Ponatiana, R. Tipografia
Francesco Giannini & figli, Napoli 1905.

5 Se trata de la cuestion a la que haciamos referencia en la
nota 50. Croce sostiene que dentro de la dinamica del espiri-
tu debe distinguirse la dialéctica de los opuestos, descubier-
tay teorizada por Hegel, y el nexo de los distintos, que serian
cuatro formas fundamentales de la actividad espiritual (arte,
I6gica, ética y economia) irreductibles entre si pero mutua-
mente implicadas.

201

En cuanto a la distincion que me invita a hacer en-
tre gusto y critica (Que me parece nueva por su parte,
pues recuerdo que, a proposito de mi comunicacion
sobre el concepto de filosofia de la historia, usted
insistio bastante en su identidad) no me convence.
Ariosto no ha tenido que esperar, a mi parecer, tres
siglos y medio para ser comprendido criticamente,
sino para ser comprendido plenamente. La admi-
racion de los contemporaneos no es fundamental-
mente distinta del analisis critico de De Sanctis. En
éste la critica se encuentra totalmente desplegada,
y ademas su capacidad de gustar el Ariosto esta in-
mensamente potenciada en comparacion con los
criticos contemporaneos del poeta. En ellos, si la cri-
tica estaba contraida en la admiracién inconscien-
te (pero igualmente gobernada por los principios
filosoficos presentes en todos los espiritus, y que
De Sanctis no hizo mas que explicitar y liberar de
prejuicios y deformaciones doctrinales superpues-
tas), ésta era también oscura, incierta y, me parece,
incomparable a esa plenitud de gusto estético cuyo
organo necesario e inseparable es el analisis total-
mente desplegado de De Sanctis.

Basta. Cuando venga, tendremos materia para
discutir durante los bellos paseos a los que yo —-que
ahora he empezado a ejercitar bien las piernas- po-
dré llevarle. ¢ Puede decirme cuando vendra?

[...]

Afectuosos saludos a DAa. Angelina[...] y para us-
ted un abrazo fraterno

De su

G. Gentile

CROCE A GENTILE

Napoles, 5 de enero de 1907
Mi querido Gentile,

[...] Perdone mi pulla de la ortodoxia, que nace de
mi firme conviccion de que a Hegel hay que digerirlo
y no tenerlo atravesado en el estdmago, como aun lo
tenia Spaventa. Si mi digestivo no le parece eficaz,
hay que preparar otro. Pero usted me dice que esta
reflexionando sobre esta cuestion, por lo que me
quedo contento. Puede darse que el camino elegido
por mi no sea correcto, pero hay que encontrar un
camino para demostrar que los conceptos de arte,
historiay filosofia de la naturaleza, asi como los pone
y los trata Hegel, no se sostienen. Que no se sos-
tienen lo advierte uno no soélo al examinarlos en si
mismos, sino también al considerar lo que se sigue
I6gicamente de ellos, o sea, sus consecuencias, sa-
cadas en parte por Hegel y en parte por sus discipu-
los, con malos resultados.

Le confieso que me gustaria que su critica de los
distintos puntos de mi légica y de mi interpretacion
de Hegel fuese publicada, mas que en una revista
del tipo de Coenobium, en una memoria académica
0 en un opusculo. Si no me convencen, le respon-
deré con una memoria a leer en la Pontaniana®®.

5 La Academia Pontaniana es una institucion cultural de Napo-
les fundada a mediados del siglo XV por el poeta e historia-
dor humanista Antonio Beccadelli. Fue disuelta a mediados
del siglo XVI, pero se volvio a constituir en 1825, afio desde el
que permanece en funcionamiento hasta el dia de hoy. Des-
de su nombramiento como socio ordinario en 1892, Croce
se involucré en muchas de sus iniciativas, dando él mismo



202

Son cuestiones demasiado sutiles y técnicas para
ofrecerlas al publico de las revistas, que saca una
unica conclusion: ni siquiera los propios hegelianos
saben lo que Hegel decia, jy quieren convencernos
a nosotros!

En cuanto a la diferencia entre gusto y critica,
ahora no recuerdo con precision mi estado mental
de hace ya bastantes afios respecto a la cuestion.
Puede ser que yo viese poco claramente o, mas
bien, unilateralmente. Pero en la Estética®, donde mi
pensamiento esta maduro, la distincion se encuen-
tra en los siguientes tres momentos: 1. erudicion; 2.
gusto; 3. critica e historia. Yo no podria consentir en
su afirmacion de que con la critica aumenta el gus-
to de la obra. No: hecha la critica, si quiero gustar la
obra, debo olvidar la critica y volver a sumergirme en
la contemplacion: cantar con el poeta.

Repito mi silogismo: el lector se identifica con el
poeta, pero en el poeta no esta el critico de si mismo.
Por tanto, no esta tampoco en el lector (gustador).
Quizas la confusion nace de que lo que llamamos
critica, a menudo realiza un doble oficio: 1°) preparar
al lector para gustar la obra (momento que yo llamo
de la erudicion: comentario, etc.); 2°) caracterizar
(luzgar) la obra gustada, que es la verdadera critica.

Continuamente experimento en mi mismo es-
tas distinciones. He estado trabajando durante un
mes en la caracterizacion (juzgar, criticar) del arte de
Pascoli®®. Sin embargo, ya habia leido y gustado su
arte hace muchos afnos: la habia comprendido es-
téticamente, pero no criticamente. ;Y quién sabe si
ahora la he comprendido criticamente? Los casos de
contradiccion entre el gusto y la formulacién critica
son frecuentisimos.

Pero basta por hoy con estas charlas. Sélo quiero
anadir que, releyendo la Enciclopedia de Hegel, vera
cuan inmaduro era su pensamiento en muchos pun-
tos. El hegelianismo ha sido una maduracion precipi-
taday artificial.

Saludos cordiales a todos. Siento mucho lo de
las pequenas enfermedades de Teresita y sus her-
manos. Pero espero que sean las tipicas cosas del
invierno: resfriados y contagios.

Téngame siempre

Afectuosisimo

B. Croce

GENTILE A CROCE

Palermo, 7 de enero de 1907
Mi queridisimo Croce,

[...] En cuanto a la conferencia con el apéndice
que le indiqué, puesto que a usted le parece que la
publicacion en Coenobium podria dar la impresion

numerosas conferencias. Fue elegido presidente dos veces,
en 1917y en 1923.

57 Se refiere a una de sus obras mas importantes: Estetica
come scienza dell’espressione e linguistica generale. Prime-
ro la edité con Sandron en 1902, con quien también prepard
una segunda edicion corregida en 1904. En 1908 publicé con
Laterza una tercera edicion profundamente modificada. Esta
ultima puede considerarse la definitiva, pues aunque luego
publicé nuevas ediciones, los cambios fueron siempre me-
nores.

58 Para la publicacion del articulo Note sulla letteratura italiana
nella seconda meta del secolo XIX. XXII. Giovanni Pascoli, pu-
blicado en «La Critica» 5 (1907), pp. 1-31y 89-109.

Zunica Garcia, A. An. Sem. His. Filos. 43 (1), 2026: 187-207

de una discordia familiar ante el gran publico, aban-
dono por ahora la idea de publicarla, aunque Rensi
hoy mismo me apremia a mandarle todo el ma-
nuscrito®. Le escribo que, tras haberle propuesto
publicar la conferencia, ésta (como es verdad) ha
aumentado con el apéndice, del cual ahora ya no
sabria separarla y con el cual ya no es posible que
salga en su revista. No puedo pensar en publicarla
como opusculo porque no podria hacerme cargo
del gasto. Por otra parte, me habia entrado cierta
prisa por publicarla principalmente porque usted
no iba a estar aqui para escucharme dar la confe-
rencia, donde alguno, que ha leido vuestras cosas,
podra notar cierto disenso entre nosotros dos. Pero
precisamente por eso, apenas la haya leido el 10
del mes corriente, le mandaré el manuscrito de la
conferencia y las dos notas, que usted asi podra
leer comodamente para darme luego su impresion.
Pospondré la publicacion a cuando pueda reunir
ese volumen sobre el método de la historia de la
filosofia que ya le mencioné, sacando quizas las no-
tas, que no serian oportunas en ese volumen. Pero
ya pensaré en ello mas adelante, porque podria dar-
se que, discutiendo entre nosotros, lleguemos an-
tes a un acuerdo de un modo u otro.

Pero me doy cuenta de que hay que intensificar
nuestras discusiones. Y lamento que no lo podamos
hacer en persona. Todavia nos queda alguna cosa
que decir acerca de la distincion entre critica y gus-
to. Nuestra discusion sobre este punto -a la que me
he referido recientemente- fue hecha a propdsito de
mi comunicacion en el Congresso storico®®, o sea,
después de su Estética. Entonces usted combatia la
distincion que en aquella comunicacion yo estable-
cia entre el proceso espiritual del arte y el de la criti-
ca artistica, sosteniendo precisamente que éste se
debe resolver en aquél. Asi pues, del Croce historia-
dor de si mismo debo apelar al Croce filésofo. Vuelva
a echar un vistazo al cap. XVI de la parte histérica de
su Estética, donde se identifica genio y gusto, y se
establece que el gusto consiste precisamente en
el juicio de las expresiones del genio. No recuerdo
ningun pasaje de sus otros escritos donde usted
haga coincidir el gusto o comprension estética con
la erudicion o preparacion del verdadero juicio criti-
co. Y le confieso que esta me pareceria una profun-
da modificacion de su pensamiento. En la p. 131 de
la Estética, usted distingue erudito, hombre de gusto
e historiador del arte, pero no hace ninguna alusion
a reducir al critico al tercero en vez de al segundo.
Yo suscribi sin reservas aquella parte de la Estéticay
la suscribo todavia, porque la eventual contradiccion
que usted me opone entre el gusto y la formulacion
critica no me parece que melle esa verdad. En esos
casos, en realidad, hay dos criticas, una que es idén-
tica al gusto, oscura e incapaz de clarificarse, y otra,
equivalente a un razonamiento equivocado, que no
tiene que ver con el gusto y ni siquiera es critica.

59 Véase la carta de Giuseppe Rensi a Gentile, fechada en Be-
llinzoa, del 4 de enero de 1907, conservada en el Archivio Gio-
vanni Gentile, s. 1, ss. 2.

80 Se refiere al Congresso internazionale di scienze storiche
que se habia tenido en Roma entre el 1y el 9 de abril de 1903.
Gentile habia presentado dos ponencias: La filosofia a Napoli
dopo G.B. Vico y Il problema della filosofia della storia. Puesto
que durante esos afos ambos se encontraban en Napoles,
no ha quedado huella de la discusion a la que aluden.



Zunica Garcia, A. An. Sem. His. Filos. 43 (1), 2026: 187-207

Disculpeme si le importuno con mi insistencia,
pero deseo muchisimo hablar con usted, y aqui estoy
solo solo. iMenos mal que ahora empezaré las clases!

Hoy pasaré a ver a Sandron. Teresita todavia esta
en cama con fiebre. Es desesperante.

Saludos afectuosos

De su

G. Gentile

CRoCE A GENTILE

Napoles, 10 de enero de 1907
Mi queridisimo Gentile,

Recibo ahora el telegrama de Lombardo®, y le
doy mis felicitaciones por la conferencia que espero
poder leer pronto.

En estos dias he estado muy afectado por la sa-
lud de Angelina, que hace ya unos meses que no se
encuentra demasiado bien, y en estos ultimos dias
ha tenido que estar en cama. Pero ahora mejora, se
ha levantado y espero que con los cuidados que le
ha prescrito el médico se recupere pronto. Haganos
saber si Teresita esta ya libre de la gripe.

Queria escribirle sobre aquel punto de nuestra
discusién, pero no he podido por las razones indi-
cadas. Ahora me limito a hacerle notar:

1°) que yo creo que sigo pensando precisamente
lo que escribi en la Estética (cfr. p. 130): «La historia
del arte y de la literatura [(= critica)]®?> no nace sino
después de que la reproduccion haya sido obtenida:
implica un trabajo ulterior».

2°) La discusion que me ha traido a la memoria,
hecha en ocasion del Congresso storico, versaba
en torno a otro punto. Yo negaba que el critico tu-
viese como tarea revelar la I6gica interna de la obra
de arte, es decir, mostrar que el artista debia actuar
por necesidad logica asi y no de otra manera. Y
sostenia que el critico (= historiador del arte) sélo
debe determinar lo que ha sucedido: si ha sucedido
un hecho genuinamente artistico y cual. Y también
ahora soy de esa opinion.

3°) Precisamente porque genio y gusto para mi
son idénticos, la critica es algo mas que el sim-
ple gusto (que a veces he llamado juicio estético
para atenerme a la terminologia kantiana y al judi-
cium sensuum de Baumgarten). Dante y Ariosto vi-
ven fantasticamente su propio estado de animo, lo
contemplan, lo expresan. ¢Pero cual es el estado de
animo expresado por Dante y cual es el expresado
por Ariosto? He aqui lo que ni Dante ni Ariosto ni sus
simples lectores y reproductores pueden deciry que,
en cambio, el critico (= historiador) debe decir. Y, aun
antes de responder a esas preguntas, el critico debe
determinar si Dante y Ariosto fueron poetas o falsos
poetas o medio poetas, etc. Ahora bien, para deter-
minar estos hechos, no basta el simple gusto: hacen
falta los conceptos de arte, espiritu humano, pasio-
nes, afecto, etc. El gusto sélo da un estado interno de
contento y descontento.

Su oposicion me ha empujado a volver a medi-
tar por entero sobre estos puntos, pero, por mucho
que me he esforzado, no he conseguido descubrir el

8 Informandole de que Gentile habia dado la conferencia «ad-
mirablemente».
52 Ahadido de Croce.

203

punto débil de estas teorias. Al contrario, he encon-
trado nuevos argumentos para confirmarme en ellas.
;Usted mismo no ha escrito recientemente que
cuando los poetas reflexionan sobre su propia arte,
ya no son poetas, sino criticos? ; No es precisamente
lo mismo que digo yo? El hombre de gusto, en cam-
bio, es poeta, como el poeta. Imagine que un poeta
es como un director de coro: él da la voz y los otros
lo siguen. Todos cantan y ninguno reflexiona sobre el
canto. Pues bien, los lectores, los hombres de gusto,
son los integrantes del coro y nada mas.

[...]

Le doy la mano y téngame siempre

Su afectuoso

B. Croce

GENTILE A CROCE
Palermo, 13 de enero de 1907
Queridisimo Croce,

recibo en este momentos su carta, que nos en-
tristece mucho por las noticias de DAa. Angelina,
aunque nos escriba que ahora se ha levantado y que
pronto con las curas prescritas por el médico podra
recuperarse. [...]

Le mando el manuscrito de mi conferencia con
las dos notas de apéndice, de las que le escribi. La
primera parte le es conocida, pues contiene el pa-
saje de la recension Windelband que hizo nacer
nuestra discusion. Le ruego que considere mas bien
la segunda y me escriba mas adelante qué le pare-
ce. La sustancia de la conferencia puede parecer
vieja, pero a mi me parece que contiene en germen
reformas fundamentales de los conceptos hegelia-
nos. Digame luego si podria publicar por separado
la conferencia, que aqui muchos desearian ver im-
presa, aunque la cosa no sea tan sencilla después
de haber escrito a Rensi que no podia mandarle el
escrito a causa de un apéndice por el que habia au-
mentado desmesuradamente para los limites de un
articulo de revista.

Acerca de la cuestidén de la necesaria distincion
entre critica y gusto, que usted defiende, sera mejor
que también la aplacemos a la nueva lista: a cuando
podamos hablar en persona. Releo las paginas 130-
131 de la Estética y veo que usted habia distinguido
claramente entre erudito, hombre de gusto e histo-
riador del arte, pero la identidad de critica e historia
artistica no la encuentro. No obstante, admito que,
con sus posteriores reflexiones sobre el concepto de
historia, bien puede apoyarse en ese punto y sostener
sin contradiccion esa identidad. Pero yo debia pensar
en su tesis explicita, que cada vez me parece mas fi-
losoficamente verdadera: «La actividad juzgante que
critica y reconoce lo bello es la misma actividad que
lo produce» (p.120). Al leer y exponer su Estética, yo
siempre he visto en esa actividad juzgante la funcién
critica tanto del simple hombre de gusto (que no sabe
justificar su simpatia por el artista) como de un De
Sanctis que da razdn de su propio juicio, esclarecién-
dolo con una conciencia filosoéfica superior.

Pero, repito, sera mejor que de eso hablemos
cuando usted venga a verme. ;Cuando?

[...]

Saludos afectuosos
De su Gentile



204

CRoCE A GENTILE

Napoles, 26 de enero de 1907
Mi querido Gentile,

al querer escribirle sobre su conferencia, me he
demorado algunos dias. Gracias por su carifiosa pre-
ocupacion. Angelina ya esta mejor® [...].

Quizas hoy mismo o mafiana le escribiré acer-
ca de su conferencia, que estoy releyendo. Saludos
para toda su familia. Le abrazo,

Afectuosisimo

B. Croce

CRoCE A GENTILE

Napoles, 26 de enero de 1907
Mi querido Gentile,

he leido y releido su conferencia no sélo con gran
placer por la vivaz y bella exposicion, sino también
con gran asentimiento respecto a todos los primeros
apartados. Pero usted ya sabe cuales son los puntos
que no me convencen, y sobre ellos no he cambia-
do parecer, a pesar de las serias meditaciones a las
que la lectura de su conferencia me ha hecho volver.
¢Qué quiere? Yo resumo todo en una palabra: que si
el espiritu es unidad en la distincion, hay que atender
a la distincion no menos que a la unidad; y el hegelia-
nismo trata con poco respeto la distincion.

Usted alude a una diferencia entre errory despro-
posito. ¢ Cual es? Para mi, la diferencia es de énfasis
literario. El error y el despropdsito son intrinseca-
mente lo mismo, y si se distingue entre ellos, quiere
decir que se considera no el error, sino algo que no
es error. Usted se escandaliza de quien quiere dis-
tinguir lo verdadero y lo falso en el sistema de un fi-
I6sofo, pero se entiende bien que lo falso no esta en
el sistema en cuanto sistema, que no puede no ser
verdadero, sino en lo que usted mismo admite, en
la incoherencia. Por ejemplo, yo no digo que la dia-
léctica de Hegel sea en parte verdadera y en parte
falsa. Digo que es verdadera, pero que, ademas de
la verdad, Hegel, cediendo a la debilidad humana, ha
hecho afirmaciones erroneas: no ha realizado su ver-
dadero sistema.

Usted dice que en la historia del arte no hay pro-
greso, y yo digo que el progreso no se da como en
la historia de la filosofia, precisamente porque arte
y filosofia son dos conceptos distintos. Pero si el
progreso es la misma actividad humana, Dante, por
ejemplo, progresé desde el primer esbozo de la
Comedia a la Comedia completa. Usted atribuye a
algunos hegelianos la doctrina de la muerte empiri-
ca del arte, pero esa doctrina no solo esta en Hegel,
sino que ademas es inseparable de su concepto de
arte (equiparado en cierto modo al de religion).

Usted dice que el regreso desde la filosofia al arte
es analogo al regreso desde del bien al mal, y esta
proposicion a mi me parece indigerible. Pruebe a de-
sarrollar una estética y hacer critica de arte basan-
dose en una doctrina similar.

63 Como puede verse al comparar comparar la fecha de esta
carta con la de la anterior, Croce se demoré mucho en su
respuesta. Entre ésta y la anterior carta, Gentile le habia
escrito tres veces comentandole algunos asuntos relati-
vos a diversos proyectos editoriales y pidiéndole preocu-
pado noticias de Dfia. Angelina.

Zunica Garcia, A. An. Sem. His. Filos. 43 (1), 2026: 187-207

Vea cuantas objeciones le hago, y podria hacerle
otras. Pero todas son objeciones que requeririan una
minuciosa discusion en persona. Espero que poda-
mos tenerla dentro de algunos meses.

Querria también sefalarle que no consigo ver en
qué se diferencia su pensamiento del de un alt-he-
gelianer, por ejemplo, del pensamiento de Maturi®4.
Entendamonos bien: veo muy claramente la inmen-
sa diferencia entre la personalidad de usted y la de
Maturi por lo que concierne a la doctrina, la varie-
dad de cultura e intereses, la actitud moderna de
espiritu y la agilidad mental. Pero no veo la diferen-
cia en las tesis filosoficas, mayores y menores que
usted sostiene.

No le digo esto (bien puede suponerlo) para pin-
charle, sino porque de verdad querria ser aclarado
acerca de una diferencia que no consigo advertir.

A mi me parece que, si usted probase a desarro-
llar los temas a los que alude, no sélo en la forma ora-
toria de una conferencia o en la forma fragmentaria
de unas notas, sino en un tratado sistematico, elabo-
rando una ldgica y una estética, chocaria con tales
dificultades que se veria obligado a corregir alguna
cosa en los principios mismos.

Por eso, yo querria que usted, ahora que tiene un
poco mas de tranquilidad, retomase todo el proble-
ma de la filosofia, o sea, todos sus problemas, y los
sometiese a una nueva elaboracion. Hasta ahora ha
escrito optimos trabajos de historia de la filosofia;
a través de memorias, recensiones y polémicas ha
sostenido verdades filosoficas santisimas; a las te-
sis, para mi dudosas, del hegelianismo tradicional no
ha hecho mas que alusiones incidentales. Pero esta
conferencia, con las relativas notas, es un acto so-
lemne, y le liga directamente al hegelianismo tradi-
cional. ¢{No seria molesto para usted si, después de
algun tiempo, recogiendo los frutos de sus medita-
ciones, debiese renegar mas 0 menos su conferen-
cia universitaria? Ciertamente, todos nos corregimos
y en parte renegamos de nosotros mismos, pero su
conferencia es una profesion de fe demasiado im-
portantey explicita, por lo que la correccion seria difi-
cilisimay le llevaria a mil equivocos y malentendidos.

Como ve, yo razono (y no puedo no razonar) en la
confianza de que usted abandonara muchos de los
puntos que ahora sostiene. Pero si usted no compar-
te esta confianza mia, es decir, si no tiene ninguna
duday se siente segurisimo de las afirmaciones que
ha hecho, es muy natural que publique ya mismo la
conferencia.

Para mi, nada podria ser mas grato que volver a
defender mi critica de Hegel contra usted, es decir,
contra la unica persona que conozco en ltalia con la
que discutir no me parece tiempo perdido ni para mi
ni para el publico estudioso. Y si debiese defender mi

64 Sebastiano Maturi (1843-1917) fue uno de los Ultimos dis-
cipulos de Bertrando Spaventa, de cuyo pensamiento fue
ferviente defensor. Aunque ejercié durante unos afios como
docente universitario en Napoles, prefirié la docencia se-
cundaria. Desde que conocio a Gentile en 1899, admird su
valia intelectual y le brindé una amistad sincera y un apoyo
entusiasta. Véase Angela Schinaia, Nota bio-bibliografica,
en Gentile-Maturi, Carteggio (1899-1917), Le Lettere, Firen-
ze 1987, pp. XI-XXI. Sobre la relacion entre Maturi y Gentile
véase Savorelli, “Gentile e gli ‘epigoni’ dell’hegelismo napo-
letano: il carteggio con Sebastiano Maturi”, Giornale critico
della filosofia italiana, 1989, pp. 403-412.



Zunica Garcia, A. An. Sem. His. Filos. 43 (1), 2026: 187-207

modo de ver, lo haria, como ya le habia dicho, en una
memoria académica.

Escribame y digame si ha encontrado correctas,
no mis objeciones filosdficas sino este lado practico
de la cuestion que le planteo.

[...]

Saludos a su mujer, a su cufiada y a su suegra, y
besos a los nifios, también de parte de Angelina. Le
abrazo.

Su afectuosisimo

B. Croce

GENTILE A CROCE

Palermo, 28 de enero de 1907
Mi queridisimo Croce,

Acepto, sin duda, su consejo de dejar dormir
por ahora mi conferencia hasta que pueda juntar
el material del pequeio volumen del que le hablé:
esperando mientras tanto si mi pensamiento ma-
dura modificandose.

En cuanto a las objeciones que me hace, no le
escondo que habria deseado algun apunte mas
particular y concreto respecto a las observaciones
que he realizado contra algunas de sus tesis, prin-
cipalmente contra la de la distincion entre el nexo
de los distintos y la unidad de los opuestos. Pero
pospongo con gusto todas nuestras discusiones
(de las que siento vivisima necesidad) a cuando po-
damos tenerlas en persona con nuestros escritos
y algunos libros delante. Entonces tendremos que
profundizar, antes que nada, en este punto de la
distincion, que, segun usted, la dialéctica hegeliana
trata con pocas ceremonias, mientras que yo creo
que no se puede tener mayor respeto que el abso-
luto respeto que le profesa la dialéctica, que sin la
realidad de los contrarios en cuanto tales no justifi-
ca la unidad. Tendremos que buscar la manera de
eliminar este equivoco del que me parece que nace
el motivo de nuestro disenso en torno a la relacién
entre arte y filosofia, puesto que yo no consigo ver la
necesidad de negar al arte, por el hecho de realizar
su necesaria muerte ideal en la filosofia, la abso-
lutez que le corresponde como momento esencial
del espiritu. También tendremos que profundizar en
el concepto de religion como momento espiritual,
que usted quiere eliminar completamente, a mi jui-
cio equivocandose, del mapa del espiritu®®.

Reconozco que todo esto no puede ser discutido
apresuradamente por carta. Preparemos, por tanto,
mas bien los 6rdenes del dia para las varias sesiones
0 paseos en los que pongo mis esperanzas.

A un solo punto quizas conviene que le respon-
da de inmediato: ;en qué me distingo yo de un alt-
hegelianer? Usted sabe que esta pregunta me resul-
ta algo incoémoda desde hace tiempo. Y ni siquiera

85  Dos afios después, Gentile expondria sistematicamente su
pensamiento acerca de la muerte ideal (que no empirica) del
arte en la filosofia, y de la religion como momento absoluto
del espiritu en Le forme assolute dello spirito, en Il moder-
nismo e i rapporti tra religione e filosofia, Laterza, Bari 1909,
pp. 229-248 (ahora Sansoni, Firenze 1962, pp. 259-275). Para
la diferencia entre la posicion de Gentile y la de Hegel, véase
mi presentacion y traduccion: “Las formas absolutas del es-
piritu” de G. Gentile. Estudio introductorio, traduccion y notas,
en «Studia hegelianax» 11(2025), pp. 203-225.

205

ahora me siento capaz de darle una respuesta pre-
cisa y definitiva, como quisiera darle, es decir, como
resultado de un estudio minucioso. Pero para decirle
solamente lo que persigo y hacia donde parece ten-
der mi pensamiento, le diré que la reforma sustancial
del hegelianismo me parece que debe consistir en
una reconstruccion de la I6égica en la que se pueda
resolver toda la filosofia (también como filosofia de
la naturaleza y del espiritu): como una légica verda-
deramente trascendental y, por tanto, eternamente
constructiva de la realidad empirica. En la naturaleza
y en el espiritu, en cuanto que se distinguen de la 16-
gica, veo ese mismo dato ilusorio que Kant oponia a
la actividad trascendental del espiritu. Fuera de la 16-
gica como sistema de categorias, no veo que pueda
haber jamas algo especulativamente real, definitiva-
mente absoluto®®.

He ahi mi obsesion. No es mas que una profunda
exigencia de mi pensamiento, pero no podré hablar
seriamente de ella hasta que no pueda intentar esa
construccion de una légica verdaderamente tras-
cendental. {Podré intentarlo alguna vez?

Pero, consiga o no resolver este problema mio, no
veo como podria encontrarme en contradiccion con
lo que yo siempre he aceptado y defendido del hege-
lianismo, y que siempre me ha parecido el minimum
posible. Usted me dira que hay un minimum menor,
que es el suyo. Y yo, por mi parte, sigo creyendo que
este minimum menor tendra necesariamente que in-
tegrarse en el otro.

Ya veremos. Como sabe, tengo una enorme con-
fianza en la tenaz energia de su pensamiento, y de él
siempre espero nueva luzy nuevo aliento. Por mi par-
te, hasta que no vea bien claro adénde quiero mirar,
seguiré escribiendo articulos de historia, polémicasy
recensiones, que tanto me ayudan en esa intencion;
y me conformaré con reflejar el lento movimiento
de mi pensamiento en mis clases vivas, como llevo
haciendo ya ocho afos. Usted esto lo sabe: que yo
nunca me he conformado con repetir frases como
un loro, sino que siempre he intentado entender por
mi mismo, y entender, como solo es posible de ver-
dad, en conjunto y en sistema.

Lo que en mi conferencia hay de particularmente
nuevo respecto al viejo hegelianismo es, a mi pare-
cer, precisamente el concepto histérico de filosofia,
tal como yo la he presentado, como sistema siempre
abierto (concepto al que soélo habia aludido Spaventa
en el Proemio a su Etica®). En ella hay un concep-
to mas coherente y absoluto de la verdad del error
(mediante el cual -lo que a usted se le ha escapado-
yo ya no distingo especulativamente distintas espe-
cies de error), y se encuentra la justificacion, desde
el punto de vista hegeliano, de los opuestos puntos
de vista de la historia de la filosofia, que Hegel y los
hegelianos siempre han combatido.

Usted no se ha dado cuenta de ello y, por eso,
tengo que dudar de que sea yo quien se engana.

66 Esta anunciada reforma fue la que efectivamente llevo a
cabo en 1913 con su Reforma della dialettica hegeliana (ahora
Sansoni, Firenze 1954). Véase mi presentacion y traduccion:
“La reforma de la dialéctica hegeliana y B. Spaventa” de G.
Gentile. Estudio introductorio, traduccioén y notas, en «Studia
hegeliana» 8 (2022), pp. 223-264.

87 B. SpavenTa, Principii di Etica, en Opere, a cura di F. Valagussa,
Milano: Bompiani, 2009, pp. 565-610.



206

Pero si imprimo este escrito, afiadiré también un
capitulo sobre estas diferencias que veo entre mi
modo de ver y el de Hegel y los hegelianos ortodo-
xos, documentandolas.

Disculpeme el desorden y la prisa. Le confie-
so que este disenso nuestro, mirado asi, de frente,
afirmado mientras no podemos ahora resolverlo de
ningun modo, me turba y me duele. De ahora en ade-
lante, tendremos que mirarlo con mayor insistencia
y ayudarnos mutuamente a superarlo. No es posible
que nuestra unidad espiritual no sea totalmente real.
Esa es mi fe, mi afecto fraterno. Un abrazo.

Del siempre suyo

G. Gentile

CRocCE A GENTILE

Napoles, 30 de enero de 1907
Mi queridisimo Gentile,

Habria querido escribirle con mas detalle sobre
las observaciones y criticas hechas por usted, que
me parecieron dignas de ser discutidas seriamente,
pero me di cuenta, tras haber tomado apuntes, que no
es asunto de cartas, y que tendria que haber escrito
incluso una pequena memoria. Por eso lo he dejado
estar, pero ciertamente no para no volver a retomarlo.
No se me escapod su profundo modo de entender la
unidad de filosofia e historia, aunque no me resultase
convincente. La misma exigencia que le mueve a us-
ted a poner esa identidad, la he sentido y la siento yo
también, pero me parece que se puede satisfacer por
un camino algo distinto. Igualmente, estoy del todo de
acuerdo con usted en concebir la filosofia de modo
que se resuelva totalmente en una Logica, y no dé lu-
gar a filosofias especiales de la naturaleza y del espi-
ritu como partes suyas. Lo que yo llamo filosofia del
espiritu es, por muchos aspectos, una cosa distinta
de lo que Hegel llamaba con el mismo nhombre, y que
en buena medida tenia que ver con conceptos em-
piricos. Pero ya sea Ldgica o Filosofia del espiritu, el
disenso entre nosotros dos nace en algun punto de la
construccion de esta filosofia, que es toda la filosofiay
la Unica; y el disenso sobre esos puntos se repercute
en la construccion general.

Yo también nutro la esperanza de que nos enten-
deremos: nos entenderemos si seguimos pensando,
porque yo también me propongo retomar los estu-
dios filosoficos dentro de unas semanas. Mientras
tanto, no querria que le turbase o le doliese demasia-
do el disenso presente. Yo considero este disenso
una fortuna, constituyendo para ambos un estimulo
al pensamiento; estimulo que en vano buscariamos
en el ambiente italiano (¢y por qué no decirlo? tam-
poco en el extranjero) de los estudios filosoficos.
iEstamos de acuerdo en tantas cosas!

Y me doleria también que haya malentendido una
frase mia sobre los trabajos que hasta ahora usted
ha realizado. Yo no he dicho que esta conferencia
contradiga sus trabajos precedentes. Sdélo he dicho
-y era una consideracion prudencial- que la confe-
rencia tiene tanta solemnidad para el momento de su
vida en que es producida, que es mejor reflexionar
sobre ella mas veces. Por supuesto, seria un trabajo
que le honraria, pero, si mas adelante usted cambia-
ra en puntos importantes, le obligaria a aclaraciones
complicadas y, por tanto, molestas.

Zunica Garcia, A. An. Sem. His. Filos. 43 (1), 2026: 187-207

[...]

Saludos a toda su familia, también de parte de
Angelina, y le abrazo.

Su afectuoso

B. Croce

GENTILE A CROCE

Palermo, 8 de febrero de 1907
Mi queridisimo Croce,

[...] Esperaba levantarme hoy, pero la fiebre,
aunque muy disminuida, todavia no me abandona.
Seguro que antes del domingo podré dejar la cama.
En los primeros dias he tenido fiebre hasta los 40
grados. [...]

Tengo también que darle las gracias por su ulti-
ma carta, que me ha conmovido profundamente. En
estos dias, pasados en gran parte en forzado ocio,
he vuelto a pensar tantas veces en las cosas que me
ha escrito, disfrutando de la dulzura de nuestra amis-
tad. Todo lo que me ha escrito ultimamente respon-
dia tan perfectamente a los sentimientos de mi alma
que me ha animado en mi esperanza de que nues-
tras mentes convergeran cada vez mas, teniendo
consensos fundamentales y esenciales, y esforzan-
dose casi continuamente (cada una, naturalmente,
segun su vigor) en los mismos problemas comunes.
Ciertamente, ni usted tiene otros con los que pueda
decirse en mas profundo y mas pleno consenso que
conmigo, ni yo otros fuera de usted. Tiene totalmente
razon: el pensamiento nos pondra cada vez mas de
acuerdo; y los parciales disensos, en los que poco a
poco podremos ir chocando, nos ayudaran a pensar
mejor y a entender mas.

Pero debo rogarle que, de ahora de adelante, deje
de usar el usted conmigo. Nunca antes habia senti-
do la discordancia que ahora siento entre esa cere-
moniosa formay la intimidad de nuestro sentimiento
comun. En cierto sentido, desde lejos me siento muy
cercano a usted, y casi me parece que le amo mas.
Quizas le haga reir si le digo cuanto me gusta ahora
ponerme a releer nuestros escritos mas antiguos, a
través de los cuales empecé a conocerle, jcomo los
enamorados, que aman releer su vieja correspon-
dencia para refrescar la vida nueva del amor!

Basta. Termino porque tengo la cabeza un poco
embotada. Tengo ademas tantas cuestioncillas que
comentarle. El libro de Vossler...

[...]

Saludos afectuosos de todos para Dfia. Angelina
y atiun abrazo

De tu

Gentile

CROCE A GENTILE

Napoles, 13 de febrero de 1907
Mi querido Gentile,

Paso al tu, paso tan dificil gramaticalmente, pero
que hace anos que ya se actud en mi espiritu.

Yo me he recuperado hace poco, pero Angelina
ha enfermado de gripe otra vez. Por suerte, la fiebre
solo ha durado dos dias. Este invierno intenta matar-
nos, pero espero que no lo consiga.



Zunica Garcia, A. An. Sem. His. Filos. 43 (1), 2026: 187-207

Antes de nada tengo que hablarte de La Critica...
[...]68.

Saludos a toda tu familia también de parte de
Angelina. Te ruego que me tranquilices por lo que
concierne a La Critica. Te doy un apreton de manos.

Afectuosisimo

B. Croce

Bibliografia

Castellani, Cecilia, “Per la datazione de La filosofia
di Giovanni Gentile, pubblicata in fascicoli nella
«Storia dei generi letterarii italiani»”, La Cultura,
2016, pp. 531-552.

Cavallera, Hervé Antonio, Il formalismo assoluto nella
filosofia di Giovanni Gentile, en Enciclopedia ‘76-
'77. Il pensiero di Giovanni Gentile, 2 voll., Roma,
1977, pp. 221-229.

Cotroneo, Girolamo, /I pomo della discordia: “la
distinzione”, en Piero di Giovanni (ed.), Croce e
Gentile. La polemica sull’idealismo, Le Lettere,
Firenze 2013, pp. 81-108.

Croce & Gentile, Carteggio, vol. 11 1907-1906, a cura di
Cinzia Cassani e Cecilia Castellani, Nino Aragno
Editore, Torino 2016.

Croce & Gentile, Carteggio, vol. lll, 1907-1909, a
cura di Cinzia Cassani e Cecilia Castellani, Nino
Aragno Editore, Torino 2017.

Croce, Benedetto, “Recension de “F. Masci, Filosofia,
scienza, storia della filosofia””, La Critica, 1,1903,
pp. 68-71.

Gentile, Giovanni, Filosofia della storia, Le Lettere,
Firenze 1996.

Gentile, Giovanni, Il circolo della filosofia e della storia
della filosofia, en |d., La riforma della dialettica
hegeliana, Firenze: Laterza, 1954, pp. 138-149.

Gentile, Giovanni, Il concetto della storia della
filosofia, |d., La riforma della dialettica hegeliana,
Laterza, Firenze 1954, pp. 97-137.

Gentile, Giovanni, La rinascita dell’idealismo, en Id.,
Frammenti di filosofia, Le Lettere, Firenze 1994,
pp. 3-23.

Gentile, Giovanni, Pel concorso alla Cattedra di Storia
della Filosofia nella R. Universita di Palermo, en
Id., Frammenti di storia della filosofia, Le Lettere,
Firenze 1999, vol. Il, pp. 1122-1139.

Gentile, Giovanni, “Recension de ‘Die Philosophie
im Beginn des zwanzigsten Jahrunderts.
Festscrift flir Kuno Fischer herausgegeben von
W. Windelband'”, La Critica, 5, 1907, pp. 146-151
(ahora en Id., Frammenti di storia della filosofia,
Le Lettere, Firenze 1999, pp. 581-588).

Gentile, Giovanni, Sistema di logica come teoria del
conoscere, Le Lettere, Firenze 2003.

68 Con esta carta, Croce da por zanjada la discusion, a la que
no hace mas alusiones. Ya sélo le habla de La Critica y del
proyecto de Lombardo Radice, un amigo comun, de fundar
una nueva revista.

207

Gentile, Giovanni, Teoria generale dello spirito come
atto puro, Le Lettere, Firenze 2012.

Jacobelli, Jader, La marcia universitaria su Roma en
Croce e Gentile. Dal sodalizio al dramma, Rizzoli,
Milano 1989.

Rizzo, Francesca, «Ma questa prolusione [...] € un
atto solenne». La svolta verso ['attualismo,
en Piero Di Giovanni (ed.), Il concetto della
storia della filosofia, Le Lettere, Firenze 2006,
pp. 121-175.

Sasso, Gennaro, Benedetto Croce. La ricerca della
dialettica, Napoli: Morano, 1975.

Schinaia, Angela, Nota bio-bibliografica, en Gentile-
Maturi, Carteggio (1899-1917), Le Lettere, Firenze
1987, pp. XI-XXI.

Savorelli, Alessandro, “Gentile e gli ‘epigoni’
dell’lhegelismo napoletano: il carteggio con
Sebastiano Maturi”, Giornale critico della filosofia
italiana, 1989, pp. 403-412.

Savorelli, Alessandro, Pisa/Palermo. Le Ilontane
prolusioni di Gentile e di Jaja, en Piero Di Giovanni
(ed.), Il concetto della storia della filosofia, Le
Lettere, Firenze 2006.

Spaventa, Bertrando, Principii di Etica, en Opere, a
cura di F. Valagussa, Bompiani, Milano 2009,
pp. 565-610.

Turi, Gabriele, Giovanni Gentile. Una biografia, Giunti,
Firenze 1995.

VV.AA., Die Philosophie im Beginn des zwanzigsten
Jahrhunderts. Festschrift fir Kuno Fischer, 2
voll., hrg. von W. Windelband, Heidelberg: C.
Winter, 1904-5.

Zunica Garcia, Alfonso, ““La reforma de la dialéctica
hegeliana y B. Spaventa” de G. Gentile. Estudio
introductorio, traduccion y notas”, Studia
hegeliana, 8, 2022, pp. 223-264.

Zunica Garcia, Alfonso, ““Las formas absolutas del
espiritu” de G. Gentile. Estudio introductorio,
traduccion y notas”, Studia hegeliana, 11, 2025,
pp. 203-225.

Zunica Garcia, Alfonso, “Bases para una
interpretacion de Gentile a partir de (su) Vico”,
Cuadernos sobre Vico, 37,2023, pp. 261-281.

Zunica Garcia, Alfonso, “La conferencia de Giovanni
Gentile “El concepto de historia de la filosofia”.
Introduccion y traduccion”, Anales del seminario
de historia de la filosofia 39/1,2022, pp. 225-243.

Zunica Garcia, Alfonso, “Vico en la formacion pisana
de Gentile”, en Cuadernos sobre Vico 36, 2022,
pp. 169-193.

Zunica Garcia, Alfonso, “Recension de ‘G. Gentile, La
filosofia de Marx. Estudios criticos’”, en Studia
hegeliana, 11, 2025, pp. 231-235.





