
209An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 209-230

Boletín de Bibliografía Spinozista Nº 27
�

Anales del Seminario de Historia de la Filosofía
e-ISSN 0211-2337

B O L E T Í N

https://dx.doi.org/10.5209/ashf.104984 

Preliminar. Congreso Internacional “A través del 
cristal de Spinoza/Through Spinoza´s Crystal”. 
Cuenca 11-13 junio de 2025
Los días 11, 12 y 13 de junio de 2025 se celebró 
el Congreso Internacional “A través del cristal de 
Spinoza / Through Spinoza´s Crystal” en la Facultad 
de Ciencias de la Educación y Humanidades de 
Cuenca. Animado por el Seminario Spinoza, y organi-
zado por el Departamento de Filosofía, Antropología, 
Sociología y Estética de la UCLM; y la Facultad 
de Comunicación de la UCLM (Francisco Javier 
Espinosa, con la colaboración de Nacho Escutia y 
de Aurelio Sainz), el objetivo principal del mismo era 
facilitar el encuentro entre diferentes comunidades 
de investigación nacionales e internacionales, dife-
rentes generaciones y diversas perspectivas sobre 
el spinozismo en un momento en el que la realidad 
social internacional demanda un fuerte compromiso 
con la racionalidad y la justicia. El lema del congre-
so estaba inspirado en los versos del célebre poe-
ma de Borges sobre Spinoza: “Libre de la metáfora y 
del mito / labra un arduo cristal: el infinito / mapa de 
Aquel que es todas sus estrellas”. Siguiendo la es-
tela de estos versos, “A través del cristal de Spinoza 
/ Through Spinoza’s Crystal”, presentaba al pulidor 
de lentes de su tiempo como metáfora del Spinoza 
creador de un cristal filosófico con el cual pensar un 
mundo desmitificado, también hoy.

La Conferencia de Apertura corrió a cargo de 
Pierre-François Moreau (“I apprit un art méca-
nique. Spinoza et les thématiques du travail”; y 
Chantal Jaquet pronunció la lección final: “Repenser 
l´universel aujourd´hui à partir de la théorie spino-
zienne de las notions comunes”. Las ponencias para 
los debates, se desarrollaron en torno a ocho temá-
ticas: Teología y política, Relacionalidad e historia, 
Materialismo y ciencia intuitiva, Conflicto y contrapo-
der, Spinoza y la modernidad, Afectos de la política, 
Las políticas de hoy a través del cristal de Spinoza, y 
Cultura y posibilidad. Además, hubo dos Mesas de 
comunicaciones, en las cuales un grupo notable de 
jóvenes investigadores abordaron desde el spinozis-
mo algunos problemas de actualidad. La idea direc-
triz del Congreso buscaba combinar los trabajos de 
detalle con un enfoque amplio sobre el pensamiento 
de Spinoza y su recorrido a través de la historia re-
ciente, de manera que quedaran incluidas las nuevas 
líneas de investigación. Además, resultaba funda-
mental examinar de qué manera esa filosofía clásica 
está siendo utilizada hoy para pensar los problemas 
actuales.

Algunos de los participantes internacionales 
son figuras muy conocidas en el mundo de la inves-
tigación: Andrea Sangiacomo (“The Challenge of 
Spinoza´s Atheism and the Shifting Core of Christian 
Faith”), Henri Krop (“The relation between Theology 
and Politics”), Vittorio Morfino (“De la duración a la 
historia. La temporalidad plural”), Laurent Bove (“Une 
pensé inédite des contrepouvoirs et de la decisión 
politique”), y Filippo del Lucchese (Peut-on aimer la 
liberté sans haïr la servitude?”). Los intervinientes en 
español fueron investigadores, senior y junior, espe-
cializados en Spinoza y su contexto: Francisco Javier 
Espinosa, Francisco José Martínez, Julián Carvajal, 
Juan Domingo Sanchez- Estop, María Luisa de la 
Cámara, Aurelio Sainz, José Manuel Sánchez, Sergio 
Rojas, Mario Donoso, Daniel Pino, Myriam Rodríguez 
del Real, Antonieta García Ruzo, Diego Cataño, 
Manuel L. Prada, Ken Matsumoto, Alessandro Balbo, 
Roberto Peña, Imanol Galarraga, Laureà López, José 
Francisco Gómez, Virginia Fusco y Alvaro Ledesma.

El Seminario Spinoza de España se creó en 1990 
bajo el impulso de Atilano Domínguez, y tiene su 
sede en la universidad de Castilla-La Mancha. Su 
misión era y es ser una institución académica para 
el fomento de los estudios científicos sobre Spinoza 
y el spinozismo, y su difusión. Agrupa a más de se-
senta investigadores pertenecientes a las univer-
sidades de Castilla-La Mancha, Complutense de 
Madrid, Carlos III de Madrid, La Laguna, Granada, 
UNED, Sevilla, Santiago de Compostela, Gerona, 
Salamanca, Ramon Llull de Barcelona, Valladolid, 
Universidad de las islas Baleares y CSIC. Entre las 
universidades extranjeras que participan de sus 
programas cabe destacar la de Lisboa, Costa Rica 
y Oporto, así como múltiples investigadores inde-
pendientes. A lo largo de sus 35 años de historia 
el Seminario Spinoza ha organizado varios con-
gresos internacionales en Ciudad Real, Santiago 
de Compostela, Madrid, Évora, Sevilla y otro online 
(durante la pandemia). Su fruto bibliográfico ha que-
dado recogido en siete libros colectivos. Además 
de los Congresos, el Seminario Spinoza ha organi-
zado encuentros anuales en Cuenca (1995, 2005, 
2013, 2018, 2024), Salamanca (1994, 2003, 2014), 
Barcelona (2001), Valladolid (2007), La Laguna (2011), 
Cáceres (1993), Madrid (1991, 2002, 2009) y Sevilla 
(1997). El lector interesado podrá consultar las accio-
nes y propuestas del Seminario Spinoza en el blog: 
https://seminariospinoza.blogspot.com/.

BAÑERAS, Ignacio: Spinoza y la no-dualidad. Del 
cuerpo a la alegría, Barcelona, Kairós, 2024, 198 p.

Boletín Spinozista Nº 27.

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
https://dx.doi.org/10.5209/ashf.98661
https://seminariospinoza.blogspot.com/


210 Boletín Spinozista Nº 27. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 209-230

Nacho Bañeras es fundador de una escuela de 
autoconocimiento, pensamiento crítico y apoyo te-
rapéutico denominada Cura Sui-Cura Mundi, que se 
sirve de la filosofía contemplativa occidental como 
terapia, como una ayuda para el autodesarrollo y 
como un remedio frente al sufrimiento existencial 
tan común hoy. El autor del texto está claramente in-
fluenciado por el pensamiento hindú, especialmen-
te por la corriente Advaita. Desde esta perspectiva 
Bañeras ofrece aquí su lectura de Spinoza.

La Introducción se centra en la noción de auto-
conocimiento, que implica distinguir el mundo de 
las apariencias (contingente y superficial) del mundo 
real y verdadero que nos habita desde lo profundo. 
A este propósito ha contribuido la recepción estoi-
ca de Spinoza, sustentada en la unidad de lo real, y 
ante la cual quedan eclipsados los sentimientos de 
individualidad y de separación que generalmente te-
nemos. Además, subraya el autor, la dimensión cor-
pórea del hombre ha sido marginada y subestimada 
por la tradición filosófica occidental. En contraste 
con los aspectos que la recepción de Spinoza ha 
conservado tradicionalmente, defender que su filo-
sofía es no dual significa que no hay ningún tipo de 
separación ontológica entre el yo y la Naturaleza, y 
entre cuerpo y mente.

En el primer capítulo, “Filosofía y cuerpo”, el autor 
argumenta que el cuerpo no es una parte más de no-
sotros, antes bien se identifica con nosotros mismos. 
Esta afirmación implica aceptar la realidad material y 
rechazar la dualidad ilusoria de la herencia recibida.

En “Carne apátrida”, el recorrido a través de la his-
toria muestra la urgencia de dar una respuesta res-
ponsable a esta cuestión teórica. Pues desde Platón, 
tanto el cristianismo como la filosofía moderna (que 
entendía el cuerpo como una máquina separada del 
espíritu) y el capitalismo (que lo considera objeto de 
consumo) han marginado el significado teórico y el 
alcance práxico de la noción de cuerpo humano.

El tercer capítulo del libro es la clave del volumen. 
Spinoza apuesta por la unidad de la existencia, lo que 
implica defender que la bienaventuranza o felicidad 
es precisamente un estado de unión de individuo y 
realidad, lo que requiere renunciar al prejuicio imagi-
nativo de considerarse como una excepción separa-
da del resto de la naturaleza. Desafortunadamente, 
no queda del todo claro si el autor distingue, como sí 
hace Spinoza, entre alegría y autosatisfacción (lae-
titia et acquiescentia in se ipso), o si, por el contra-
rio, Bañeras considera la satisfacción de la felicidad 
como una vibración emitida por el poder de Dios que 
debe ser escuchado.

En “El olvido de la fuerza del ser o del impulso”, 
el autor recupera a Wilhelm Reich para reivindicar la 
dimensión corporal del individuo frente a un psicoa-
nálisis de tipo mentalista.

En “El contento como estado de relajación”, 
Bañeras considera la filosofía de Spinoza como sa-
biduría de vida. El filósofo holandés exhortaba a la 
autonomía del individuo frente a las causas externas 
que le afectan y que desencadenan la fluctuatio ani-
mi. En el camino hacia esa liberación e independen-
cia, cada uno está llamado a mirar hacia adentro para 
evitar ser coaccionado por ellas. De ahí que virtud es 
justamente esa conciencia de su propio impulso, 
superando los prejuicios ilusorios del finalismo y el 
individualismo. Desafortunadamente, el autor afirma 

que el fin del libro no es desarrollar las consecuen-
cias políticas de estas ideas de Spinoza, como si la 
vida común no estuviera en el centro de su filosofía.

Finalmente, en el capítulo sexto, Bañeras resume 
las ideas anteriores y propone como conclusión que 
la interpretación no dual de la filosofía de Spinoza 
no implica atribuir la integridad de su filosofía a la 
tradición no dual (Advaita), y señala cuáles son las 
tesis que encajan en dicha tradición: (1) el monismo 
sustancial, identificado con la Naturaleza o Dios; (2) 
el rechazo de la separación sujeto y objeto de cono-
cimiento; (3) la consideración del individuo como un 
modo de la sustancia; el rechazo de la dualidad sus-
tancia y modos, la crítica de la libertad ilusoria; y (4) la 
comprensión del amor como expresión interna de la 
naturaleza divina misma.

Resulta interesante leer este trabajo para com-
probar cómo el pensamiento de Spinoza se ha di-
fundido también por las escuelas de autoconoci-
miento y terapia.

Francisco Javier Espinosa

CANASLAN, Eylem: Spinoza. Método 
y Ontología. Traducción Diego Tatián. 
Córdoba (Argentina), Eduvim, 2024, 223 p.
Este libro tiene su origen en una tesis doctoral defen-
dida por la autora en Francia, de la cual se ha tomado 
el contenido de las dos primeras partes -dejando a 
un lado la tercera parte dedicada a la filosofía políti-
ca de Spinoza-. El texto de la tesis, escrito original-
mente en francés, se ha publicado previamente en 
turco. La traducción de Diego Tatián vierte al español 
el texto de la versión francesa.

La tesis defendida por la autora en su trabajo 
doctoral es que la democracia spinozista -tal como 
se desprende de sus obras de contenido político- 
es la forma más perfecta de estado, porque es la 
que mejor permite conservar su configuración y 
evitar así su completa destrucción. La configura-
ción o forma del Estado se explica por la teoría del 
conatus, defendida en la Ética, y depende también 
del principio de unidad metodológica que subyace 
a toda su filosofía. Y esto es precisamente lo que 
defiende la autora como conclusión en el último 
párrafo del libro: “la democracia spinozista es una 
deducción política necesaria a partir de las propo-
siciones metafísicas y ontológicas”.

El presente libro incluye una primera sección me-
todológica donde examina con detalle las dos pre-
condiciones mencionadas: la unidad metodológica 
y la inmanencia ontológica, objeto de la primera y 
segunda parte del libro respectivamente. En efecto, 
hay que partir de la unidad e inmanencia metodo-
lógicas, que son defendidas apoyándose en la dis-
tinción entre forma externa del método -o método 
expositivo (geométrico)-, y método filosófico (p. 45), 
cuyo orden es profundo y coincide  con el orden on-
tológico (p. 51). Lo que verdaderamente importa para 
la filosofía de Spinoza es este último, garante de la 
continuidad metodológica presente y operante con 
eficacia en toda su filosofía, desde la metafísica has-
ta la política. Y esta justificación racional se susten-
ta en el conatus, que es la expresión de la potencia 
misma de la sustancia en cada una de las individua-
lidades existentes. La segunda parte del libro se 
centra entonces en esta segunda precondición de 

https://www.curasui.es/


211Boletín Spinozista Nº 27. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 209-230

la democracia, lo que supone a su vez la renovación 
spinozista de las categorías centrales del sistema re-
lacional: fundamentalmente, Dios o naturaleza y sus 
modificaciones. Si en lo tocante al método Spinoza 
es confrontado con Descartes y Hobbes, el horizon-
te con que el filósofo tiene que lidiar para dar curso a 
su filosofía es la filosofía Escolástica.

El libro es una exposición correcta de la filosofía 
de Spinoza; aunque -por estar sometido a los requi-
sitos de la escritura doctoral- resulta, a veces, en 
exceso academicista y en general aporta po ca no-
vedad. La Bibliografía citada contiene referencias a 
obras clásicas pero olvida las aportaciones más re-
cientes que permitirían matizar las ideas de los estu-
diosos y/o debatir con ellos.

María Luisa de la Cámara

COSTA, Emanuele: The Structure of 
Spinoza’s World. New York/Oxford, Oxford 
University Press, 2025, 248 p.
El libro de Emanuele Costa propone una lectura es-
tructuralista de la metafísica de Spinoza. Uno de los 
elementos vertebradores de su trabajo es la sustitu-
ción del término “relación” por el de “estructura”. Su 
proyecto se presenta así en oposición a una tenden-
cia reduccionista de la Ética. Frente a aquella, Costa 
reivindica un pluralismo de estructuras metafísicas, 
de manera que el monismo sustancial de Spinoza 
aparece defendido, paradójicamente, a través de 
un pluralismo interpretativo. Costa parte de la ob-
servación siguiente: si toda definición en Spinoza 
incluye los conceptos comprendidos en su esencia, 
entonces resulta difícil explicar cómo las relaciones 
quedan excluidas de dicha esencia. De manera que 
propone abandonar la categoría de relación y reem-
plazarla por la noción de estructura, que considera 
más acorde con el modo en que Spinoza concibe los 
vínculos ontológicos fundamentales. En este pun-
to entra en juego la teoría estructural de Althusser, 
expuesta principalmente en Lire le Capital (1965): 
los efectos ya no se situarían fuera de la estructura, 
sino que la estructura misma sería inmanente en sus 
efectos. Dicho en otras palabras: puesto que la cau-
sa resulta inmanente a los efectos, ya no se trataría 
de una cadena causa-efecto, sino más bien de un 
entramado complejo de determinaciones. No obs-
tante, el autor introduce también una distancia crítica 
respecto a Althusser al rechazar lo que denomina el 
“reduccionismo causal” propio del marxismo althus-
seriano. A su juicio, tal reduccionismo resulta ajeno 
a las intenciones de Spinoza, quien no subordina la 
ontología a la primacía de la causa, sino que articula 
un entramado plural de estructuras irreductibles.

La idea central que orienta el estudio de Costa 
parte de considerar que la tesis más radical de la 
Ética de Spinoza consiste en afirmar que los indi-
viduos —y con ellos, la estructura misma del mun-
do— no son causa sino el resultado de las múltiples 
relaciones que los configuran y atraviesan. Este 
constituye, en palabras del propio autor, el giro de-
cisivo que fundamenta su interpretación de Spinoza.

El volumen, compuesto por cinco capítulos, exa-
mina estructuras como la causalidad, la concepción 
y la inmanencia, para luego avanzar hacia nociones 
como eternidad y afecto, concluyendo hacia el final 
con el tercer género de conocimiento. Si bien los 

capítulos no siguen un hilo conductor lineal y siste-
mático, los conceptos fundamentales de la metafísi-
ca spinoziana se reiteran y reaparecen generando un 
trasfondo común. El autor evita, con ello, clausurar 
su propuesta en un sistema cerrado o en torno a un 
juicio definitivo y dogmático, demostrando, por otro 
lado, que las categorías estructuralistas pueden re-
sultar útiles al estudio y exposición de la metafísica 
spinozista.

El primer capítulo analiza la tríada clásica de la 
metafísica de Spinoza —causalidad, inmanencia y 
concepción— y, al final, introduce la noción de limi-
tación como estructura clave a la hora de distinguir 
entre los modos y la sustancia. En este punto resul-
tan de gran interés tanto las convergencias como 
las divergencias respecto a otros estudiosos como 
Della Rocca, Melamed y Newlands. En el segundo 
capítulo completa la descripción de la metafísica de 
Spinoza mediante la introducción de las nociones de 
“expresión” y de “distinción aspectual”. Costa subraya 
además como éstas, en realidad, trazan una delgada 
línea entre la metafísica y la epistemología, generan-
do el universo diversificado del individuo. El tercer 
capítulo trata un aspecto central de la metafísica de 
Spinoza: la distinción entre eternidad y duración. El 
cuarto capítulo plantea el problema de la individuali-
dad y aclara que, al dejar de lado una ontología cen-
trada en objetos, se requerirá de una reconstrucción 
del concepto de individuo. Se entiende así a ojos del 
autor que Spinoza solo ofrecería una noción derivada 
de éste, privilegiando en cambio estructuras como la 
composición, entendida como base elemental de la 
ontología de los modos. Finalmente, en el quinto capí-
tulo, Costa cambia de estrategia y abandona el mero 
mundo de la ontología para adentrarse en cuestiones 
relativas a la etiología. Propone así un estudio de la 
acción y de la pasión, red estructural clave en la filo-
sofía de los seres finitos en Spinoza. Este intento pa-
rece culminar, según Spinoza, en la consecución del 
tercer género de conocimiento, que será el tema final 
que Costa aborda en el libro a través de dos figuras. 
En consecuencia, el tercer género de conocimiento 
no se entiende como una mera meta epistémica, sino 
más bien a través de una transformación afectiva, a 
juzgar por las descripciones alternativas que ofrece 
Spinoza, como “amor Dei intellectualis”, prerrogativa 
necesaria para la posterior noción de beatitud. Así, 
la cima epistemológica de la cognición coincide con 
un conocimiento de las estructuras que causan, fun-
damentan y posibilitan la concepción de los seres, ya 
sean éstos finitos u infinitos, extensos o pensantes, 
activos o pasivos. Costa entiende que todos estos 
rasgos ontológicos, para Spinoza, derivan en realidad 
de un orden fundamental racionalmente accesible y al 
mismo tiempo inaccesible al entendimiento a través 
de una lente objetual.

En conclusión, el libro de Costa aporta una lectu-
ra renovadora y no reduccionista de la metafísica de 
Spinoza que desplaza el énfasis desde la categoría 
de relación hacia la de estructura. Lejos de ofrecer 
un sistema cerrado, o dogmático, el autor propone un 
marco conceptual que permite releer la Ética como 
una obra plural, en la que el monismo de la sustancia 
se sostiene a través de un pluralismo estructural.

Laureano López



212 Boletín Spinozista Nº 27. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 209-230

GARBER, Daniel, LAERKE, Morgens, 
MOREAU, Pierre-François and TOTARO, 
Pina (Eds): Spinoza: Reason, Religion, 
Politics. The relation between the Ethics 
and the Tractatus Theologico-Politicus, 
Nueva York, Oxford University Press, 2024, 
464 p.
Casi todos los capítulos de este extenso volumen 
proceden de un congreso que tuvo lugar en mayo de 
2017 en la universidad de Princeton, con el propósi-
to de celebrar la publicación del segundo volumen 
de la traducción de las Colleted Works of Spinoza 
por Curley. El volumen está dividido en 6 partes. 
La primera, titulada “Dos textos entrelazados”, co-
mienza con un capítulo de PIET STEENBAKKERS 
donde muestra que la Ética y el Tratado teológico-
político (de ahora en adelante TTP) de Spinoza fue-
ron escritos para diferentes audiencias, en diferen-
tes registros y para diferentes propósitos, aunque 
pertenecen a un mismo plan y comparten el mismo 
impulso y conjunto de ideas: los dos textos se ilumi-
nan mutuamente por los efectos intertextuales que 
emergen del proceso entrelazado de su escritura. 
Un punto importante a la hora de sostener que no 
hay contradicción entre las dos obras es la cuestión 
religiosa. Steenbakers afirma que Spinoza consi-
deró la religión como un fenómeno inexorable, que 
siempre existirá en la medida en que los hombres 
son siempre susceptibles al miedo, por lo que los 
intentos de erradicar la religión son fútiles. Pero, 
¿Spinoza afirma que la religión es algo de lo que no 
se puede prescindir? ¿La religión es algo que el pro-
pio Spinoza no pudo abandonar?

En el segundo capítulo, PINA TOTARO piensa que, 
a pesar de la diversidad de temas, estructuras y pro-
pósitos, la Ética y el TTP están inspirados en una úni-
ca visión filosófica. Si vamos desde la letra al espíritu 
de las Escrituras, podríamos decir que el espíritu que 
Spinoza dice hallar en la Biblia, producto de una lec-
tura secularizada del texto, está también en la Ética, 
donde es presentado como una consecuencia de la 
reflexión filosófica: el amor a Dios y el amor al pró-
jimo son el fundamento de la religión según el TTP 
y que al mismo tiempo constituyen el último fin de 
la Ética. Un elemento central domina las dos obras y 
atraviesa todas las áreas: el concepto de Dios. Para 
la autora, el Dios de la ley divina natural del TTP es el 
mismo que el Dios del orden y conexión de cosas e 
ideas de la Ética. El análisis del espíritu de Cristo se 
revela crucial en este capítulo.

También STEVEN NADLER, en el tercer capítulo, 
afirma que no hay contradicciones entre la Ética y el 
TTP, señalando que la Ética, de alguna manera, es 
un tratado teológico-político también, principalmen-
te por sus concepciones metafísicas de Dios y de 
la inmortalidad. La metafísica de Dios en la Ética va 
contra la imagen supersticiosa de un Dios antropo-
mórfico manejado por la religión. Otro elemento me-
tafísico que contribuye al proyecto teológico-político 
de Spinoza es la necesidad que gobierna toda la 
naturaleza y todos sus fenómenos: los milagros son 
imposibles. Estos dos elementos metafísicos, Dios y 
la necesidad, señala el autor, contribuyen al proyecto 
teológico-político de Spinoza, socavando las creen-
cias supersticiosas que respaldan la autoridad de los 
eclesiásticos. En lo que concierne a la inmortalidad 

y su exposición en la quinta parte de la Ética, el no 
entenderla dentro del proyecto teológico-político 
es precisamente lo que hace que a menudo no se 
comprenda adecuadamente esta parte de la Ética: 
para Spinoza no hay inmortalidad, ni un más allá que 
haya que ser esperado o temido. La última parte de 
la Ética es, de algún modo, el corazón del ataque de 
Spinoza a la doctrina religiosa de la inmortalidad del 
alma, que de hecho es la más perniciosa de todas las 
ideas supersticiosas con que los eclesiásticos domi-
nan a sus seguidores, pues lleva inexorablemente a 
una vida de miedo y esperanza, cuyo resultado es el 
servilismo y la esclavitud.

La segunda parte de la obra que comentamos 
trata de Dios y el ateísmo. La sección se abre con 
un capítulo de MOGENS LAERKE, que confronta 
una aparente inconsistencia de E2p47 y su esco-
lio, y también con lo que se dice en TTP 6. Las dos 
cuestiones tratadas son: 1) si todos los hombres 
tienen un conocimiento adecuado de la esencia de 
Dios, o no, y 2) el hipotético papel desempeñado 
por las nociones comunes en el conocimiento de 
Dios. Laerke piensa que los problemas se resuelven 
cuando se entiende que todos los humanos tienen 
un conocimiento adecuado de la esencia de Dios; 
desgraciadamente hay muchos individuos que, lle-
vados de los prejuicios y el lenguaje corriente, lla-
man Dios a lo que no lo es. Pues bien, la ignorancia 
de Dios no consiste en no conocer lo que Dios es, 
sino en aplicar este nombre a una idea inadecuada 
e imaginaria que nos distrae de su verdadero cono-
cimiento. Y esto sucede a causa de los prejuicios 
que tenemos acerca de Dios, prejuicios que toman 
residencia en el lenguaje, dando dando lugar a un 
tipo de “realidad paralela”. Y aquí vendría el papel 
solucionador de las nociones comunes, segundo 
género de conocimiento, en cuanto ayudan a los 
hombres a desembarazarse de los prejuicios, por 
una parte, y a conocer la existencia y la esencia de 
Dios, dando paso al tercer género de conocimiento. 
Lo que nos hace pasar del segundo género de co-
nocimiento al tercero es saber que todas las cosas 
existentes hay que entenderlas por las nociones 
comunes de extensión o de pensamiento, pero la 
extensión y el pensamiento no se pueden entender 
más que por sí mismos y es en este momento cuan-
do entramos en el tercer género de conocimiento. 
El pensamiento y la extensión expresan, de acuerdo 
con el autor, al mismo tiempo nociones comunes de 
todas las cosas y la esencia misma de Dios

En el siguiente capítulo de esta parte YITZHAK 
MELAMED, en un polémico escrito, critica a los que 
afirman que Spinoza fue ateo. Repasa muchos tex-
tos clave en los que el filósofo habla de Dios; y señala 
que no es lo mismo el ateísmo que el panenteísmo, 
- esta sería la posición de Spinoza, y la crítica al Dios 
antropomórfico de las religiones-. Se propone rela-
cionar la postura de Spinoza con la literatura rabínica 
y la Cábala, cercanas a Spinoza y que sin embargo no 
han sido catalogadas de ateas. Algunos han alegado 
que la identificación de Dios y la Naturaleza es re-
dundante: “la estrategia de la redundancia”, lo llama 
Melamed. En su argumentación es importante ade-
más mostrar que en la concepción de Dios que tie-
ne Spinoza, hay junto a aspectos inmanentes, otros 
aspectos transcendentes. Por ejemplo, el Dios de 
Spinoza -además de pensamiento y extensión- tiene 



213Boletín Spinozista Nº 27. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 209-230

infinitos otros atributos: por una parte Dios es idén-
tico a la Naturaleza o substancia de infinitos atribu-
tos, pero por otra parte Dios transciende a lo que 
nosotros entendemos por naturaleza en nuestra 
experiencia vital. Su crítica se extiende y rechaza la 
interpretación que ve en Spinoza un filósofo enmas-
carado que ocultaba su verdadero sentir: si Spinoza 
no ocultó su pensamiento de que la Trinidad era para 
él algo ininteligible (y eso era un ataque frontal al cris-
tianismo), ¿por qué habrían de ser máscaras sus afir-
maciones sobre la existencia de Dios?

Resulta en todo caso discutible su tesis de 
que ciertas posiciones que afirman el ateísmo de 
Spinoza incluyen violencia conceptual, resultando 
de la aplicación de categorías de una cultura he-
gemónica, el cristianismo occidental, sobre una 
cultura minoritaria, el judaísmo rabínico, en cuanto 
que se quiere interpretar la tradición judía desde el 
cristianismo occidental. El autor se olvida de toda 
la tradición cristiana de la teología negativa. De al-
guna manera comete el pecado del que acusa: el 
cristianismo ha sido muy plural en sus afirmaciones 
sobre Dios y hay un cristianismo bastante cercano a 
Maimónides y la literatura cabalística (o Maimónides 
y la Cábala están cercanos a ese cristianismo). 
Plotino, el neoplatonismo, el Pseudo Dionisio están 
muy presentes en el origen de estas corrientes.

La tercera parte de esta magna obra, tiene por 
objeto el examen de las leyes (natural, humana y di-
vina). Da comienzo con un macro-capítulo (más de 
60 páginas) de EDMUND CURLEY, en el que afirma 
que la concepción spinozista de las leyes de la natu-
raleza es básica y central para entender la metafísi-
ca de Spinoza y dar respuesta a los problemas que 
plantea. De alguna manera, es una suerte de conti-
nuación-conclusión de la tesis que viene sostenien-
do el autor desde hace decenas de años. Aunque 
el foco está puesto en las leyes de la naturaleza, el 
capítulo que comentamos ofrece una amplia visión 
del estado actual de los estudios sobre la metafísica 
de Spinoza. Explica el papel de las leyes de la natu-
raleza en Descartes, y las dos diferencias principales 
en la concepción de Spinoza: las leyes naturales de 
Spinoza son necesarias y no dependen de la volun-
tad de Dios; y además la mente se rige por leyes ne-
cesarias. Es muy importante comprender que en el 
pensamiento de Spinoza existe un ideal de ciencia 
unificada, semejante, de alguna manera, al que se 
difunde en el siglo XX. El autor no considera que la 
filosofía de Spinoza sea el ateísmo, ya que el Dios/
Naturaleza engendra devoción, entendida como co-
nocimiento adecuado y alegría, porque entendemos 
las leyes de la naturaleza y experimentamos admi-
ración por tal orden. El autor parece reducir nuestra 
relación con el Deus sive Natura a algo puramente 
académico, y no la entiende, como hace Spinoza, 
como una experiencia vital (también por supues-
to intelectual), de sentirnos parte del efecto infinito 
de una potencia infinita necesaria, lo que aumenta 
nuestra potencia de actuar y produce amor (no solo 
devoción entendida como admiración académica). 
Quizá en esta cuestión también sería conveniente 
tener en cuenta que la felicidad – esto es la salva-
ción- también está al alcance de los que viven la re-
ligión de justicia y caridad que promueve en el TTP 
y no llegan a alcanzar ese conocimiento “científico” 
del orden legal de la naturaleza.

En su capítulo titulado “La ley divina en el Tratado 
teológico-político de Spinoza”, THEO VERBEEK ana-
liza el tratamiento de la ley divina en el TTP sobre el 
fondo de la concepción de Spinoza en la Ética, que 
niega la voluntad libre de Dios (por lo que Dios no 
puede ser concebido como un legislador) y las con-
cepciones de Grocio de la ley divina como efecto 
de la voluntad divina. El autor cree que las palabras 
“ley divina” en Spinoza no son más que una cortina 
de humo para ocultar sus verdaderas ideas, pues 
expresarlas abiertamente habría sido demasiado 
peligroso para él. Pero sabemos que sus declara-
ciones literales en el TTP y en la Ética produjeron 
en su tiempo una gran crítica contra Spinoza, lo que 
Spinoza conocía: no habría sido muy inteligente si 
realmente lo que hubiera querido es ocultar sus ver-
daderas ideas bajo términos aceptables. Por otra 
parte, ¿por qué no entender la ley divina como ley 
natural necesaria de un Dios/Naturaleza sin volun-
tad libre?

DONALD RUTHERFORD piensa que el TTP ofre-
ce un marco completo para entender la teoría ética 
de Spinoza, que, según él, queda obscurecida en la 
Ética. Este marco consiste en la conexión entre la 
ley divina y la ratio vivendi (que él llama ética uni-
versal) que se produce en TTP 4. De esa forma el 
TTP es el marco oculto de la teoría ética de la Ética. 
Este marco consiste en no interpretar la ley divina 
como una prescripción, sino como una ley natural 
necesaria y asegurar que la mente tiene que enten-
derla más que obedecerla por premios o castigos, 
de modo que el conocimiento de Dios sería nuestro 
mayor bien y la base de nuestra bienaventuranza. 
La distinción del TTP entre ley humana y divina nos 
permite conceptualizar más claramente algunas 
afirmaciones centrales de la Ética, distinguiendo las 
que tienen que ver con la finalidad humana de vivir 
más seguramente y agradablemente de las que tie-
nen que ver con la felicidad individual o el conoci-
miento y el amor de Dios. Al final del capítulo señala 
que “la libertad de la mente puede ser alcanzada de 
dos maneras diferentes: o en la forma de una exis-
tencia corporal más segura y agradable (el fin de la 
ratio vivendi inter homines), o en la forma de la bien-
aventuranza, el fin de la verdadera ratio vivendi. Pero 
habría que decir que los dos objetivos están unidos 
y no son independientes en Spinoza. Parece que el 
capítulo orilla de alguna manera la parte política de 
la filosofía de Spinoza. Por otra parte, no se debería 
olvidar que la religión universal propuesta en el TTP 
sería otra forma de ley divina que no necesita un 
verdadero conocimiento de Dios, pero que también 
conduce a la salvación y a la bienaventuranza.

La parte cuarta del presente volumen trata de la 
admiración, de las causas finales y los milagros, y 
se abre con un capítulo de ANDREA SANGIACOMO 
sobre la consideración spinozista de la admiración. 
Partiendo del papel desempeñado por la admiración 
en la filosofía cartesiana, muestra que Spinoza no 
sigue las pautas de Descartes. En el TTP, la admira-
ción juega un papel importante, aunque ambivalente, 
pues sirve tanto para explicar la superstición como 
para justificar la paz y la cohesión social. En cambio, 
en la Ética ya no presenta esa ambivalencia, pues la 
admiración no es algo bueno ya que la mente se fija 
en algo considerado excepcional y pierde de vista 
las propiedades comunes compartidas por todas las 



214 Boletín Spinozista Nº 27. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 209-230

cosas. En la Ética los afectos son más o menos úti-
les dependiendo de si promueven, o no, encuentros 
concordantes con otros seres, lo que aumenta la po-
tencia de obrar: cuanto mayor acuerdo, mayor poten-
cia de actuar. Mientras las pasiones arrastran a cada 
individuo por su lado, los afectos activos implican la 
aptitud del cuerpo para ser afectado de muchas y 
diversas maneras, lo que depende de las propieda-
des comunes de ese cuerpo con los otros cuerpos. 
Por su parte, la admiración implica la consideración 
de cuerpos como aislados y excepcionales, lo que 
es contrario a los afectos activos focalizándose en 
algunos individuos aislados y excepcionales y no en 
todos los cuerpos, lo que incapacita a la mente para 
concebir las propiedades comunes compartidas por 
gran número de cosas.

EMANUELA SCRIBANO examina la evolución de 
la conceptualización sobre los milagros y el finalis-
mo desde el TTP hasta la Ética. En el TTP, de acuer-
do con la autora, Spinoza afirma que el finalismo y la 
aceptación de los milagros surgen de un particular 
grupo, los judíos, que inventaron las causas finales 
para demostrar que ellos eran el pueblo elegido por 
Dios, que hacía todo (hasta milagros) con el fin de 
que los judíos tuvieran ventaja. En la Ética, en cambio, 
Spinoza considera que el finalismo es una tendencia 
general compartida por todas las gentes. Más bien, 
Spinoza ve el prejuicio en favor de las causas finales 
como una tendencia espontánea y completamente 
general de todo el mundo. Scribano piensa que en 
E1ap hay una crítica no solo de la religión supersticio-
sa, sino en general de la religión: la religión aparece 
como un fenómeno universal derivado de la ignoran-
cia, aunque su universalidad no es un índice de su 
verdad. Pero hay dos cuestiones a resolver: ¿la críti-
ca de la Ética también afectaría a la religión universal 
de justicia y caridad en la que la verdad no es lo im-
portante? ¿Por qué en la Ética se concibe a veces su 
propia filosofía como religión?

La quinta sección de la obra examina la rela-
ción entre revelación, razón y salvación. El capítulo 
de ÚRSULA RENZ y PHILIP WALDNER señala que, 
frente a las visiones excesivamente secularistas del 
pensamiento de Spinoza, este no considera la reli-
gión en general como un mal ni asume que la políti-
ca debe hacerse enteramente sobre bases raciona-
les: no se puede presuponer que todo el mundo va 
a actuar siempre bajo la guía de la razón. Por eso el 
TTP trata de cómo las prácticas religiosas pueden 
contribuir al buen funcionamiento de las socieda-
des y así no solo se evalúa la religión según crite-
rios epistémicos, sino también por sus resultados 
sociales y políticos. Y este es el contexto desde 
que se examina la profecía en el TTP. El profeta en 
Spinoza carece de la excelencia de la verdad, pero 
puede haber una certeza moral de que es un líder 
confiable. Los autores quieren a partir de estas afir-
maciones hacer una reflexión para nuestro tiempo, 
pues el problema de los profetas es parecido al de 
nuestro tiempo: ¿cómo reconocer a los líderes con-
fiables en un momento de incertidumbre? La res-
puesta de Spinoza es que los profetas, además de 
tener una vívida imaginación y buenas capacidades 
comunicativas, tenían un ánimo solamente inclina-
do a lo justo y a lo bueno. Pero la conclusión que 
sacan los autores no es incuestionable para el mo-
mento actual: ¿no exigiríamos a un líder político que 

tuviera un buen conocimiento de la realidad para 
saber qué hacer o nos contentaríamos con que tu-
viera una gran capacidad de comunicación y con 
que fuera buena persona?

El capítulo de DANIEL GARBER aborda el esta-
tuto de “los dogmas de fe universal” y su concep-
ción de la teología en el TTP como contrapuestos al 
concepto de Dios y la filosofía en la Ética. En efecto, 
en el TTP lo importante en lo que a la revelación y 
la teología afecta es la obediencia y no la verdad, 
que es cosa de la filosofía. Esto aleja a Spinoza de 
las concepciones corrientes de la teología que la 
ven como una ciencia. Spinoza sostiene que la obe-
diencia a la revelación produce la salvación, lo que 
abre el camino para quienes no pueden alcanzar la 
via de la filosofía, que son la mayoría de los hom-
bres. Parecería que hay en Spinoza un conflicto en 
esta contraposición entre teología y filosofía: ¿cómo 
van a producir la salvación unos dogmas que la filo-
sofía sabe que son falsos? Pero el autor, siguiendo 
un análisis minucioso de la palabra dogmata, con-
sidera que el problema es resoluble, se considera 
a “los dogmas de fe universal” no como creencias 
sino como ideas imaginativas y principios de vida 
que facilitan la obediencia: no son importantes de-
bido a su verdad o su falsedad, sino por el modo en 
que estas percepciones promueven la obediencia. 
En la conclusión Garber sostiene que la separación 
entre filosofía y teología en el TTP no contenta a fi-
lósofos ni a teólogos, pues los primeros criticarían 
ese tipo de religión por sus implicaciones episté-
micas, mientras que los teólogos no se conforma-
rían con la obediencia, sino que pretenden tener la 
verdad. El capítulo es muy interesante, pero quedan 
cuestiones relacionadas por abordar: (1) el foco de 
la salvación en el TTP está más en la práctica de la 
justicia y la caridad que en la obediencia, lo que nos 
lleva a preguntarnos por el significado de salvación 
y bienaventuranza en la religión universal; (2) de 
alguna manera Spinoza lo que hace es un estudio 
racional, filosófico, de la revelación, la obediencia y 
la salvación, lo que significa de alguna manera que 
la filosofía está por encima de la teología; (3) ¿real-
mente coinciden en cuanto a la moral de justicia y 
caridad la revelación y la filosofía de Spinoza, o éste 
interpreta, desde su punto de vista filosófico racio-
nal, el corazón moral del mensaje de las Escrituras, 
de modo que, cambiando su sentido, las hace decir 
lo mismo?; (4) de acuerdo con Spinoza, ¿Cristo fue 
un teólogo o un filósofo?

RUSS LEO estudia uno de los primeros intér-
pretes del pensamiento de Spinoza, Jarig Jelles, 
autor del prefacio a la traducción holandesa de las 
obras de Spinoza. Afirma que uno de los principa-
les objetivos de Jelles es señalar la armonía en-
tre la filosofía racional de Spinoza y las Sagradas 
Escrituras. Jelles presenta la obra de Spinoza en la 
línea de la tradición intelectual del movimiento co-
legiante, ilustrando cómo Spinoza, así como Cristo 
y los Apóstoles, enseñan exactamente lo que la ra-
zón prescribe. En este sentido, Jelles afirma que 
la filosofía de Spinoza ni contradice ni desafía los 
principios básicos del cristianismo. Por el contrario, 
Leo afirma que Jelles piensa que lectores cuida-
dosos reconocerán una religión racional en la Ética 
y que la propuesta de vida de Spinoza se corres-
ponde exactamente con la propuesta de vida de la 



215Boletín Spinozista Nº 27. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 209-230

religión cristiana. Jelles afirma que Spinoza defien-
de la racionalidad del cristianismo. Es más, señala 
que Cristo no es otra cosa que la razón o el intelec-
to de Dios. Al hacer esta operación, señala el autor 
hablando del prólogo de Jelles, quizá deja de lado 
los orígenes judíos de Spinoza, algunos aspectos 
básicos de su filosofía (como la equiparación entre 
virtud y potentia) y las cuestiones políticas. Además, 
Jelles presenta a Spinoza como concordante con el 
cristianismo de los apóstoles, señalando que es el 
cristianismo moderno el que se desvía. Quizá lo más 
importante de este capítulo es que el autor señala 
que el prólogo de Jelles nos recuerda que los cole-
giantes fueron interlocutores de Spinoza y sugiere 
que sus primeros lectores identificaron a Spinoza 
por su contribución crítica a un debate holandés en 
curso sobre la razonabilidad de cristianismo.

KRISTIN PRIMUS, mediante un análisis de la 
ciencia intuitiva en la Ética, intenta hacer una dis-
tinción entre la felicidad que alcanza el que llega 
a la ciencia intuitiva, la felicidad del filósofo que se 
rige por nociones comunes y la felicidad de aque-
llos que siguen la religión universal que se propo-
ne en el TTP. En este capítulo intenta explicar por 
qué la ciencia intuitiva es especial, así como clari-
ficar cómo la razón puede preparar a la mente para 
la intuición. Primus sugiere que la ciencia intuitiva 
es una confluencia del conocimiento intuitivo de la 
ontología correcta y de un entendimiento intuitivo 
de uno mismo existiendo en este marco monista. 
Parecería que hay una gran diferencia entre quien 
tiene ideas adecuadas y quien sigue la religión por 
obediencia, pues ni el filósofo del segundo grado 
de conocimiento ni el filósofo con ciencia intuitiva 
permanecen en las viejas maneras de pensar acer-
ca de Dios y las cosas, pues tienen un conocimien-
to adecuado. Pero el filósofo del segundo grado de 
conocimiento, según la autora, está más cerca de 
la religión en una dimensión muy importante: la per-
sona religiosa piensa que es un agente distinto de 
Dios y el filósofo del segundo grado podría enten-
derse a sí mismo como siendo un agente diferente 
de Dios. Pero el filósofo con ciencia intuitiva tiene el 
autoconocimiento explícito que le posibilita ver su 
propia actividad de entender y la actividad de en-
tendimiento de Dios no siendo dos distintas mentes 
entendiendo el mismo contenido, sino más bien el 
mismo entendimiento entendiendo el mismo con-
cepto. Y esta persona que tiene ciencia intuitiva 
podría entender también que cualquier otra men-
te que experimenta un conocimiento adecuado es 
el mismo intelecto de Dios que él es. Y así se da 
cuenta de que la virtud de los otros o su poder de 
entendimiento es literalmente el mismo que el suyo: 
amar al prójimo es exactamente amarse a sí mismo 
y esto es ya amar a Dios.

En el último capítulo de esta parte JULIE KLEIN 
trata de los medios de producir filósofos: cómo se 
puede llegar a ser filósofo siguiendo las ideas de 
Spinoza. De alguna manera, podríamos decir, trata 
de la pedagogía de Spinoza, utilizando el TTP y la 
Ética. La autora analiza especialmente el papel de 
las nociones comunes, conectando lo que se dice 
en el TTP con lo que se dice en la Ética: la mejor ma-
nera, piensa, de entender las nociones comunes es 
pensarlas como principios generativos y dinámicos 
de razonar. Pone en el foco también la importancia 

que da Spinoza a la labor de desprenderse de los 
prejuicios y de emendar las ideas. Igualmente, el 
capítulo habla de que en el TTP Cristo es presenta-
do como un enseñante cuyas enseñanzas concier-
nen a la paz de la mente y a la felicidad, pero afirma 
que Spinoza dice que Cristo no nació ignorante de 
las causas de las cosas ni sujeto a los prejuicios ni 
a los afectos que sustentan estos prejuicios, lo cual 
parece que no fundamenta en textos. En resumen, 
para la autora, Spinoza no nos ofrece tanto una teo-
ría abstracta del conocimiento humano cuanto una 
práctica generativa para llegar a ser filósofo.

En la última parte del volumen, titulada “Filosofía 
política”, MICHAEL A. ROSENTHAL afirma que, aun-
que para Spinoza las cosas son necesarias, también 
es bueno tratarlas, por propósitos prácticos, como 
si fueran contingentes. Lo mismo sucede, piensa 
el autor, con la voluntad libre, que no existe, pero 
es bueno, piensa el autor del capítulo, utilizarla por 
propósitos prácticos, tanto en política como en éti-
ca. Esto es importante incluso para actores que se 
guían en la mayor parte de su vida por la razón y sa-
ben que la voluntad libre no existe, porque que sea-
mos afectados por la imaginación y las pasiones es 
una consecuencia inevitable de nuestra naturaleza 
finita. Pero no se trata de utilizar una idea imaginati-
va falsa e ingenua de voluntad libre, que está ligada 
a la superstición y tiranía, sino de una idea imagina-
tiva que Rosenthal llama “voluntad-casi-libre”. Esta 
voluntad-casi-libre es como una idea intermedia. Se 
trata de una idea de voluntad libre que indica un yo 
coherente que proyecta una unidad alcanzada como 
una imagen hacia el futuro: es una herramienta que 
sirve para la autopreservación. De algún modo, igual 
que, al hablar de política, usamos la ficción de la vo-
luntad del soberano (ya sabemos que el poder del 
soberano depende de la potentia multitudinis) tam-
bién Spinoza usa la ficción de la propia voluntad para 
hablar de constituirnos a nosotros mismos.

El objetivo del último capítulo del volumen, a car-
go de JONATHAN ISRAEL, es mostrar la coheren-
cia entre la orientación individualista de la Ética y la 
política del TTP. Focalizándose en la noción de li-
bertad, tanto personal como política, muestra cómo 
se unifican la perspectiva individualista de la Ética 
con la perspectiva política del TTP y del Tratado po-
lítico. Es precisamente, según él, el uso deliberado 
del término libertas, junto con la noción de bien e 
interés común, lo que une lo ético y lo político. El 
final del capítulo es una defensa de su utilización 
en sus obras del giro “Ilustración radical” (en cuan-
to proposición de un republicanismo que promovía 
el bien común y la libertad, así como la crítica del 
poder de las autoridades religiosas) y del papel de 
la Edad de Oro Holandesa en ese movimiento, del 
que Spinoza no fue la fuente ni el origen, aunque 
sí, según el autor, el principal filósofo del grupo de 
pensadores holandeses que lo promovieron.

En suma, se trata de una obra con diferentes te-
mas y diversas perspectivas, que no solo es reco-
mendable, sino de necesaria lectura para el estu-
dioso. Quizá está demasiado centrada en el mundo 
anglosajón y se ven pocas perspectivas de los es-
tudios en francés y español. Pero eso la hace más 
atractiva para nosotros.

Francisco Javier Espinosa



216 Boletín Spinozista Nº 27. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 209-230

GIANCOTTI, Emilia: Baruch Spinoza. La 
ragione, la libertà, l’idea di Dio e del mondo 
nell’ epoca della borghesia e delle nuove 
scienze, a cura di Daniela Bostrenghi, Milano 
– Udine, Mimesis Edizioni, 2024; 155 p.
Hemos de agradecer a Daniela Bostrenghi y a la 
editorial milanesa Mimesis la nueva edición de esta 
obra de Emilia Giancotti, así como a Editori Reuniti 
de Roma, responsable de su primera edi ción en 
1985, y al hijo de la autora, Federico Boscherini, su 
autorización para hacerla posi ble. Con esta edi-
ción, Daniela Bostrenghi cumple con un doble ob-
jetivo: por un lado, realiza un me recido reconoci-
miento a la labor de investigación y divulgación del 
pensamiento spinoziano lleva da a cabo por Emilia 
Giancotti, y por otro, presta un notable servicio a 
todos los interesados tanto en ini ciarse como en 
profundizar en el estudio de la filosofía de Spinoza, 
de su innovación respecto al pen samien to filosófi-
co anterior y de su influencia rica y pro longada en el 
posterior. El trabajo intelectual de Emilia Gianco tti 
en torno a Spinoza presenta una doble di mensión: 
por una parte, desarrolla una intensa actividad 
inves tigadora muy especializada, de la que dan cla-
ra cuenta su Lexicon Spinozanum (1970), sus Studi 
su Hobbes e Spinoza (1985) y sus traduc ciones con 
introducción y co mentarios de la Etica. Dimostrata 
con metodo geometrico (1988) y del Trattato teolo gi
co-politico (1972); por otra, despliega una amplia ac-
tividad divulgadora del pensa miento spi nozia no. En 
este ensa yo “rela tivamente breve” (148 pp.), la pri-
mera dimensión mencionada se refle ja en el ri gor, 
pre cisión y pro fundidad tanto de la exposición de 
la doctrina spinoziana como de las in ter pretaciones 
críticas de esta, desplegadas por los principales re-
presentantes del spinozismo y del anti-spino zismo; 
la se gunda di men sión se percibe en el notable es-
fuerzo de claridad para facilitar la com prensión de 
la teoría a lec tores no especia listas. Claridad, rigor, 
precisión y profundidad son ca rac te res constantes 
en el discurso giancottiano y, por tanto, también en 
este libro al que su autora se refe ría como el “spino-
zino” en el círcu lo de sus colaboradores más estre-
chos (p. 9). La obra se articula en tres sec ciones: la 
primera dedi cada al relato de la vida de Spinoza en 
el contexto de la Holanda del siglo xvii; la segunda, a 
la exposición del sis tema spinoziano, y la terce ra, al 
estudio de la historia de la difusión y recepción del 
spinozismo en Europa desde el siglo xvii al xx.

1.– La primera sección condensa en 25 páginas la 
biografía de Spinoza en el marco de la prós pe ra Re
pública de Holanda en el siglo xvii, considerado como 
su “siglo de oro”. Esta era, sin duda, el centro más flo-
reciente del capitalismo mercantil y el mejor ejemplo 
de tolerancia religiosa y de liber tad de pensar en ese 
momento. La autora señala los hitos fundamentales 
de la vida de Spinoza a par tir de los datos apor ta dos 
por sus biógrafos y de los extraídos de su Epistolario, 
“fuente insusti tuible –nos dice– para reconstruir el 
recorrido intelectual de Spinoza a partir de 1661” 
(p. 23). Giancotti centra su interés en explicar las 
razo nes que jus ti fican el nacimiento de una leyenda 
en torno a la fi gura de Spinoza: su origen judío en el 
seno de una familia de “marranos” establecidos en 
Áms ter dam; su expulsión de la comunidad hebrea el 
27 de julio de 1656 por no retractarse de sus ideas ni 

aceptar una pensión a cambio de guardar silencio; su 
re nun cia a la herencia paterna; su empeño en apren-
der latín para estudiar la Escolástica, la filosofía mo-
derna (sobre todo, Des car tes) y las nuevas ciencias; 
su reducción de la cuantía del legado de su amigo 
Simon de Vries como condición para aceptarlo; su 
intento de pro testar contra el asesinato de los her-
manos de Witt, arriesgando su vida; su aceptación 
de rea lizar ges tiones ante el príncipe de Condé, jefe 
del ejército francés invasor, a sabiendas del peligro 
que podía suponer para él; su rechazo de una pen-
sión a cambio de dedicar una de sus obras a Luis xiv; 
su ne gativa a ocupar una cátedra en la Uni versidad 
de Heidelberg para pre ser var su libertad de filo sofar; 
su actitud de cautela en las relaciones sociales y su 
valoración, no obs tante, de la amistad por encima 
de cualquier consideración, de modo que compar-
te y discute con su “círculo” de amigos el resultado 
de sus investiga ciones y reflexiones en busca de la 
verdad. Todos estos datos aca ban por describir una 
personalidad caracterizada por la fortaleza en su 
doble vertiente de firmeza y de genero sidad, fuente 
de toda vir tud en el pensamiento spinoziano. Estos 
caracteres, unidos a “la escasez e incer ti dumbre de 
datos biográficos deri va das de la extrema reserva de 
su mo do de vida” (p. 13), son respon sa bles del naci
miento de la leyenda del “ateo virtuoso” que difundió 
Pierre Bayle.

2.– La segunda sección expone las líneas básicas 
del sistema filosófico de Spinoza en cinco apar tados.

2.1.– El primero de ellos sintetiza los principios 
fundamentales de la ontología spinoziana dedu
cidos mediante el método geométrico. El punto de 
partida es la definición de Dios o Naturaleza o sus-
tancia co mo una, infinita, necesaria, eterna y libre 
(no determinada por otro). La sustancia o Dios se ex-
presa en infi nitos atributos, de los que cono ce mos 
la extensión y el pensamiento, y en infinitos modos o 
afecciones de los atributos de la sustancia, de forma 
que la sustancia “no es nada fuera de la serie infinita 
de los modos finitos” (p. 43) de los que es causa: “La 
sustancia es una e idéntica a sí misma, pero también 
es infinita ac ti vidad causal y se produce a sí misma 
produciendo en el mismo acto sus modos” (p. 44). 
La causa primera de todo el proceso generador es, 
pues, la sustancia, en tanto que se articula y expresa 
en la serie infinita de las cosas finitas. El problema 
del origen del mundo y el concepto de creación des-
aparecen en Spi no za, ya que las cosas finitas son los 
modos de la sustancia que, en cuanto causa sui, es 
eterna. La cau sa lidad de la sustancia es “inmanen-
te” y, por tanto, su efecto no se separa de la causa 
que lo produce al producirse a sí misma, de suerte 
que el efecto subsiste en la sustancia. Los modos 
son expresión de la potencia infinita de la sustancia. 
El desmantelamiento de la ontología tradicional se 
completa en Spinoza con la crítica del pre juicio “fi-
nalista”, que está a la base de otros prejuicios como 
la imagen de un dios antropomorfo y la atri bución 
de un carácter absoluto a los conceptos de bien y 
mal, méri to y pecado, alabanza y reprimenda, or den 
y confusión, belleza y fealdad, que son para Spinoza 
me ros “modos de imaginar la realidad” (p. 48). Para 
Spinoza, la realidad es perfecta en la infinita varie
dad de sus determinaciones. Al rechazar el principio 
finalista, niega cualquier forma de jerarquía en tre los 



217Boletín Spinozista Nº 27. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 209-230

seres naturales y “teoriza una ontología rigurosamen-
te igualitaria: todo lo que es, es perfecto” (ibidem), no 
porque se adecue a un inexistente modelo, sino por 
el pleno acabado de su ser determi nado. Esta onto-
logía mostrará todo su potencial revolucionario en el 
cam po de la moral y de la po lítica. Giancotti se pre-
gunta por qué conserva Spinoza el nombre de Dios, 
tan car gado de significa dos en la tradición teológica 
y filosófica judeocristiana, para referirse a la sustan-
cia o Na turaleza, concepto que no tiene nada que ver 
con el Dios persona, espíritu puro, creador del mun-
do de esa tradición. Y menciona tres motivos: la cau-
tela, aconsejable en un ambiente de lucha ideológica 
y religiosa; la funcionalidad del término para dirigirse 
a sus posibles lectores, y el motivo fundamental: “La 
sustancia o Naturaleza es para Spinoza Dios, si por 
Dios se entiende el Ser en su totalidad, que tiene en 
sí mismo la razón de su propia existencia y de la exis-
tencia de todo cuanto es. No hay que sorprenderse, 
pues, de que mantenga el término Dios. Siempre que 
quede claro que este Dios que es materia e infinitas 
otras cosas, no es en absoluto el Dios persona de la 
tradición judeocristiana” (pp. 50-51).

2.2.– El segundo apartado expone el escrutinio 
racional al que somete Spinoza los fundamentos de 
la cultura hebrea: la validez de la revelación, la au-
tenticidad de los libros del Antiguo Testamento, el 
conteni do de la “palabra de Dios”, la relación entre 
teología y filosofía. En el Tratado teológico-políti co, 
Spinoza sienta las bases de una nueva crítica bíblica, 
que rechaza la aplicación de principios filosó ficos a 
la interpretación de la Escritura y emplea a tal fin el 
mismo método de reconstrucción histó rica del tex-
to que se aplica a to da obra literaria, método cuyo 
instrumento es la “filología”, de modo que la deter-
minación de la autentici dad de los Libros Sagrados 
pierde su componente blasfema y se reduce a un 
mero problema filológico, que no pone en cues-
tión el contenido de las enseñanzas de la Escritura. 
Frente a la tradición hebrea, que considera el cono-
cimiento profético superior al cono cimiento racio-
nal, en tanto que vehículo de los men sajes divinos, 
Spinoza lo considera un conoci miento de primer 
género o imaginativo, fuente de error y cau sa de di-
visiones y con flictos entre los hombres. Frente a la 
religión revelada, que incita a la práctica de la virtud 
a través de la obediencia y que degenera fácilmente 
en superstición cuando se lanza a la especula ción, 
Spinoza propone una religión verdaderamente “ca-
tólica”, universal y común a todo el género huma no 
que, aunque basada en la creencia en un Dios per-
sonal, brota de la “luz natural” y está inscrita en el 
co ra zón y la mente de los hombres. Spinoza asigna 
a esta religión natural una importante función social, 
en la medida en que se basa en el amor a Dios y al 
prójimo del que se deriva la práctica de la justicia y 
la cari dad. A partir de la distinción entre religión y 
filosofía, Spinoza establece una división del gé nero 
humano en dos partes desiguales: la masa de los in-
capaces de conocimiento verdadero impul sa dos al 
dominio de las pasio nes y la práctica de la virtud por 
la obediencia, y los pocos que practican la virtud y 
se liberan de las pa siones gracias al conocimiento 
verdadero de la realidad. También en este punto, la 
interpretación gianco ttiana tiende a poner de relieve 
la carga revolucionaria de la filosofía spinoziana: “El 

Dios bíblico sirve a una po lítica de dominio y servi
dum bre. La concepción spino zia na de Dios es el 
presupuesto teórico gene ral de una política de libe-
ración, cuya perspectiva última es la superación mis-
ma de la política” (p. 52). De acuer do con la tenden-
cia igualitaria de su pensamien to, Spinoza rechaza la 
presunta superioridad del pue blo he breo sobre los 
demás pueblos, pues los hebreos no fueron “elegi-
dos” por Dios porque estuvieran más do tados que 
otros para la vida verda dera y las especulaciones 
sublimes, si bien “pueden decirse ‘elegi dos’, porque 
goza ron de una parti cular pros pe ridad material, aun-
que solo temporal, y de una libertad que deri vaba de 
su parti cular constitución política” (p. 55), basada 
en leyes exclusivas de ese pueblo que entre laza ban 
estrecha mente religión, derecho y política.

2.3.–El tercer apartado sintetiza la antropolo-
gía spinoziana. Aquí la autora centra sus esfuer zos 
en subra yar, por un lado, la inversión radical de la 
doctrina defendida por toda la tradición filosófica 
occiden tal hasta Descartes y, por otro, la dimensión 
emancipadora de la doctrina spinozia na. Toda la tra-
dición occidental antes de Spinoza sostenía que el 
alma es una sustancia independiente y separable del 
cuerpo, dotada de inmortalidad, principio de vida y 
sede de la espiritualidad. Para Spi noza, el alma es, 
como el cuerpo, solo un modo de la sustancia como 
todas las cosas finitas; no es más principio de vida 
que el cuer po (ambos son movidos por el conatus) 
y no sobrevive al cuer po, sino que goza de cierta 
forma de eterni dad en tanto que idea verdadera de 
un cuerpo existente en acto. Así Spinoza anula la 
subordinación del cuerpo al alma, pues ambos son 
expre siones de la sustancia, e incorpora al hombre 
al conjunto de la natu raleza como una parte de esta. 
La mente, co mo idea del cuerpo, percibe todo lo 
que sucede en este, ex puesto siempre a la acción 
de otros cuerpos externos que el hombre necesita 
para conservarse. ― La ley de determinación causal 
explica también el funcionamiento de la vida intelec-
tual, afectiva y ética. En cuanto a la vida inte lec tual, 
Spi noza distingue tres formas de conocimiento: el 
conocimiento de primer género u opinión o imagi
na ción, el de segundo género o razón y el de tercer 
género o ciencia intuitiva. El primero es un co noci
miento imaginativo por signos o por experiencia 
vaga; el segundo es un conocimiento racional y dis
cur sivo de las propiedades de las cosas a partir de 
las nociones comunes, y el tercero consiste en un 
co noci mien to intuitivo-intelectual de la esencia de 
las cosas. El conocimiento imaginativo puede ser 
fuente de error en la medida en que produce un co-
nocimiento inadecuado, fragmentario y parcial que 
con sidera las cosas como contingentes. El conoci-
miento racional y el intuitivo-intelectual produ cen un 
conocimiento adecuado y verdadero, que con sidera 
las cosas como necesarias y eternas en tanto que 
modos de la sustan cia, esto es, momentos de la po-
tencia infinita de la sustancia. ― La vida afectiva está 
estrechamente vincu lada a la actividad cognoscitiva: 
“El hombre –escribe Giancotti– está sujeto a las pa-
siones en cuanto tiene un conocimiento inadecuado 
de sí, de las cosas y de sus relaciones; la libe ración 
de las pasiones es conse cuencia necesaria del trán-
sito a un conocimiento adecuado” (p. 59). Cuando 
nuestras ideas son inade cua das y parciales, somos 



218 Boletín Spinozista Nº 27. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 209-230

causa inadecuada de nuestras afecciones y el afec-
to se configura como pasión; en cambio, cuando 
nuestras ideas son ade cuadas y verdaderas, somos 
causa adecuada de nuestras afecciones y el afecto 
se configura entonces como acción. La liberación 
de las pasiones depende, pues, de la supresión de 
la aportación de causas exte rio res y de la co rres
pondiente eliminación de la parcialidad del conoci-
miento. Desde el punto de vis ta ético, la pasión no 
es condenable por tratarse de un fenómeno natural 
que, co mo tal, no se puede eliminar por completo de 
la condición del hombre, en la medida en que este, 
como parte de la natu raleza, está sometido a la ac-
ción de otras partes de las que depende su mante-
nimiento. Spi noza iden tifica la virtud con la potencia 
del individuo para dominar las pasiones, obrando 
bajo la guía de la ra zón en la búsqueda del provecho 
propio. De acuerdo con esto, Giancotti sostiene que, 
en Spinoza, no se puede concebir el paso de la es-
clavitud pasional a la libertad racional como un deber 
ser o imperativo, cu yo incumplimiento conlleva una 
condena moral, sino como “un proyecto que cobra 
forma en el momento en que se dan las condiciones 
necesarias en el cuerpo y en la mente” (p. 63). El pro-
ceso de liberación cul mina en el “amor intelectual 
de Dios”, que acompaña al tercer género de conoci-
miento, en cuya práctica consiste la suprema virtud 
de la mente.  Giancotti insiste en la ver tiente eman-
cipadora de la doctrina an tropológica spinoziana, no 
solo a nivel ético sino también so cial: no deja de se-
ñalar el carácter elitista, aris tocrático, de la propues-
ta ética de Spinoza, una pro puesta que reproduce la 
división de los hombres en una minoría de “sabios” 
libres y felices, y una mayoría de “ignorantes” escla-
vos apasionados, división que pare ce negar toda 
posibilidad de libe ra ción colectiva. Sin embargo, su 
teoría política confirma la confianza de Spinoza en 
una transforma ción del mundo, invirtiendo la relación 
entre la minoría y la mayoría aludidas. El reconoci-
miento, en las últimas líneas de la Ética, de la dificul-
tad que encierra esta empresa es un signo claro del 
realismo, contrario a toda utopía, en que se funda su 
teoría política, que propone establecer mecanis mos 
idó neos para contener los efectos nocivos del des
en cadenamiento de las pasiones.

2.4.– El cuarto apartado, en el que se expone la 
concepción spinoziana del derecho natural y sus rela
ciones con la sociedad civil, muestra cómo confluyen 
en su teoría política los elementos emancipatorios 
que he mos visto en su on tología y en su antropología. 
Para Spinoza, el hombre, como parte de la naturale
za, tie ne pleno derecho a hacer todo lo que puede en 
orden a la conservación de su ser, incluso ac ciones 
ética mente condenables y perjudiciales políticamen-
te, de modo que la afirmación incontro la da de este 
de recho produce graves inconvenientes. Por ello, son 
razones económicas, de seguridad y de progreso de 
las ciencias y las artes, las que inducen a los hombres 
a instituir la sociedad civil en virtud de un pacto por 
el que el derecho natural de cada uno pasa a ser ad-
ministrado por la colec ti vidad. La forma política de la 
so ciedad así constituida es la “democracia”, entendi-
da como “la uni dad de todos los hombres que tienen 
co legiadamente pleno derecho a todo lo que está 
en su poder” (TTP, c. xvi). Ahora bien, aunque el po-
der soberano está en manos de todos, también en la 

democracia está presente el poder coactivo ejercido 
por una autoridad para garantizar la observancia de la 
ley por quien no lo haría espontáneamente. Pero este 
poder coactivo no puede ejercitarse arbitrariamen-
te, suprimiendo la libertad y reduciendo los hombres 
a bestias; ya que en tal caso desaparece la utilidad 
como criterio regulativo del pacto social, que induce a 
las autoridades del Estado a respetar el objetivo para 
el que han sido instituidas: el bienestar del pueblo, de 
modo que este deja de estar obligado a la obedien-
cia. En la democracia spinoziana, sociedad y Estado 
se identifican: no hay distinción entre gobernantes y 
gobernados porque el poder está en manos de to-
dos. El pueblo es libre cuando se obedece a sí mis mo, 
pues a la vez es fuente de la ley y está sujeto a ella. En 
otras formas de gobierno (monarquía y aristocracia), 
se da la distinción entre gobernantes y gobernados: 
los pri meros hacen la ley, los segun dos la cumplen. 
Aunque en estas formas de gobierno no democráti-
cas la ley también puede ser ex pre sión de la razón y 
pueden mancomunarse gobernantes y gobernados 
para respe tarla, hay en ellas una media ción y, por 
tanto, una posibilidad de ruptura que no se da en la 
democracia. Giancotti rei vindica la demo cracia, cuyo 
modelo institucional solo se esboza en el Tratado po-
lítico, como la forma política que mejor responde a la 
concepción que Spinoza tenía de la condición huma-
na y de las rela ciones entre los hombres. Es la única 
forma de gobierno capaz de establecer las condicio-
nes necesa rias para generalizar la posesión del “bien 
supremo” al que alude el Tratado de la reforma del 
entendimiento: “En el interior de la democracia –dice 
Giancotti– son concebibles el proyecto de liberación 
de los hombres y el intento de superar la separación 
y contraposición entre sabios y vulgo” (p. 70). Final
mente, Giancotti sub raya que la libertad de la que las 
autoridades políticas no pueden privar al hom bre, es 
la libertad de pensa miento y de palabra, que está en 
la esencia de la razón y son condiciones necesarias 
de la paz en el Estado. Pero Spinoza advierte que su 
ejercicio ha de mantenerse dentro de los límites de la 
racionalidad para no ser perjudicial; si se utiliza para 
prescribir acciones contrarias a la ley, se convierte en 
sediciosa y es condena ble. Por tanto, los ciudadanos 
pueden con toda legiti mi dad criticar todo aspecto de 
la vida institucional y comunicar sus opiniones a los 
demás, parti cipando así en el mejoramiento de las 
leyes o de la organización de la vida social y política, 
pero perma ne ciendo siempre dentro de la legalidad. 
Giancotti concluye: “Esta libertad representa, de he-
cho, un dique frente a procesos de degeneración del 
cuerpo político y una pers pectiva de conquista de es-
pacios más amplios de libertad” (p. 72).

2.5.– El último apartado de esta sección incide en 
los peligros que la confusión entre poder eclesiásti
co y poder político representa para la libertad de los 
ciudadanos. A partir de la crítica de la religión reve
la da y del estudio de la historia del pueblo judío, 
Spinoza establece la subordinación de la autoridad 
eclesiás tica a la autoridad estatal como principio 
central de su teoría política. Después de Moisés, que 
concentró todo el poder en sus manos, el Estado 
“teocrático” se basa en la división de poderes: el 
sumo pontífice se encarga de interpretar las leyes 
dadas y de comunicar los veredictos divinos a pe-
tición de la autoridad en cargada de administrar la 



219Boletín Spinozista Nº 27. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 209-230

cosa pública. Más tarde los pontífices adquirieron el 
poder de legislar y de tratar de las cues tiones civiles, 
usurparon así el derecho soberano e instituyeron la 
monarquía absoluta. Spinoza concluye que atribuir el 
poder legislativo o el gobierno civil a los ministros del 
culto es peligroso tanto para la religión como para 
el Estado: “La religión –dice Giancotti– degeneró en-
tonces en ‘superstición perni cio sa’, surgieron sectas 
en lucha entre ellas mientras que la paz interna fue 
turbada por continuas guerras civi les” (p. 73). A las 
autoridades supremas del Estado les corresponde 
ejercer el poder de fundar el derecho “no solo en 
cuanto atañe al derecho civil, sino también al dere-
cho eclesiástico, del que ‘deben ser los intér pretes y 
los custodios’ (TTP)” (ibid.), de suerte que la autoridad 
civil debe regular el culto externo de la re li gión y la 
práctica de la piedad para adecuarlos a la paz y el 
interés del Estado; por el contrario, la piedad y el cul-
to interior forman parte de los derechos individuales 
inalienables sobre los que el poder estatal no puede 
ejercer control alguno.

3.– La tercera sección, que expone la difusión de 
las ideas spinozistas, ocupa prácticamente la mitad 
de este ensayo y revela un ingente trabajo de inves-
tigación y de síntesis: la autora cita un total de 196 
obras, re partidas a lo largo de cuatro siglos, y comen-
ta las más significativas, en 61 páginas. Distingue 
tres fases en esta historia de recepción.

3.1.– La primera fase, que se extiende a lo largo 
de un siglo (desde mediados del siglo xvii a media-
dos del xviii, se caracteriza por un rechazo cuasi 
pasio nal de la figura y del pensamiento de Spinoza. 
Su doctri na se mezcló rápidamente con toda forma 
de disi dencia. La difusión de las ideas de Spinoza 
empezó antes de que se publicasen sus escritos 
por obra de los amigos del “círculo Spinoza”, como 
Koerbagh y Cuffeler, y después por la de hombres 
del pueblo (párro cos como van Hattem, tejedores 
como Bril, zapateros como Booms, predicadores 
como Leenhof) y con la difusión apareció también 
el rechazo. El primer ataque pú blico, a las pocas se-
manas de publicarse el TTP, vino de J. Thomasius, 
seguido de los de F. Rappolt, J. Musa eus, H. Horch…, 
y arreciaron en los años prece dentes a la muerte de 
Spinoza. En esta etapa abundan los encuentros y 
desencuentros con teólogos y filó sofos: Velthuysen, 
Burman, Malebranche, Fénelon, H. Mo re, S. Clarke, 
J. Toland, G.W. Leibniz. Giancotti señala que mu-
chos de ellos tuvieron afinidad con el pen samiento 
spinoziano, pero se empeñaron en negar pública-
mente todo vínculo con él. La autora presta es pecial 
atención a las acusaciones de spinozismo con tra 
Malebranche, a la relación Spinoza-Leibniz y al pa pel 
de P. Bayle en la difusión de las ideas y de la le yenda 
de Spinoza. ― Comenta la aparición, entre fin a les 
del siglo xvii y principios del xviii en Alemania, de una 
forma de spinozismo que se extiende por am bien
tes heterodoxos, progresistas y disidentes, entre 
cuyos representantes menciona a J.Ch. Edelmann. 
M. Knutzen, F.W. Stosch o L. Lau. Y en Italia comen-
ta la polémica entre el platónico P.M. Doria y el car
tesiano F. M. Spinelli, que se acusan mutuamente de 
spinozismo; el rechazo del spinozismo por G. Vico, 
pese a su acuerdo con algunos de sus principios, y 
observa que el objetivo de muchos autores italianos 
de este momento (Gian none, Genovesi, Rossi, Luchi, 

Barbieri) es la crítica del panteísmo, del materialis-
mo, del determinismo y del ateísmo que perciben en 
la doctrina de Spinoza. ― En Francia, en los años que 
pre ceden a la aparición del vol. xv de la Enciclopedia, 
surge una orientación interpretativa materialista, 
cuyo re presentante más célebre es al abad Meslier, 
al tiempo que los defensores de la fe cristiana, como 
los abades Houtville, Laurent y Plouquet consideran 
las teorías spinozianas como la raíz del mal que se 
ha de comba tir. Sin embargo, el capítulo más impor-
tante de la historia del spinozismo en Francia está 
representado, pa ra Giancotti, por la relación del mo-
vimiento ilustrado y el “neo-spinozismo” con Spino
za. Comenta los artículos “Spinoza” y “Spinozista” 
de la Enciclopedia en los que Diderot sintetiza los 
conoci mientos del momento sobre Spinoza, y des-
cribe el “neo-spinozismo” como una corriente com-
pleja, sur gida en el siglo xviii en conexión con los 
nuevos des cubrimientos científicos sobre la natu-
raleza y el ori gen de la vida, corriente que adopta la 
forma de mo nis mo vitalista, de la que son ilustres 
representantes La Mettrie, Boerhaave, Maupertuis, 
d’Holbach, Robinet. Por estos mismos años, el deís-
mo francés seguía centrado en la defensa del dualis-
mo como vemos en Montesquieu, Condillac, Voltaire 
y Rousseau. Gian cotti concluye: “El siglo xviii francés 
ha visto a Spi noza desde diferentes puntos de vista. 
Estos intelectua les, en conjunto y de modo diverso 
según la pers pec tiva en que cada uno se situaba, tu-
vieron en cualquier caso el mérito de contribuir a la 
difusión, aunque no siempre a la comprensión, de la 
filosofía de Spinoza y a preparar el terreno para su 
rehabilitación” (p. 116).

3.2.– La segunda fase de la historia del spinozismo, 
la de la aceptación entusiasta de la teoría spino zia na, 
se pone en marcha con la publicación de las Cartas 
sobre la doctrina de Spinoza de Jacobi a Mendelssohn 
(1785), que da inicio a su rehabilitación: “Después de 
haber sido –escribe Giancotti– un ‘escán dalo para 
Europa’ durante dos siglos, Spinoza se convierte pro-
gresivamente en el punto de referencia obli gado de 
toda una generación de pensadores y en un guía y 
modelo para algunos de ellos” (pp. 116 s.). En la polé-
mica desatada por estas cartas, que ha pasado a la 
historia con el nombre de Pantheismusstreit, intervi
nieron directa o indi rectamente todos los grandes 
representantes de la Aufklärung y del romanticis mo 
ale mán: Jacobi, Mendels sohn, Herder, Goethe, Kant, 
Schleiermacher, Schelling. En el terreno abonado por 
esta disputa arraiga la Spinoza-Renaissance, la reva-
lorización de la filosofía spinoziana. Su núcleo está en 
el idealismo alemán: Sche lling y Hegel se confiesan 
spinozistas, y “en este clima –escribe Giancotti– el 
pro blema particular del ateísmo de Spinoza pierde re-
levancia. Spinoza es el filósofo del Absoluto, el teórico 
de la intuición intelectual, el pensador que ha bajado 
lo divino a la Naturaleza. Co mo tal, se convierte en 
un punto de paso obligado para la reflexión filosófi-
ca” (p. 125). De “monstruo de impiedad” ha pasado 
a ser la encarnación del pensamiento filosófico: la 
rehabilitación está consumada. ― La interpretación 
del spino zismo como panteísmo de la filo sofía ro-
mántica alemana pasó a la francesa de la primera 
mitad del siglo xix: la escuela ecléctica y espiri tua lista 
de Victor Cousin, el socia lis ta utópico Saint-Simon y 
sus seguidores fueron acusados de panteísmo. Esta 



220 Boletín Spinozista Nº 27. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 209-230

cuestión del panteísmo se plantea también en Italia 
en este mismo pe ríodo con la polémica entre Rosmini 
y Gioberti, que se acusan mutuamente de spinozis-
mo. Del es tudio de esta fase Giancotti concluye: “En 
el marco del debate sobre el panteísmo, tanto en 
Francia como en Alemania, se juega el choque entre 
religión y filosofía. Por un lado, esto muestra cómo ha 
cambiado la imagen del spinozismo; por otro, repre-
senta un ejemplo de su presencia e influjo en el pen-
samiento italia no y francés, si bien de modo distinto al 
de la de la cultura romántica alemana” (p. 128).

3.3.– La tercera fase de la historia del spinozis-
mo, que se inicia a finales del siglo xix, se caracteriza 
por una consideración más serena y distanciada de 
la filosofía spinoziana. Spaventa inaugura una nueva 
fase en la historia del spinozismo en Italia, en la que 
por primera vez el análisis sereno sustituye al recha-
zo visceral y a la aceptación entusiasta, y se empieza 
a ver la filosofía de Spinoza como uno de los momen-
tos más significativos de la cultura mo derna. El inicio 
de esta nueva fase coincide en el tiempo con el del 
posi tivismo -Spencer, Darwin– y el estudio científico 
del hombre como producto de una evolución com-
pleja y gradual de la especie, en cuyo marco la con-
cepción spinoziana de la relación mente-cuerpo se 
mostraba adecuada para explicar el funcionamiento 
de la psique humana. El nuevo curso de la historia del 
spinozismo analizará, a partir del siglo xix, “la filosofía 
s pinoziana en todos sus aspectos. Spinoza es ya un 
clásico de la filosofía, del que no se puede prescindir, 
al que se recurre una y otra vez para buscar una res
puesta a los problemas emergentes y cuyos textos se 
tratan de aclarar a través de la identificación de sus 
fuentes” (pp. 129 s.). De esta tercera etapa, Giancotti 
estudia el interés por Spinoza en la izquierda hege
liana (Heine, Hess, Feuerbach); en el marxismo, cen-
trándose en las figuras de Marx, Engels y Plejanov, 
sin olvidarse de su presencia en Rusia antes de la 
Revolución de 1917 en autores como Galich, Kovner, 
Chi cherin, Volynski, Kirilovich, Frank. Y cierra su re-
corrido por la historia del spinozismo con sendas 
refe rencias a la presencia de la doctrina spi no ziana 
de la liberación de las pasiones en el fundamento 
de la tera pia psicoanalítica de Freud y a su influjo en 
Nietzsche. Este ve la misma tendencia general de su 
filosofía en la de Spinoza: “Hacer del entendimien to 
la pasión más poderosa”; pero a la vez, señala su li-
mitación en cuanto forma de “nihilismo incompleto”, 
que reintroduce en el “inmanentismo” los prejuicios 
del idealis mo racionalista a través del concepto de 
amor dei (pp. 137 s.). En el último párrafo de su ensa-
yo, Giancotti deja constancia del interés despertado 
por la filosofía spinoziana y del florecimiento de los 
estudios spino zianos en los últimos decenios del 
siglo xx, “tras el paréntesis abierto por el irraciona-
lismo nazi-fascista”, que exigirían “hacer una suerte 
de biblio grafía razonada” imposible de realizar en 
este ensayo (p. 138); no obstante, la editora, Daniela 
Bostrenghi palía parcialmente esta carencia en su 
anexo “Bibliografía esencial” (pp. 149-155).

Para terminar nuestro comentario de esta obra, 
me gustaría poner de relieve las características 
funda mentales de la interpretación giancottiana del 
pensamiento de Spinoza: 1) En primer lugar, como 
señala Bostringhi, es una interpretación “‘militante’, 
fruto de su adhesión juvenil al marxismo” (p. 10), que 

resalta la dimensión emancipadora presente en to-
dos los temas (ontología, antropología, religión, éti-
ca, política) sin alejarse por ello un ápice de los textos 
spinozianos; 2) En segundo lugar, es una interpreta-
ción que bus ca mostrar la gran potencia innovadora 
del pensamiento spinoziano en su relación con las 
tradiciones filo sóficas anteriores, así como su plena 
incardinación en la “épo ca de la burguesía y de las 
nuevas ciencias”; 3) En tercer lugar, se esfuerza en 
poner de manifiesto el papel central de Spinoza en 
la formación del pen samiento moderno merced a de 
su influjo no solo entre intelectuales, sino también 
entre personas no eru ditas; 4) Finalmente, subraya 
la actualidad de la filosofía spinoziana, que sigue 
gozando de amplia acepta ción en distintos estratos 
de población docta e indocta: Giancotti estima muy 
interesante “el hecho de que, según cuanto afirman 
estudiosos contemporáneos, el nombre de Spinoza 
se repita to da vía recientemente en los círculos obre-
ros de Ámsterdam” (p. 81).

El volumen se completa con un “Glosario”, en que 
se expone el significado, la etimología y evolución 
histórica de una serie de términos esenciales; un ín-
dice de términos fundamentales definidos a lo largo 
de la obra (pp. 143-144); fichas explicativas internas 
sobre algunos conceptos clave (Ilustración, idealis-
mo, mate rialismo); la relación de los títulos originales 
de las obras citados en italiano en el texto (pp. 145-
147), y a todo ello se suma una “Bibliografía esencial” 
para abordar el estudio del pensamiento spinoziano, 
ela bo rada por la editora (pp. 149-155).

Julián Carvajal

Journal of Spinoza Studies 3,1 (2024): “The 
global receptions of Spinoza´s thought”.
De Portugal a Brasil, de las Indias Orientales a 
España, de Francia a Marruecos, Italia o Argelia: ru-
tas que se extendían durante miles de leguas has-
ta  llegar a puertos donde se escuchaban todas las 
lenguas del mundo. La rigurosidad que caracteriza al 
autor de Ética demostrada según el orden geométri-
co nos invita a imaginar que en el libro de cuentas 
de la sociedad Bento y Gabriel de Spinoza queda-
ban anotados con precisión destinos y orígenes de 
sus operaciones comerciales. Esos mismos muelles, 
donde antaño circulaban granos, especias, frutos, 
lana o tabaco, trazan hoy una red simbólica de circu-
lación internacional del pensamiento filosófico.

Spinoza es un producto característico de la cul-
tura barroca europea y exponente de una moderni-
dad-otra. Al mismo tiempo, sus rasgos heterodoxos 
lo hacen afín a tradiciones filosóficas alejadas de 
la vieja Europa, como la iraní o la japonesa. Esta di-
mensión internacional se refleja en el número es-
pecial del Journal of Spinoza Studies, titulado “The 
Global Receptions of Spinoza’s Thought”, edita-
do por Henri Krop y Andrea Sangiacomo, fruto del 
Congreso Internacional celebrado en Róterdam en 
2023 (Congreso del que D. Doyle daba cuenta en 
el Boletín de Bibliografía Spinozista n. 25). En el tex-
to publicado, una docena de especialistas exami-
na el desarrollo de los estudios spinozistas en sus 
países de referencia, mostrando el marco político 
particular en el que se inserta la correspondiente re-
cepción así como la diversidad de interpretaciones, 



221Boletín Spinozista Nº 27. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 209-230

adaptaciones e integraciones del pensamiento de 
Spinoza en sus diversos contextos culturales.

Aunque la influencia internacional de Spinoza es 
un hecho indiscutible, los Países Bajos constituyen 
un lugar singular en cuanto depositarios del patrimo-
nio físico y espiritual de su legado. La Vereniging het 
Spinozahuis y la Societas Spinozana, activas durante 
más de un siglo, y a pesar de las crisis provocadas 
por las dos guerras mundiales, garantizaron la con-
tinuidad de los estudios spinozistas hasta su fusión 
en la década de 1970, lo que consolidó su proyec-
ción académica e internacional. La recepción en 
Francia es igualmente significativa. Desde el siglo 
xix la figura del pulidor de lentes ha sido reivindicada 
en una sólida tradición de intérpretes: primero en los 
debates sobre panteísmo y ateísmo, en oposición a 
la filosofía espiritualista y a menudo filtrados por la 
mediación del idealismo alemán; más tarde, tras el 
giro materialista de los años sesenta, en un proce-
so de cierta “nacionalización” de Spinoza en Francia. 
Figuras como Alain, Martial Gueroult, Gilles Deleuze 
y los seguidores de Althusser -Alexandre Matheron y 
Pierre-François Moreau-, entre otros, recuperaron la 
inmanencia causal del spinozismo y mostraron todo 
su potencial como instrumento para pensar un ma-
terialismo filosófico desde los márgenes.

Italia constituye otro foco fundamental en el es-
tudio contemporáneo de Spinoza. También en la se-
gunda mitad del siglo la erudición italiana adquirió 
autoridad internacional gracias a las investigacio-
nes histórico-filológicas de Emilia Giancotti (Lexicon 
Spinozanum, 1970), la Associazione degli amici di 
Spinoza (1989) y las ediciones italianas de sus escri-
tos. Destaca por su extraordinaria repercusión la pu-
blicación en 1981 de L’anomalia selvaggia de Antonio 
Negri, que puso de relieve en el debate contempo-
ráneo el carácter político del spinozismo. Por el con-
trario, en los países anglófonos, la hegemonía del 
pensamiento positivista y la tradición analítica dis-
trajeron su interés por Spinoza en comparación con 
el continente. Destaca aquí la aportación de Stuart 
Hampshire, que recuperó a Spinoza desde una pers-
pectiva materialista e interesada por su trasfondo 
histórico. En el último cuarto de siglo se ha desper-
tado un nuevo interés, centrado en sus dimensiones 
sociales, históricas y en su relación con el judaísmo. 
Sirvan de ejemplo los trabajos de Jonathan Israel y 
la biografía de Steven Nadler, referencia imprescin-
dible para una aproximación a la vida del filósofo.

En España, el pensamiento spinozista resurgió 
en los últimos años del franquismo ofreciendo una 
alternativa racionalista a la filosofía escolástica do-
minante en la Academia. Fueron fundacionales las 
traducciones de Enrique Tierno Galván, Vidal Peña, y 
especialmente de Atilano Domínguez, así como los 
rigurosos estudios de Sergio Rábade y la insoslaya-
ble La sinagoga vacía de Gabriel Albiac. Desde los 
años noventa el Seminario Spinoza de España ha 
convertido a la Universidad de Castilla-La Mancha 
en un referente nacional, configurando un espacio 
creciente de diálogo con la tradición spinozista 
hispanoamericana, especialmente las de México, 
Brasil y Argentina.

La relevancia de la filosofía de Spinoza hoy es 
global, superando tanto el continente que lo vio na-
cer como los países vecinos vinculados a los mer-
caderes holandeses o a la tradición sefardí de sus 

antepasados. Su pensamiento alcanza horizontes 
tan diversos como Brasil, Irán o incluso Japón, don-
de su recepción ha sido notable en un contexto cul-
tural influido por el budismo y cercano la idea de su-
presión del ego.

Spinoza constituye un hogar compartido de la 
modernidad: el filósofo que mejor encarna la vo-
cación de universalidad al hacer comprensible la 
naturaleza de lo real con un lenguaje geométrico 
accesible a todos, sin distinción de creencias o ba-
gajes culturales. La amplitud de su recepción, desde 
sus primeros lectores en Holanda hasta la tradición 
analítica anglosajona, pasando por la fructífera he-
rencia italiana y francesa, confirma esa proyección. 
En definitiva, aquella obra nacida en la sobriedad de 
un taller donde se pensaba acerca del infinito se ha 
universalizado hasta ser hoy patrimonio común de la 
filosofía contemporánea.

Álvaro Ledesma

Henri Laux: Introduction au Traité 
théologico-politique de Spinoza, Paris, 
PUF, 2025, 193 p.
La pasada primavera ha visto florecer en el merca-
do editorial este libro de Henri Laux sobre la libertad 
de pensamiento en Spinoza, como clave del Tratado 
teológico-político y de toda su filosofía. En efecto, la 
idea directriz de este libro “forjado en el infierno” (al 
decir de Nadler) es la liberación del hombre por la ra-
cionalidad -propósito anunciado en la Introducción-. 
Ello implica la emancipación del lector del siglo XVII 
respecto de las opiniones y creencias recibidas a 
través de una reforma del entendimiento que impli-
ca a la vez la liberación filosófica, política y religio-
sa. Ahora bien, el lector apelado por Spinoza en la 
Introducción del TTP no es el receptor pasivo de un 
mensaje autoritario más, sino el ciudadano llamado 
a pensar por cuenta propia tanto en su aproximación 
al texto bíblico como en la vida política. Esta lectu-
ra adecuada o interpretación del texto bíblico ha de 
llevarse a cabo de modo demostrativo -tal y como 
Spinoza muestra al analizar las profecías, los mila-
gros, la historia del pueblo hebreo, la fe y su relación 
con la filosofía. Y además demanda una precisa con-
figuración práctica, ética y política, que respete el 
pensamiento libre del lector-ciudadano. De ahí que, 
además de ofrecer una hermeneútica de la Escritura, 
el TTP es un texto político porque la libertad es algo a 
construir tanto individual como socialmente.

El interés por la libertad en Spinoza ya había sido 
manifestado por Laux con anterioridad, particular-
mente en su artículo “Le Traité théologico-politique 
dans la Correspondance de Spinoza” (2004) y en el 
capítulo: “La correspondance” (Lectures de Spinoza, 
dir. P.F. Moreau et Ch. Ramond, 2006), donde propo-
nía la idea de “libertad en acto” en oposición a una 
noción abstracta. El autor defiende que la filosofía de 
Spinoza responde a un pensamiento contextuado e 
histórico que reacciona al horizonte de crisis (religio-
sa y política) del país, que amenazaba la libertad del 
hombre y del ciudadano.

El contenido del libro es desarrollado a lo largo de 
los siete capítulos del libro, los cuales proceden de 
textos publicados del autor -adecuadamente revisa-
dos y actualizados con pulcritud (p.11). El capítulo 8 
es una vuelta reflexiva sobre la perspectiva adoptada 



222 Boletín Spinozista Nº 27. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 209-230

por Spinoza en su Aviso al lector. La conclusión en-
fatiza el objetivo de libertad como proceso de libe-
ración en el Tratado teológico-político. Los campos 
conceptuales concernidos en el libro dan la clave 
para comprender la propuesta de Laux: el contexto 
de crisis, la filosofía que invita a una praxis de refor-
ma, el imperativo de actuar éticamente y la exigencia 
de determinadas condiciones políticas.

El examen de la correspondencia de Spinoza -en 
el primer capítulo- permite seguir las huellas histó-
ricas del Tratado teológico-político antes, durante y 
después de su publicación; y el recorrido llevado a 
cabo por el autor permite comprender el interés y 
el pavor que suscitó ese libro “forjado en el infier-
no”. Un ejemplo concreto lo proporciona la carta de 
Velthuysen a Jacob Ostens, primer texto público en 
el que Spinoza es ya considerado como ateo y con-
denado (p. 40). Ello explica la respuesta de Spinoza, 
y el horizonte de opinión que ofrece las claves para la 
posterior recepción del libro (p. 41, 43 y 45).

El capítulo segundo se hace eco de un dialo-
go sostenido entre el propio autor y André Tosel a 
propósito del carácter teórico-práctico del Tratado 
teológico-político. En efecto, este libro de Spinoza 
no ofrece un puro contenido informativo cuanto la 
invitación al lector dispuesto a desplegar el deseo 
humano de filosofía: un despertar a la libertad, una 
pedagogía de vida. En este sentido, Henri Laux in-
corpora a la reflexión la relación de André Tosel con 
Éric Weil a propósito de su concepción de la filosofía 
como pedagogía y enseñanza de vida (p. 57)

El diálogo con Tosel se prologa en el tercer ca-
pítulo, retomando un debate sostenido por ambos 
investigadores entre los años 1993-1995 sobre el 
verdadero alcance del TTP: ¿se trata de una crítica 
de la imaginación religiosa, o es más bien una intro-
ducción a la filosofía que exige la renuncia a la fe? El 
se encontrará aquí ante un texto controvertido que 
muestra el contraste de opiniones y la disparidad de 
las perspectivas: Henri Laux defiende la concordan-
cia de ambos extremos, gracias a la distinción entre 
un significado común de revelación, y otro significa-
do de revelación convergente con las enseñanzas de 
la razón filosófica (p 70). Por el contrario, André Tosel 
considera que el TTP exige al creyente que quiere 
devenir filósofo que renuncie a la vía religiosa -lo que 
para Laux no es necesario (p. 71).

En el capítulo cuarto se presenta la noción spi-
nozista de amor de Dios como la clave ética de la 
acción humana. Lo específico radica en que se trata 
de un conocimiento adecuado de Dios y de la natu-
raleza en la que el hombre se inscribe. El autor ar-
gumenta que esta noción, desarrollada en los capí-
tulos XII- XIV del TTP y en la Ética, armoniza con la 
noción de amor de Dios presente en la Escritura y en 
el evangelio de Juan (p. 86), y se inserta en un marco 
o “trame johannique” que identifica el amor Dei con 
el amor al prójimo, con la justicia y la caridad.

El examen crítico de la noción teológico-política 
de elección divina es el objeto del capítulo quinto. No 
hay que interpretar la elección religiosa y la vocación 
de los hebreos como un privilegio basado en alguna 
característica específica que los separa de los de-
más pueblos. La verdadera elección, según expone 
Spinoza en TTP III-V, es siempre fraternal e inclusiva, 
es un llamado a la responsabilidad para vivir una vida 
compatible con el universalismo (p. 110). Así pues, la 

elección spinozista es católica, es decir, universal, 
tanto como lo son la luz natural de la razón y los de-
rechos humanos.

Una de las cuestiones que más ha intrigado a los 
especialistas es la de si, para el filósofo, Cristo fue 
un político revolucionario, un hombre de barricadas. 
En el capítulo sexto se argumenta que el Cristo de 
Spinoza no es lo que entendemos hoy por un “po-
lítico de barricadas” ni tampoco fue esencialmente 
un teórico de la política, como podría desprenderse 
de los capítulos más políticos del TTP: “Il n´est pas 
question de politique” (p. 117), sostiene con contun-
dencia Henri Laux. Sin embargo, esto no significa 
que Cristo se haya situado más allá de la historia. 
Por el contrario, enraizado en la naturaleza humana y 
solidario con su miseria, Cristo aporta una enseñan-
za moral (p. 123), sin ser por ello un moralista. Henri 
Laux argumenta que la exhortación de Cristo a la re-
forma personal concurre con la reforma de la socie-
dad, y sale al encuentro de lo político precisamente 
en su deseo de libertad, justicia y racionalidad: “sous 
l´aspect de l´éthique, qu´il est le plus profondement 
politique, alors même qu´il ne prétend à aucun pou-
voir dans l´État. Il indique à tous une pratique pos-
sible de la politique » (p. 139). Esta lectura de Laux 
a propósito del Cristo de Spinoza se sustenta en el 
encuentro del Tratado teológico-político con la Ética 
y con la prolongación de su cuarta parte en el inaca-
bado Tratado político.

Al final del recorrido, el capítulo séptimo del libro 
que comentamos aborda la libertad de palabra como 
principio político en los capítulos XVI-XX del TTP. Mas 
esta noción spinozista de palabra, subraya Laux, no 
es un sonido cualquiera que implique engaño, astucia, 
táctica ilusoria, o sedición, sino que es expresión del 
logos. La palabra auténtica, fundada en la razón, es 
común-icación y permite construir un espacio político 
común. Así el ejercicio de la palabra es la expresión 
más neta de la soberanía popular. La libertas philo-
sophandi es libertad de pensar y de expresarse los 
individuos desde la crítica al Estado, pero en el respe-
to a la ley : “Il en résulte un rapport de l´éthique et de 
la politique qui est un rapport d´immanence… c´est la 
cohérence même de la ratio imperandi qui se décou-
vre identiquement éthique et politique » (p. 158). Este 
es precisamente el significado de las palabras de 
Spinoza en el capítulo XX a propósito de que el verda-
dero fin del Estado es la libertad.

La descripción fina del contenido de estos estu-
dios de Henri Laux sobre el Tratado teológico-político 
no exime al lector de llevar a cabo una reflexión pro-
pia, pues el libro está lleno de matices argumenta-
tivos e impregnado de referencias a otras obras del 
filósofo y a sus intérpretes: un texto, en suma, abierto 
al diálogo y al libre pensamiento de cada cual.

María Luisa de la Cámara

MORESCO, Andrea (ed.): Spinoza Rosso, 
Quaderni Materialisti nº 22, Milano-Udine, 
Mimesis, 186 p.
Este interesante número de Quaderni Materialisti 
está dedicado a las repercusiones que la obra de 
Spinoza ha tenido en el marxismo, especialmente 
en la obra de Althusser y sus discípulos y en la de 
Toni Negri. El editor Moresco hace un recorrido por 
la tradición marxista desde el punto de vista de los 



223Boletín Spinozista Nº 27. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 209-230

intentos de pensar con el filósofo y refiere los temas 
de esta articulación que son variados: la cuestión de 
la historia del materialismo, que lleva al materialismo 
de Spinoza y su relación con el materialismo mar-
xiano. Este tema ha sido trabajado por André Tosel, 
al cual se le dedican dos artículos: uno de Chantal 
Jaquet sobre “La finitud positiva en André Tosel”, y 
otro de David Maruzella sobre “El materialismo de 
Spinoza según André Tosel”. Detallamos a continua-
ción el contenido de algunos de los once textos que 
constituyen el cuerpo del volumen.

El principal reparo respecto del materialismo de 
Spinoza es su teoría del paralelismo entre ideas y 
cosas, término que el filósofo nunca empleó. El pa-
ralelismo excluye la relación causal entre los atribu-
tos pensamiento y extensión, y rechaza en especial 
la preeminencia de las cosas sobre la ideas -lo que 
por el contrario es una de las premisas de todo ma-
terialismo-. El otro punto al que los autores marxis-
tas han recurrido a Spinoza ha sido a la hora de re-
conducir la dialéctica, especialmente la hegeliana, 
en clave materialista.

Para la elaboración de una teoría del sujeto que 
escape de las trampas del cogito cartesiano (reto-
mado en parte por Kant y por Husserl) al potenciar 
-siguiendo a Balibar- la idea de transindividualidad 
en detrimento de la intersubjetividad idealista y fe-
nomenológica. Esta noción, tomada de Simondon, 
considera la individuación como un proceso que 
surge en un plano preindividual, pero, además, que 
el individuo y el sujeto que se desarrollan desde ahí 
son entidades relacionales. Partiendo de la idea 
marxiana de que la esencia humana es el conjun-
to de las relaciones sociales, Balibar despliega una 
ontología relacional inspirada en la idea spinoziana 
de substancia infinita productora de infinitos modos. 
En ese sentido los individuos, o modos finitos, son el 
resultado de un proceso de individuación producido 
a partir de una red de relaciones que les precede y 
los constituye; no son datos originarios, sino efectos 
de la substancia entendida como causa inmanente. 
De igual manera, es importante retomar la teoría de 
la imaginación de Spinoza en relación con la cate-
goría marxista de ideología, como el ámbito históri-
co y cotidiano en el que viven los individuos y que 
nunca puede ser eliminado del todo. En este punto 
se evoca a Althusser, pero no se recuerda a Gramsci 
-quien desarrolló una teoría de la ideología cercana 
a las posiciones spinozianas. A partir de Negri se han 
destacado las relaciones esenciales que se dan en 
el filósofo marrano entre la metafísica y la política, en 
particular su defensa de la democracia como la for-
ma política absoluta y estable por estar basada en la 
potencia de la multitud. Este concepto es recupera-
do también por Negri en clave marxista revoluciona-
ria. Los pensadores soviéticos de los años veinte, si-
guiendo a Plejanov, hicieron de Spinoza un precursor 
del materialismo marxiano en contraste abierto con 
el revisionismo neokantiano de Bernstein siguiendo 
una deriva subjetivista y eticista. Tanto los seguido-
res de Deborin, o “dialécticos”, como los seguidores 
de Plejanov y Akseelrod, los “mecanicistas”, se vol-
vieron hacia Spinoza, los unos para subrayar la im-
portancia del determinismo y los otros para invertir 
la dialéctica hegeliana interpretando la substancia 
spinoziana como la materia que produce las obje-
tivaciones del pensamiento. Labriola, por su parte, 

recupera el método geométrico como instrumento 
para refutar todo finalismo y teleologismo en el pro-
ceso histórico.

Althusser es el marxista que hace un uso más 
explícito de Spinoza al exponer las diferencias entre 
la dialéctica idealista hegeliana y la dialéctica mate-
rialista de Marx. Es el inmanentismo materialista lo 
que el comunista francés contrapone al marxismo 
de corte hegeliano y a los humanismos socialistas 
concomitantes. Por su parte Negri, añadiendo las 
reflexiones de Deleuze y Matheron a las posiciones 
de Althusser, despliega una filosofía de la afirmación 
pura y de la inmanencia absoluta, cuya derivada polí-
tica supone el rechazo de todo contractualismo y de 
toda mediación jurídica y estatal del poder constitui-
do en beneficio del poder constituyente, es decir, de 
la potencia de la multitud que se despliega como de-
mocracia radical. Por su parte Lordon se ha centrado 
más en el tratamiento de los afectos, lo que facilita el 
desarrollo en clave marxista de una “critica de la eco-
nomía política de los afectos” que explica la manipu-
lación neoliberal de los afectos humanos. Así pues, 
Lordon enfatiza el gobierno de los afectos por parte 
del capitalismo y desarrolla una teoría comunista de 
las instituciones con resonancias de Spinoza y Marx, 
en la cual se examinan los conflictos sociales de una 
multitud en búsqueda de contrapoderes alternativos 
a los procesos políticos.

Mariana Gainza propugna, a partir del encuentro 
entre Spinoza y Marx, un nuevo humanismo crítico 
que adapta la crítica anti-humanista del siglo XX a 
las condiciones del presente siglo. Algo así como un 
humanismo revolucionario, opuesto a las proclamas 
de algunos intelectuales burgueses que “denun-
ciaban la muerte de la humanidad en general de un 
modo abstracto e indiferenciado”.

Bernardo Bianchi analiza los cuadernos de Marx 
sobre su lectura del Tratado teológico-político de 
Spinoza, y su crítica de la idea de influencia. Se de-
tiene en la crítica de Martial Gueroult a H. A. Wolfson, 
quien pretendió diluir la originalidad de Spinoza re-
firiendo todas sus ideas a precedentes escolásti-
cos medievales. Wolfson se limitó a la utilización de 
los términos en lugar de atender al significado de 
las nociones filosóficas spinozianas. En efecto, los 
campos semánticos determinados por las palabras 
son diferentes según los contextos en los que se 
encuentren, como sucede con las categorías on-
tológicas en Descartes y Spinoza. Este emplea una 
terminología clásica, escolástica, por paleonimia, es 
decir, por aprovechar su prestigio y camuflar la radi-
calidad de su pensamiento, pero al hacerlo modifica 
el sentido de las nociones heredadas de la tradición. 
La manera en la que un autor lee a otro es un acto 
de producción de sentido nuevo lo que supone una 
reinvención de lo dicho.

Esteban Domínguez de Vincenzo reconstruye 
el pensamiento de Althusser desde su tesis sobre 
Hegel del año 1947 hasta sus estudios sobre Marx 
del 1967, pasando por Montesquieu y sobre todo por 
Feuerbach -considerando la advertencia de Foucault 
acerca de que los pensamientos no contienen un 
único sentido o una sola verdad, sino también tie-
nen una historia, aunque contingente, incoherente 
y dispersa-. Así, el joven Althusser recorrió el ma-
terialismo del XVIII, Hegel y Feuerbach en busca de 
la singularidad del pensamiento de Marx, haciendo 



224 Boletín Spinozista Nº 27. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 209-230

el mismo camino que hizo éste en su juventud. La 
crítica fundamental que el joven Althusser hace a 
Feuerbach es que este afirma que la verdad del hom-
bre encuentra su explicación en la religión, mientras 
que para Hobbes, Spinoza, Helvetius, Condorcet o 
Rousseau al hombre hay que explicarlo en un marco 
causal de razones históricas, económicas, sociológi-
cas o psicológicas, pero no religiosas. Pues la religión 
no explica la verdad del hombre, sino que al contrario 
exige, como ideología, ser explicada. En la religión 
no se escucha la voz del logos sino : “la inaudible e 
inteligible traza de los efectos de una estructura de 
estructuras”. En los esbozos del libro que Althusser 
iba a escribir sobre Feuerbach -según consta en los 
archivos del filósofo francés- se reconoce, con todo, 
la posibilidad de relacionar el origen de las religio-
nes con el hombre, aunque sea “imposible encontrar 
en las religiones, como en una imagen y un espejo 
exacto, la naturaleza misma del hombre”. Althusser 
al final elige a Spinoza frente a Feuerbach, y así se 
inclina por considerar los textos y su sentido como 
efectos de un proceso de producción teórico, frente 
a quienes defienden el sentido oculto de los textos. 
Así, Althusser no solo se distingue del marxismo clá-
sico sino también de la tradición hermeneútica de 
Dilthey, Weber o Heidegger centrada más en la com-
prensión que en la explicación de los textos.

Juan Domingo Sanchez Estop contrapone la no-
ción de producción del sentido a la idea de revela-
ción del mismo, lo que supone una crítica a la teoría 
del conocimiento clásica y a las nociones de sujeto 
y objeto, de abstracción y de la esencia cognoscible. 
Frente al conocimiento, concebido como una revela-
ción de la esencia del objeto conocido al sujeto cog-
noscente mediante la abstracción, para Spinoza el 
conocimiento es un proceso productivo que se basa 
en la autosuficiencia de lo verdadero. Entonces no es 
preciso buscar una garantía exterior del conocimien-
to adecuado, ya que lo verdadero es índice y norma 
de sí mismo y de lo falso. Esta teoría le permite a 
Althusser elaborar una teoría de la ideología como 
un materialismo de lo imaginario centrada en el pri-
mer género de conocimiento, en el mundo cotidiano 
e histórico donde se viven los individuos. Tanto para 
Althusser como para Gramsci y Spinoza, vivimos en 
la ideología; pero vivir no es conocer y en conse-
cuencia es necesaria una cierta superación/ruptura 
respecto al mundo vivido (basado en el lenguaje y la 
imaginación) para construir un conocimiento racio-
nal de dichas condiciones de existencia. Es la ruptu-
ra facilitada por el conocimiento racional de segundo 
y tercer género de conocimiento lo que permite co-
nocer las condiciones reales de la existencia vividas 
en el primer género.

Los dos artículos centrados en la lectura de Tosel, 
el de Jaquet y el de Maruzzela, analizan su noción 
de “finitud positiva” y su exposición del materialismo 
spinoziano. La “finitud positiva” da cuenta de la pa-
radoja de la acción de los modos finitos en un sis-
tema necesitarista a partir de la distinción entre los 
dos tipos de determinación a que están sometidos 
los modos finitos: 1) la producida por los otros modos 
y 2) la que lo relaciona con la substancia en el seno 
del atributo, ligando el modo con la potencia de Dios 
de la que él es parte. La capacidad de actuar de ese 
modo finito que es el ser humano se basa en que es 
una parte del infinito, lo que confiere positividad a su 

finitud. Esta “finitud positiva” se sitúa entre la finitud 
impotente y limitada del hombre desde su caída y el 
ideal prometeico e ilustrado que hace del hombre un 
imperio dentro del imperio. Respecto a la cuestión 
del materialismo de Spinoza, ya hemos señalado 
más arriba la dificultad de armonizar la independen-
cia de los atributos sustanciales en Spinoza con la 
prioridad materialista de lo real sobre el pensamien-
to. En Marx estas tesis se reformulan como el con-
junto de las relaciones sociales con prioridad causal 
frente a las ideas. Para Tosel, la objetividad de lo real 
puede ser conocida a través de la ciencia; el conoci-
miento de la realidad permite al sujeto liberarse del 
miedo y vivir bien; el hombre es naturaleza dentro de 
la naturaleza lo que supone un anti-antropomorfis-
mo radical; la ciencia permite orientar la vida huma-
na hacia una buena vida posible en la inmanencia. Y 
aunque se admite el paralelismo entre la extensión 
y el pensamiento, Tosel admite cierto privilegio de la 
materia en Spinoza porque, mediante la reflexión, la 
extensión lleva al pensamiento y el cuerpo conduce 
a la mente. En suma, la identidad substancial entre 
la serie de la extensión y la serie del pensamiento no 
impide cierta disimetría entre ambas con privilegio 
de la extensión pero sin causalidad reciproca.

Filippo del Lucchese retoma el Spinoza de Negri 
en relación con sus ideas de autonomía y comunis-
mo. Negri consideró la noción de absoluto spinozia-
no en oposición a la totalidad hegeliana: lo absoluto 
alude a la expansividad inmanente del ser que se 
libera continuamente de los límites exteriores tras-
cendentes. Y abandona la idea de contrato social, 
apuntando en cambio a una teoría antijuridicista ba-
sada en una metafísica de fuerzas productivas frente 
a las relaciones de producción que las constriñen. 
Negri aporta las nociones de autonomía de clase y 
de su obrar sin mediaciones jurídicas.

Vittorio Morfino examina la utilización que hace 
Negri del concepto de multitudo. Morfino reconstruye 
los puntos esenciales del libro de Negri La anomalía 
salvaje destacando la evolución de una primera fun-
dación de orientación panteísta a una segunda fun-
dación ya netamente materialista cuyo protagonista 
es el plano colectivo de la multitud. Negri distingue la 
tradición Hobbes- Rousseau-Hegel (el poder cons-
tituido) de la tradición Maquiavelo-Spinoza-Marx (la 
línea de la potencia, de la praxis colectiva constitu-
yente). Asimismo la distinción entre poder y potencia 
implica una distinción entre el tiempo que somete 
a la vida y la mantiene en la ilusión y el tiempo de 
la potencia, de la esperanza, y abierto al futuro, que 
es producto de la imaginación productiva. El poder 
constituyente es la democracia; el poder constitu-
yente es la revolución; el poder constituyente es el 
comunismo en el sentido del Marx de La ideología 
alemana que lo concibe no como ideal a realizar sino 
como “el movimiento real que destruye el estado de 
cosas presente”.

En resumen, este texto es una buena aproxima-
ción a la relación entre Spinoza y Marx que no trata 
tanto, a pesar del título, de presentar un Spinoza rojo, 
o sea marxista, sino de reconstruir los elementos del 
judío de Ámsterdam que atrajeron a diversos autores 
de la tradición marxista en sus intentos de compren-
der a Marx y sobre todo de adaptarlo a las necesida-
des contemporáneas. Para mí, faltaría aludir a la tra-
dición del materialismo aleatorio que no queda muy 



225Boletín Spinozista Nº 27. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 209-230

clara y, sobre todo, considerar la otra genealogía del 
materialismo filosófico construida por Ernst Bloch, 
quien parte de la concepción científica y materialista 
de Aristóteles y de Alejandro de Afrodisia, así como 
de otros filósofos medievales y renacentistas, para 
alcanzar la etapa privilegiada de Spinoza que llega 
hasta Marx.

Francisco José Martínez

MORFINO, Vittorio: Intersubjetividad 
o transindividualidad. Una alternativa 
materialista. Madrid, Dado ediciones, 
2025, 446 p.
El concepto de transindividualidad proviene de los 
estudios sobre la individuación psíquica y colectiva 
del filósofo francés Gilbert Simondon (1924-1989). 
Para Simondon, la transindividualidad es el nombre 
de la individuación entendida como un proceso doble 
y correlacionado, al mismo tiempo psíquico y colec-
tivo. Su propuesta ha influido en diferentes pensado-
res contemporáneos como Gilles Deleuze, Bernard 
Stiegler, Paolo Virno, Étienne Balibar o Jason Read.

Vittorio Morfino, en su nuevo libro, traducido para 
Dado ediciones por Roberto Peña León, recoge el 
desarrollo del concepto realizado por estos dos úl-
timos. El impulso principal proviene de la elabora-
ción llevada a cabo por Balibar, quien empezó a tra-
bajar con la noción de lo transindividual en los años 
ochenta, incluyéndola en sus análisis de la filosofía 
de Spinoza, de la igualibertad, del marxismo, del na-
cionalismo y el racismo, para, posteriormente, adop-
tarla como objeto de reflexión en sí misma a partir de 
las teorías de Spinoza, Marx y Freud. Morfino con-
sidera que no basta con contraponer la transindivi-
dualidad a otras formas de entender la individuación, 
sino que esa teoría debe poder explicar también 
aquellas formas respecto a las cuales se contrapo-
ne; es decir, las formas de la individuación según son 
pensadas, tanto en el marco del individualismo y la 
intersubjetividad como en el interior de modelos or-
ganicistas, holistas o comunitaristas.

El autor construye su propuesta asumiendo que, 
en la historia de la filosofía moderna y contemporá-
nea, la tradición más exitosa corresponde al modelo 
de la intersubjetividad. Este deriva, a su vez, de una 
concepción del sujeto entendido como espacio de 
interioridad, cuyo comienzo es ubicado en las obras 
de Descartes y Locke. Ahora bien, desde una pers-
pectiva histórica, se puede considerar que la transin-
dividualidad como alternativa a la intersubjetividad y 
la “interioridad” del sujeto como efecto son aporta-
ción de Spinoza, verdadera alternativa a Descartes 
en la medida en que su filosofía puede explicar el su-
jeto cartesiano como el efecto de la conjunción entre 
la conciencia de nuestros apetitos y la ignorancia de 
las causas que nos determinan a actuar.

El libro se estructura entonces en cuatro partes. 
En la Introducción se plantea la alternativa histórica 
entre intersubjetividad y transindividualidad. A con-
tinuación, hay nueve capítulos divididos en tres gru-
pos de tres secciones cada uno. El primer trío corres-
ponde a las relaciones de Spinoza con Descartes y 
con Leibniz y Husserl, considerado continuador de 
Leibniz. El segundo trío de artículos gira sobre Marx: 
primero, en su relación diferencial con Hegel, luego 
con Feuerbach y sobre todo con Stirner y con Engels. 

Y los tres últimos artículos se centran en otra de las 
apuestas fuertes del libro: la “transindividualidad 
implícita” de Althusser es contrastada con el pensa-
miento de Gramsci, Goldmann y Pêcheux, siempre 
con Freud como trasfondo.

Morfino ha sabido movilizar gran número de pen-
sadores de la filosofía moderna y contemporánea en 
torno a una cuestión que es claramente objeto de 
disputa político-filosófica. El sujeto, entendido como 
espacio de interioridad no ha existido siempre, sino 
que está ligado a un modo socio-histórico de indivi-
dualidad que, en palabras de C. B. Macpherson, se 
diría “individualismo posesivo”. El “individualismo 
posesivo” es una forma de individualidad surgida 
con (e inventada por) el capitalismo histórico y des-
tinada a desaparecer con él. Acumulación originaria, 
reforma protestante y nacimiento del Estado moder-
no son los tres elementos que, conjuntados, forman 
el terreno que hace posible la invención del sujeto 
cartesiano. Estos tres elementos tienen en común 
el establecer una relación inmediata del individuo 
tanto con la propiedad (en la acumulación originaria), 
cuanto con Dios (en la reforma protestante), y con 
la autoridad política (en el Estado moderno). Ahora 
bien, esa relación inmediata entre el individuo y la 
propiedad, Dios y el poder de mando, se ha realiza-
do siempre gracias a una relación también mediada 
con el otro. De tal manera que la Propiedad, Dios y 
el Poder son esas instancias de mediación entre los 
individuos separados.

Siguiendo a Spinoza, Morfino atribuye a Descartes 
la invención de un espacio de interioridad que se 
convertirá en el eje de la filosofía moderna. A través 
de la duda metódica, Descartes separa el ego como 
res cogitans del mundo material como res extensa. 
Para Descartes, el yo es un espacio donde existen las 
ideas que son propiedad del yo, en el doble sentido 
de que inhieren en él y éste las posee, quedando el 
mundo exterior reducido a una suma de imágenes 
que pertenecen al yo. La interioridad del yo es tan de-
cisiva que va a definir no solo la interioridad mental 
sino también “la interioridad del cuerpo”, su unidad 
como “mi” cuerpo, y con ella la distinción entre un lo-
cus internus y un locus externus. La fórmula con la que 
Spinoza critica el sujeto cartesiano es suficientemen-
te lapidaria: el hombre no vive en la naturaleza como 
un Estado dentro de otro Estado (imperium in imperio). 
La naturaleza no es algo externo al individuo y el in-
dividuo no es un interior respecto de la naturaleza. Si 
Descartes inventa el sujeto como espacio de interio-
ridad, Spinoza lo transgrede. La clave de su interven-
ción radica en Dios como única sustancia; y pasa por 
concebir que mente y cuerpo son un mismo individuo 
bajo dos atributos divinos distintos. En consecuencia, 
la mente no puede ser propietaria de las ideas, ni las 
contiene en un espacio interior, puesto que ni siquiera 
es sustancia. Spinoza desecha la idea cartesiana de 
sustancia creada y afirma que la única sustancia es 
Dios. La mente es un modo del atributo pensamiento, 
por ser la idea de un cuerpo singular en acto y solo se 
conoce por medio de las ideas de las afecciones de 
ese cuerpo. De aquí derivan toda una serie de propo-
siciones a propósito del carácter relacional de la reali-
dad (ontología de la relación): las ideas no están en la 
mente como en un recipiente, sino que la constituyen. 
Y la mente no es sino una determinada relación entre 
las ideas y su configuración cambiante. Pues las ideas 



226 Boletín Spinozista Nº 27. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 209-230

existen en Dios, que tampoco es un recipiente, sino 
una realidad absolutamente infinita, y una red infinita 
de ideas (si consideramos el pensamiento, uno de sus 
infinitos atributos).

Tampoco cabe sostener que la mente percibe o se 
representa un “objeto externo” tal cual es. La mente 
percibe el encuentro entre el cuerpo del que es idea 
y otros cuerpos, de modo que, espontáneamente, las 
ideas dicen más sobre la constitución del cuerpo que 
sobre las cosas externas. Mente y cuerpo “se perte-
necen” el uno al otro, están unidos, solo en la medida 
en que son un mismo individuo bajo dos atributos dis-
tintos, pero no en tanto en que uno pueda determinar 
al otro a actuar, pueda sojuzgar o simplemente usar 
al otro. La naturaleza de las mentes y la naturaleza de 
los cuerpos son enteramente relacionales. Son com-
posiciones dinámicas de ideas y de cuerpos que no 
pueden existir antes o al margen de las relaciones 
con otras ideas y otros cuerpos. No pueden existir se-
parados ni cerrados, sino siempre implicados en tra-
mas de relaciones, abiertos a múltiples conexiones. Y 
tampoco pueden existir como unidades simples, sino 
siempre como efectos del concurrir de ideas y cuer-
pos y de la duración de una forma o ratio: conexiones 
abiertas a conexiones, comunicaciones estructura-
das de sentido y de movimiento abiertas a comunica-
ciones de sentido y de movimiento.

Esta nueva concepción spinoziana de la unión de 
la mente y el cuerpo impulsa una nueva teoría de la 
imaginación y de las pasiones. La imaginación no es 
la facultad de un sujeto, sino el mundo que resulta de 
la comunicación entre los cuerpos, que es también 
la comunicación entre las mentes. Las pasiones no 
son “cosas” que suceden en el interior de un sujeto 
ni propiedades suyas, sino los modos en que la po-
tencia del cuerpo y de la mente aumenta o disminuye 
de resulta de los encuentros con otros cuerpos. El in-
dividuo mente/cuerpo o cuerpo/mente para Spinoza 
“no es ni sustancia ni sujeto, es una relación entre un 
exterior y un interior que se constituyen en la misma 
relación” (p. 87). El exterior y el interior no son previos 
a la relación. En una ontología de la relación nada hay 
previo a la relación. Es la relación la que constituye un 
adentro y un afuera como efecto de un encuentro. En 
este punto reside la fuerza del modelo de la transin-
dividualidad. La relación con el mundo nos constitu-
ye, define nuestra singularidad y nuestra comunidad 
con otros seres. No podemos entender nuestra rea-
lidad, nuestra mente y nuestra vida si no es a través 
de la relación con los seres humanos y no humanos 
con los que co-existimos y con los que co-actuamos. 
Somos nuestras relaciones con los otros y con todo 
lo otro. Igualmente, toda comunidad, todo común es 
resultado del encuentro de muchos distintos, de mu-
chos singulares. Toda singularidad es un común de 
una determinada complejidad (somos la comunidad 
relacional de nuestras ideas y de las partes de nues-
tro cuerpo) y todo común es un singular (cada grupo 
o colectividad de la que participamos, incluso cada 
coyuntura o ecosistema en los que se desenvuelven 
nuestras vidas, es una realidad singular: el efecto del 
concurrir de muchos individuos o singularidades). 
Así pues, todo lo que existe es un singular-plural, 
dice Morfino retomando una expresión de Jean Luc 
Nancy. Y, también podríamos decir, un plural-singular. 
Mientras Descartes piensa entonces la relación con el 
otro y con el mundo como una relación mediata, una 

relación que tiene que pasar por el rodeo de la apro-
piación solipsista del cogito y de la bondad de Dios; 
Spinoza entiende que la relación con el otro y con el 
mundo es una relación inmediata, aunque no por sí 
transparente, que explica nuestra misma existencia, 
pues es condición o ámbito de toda otra relación, 
incluida la relación con nosotros mismos. Con otras 
palabras, toda relación en la que estamos implicados 
(relaciones sociales y relaciones físicas y ecológicas) 
es una modalidad de nuestra relación inmediata y a 
menudo opaca u oscura con el otro y con el mundo.

Morfino aborda con todo detalle la original teoría 
spinoziana de la imaginación y de las pasiones en los 
capítulos 3 y 4 del libro. La idea fuerte respecto a la 
imaginación es que no es una facultad de la mente. 
Morfino explora la interpretación de la imaginación 
de Lorenzo Vinciguerra en La semiótica de Spinoza 
(Cactus, 2020). La propuesta de Vinciguerra es en-
tender las affectiones del cuerpo como vestigia, o 
trazas. El cuerpo es imposible sin las relaciones que 
necesariamente mantiene con otros cuerpos que le 
afectan y a los que afecta, que le trazan y a los que 
traza. Todo cuerpo es cuerpo trazado. A su vez, las 
trazas conducen a las imágenes. Las imágenes lle-
van a los signos. Imágenes y signos requieren un in-
terpretante, para el que tienen sentido. Y una mirada 
spinozista del interpretante lo descubre comprome-
tido en una dinámica de producción de signos, una 
dinámica sin origen absoluto y que no es más mental 
que corporal. La clave de esta mirada reside en que 
escapa al esquema cartesiano de la distribución de 
pensamiento y lenguaje según un espacio interior 
y uno exterior. El lenguaje no tiene la función inter-
subjetiva de unir espacios separados de interioridad 
donde hipotéticamente reside el pensamiento. Más 
bien, el pensamiento está implicado desde el punto 
de vista cognitivo en la trama de la imaginación, la 
memoria y el lenguaje. La imaginación no es, enton-
ces, una facultad del sujeto individual, pero tampoco 
la facultad de un sujeto colectivo. Morfino rechaza 
también esta segunda opción en la lectura (Laurent 
Bove) de una imaginación constituyente en tanto que 
imaginación de una multitud pensada como sujeto 
(deudora del espíritu objetivo de Hegel). Y a la ima-
ginación constituyente opone la imaginación tran-
sindividual. Morfino propone pensar la imaginación 
como el mundo vivido que resulta de las prácticas 
del cuerpo. Al modo de la ideología en Althusser, la 
imaginación tiene una existencia material, existe en 
las prácticas sociales. Es lo cognitivo de la compleja 
red de relaciones que los cuerpos-mentes mantie-
nen entre sí y que constituye estratos de individua-
lidad de grado diferente. La imaginación es el resul-
tado de que los cuerpos vivan y actúen entrelazados 
y de que las mentes sean estructuras abiertas y co-
municantes, de modo que, como planteaba Freud, el 
individuo singular existe siempre en uniones de nivel 
diferente. Diferentes grados de individualidad impli-
can diferentes estratos de temporalidad, así como 
tensiones y conflictos entre ellos.

De ahí, entonces, paralelamente si la imaginación 
transindividual se opone a la idea de un sujeto colecti-
vo, la teoría transindividual de las pasiones en Spinoza 
rehúye concebir el modo spinoziano según los pará-
metros de la mónada leibniziana. Para Morfino, esta 
última es el paradigma de la intersubjetividad metafísi-
ca, es decir, de la armonización divina de las mónadas 



227Boletín Spinozista Nº 27. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 209-230

internamente separadas. Es, en última instancia, el 
modelo en el que recae Husserl cuando intenta desa-
rrollar una intersubjetividad transcendental. Pensar el 
individuo spinoziano como mónada, incluso si se evita 
la armonía preestablecida, equivale a entenderlo como 
una esencia individual que es anterior y que funda las 
relaciones. Y es entender las pasiones como propieda-
des o variaciones de esa esencia fundante. La lectura 
que Balibar propone del individuo spinoziano desde la 
mirada transindividual ofrece un panorama comple-
tamente contrario al leibniziano. Morfino recuerda las 
tres tesis de la lectura de Balibar: “todo individuo es al 
mismo tiempo pasivo y activo” (p. 131), “todo individuo 
existe entre un nivel inferior y un nivel superior” (p. 132), 
“tanto la estructura de la imaginación como la de la ra-
zón son esencialmente transindividuales” (p. 133), es 
decir, que son formas de vida en común. Las pasiones 
no son, ni pueden ser, variaciones de una esencia sin 
relación. En la medida en que la relación es constituti-
va, las pasiones son efectos de las tramas complejas 
de relaciones que nos atraviesan.

Podemos decirlo de otra forma. La esencia, el 
deseo, o sea, la potencia, y los afectos, o sea, el au-
mento y la disminución de la potencia, se definen en 
función de la relación con los otros y con el mundo, 
se definen en el “entre” de la naturaleza del cuerpo 
y la naturaleza de los otros cuerpos que afecta y le 
afectan, con los que entra en relación de composi-
ción o conveniencia, de oposición o discrepancia, 
etc. Estamos atravesados por las pasiones porque 
las relaciones de afección que aumentan o disminu-
yen la potencia, aumentan o disminuyen la esencia; 
es decir, nos definen, nos constituyen. La esencia-
deseo-potencia no es fundante, es siempre en rela-
ción. Sin la relación con el otro y lo otro, no somos: 
carecemos de potencia de actuar.

Los tres capítulos en torno a la transindividuali-
dad desde el punto de vista de Spinoza son la base 
de los seis siguientes que, como he dicho, giran en 
torno a las teorías de Marx y Althusser. La alternativa 
que hemos visto abrirse entre Descartes y Spinoza, 
se reproduce entre Hegel y Marx. Morfino lee la filo-
sofía de Hegel como una “totalización del espacio de 
interioridad”. El Espíritu es ese proceso de absorción 
de la exterioridad y la intersubjetividad en una inte-
rioridad colectiva. Cuando Marx reinserta el “espíri-
tu” en la materialidad histórico-social en tanto que 
“ideología”, la totalización se rompe. El espíritu se 
muestra, entonces, en su exterioridad contingente y 
parcial, resultado del conjunto de las relaciones de 
fuerzas sociales y de la separación imaginaria de las 
ideas de la clase dominante respecto del conflicto 
material que las constituye.

El contraste entre Marx y Stirner es igualmente es-
clarecedor. La defensa que Stirner realiza del único y 
su propiedad frente a todo universal es consecuen-
cia de llevar el espacio de interioridad a su extremo 
solipsista y posesivo, hasta el punto de rechazar la 
misma intersubjetividad, que depende de un presu-
puesto metafísico. Marx se aleja tanto de la “esencia 
humana” de Feuerbach como del “individuo aislado” 
de Stirner, y lo hace remitiendo, como en la famosa te-
sis VI sobre Feuerbach, al conjunto de las relaciones 
sociales. Precisamente, la revisión en paralelo de las 
lecturas que Gramsci y Althusser realizan de la tesis 
VI sobre Feuerbach sirven a Morfino para atravesar 
las posiciones y los “riesgos” del historicismo y del 

estructuralismo que cada uno de los dos pensado-
res marxistas representan. Se trata de no caer ni en 
la historización de la esencia humana, dependiente 
de una idea de sujeto colectivo (este es el riesgo con 
Gramsci) ni en una combinatoria de posiciones dadas 
de antemano (este el peligro que asoma en Althusser). 
La vía transindividual, es una vía estrecha que pasa 
por Maquiavelo, quien entiende las relaciones socia-
les como relaciones de fuerzas y la coyuntura como 
una articulación de prácticas compleja y no cerrada.

En los dos últimos capítulos, la contraposición en-
tre Althusser y Goldman y la revisión de la propuesta 
de Pêcheux sirven a Morfino para relanzar una lec-
tura de Althusser muy próxima a Spinoza. Morfino 
propone leer juntos, a través del concepto de tran-
sindividualidad, los dos préstamos spinozistas que 
articulan la filosofía de Althusser: la causalidad es-
tructural, importación de la causalidad inmanente a 
la problemática marxista, y la interpelación ideológi-
ca, con la que Althusser actualiza la crítica del sujeto 
cartesiano y el materialismo de lo imaginario, impul-
sados en el Apéndice del primer libro y en el segundo 
y tercer libros de la Ética, en juego con la teoría del 
inconsciente de Freud. Cruzando a Spinoza, Marx y 
Freud, Althusser se pone como tarea la explicación 
del efecto sujeto y del efecto sociedad.

En conclusión, el modelo de individualidad como 
transindividualidad, que parte de Spinoza, determina 
la relación inmediata con el otro y con lo otro y defi-
ne las relaciones sociales económicas, ideológicas 
y políticas. Las relaciones sociales son formas de la 
relación inmediata con el/lo otro. Solo hay propiedad 
como efecto de la cooperación (o de la explotación); 
solo hay religión y cultura como efecto del amor al 
prójimo (o del odio); sólo hay autoridad como efecto 
de la democracia efectiva (o de la imposición). Y en 
lo epistemológico, el conocimiento es efecto de las 
nociones comunes (o de los universales ficticios). De 
modo que la relación del individuo consigo mismo (el 
ser o no ser “dueño” de sí mismo: sui juris) y las re-
laciones del individuo con la propiedad, la cultura, la 
política y el conocimiento están constituidas por la 
relación con el/lo otro. Y esto es la transindividuali-
dad: no hay relación con uno mismo, ni relación del 
individuo con la sociedad y la realidad, sino como 
modo de la relación con el/lo otro, como modo de 
“eso de lo que estamos entretejidos” (p. 141). Y vice-
versa: no hay “el/lo otro” sino respecto a procesos 
de individuación psíquica y colectiva, sino respec-
to a procesos de concurrencia y articulación. En el 
esquema básico del ego y el alter, la relación prima 
sobre ego y alter, porque ambos se constituyen en la 
relación, porque ambos se constituyen mutuamente.

Aurelio Sainz Pezonaga

SANGIACOMO, Andrea: Spinoza’s yoga. 
Practice of Power and Experience of 
the Infinite. Groningen, University of 
Groningen Press, 2025, 220p.
Cuando hablamos de un filósofo de la talla de 
Spinoza, que ha influido enormemente a multitud de 
pensadoras y pensadores, es fácil caer en la trampa 
de pensar que todo lo que se puede decir sobre él ya 
está dicho. Los manuales y monográficos dedicados 
a su pensamiento se cuentan por miles, y cada uno 
de sus conceptos ha sido ya analizado por alguien 



228 Boletín Spinozista Nº 27. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 209-230

en algún lugar. En esta situación, es difícil imaginar 
que algo realmente nuevo pueda decirse sobre su 
pensamiento, más allá de reexaminar algún térmi-
no o aplicar sus ideas a un contexto actualizado. 
Sin embargo, Sangiacomo logra, en su libro recién 
traducido al inglés, “abrir una pequeña ventana en 
un paisaje inmenso y en gran medida inexplorado” 
(p. 188). El filósofo italiano inaugura un rico campo de 
estudio dedicado a la relación entre el pensamien-
to de Spinoza y el yoga, tendiendo un puente entre 
culturas aparentemente muy lejanas pero que, como 
demostrará, presentan importantes resonancias.

El punto de partida para la investigación del autor 
es que, tanto Spinoza como el Budismo y las corrientes 
del yoga, comparten una misma concepción antropo-
lógica acerca del problema de la naturaleza humana. 
Para ellos, la impotencia de la humanidad es un hecho: 
el hombre no ha sido capaz de acompañar el enorme 
desarrollo de su potencia de actuar y de transformar 
la naturaleza con un incremento proporcional de su 
capacidad de pensar y de comprenderse a sí mismo 
(p. 18). El ser humano se imagina aún hoy como un ser 
autónomo e independiente, como única causa libre de 
sus apetitos y voliciones. Esta concepción sustancia-
lista e individualista del ser humano es en realidad la 
causa de pasiones como el orgullo y la ambición, que 
nos llevan a enfrentarnos con quienes nos rodean.

Sangiacomo acompaña a Spinoza en su reco-
rrido por la psicología humana y, con un minucioso 
análisis de la Ética, muestra cómo tanto el neerlan-
dés como el yoga alcanzan un diagnóstico similar: 
existe un problema estructural relacionado con el 
componente apetitivo de los seres humanos, pues 
el conatus, en su búsqueda de alegrías de toda cla-
se, genera en realidad impotencia y tristeza (p. 66). 
Esto ocurre porque, para el filósofo de la Haya, no 
conocemos, en un primer momento, las causas rea-
les que determinan nuestros deseos y pasiones, solo 
los efectos de los cuerpos externos sobre el nuestro. 
De ahí que la imaginación, como primera guía del 
conatus, nos hace perseguir ilusoriamente lo que al-
guna vez nos produjo alegría, sin comprender la ver-
dadera causa de que aquella alegría primera. Así, el 
apetito oscila irremediablemente entre el deseo, al 
que siempre acompaña la tristeza de la experiencia 
perdida e irrecuperable, y la fijación enfermiza sobre 
una única afección. En ambos extremos, tal y como 
Sangiacomo subraya, este acaba siendo causa de 
tristeza e impotencia (p. 64).

También el yoga pone el foco de atención sobre el 
problema de la vida apetitiva, considerándola la raíz 
del sufrimiento humano y de la insatisfacción cró-
nica. Sin embargo, la solución que ambas posturas 
proponen es diferente; pues, mientras que las co-
rrientes del yoga abogan por la eliminación de toda 
vida apetitiva, en la ontología spinoziana eso es im-
posible, por lo que habrá que buscar la salvación en 
el conatus que se expresa en el apetito.

El apetito consiste en el deseo de todo indivi-
duo por conservarse y aumentar su potencia en el 
atributo del pensamiento, lo que lleva al hombre a 
abandonar el conocimiento imaginativo buscando 
un conocimiento mucho más profundo de todas las 
cosas: un conocimiento esencial de Dios y del res-
to de cuerpos, que no se logra sino mediante el que 
Spinoza denomina el conocimiento intuitivo. El amor 
Dei intellectualis es así causa adecuada inmediata 

del conocimiento de nuestro propio cuerpo y de todo 
lo demás, lo que nos lleva a comprendernos como 
parte de la naturaleza. En este sentido puede decirse 
que se abandonan las pasiones que nos empujan a 
enfrentarnos con el resto, como si fuéramos sustan-
cias individuales y contrarias; y por el contrario vivi-
mos la experiencia de eternidad.

Sangiacomo propone comprender la filosofía de 
Spinoza como una suerte de meditación en cinco 
pasos, que recuerda a las prácticas del yoga: 1) traer 
una idea del cuerpo a la mente; 2) pasar de la con-
ciencia del cuerpo a la de la extensión infinita de la 
que el cuerpo es un modo; 3) dar un paso al costado 
y reconocer que el encuentro con la extensión infini-
ta está mediada por una idea; 4) pasar de esa idea 
a la del atributo infinito del pensamiento; 5) intuir la 
relación entre nuestra mente finita y el pensamien-
to infinito, comprendiendo que nuestra mente es 
una expresión finita de lo infinito (pp. 128-143). Este 
proceso meditativo, como muestra el libro, guarda 
importantes similitudes con diversas prácticas del 
yoga, logrando el objetivo -compartido por ambas 
visiones del hombre- de deconstruir el sujeto y sacar 
a relucir la relacionalidad que subyace a todo cuerpo, 
para escapar así de la insatisfacción.

Además, el autor dedica también algunas pági-
nas a mostrar otras similitudes entre ambas corrien-
tes, como la crítica del dualismo mente-cuerpo o las 
concordancias entre la idea spinoziana de hilaritas 
y los esfuerzos del yoga por lograr una igual distri-
bución de la energía vital en la totalidad del cuerpo 
(p. 160-175). En definitiva, lo que Sangiacomo preten-
de, tal y como señala, es “poner a prueba la efica-
cia de un pensamiento que, a pesar de haber tenido 
cierta circulación, nunca hasta ahora se ha tomado 
totalmente en serio, o al menos no con la seriedad a 
la que puede aspirar: esto es, no solo como una se-
rie de ideas sobre las que especular intelectualmen-
te y discutir con palabras, sino como una receta que 
debe ponerse en práctica para transformar la mane-
ra de vivir y de experimentar la realidad” (p. 188).

Imanol Galarraga

ROSALES, Marcela, Cemal Bâli AKAL, Z. 
Efe ANTALYALI (comps.): ¿Qué le dice 
Spinoza al jurista? Traducción de M. 
Rosales. Villa María (Córdoba, Argentina), 
Eduvim, 2024, 143 p.
Este volumen reúne trabajos procedentes de una reco-
pilación anterior en turco, a los que se une la contribu-
ción de Marcela Rosales, responsable de la preparación 
de esta edición. Con diversos acentos, se muestran al-
gunas de las aportaciones e interrogantes que la filoso-
fía jurídico-política de Spinoza plantea al jurista.

Spinoza sostiene una singular concepción del 
derecho, no normativa, como poder de actuar (po-
tentia), que se corresponde con las leyes necesarias 
de la Naturaleza. Por eso, el tema central de su filo-
sofía del derecho −observa M. Walther en “Derecho 
natural, derecho civil y derecho internacional en 
Spinoza”− es la relación entre esa potencia natural 
y la “potestas” legislativa de los gobernantes. No hay 
hiato entre derecho natural y civil, porque la potestad 
política se basa en la potencia de la multitud: la or-
ganización colectiva de la potencia común garantiza 
la autonomía de todos, sobre todo en la democracia. 



229Boletín Spinozista Nº 27. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 209-230

Esa vía de la cooperación equitativa abre también el 
camino a la paz internacional.

Pfermann (“La normatividad del derecho en el 
naturalismo de Spinoza”) subraya igualmente el es-
tricto naturalismo spinozista, que no admite un es-
pacio normativo diferenciado, como reclaman desde 
distintos supuestos tanto el iusnaturalismo como el 
positivismo jurídico. Sin embargo, parece que un re-
duccionismo psico-sociológico no logra explicar la 
autonomía y persistencia que de hecho tienen las 
normas jurídicas respecto a sus estructuras causa-
les y el paso del tiempo. Una posible salida a este 
dilema es concebir el derecho −un discurso pres-
criptivo respaldado con sanciones y compensacio-
nes− como herramienta de un esfuerzo colectivo 
consciente, un proyecto colectivo de autonomía.

La pregunta “¿Qué le dice Spinoza al jurista”? la 
responde Akal con una audaz lectura spinozista de 
Kelsen. El jurista austríaco coincide con el filósofo 
holandés en un enfoque inmanentista y antiidealis-
ta, opuesto al dualismo e idealismo iusnaturalista y 
afín al naturalismo epicúreo. Además, Kelsen sos-
tiene un positivismo jurídico no voluntarista, en el 
que la juridicidad constituye una estructura pura y 
autónoma, sin trascendencia respecto del Estado. 
Lógicamente, ambos pensadores coinciden también 
en el anti-contractualismo, así como en la opción por 
la democracia, basada en la autonomía, el rechazo 
de valores absolutos, el acuerdo y la tolerancia. Cabe 
resaltar el apartado dedicado a la integración de los 
migrantes en la democracia, apoyada en textos del 
Tratado político de Spinoza.

En el capítulo “La inocencia de la multitud”, Rosales 
se pregunta por el encaje de la pena de muerte, máxi-
ma sanción penal, en la filosofía política de Spinoza. Si 
la inocencia es la condición natural del individuo y de 
la multitud, en cuanto obran pasional o racionalmen-
te según su potencia, ¿no atenta contra sí misma la 
multitud libre al dañar mortalmente a una de sus par-
tes? Tras referirse a la visión biopolítica del poder en 
Canetti y Foucault, Rosales recuerda que en Spinoza 
el objetivo del poder político es la conservación autó-
noma de la multitud, y que el delito tiene su origen en 
la mala constitución del cuerpo social, por lo que un 
Estado que condena a muerte no ha alcanzado aún la 
plenitud propia de la multitud libre en la democracia.

El volumen recoge finalmente el artículo “Esse 
sui iuris y ciencia política” de Paolo Cristofolini, a 
cuya memoria se dedica esta compilación. Su autor 
destaca la importancia de la noción sui iuris esse en 
Spinoza, tomada del derecho privado romano. En 
Spinoza significa no estar sujeto al poder de otro, pero 
también ser capaz de usar de la razón para dirigirse 
autónomamente y no estar sometido a las pasiones. 
Esto, vivir conforme a la razón, vale para el individuo 
y para la civitas. Por eso el Tratado político busca un 
método conducente a una ordenación racional de la 
vida pública. Cristofolini sostiene que Spinoza propo-
ne un conocimiento del tipo de la “ciencia intuitiva” de 
la Ética, que procede deductivamente de la naturaleza 
humana a los mecanismos institucionales de canali-
zación racional de las pasiones en distintas condicio-
nes específicas. Sin proponer utopías ni ocupar el pa-
pel del legislador, el filósofo muestra vías de transición 
del ser pasivo al activo sujeto autónomo.

Javier Peña

Artículos de revistas científicas en 
español:
Rodrigo M. BENVENUTO: “Obediencia y obsequium 

en la filosofía de Spinoza”. Revista de filosofía 
(2025), nº 50, 2, 357-367

Juan P. ESPERÓN. Ricardo ETCHEGARAY: “Una 
ética inmanente y relacional a partir de la 
interpretación conjunta que Gilles Deleuze hace 
de Nietzsche y Spinoza”. Tábano (2025), 25.

Antonieta GARCÍA RUZO: “New reflections on Being 
finite modes of infinite Substance in Spinoza”, 
Anales del Seminario de Historia de la Filosofía 
(2025), vol 42, nº 1, 39-51

José F. GÓMEZ: La imposibilidad de ser felices 
desde el neoliberalismo. Una explicación 
desde la filosofía de Spinoza”. Oxímora. Revista 
internacional de ética y política (2025), nº 25, 
165-183

Eduardo HALFON: “La casaca de Spinoza”. 
Cuadernos Hispanoamericanos (2025), nº 893, 
72-77

Enrique KRANZ: “Las otras lecciones de Spinoza”. 
Letras Libres (2025), nº 281, 29-31

Claudio E. MARÍN: “El transfondo spinocista del 
monismo de doble aspecto contemporáneo”. 
Pensamiento (2025), vol 81, nº 313, 81-103

Javier MELLONI: “Baruc Spinoza”. El ciervo. Revista 
mensual de pensamiento y cultura (2025), nº 
810, p. 31

Gonzalo RICCI: “Ante la ley de Franz Kafka. Una 
interpretación de las condiciones mínimas de 
la justicia a la luz de la obra de Spinoza”. Doxa. 
Cuadernos de Filosofía del Derecho (2025), nº49, 
429-457.

Diego Alberto RIVAS: “El problema de la libertad 
desde la propuesta spinoziana”. Prometeica. 
Revista de Filosofía y Ciencias, n.29 (2024), 
pp. 193-203

Leonardo D. RIVERA: “Vygotsky y Spinoza”. Revista de 
Historia de la Psicología (2025), vol 46, nº 1, 22-31

Sergio RODRÍGUEZ: “Gobierno y Religión en 
Maquiavelo y Spinoza”. Res Publica. Revista de 
Historia de las Ideas políticas (2025), vol 28, nº 
2, 135-145

Arturo ROJAS: “Libertad y conocimiento en Spinoza. 
¿Por qué el ser humano no escapa a su propia 
concepción del libre albedrío?”. Sincronía 
(2025), nº 87, 3-11

Guillermo SIBILIA: “Esencia y existencia de las 
cosas singulares, o la univocidad del ser como 
prolegómeno de la doctrina de la temporalidad 
de Spinoza”. Pensamiento (2025), vol 81, nº 314, 
483-502

Natalia SABATER: “Circulaciones y resonancias del 
spinozismo en las primeras décadas de siglo 
XIX argentino”. Revista de filosofía moderna y 
contemporánea (2025), nº 21, 134-16

Edith VELÁZQUEZ: “Sobre la firmeza del ánimo contra 
la esclavitud humanan en la Ética de Spinoza”. 
XipeTotek. Revista trimestral del Departamento 
de Filosofía y Humanidades. ITES (2025), vol 33, 
nº 122, 81-104

Lucía VINUESA: “Étienne Balibar lector de Baruch 
Spinoza”. Las Torres de Lucca. Revista Internacional 
de Filosofía política (2024). Vol 13, nº 1

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=9378013
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=9378013


230 Boletín Spinozista Nº 27. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 209-230

Publicaciones recientes pendientes de 
recensión:
Delphine ANTOINE-MAHUT, André CHARRAK, 

Pierre GIRARD, Marina MESTRE-ZARAGOZÀ : 
La raison au travail, 1. Pour une histoire rationnelle 
des idées, Lyon, ENS, 2024

Raphaëlle ANDRAULT, Mogens LAERKE : La raison 
au travail, 2. Traversées du spinozisme, Lyon, 
ENS, 2024

Cyprien COSTE: L´éducation chez Spinoza : conquérir 
sa liberté. Paris. Hermann, 2025

Emmanuel CHEIRON : La simple éthique de Spinoza. 
Saint Geours de Maremne. Ed Acarias- 
L´Originel, 2025

Kimberly DEFAZIO: Spinoza. New materialism and 
contemporary. New York. Palgrave Mac Millan, 
US, 2025 (resource online)

Patrick GRANT : Reading Modernity, Modernism and 
Religion today: Spinoza and Van Gogh, New York. 
Routledge, 2025

Karolina HÜBNER and Justin STEINBERG (edited by): 
The Cambridge Spinoza Lexicon, Cambridge, 
CUP, 2025

Olli KOISTINEN: Spinoza Metaphysics, and the 
Posibility of Salvation, the finite in the infinite. 
Abingdon. Routledge, 2025

Robert LANGAN: Jung and Spinoza. Passage through 
the blessed Self. Oxford. Taylor and Francis 
Group, 2025

Pablo MONTOSA: Mos sive Substantia. La crítica 
de la costumbre de Averroes a Spinoza. Tesis 
Doctoral, Barcelona, Universidad de Barcelona, 
2025 (recurso en línea)

Florian VERMEIREN: A Geometry of Sufficient Reason: 
Space and Quantity in the works of Spinoza, 
Leibniz, Bergson, Whitehead and Deleuze. New 
York. Routledge, 2025

Los autores de las Reseñas son:
M. Luisa de la Cámara. Universidad de Castilla-La 
Mancha
Julián Carvajal. Universidad de Castilla-La Mancha
Francisco Javier Espinosa. Universidad de Castilla-
La Mancha
Imanol Galarraga. Universidad del País Vasco
Laureano López. Universidad de Milán (Italia)
Álvaro Ledesma. Universidad de la Rioja
Francisco José Martínez. UNED y FIM
Javier Peña. Universidad de Valladolid
Aurelio Sainz. Presidente del Seminario Spinoza. 
Investigador independiente

El Boletín de Bibliografía Spinozista Nº 27 
ha sido coordinado por:
María Luisa de la Cámara García [marialuisa.cama-
ra@uclm.es]




