
235An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 235-236

Amador Fernández-Savater, Capitalismo libidinal. 
Madrid: Ned Ediciones, 2024.

https://dx.doi.org/10.5209/ashf.104879�

Anales del Seminario de Historia de la Filosofía
e-ISSN 0211-2337

R E S E Ñ AS

Myriam Rodríguez del Real
Universidad Nacional de Educación a Distancia (España)    

Podríamos decir que la investigación de Amador 
Fernández-Savater en su texto Capitalismo libidinal se 
vertebra mediante dos ejes —que atraviesan el texto 
de forma más o menos velada—: la escucha y la aten-
ción. Esta obra es una recopilación de artículos, notas y 
diálogos con otros pensadores —como Jorge Alemán, 
Achille Mbembe, Jon Beasley-Murray o Franco Bifo 
Berardi, entre otros— donde el autor trata de volver a 
las cuestiones del cuerpo, el deseo, la sensibilidad, la 
erótica para poder pensar el malestar en el contexto 
político actual marcado por tres tendencias: la derechi-
zación, la desafección política o la deserción.

Fernández Savater retoma el libro Economía libidi-
nal de Jean-François Lyotard, y con este tesis y lecturas 
psicoanalíticas a través de Sigmund Freud o de Herbert 
Marcuse, para tratar de comprender la imbricación en-
tre el capitalismo y el deseo. Este ejercicio responde a 
la pregunta planteada por Étienne de la Boétie acerca 
de la servidumbre voluntaria y retomada desde Baruch 
Spinoza hasta Gilles Deleuze: «¿por qué las masas de-
sean su propia servidumbre?» (p. 149).

El deseo, como fuerza libidinal, ha sido captura-
do por el neoliberalismo bajo esta forma de «insa-
tisfacción permanente con todo» (p. 21). El deseo, 
convertido en goce, produce cuerpos extasiados, 
agotados, deprimidos, ansiosos en su búsqueda 
insatisfecha de acumulación y del siempre más; el 
deseo como fuerza de liberación se convierte en de-
seos de consumo y dominación desde el mandato 
de un tiempo que se acaba y se nos escapa. Así bien, 
el deseo torna fuerza sin fuerza para poder pensar, 
imaginar o fugarse hacia otros lugares por fuera de 
aquellos que el neoliberalismo dibuja.

Liberar el deseo pasa por la escucha y la atención 
a la vida, al mundo y a los seres que lo pueblan y don-
de nuestra vida tiene lugar. Esta atención y escucha, 
describe Fernández-Savater es: 1) una experiencia 
plena del presente, 2) una facultad de escucha pro-
funda del mundo y de todos los seres del mismo, y 
3) una pregunta por el sufrimiento (y el cuidado) del 
otro. Nuestra mirada, entonces, habría de estar diri-
gida a otros tiempos y ritmos —diferentes a los que el 
neoliberalismo impone— que puedan dar espacio a 
procesos donde la escucha y la atención sean cen-
trales. El autor nos avisa de que para ello necesita-
mos crear las condiciones materiales y libidinales 

concretas que permitan este estar en el mundo. Lo 
contrario es una vida constituida a través de automa-
tismos, que «organizan lo que vendrá en función de 
lo que ya fue» (p. 54), de una repetición de lo mismo 
que no permite acoger el porvenir ni pensar otras 
formas de vida posibles (y deseables).

En el texto se plantea el neoliberalismo ya no solo 
como sistema de producción y gestión económica, 
sino también como fábrica antropológica y como 
una nueva racionalidad. El neoliberalismo es, como 
apunta Fernández-Savater, un proyecto de sociedad 
y de modelo de ser humano como empresario de 
sí mismo en una autosuperación y emprendimiento 
constante. Además, es también una nueva raciona-
lidad, una nueva lógica de comprender el mundo y 
la existencia desde una búsqueda de más siempre 
insatisfecha. Así pues, nuestra tarea es pensar otra 
racionalidad posible que confronte la lógica de la 
competencia y que opere en términos de copro-
ducción y coparticipación. De esto se deprende que 
debemos pensar otra forma de relación orientada a 
la construcción del común, que responde a eso que 
somos: seres abiertos y engarzados a los demás se-
res, lugares y cosas del mundo.

Plantear una nueva antropología, es decir, una 
nueva forma de concebir al ser humano pasa por 
pensar una «nueva organización del deseo» (p. 59) 
y un nuevo proyecto ético. Este proyecto propone 
valores distintos a aquellos de la cultura capitalis-
ta basada en la meritocracia, una determinada for-
ma de entender el progreso o la autosuficiencia del 
self-made. Estos valores que se proponen en el libro 
serían: en primer lugar, la vida se afirma en el aquí 
y ahora del tiempo presente —como señala el autor 
en diversas ocasiones—; en segundo lugar, nuestras 
vidas y cuerpos se continúan en otras vidas y otros 
cuerpos porque somos seres que existimos en y en-
tre vínculos; en tercer lugar, la aceptación de lo trági-
co como parte de la vida, del sufrimiento, del riesgo, 
de la muerte; en cuarto lugar, señala lo dionisiaco 
como parte de la existencia, que es una existencia 
conectada con el otro a través del disfrute, de lo eró-
tico, de la fusión con el otro, del exceso, del derro-
che; en último lugar, plantea el juego con la ley como 
un desvío, un gesto de deserción.

Reseñas.

https://dx.doi.org/10.5209/ashf.98661
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:myriamrdr%40fsof.uned.es?subject=
https://orcid.org/0000-0003-1178-9628


236 Reseñas. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 235-236

Creer en este mundo1, como sugiere la cita recu-
perada por Fernández-Savater: «es la voz, la belleza, 
la calma de otro mundo aquí en la tierra», consiste en 
desprenderse de la posición de víctima y de la crítica 
victimista que «no quiere cambiar realmente nada» 
(p. 81), sino que goza del señalamiento sin solución; 
implica poner atención en no caer en el resentimien-
to que inmoviliza y produce sujetos sin agencia más 
que de destrucción. Creer en este mundo no con-
quistándolo, ni dominándolo, ni controlándolo (impo-
niendo un orden dominante cerrado), sino a través 
de la escucha y la atención que despliegan y abren 
las posibilidades propias de la materia. Creer en este 
mundo es un asunto de abrir y educar la sensibilidad 
a través del cuerpo.

Se trata, pues, de pensar la transformación no 
solo desde lo macro o desde lo molar —en términos 
deleuzianos—, sino también desde lo micro o des-
de lo molecular, desde el cuerpo, la subjetividad y 
el deseo. La transformación social, como apunta el 
autor, «debe alcanzar las capas profundas del ser 
humano» (p. 91), dado que todo lo sólido se desva-
nece en el aire y las lógicas propias de un sistema y 
estructura de producción y gestión económicas se 
han convertido en una racionalidad, una axiología y 
sistema de afectos concretos. Estas, como indica el 
autor, presuponen y predisponen un tipo de cuerpo 
insatisfecho constantemente.

Así pues, ¿Cómo liberar el cuerpo, el deseo, la 
sensibilidad de las estructuras que lo asfixian, repri-
men y agotan en una búsqueda constante de algo 
que nunca termina de llegar? Amador Fernández-
Savater apunta, de la mano de Marcuse, a la nece-
sidad de liberar Eros. Primero como protesta contra 
las lógicas de productividad y de instrumentalización 
de la vida y segundo como afirmación de una forma 
diferente de relacionarse con el mundo y los otros. 
Jorge Alemán, en la entrevista que recoge el texto y 
siguiendo la estela del autor, señala el amor y el per-
dón como las dos grandes cuestiones para ello.

Lo que se propone en el texto es cierta fuga, 
cierta deserción, desobediencia de lo establecido 
como norma que domina otras formas de vida, otros 
cuerpos, provocando malestar generalizado, cuer-
pos rotos. Esto es, abrir nuevos posibles —como di-
ría Deleuze: «dadme posibles o me ahogo»—. Pero 
¿cómo pensar praxis políticas que sean capaces de 
abrir nuevos posibles? Creo, la clave para alumbrar 

1	 Sara Forja, en su trabajo de fin de máster, retoma la idea que 
expresa Deleuze en una entrevista con Toni Negri: «creer en 
el mundo es lo que nos falta». Forja titula a su investigación: 
«Creer en este mundo», siendo el artículo «este» central para 
entender la necesidad de pensar en el ahora y en la transfor-
mación del presente desde la fe y la esperanza (Sara Forja, 
"Creer en este mundo. La relación entre fe y creencia en el 
pensamiento de Kierkegaard y Deleuze", Trabajo de Fin de 
máster inédito (UNED, 2025)).

algún tipo de praxis política que se desprenda del tex-
to se encuentra en la entrevista a Jon Beasley-Murray: 
«creo que debemos pensar la política, no tanto como 
misión de educar a los demás y explicarles las cosas 
cómo son, sino como el arte de facilitar encuentros 
y formar hábitos que construyan cuerpos colectivos 
más potentes» (p.150). Esto, como bien apunta Achille 
Mbembe en la entrevista que realiza el autor, no pasa 
por renunciar a la presencia en las instituciones o el 
Estado, sino en «forzarlo a mutar nuevamente en un 
órgano de defensa del bien común» (p.170).

Aquello que podría generar más dudas alrededor 
del texto presente es que de esta praxis política que 
parece esbozarse se pueda acabar en la afirmación 
de Franco Bifo Berardi, que leemos en la entrevista, 
«se puede fundar una política sobre la idea de que 
no hay reglas, solo las reglas que decidimos de ma-
nera afectiva, erótica […] siempre redefinible» (p.196). 
El problema que podemos encontrar es que sin de-
marcaciones de algún tipo consensuadas colectiva 
y temporalmente —siempre sujetas a redefinición, 
debate y actualización— no puede existir una comu-
nidad estable. Para poder atender el malestar ge-
nerado en los cuerpos por el capitalismo y tratar de 
crear e imaginar otros posibles, necesitamos pensar 
también la comunidad como estructura y organiza-
ción. La solución última no puede ser la deserción o 
una situación eterna de resistencia, dado que nadie 
desea vivir eternamente desertando o resistiendo. 
Además, como dice Jorge Alemán: «el problema 
con la deserción es […] [que] no hay afuera» (p. 206). 
Entonces, «abrir y sostener otros mundos aquí y aho-
ra: otros modos de relación con el trabajo, el cuerpo, 
el lenguaje, la tierra, la ciudad, el nosotros» (p.119), es 
pensar sobre todo el modo de articular ese nosotros, 
cómo organizarnos comunitariamente.

La única alternativa ante el malestar generado 
por el capitalismo no puede ser la de resistir o de-
sertar. Necesitamos pensar herramientas políticas 
y una praxis política concreta que nos sirva para 
actuar en el aquí y el ahora —aunque se mantenga 
siempre mirando hacia un horizonte más amplio y 
emancipador—. Necesitamos pensar la comunidad 
no desde su ser sino desde su modo, no desde el 
qué sino desde el cómo. Porque solo colectivamente 
podemos pensar, articular y organizar nuevas rela-
ciones o formas de trabajo, de cuerpos, de tierra, de 
ciudades, de deseos, de lenguas.




