EDICIONES

=] COMPLUTENSE

(GO

Anales del Seminario de Historia de la Filosofia
e-ISSN 0211-2337

RESENAS

Amador Fernandez-Savater, Capitalismo libidinal.
Madrid: Ned Ediciones, 2024.

Myriam Rodriguez del Real
Universidad Nacional de Educacion a Distancia (Espana) =

https://dx.doi.org/10.5209/ashf104879

Podriamos decir que la investigacion de Amador
Fernandez-Savater en su texto Capitalismo libidinal se
vertebra mediante dos ejes —que atraviesan el texto
de forma mas o menos velada—: la escuchay la aten-
cion. Esta obra es una recopilacion de articulos, notas y
dialogos con otros pensadores —como Jorge Aleman,
Achille Mbembe, Jon Beasley-Murray o Franco Bifo
Berardi, entre otros— donde el autor trata de volver a
las cuestiones del cuerpo, el deseo, la sensibilidad, la
erotica para poder pensar el malestar en el contexto
politico actual marcado por tres tendencias: la derechi-
zacion, la desafeccion politica o la desercion.

Fernandez Savater retoma el libro Economia libidli-
nal de Jean-Francois Lyotard, y con este tesis y lecturas
psicoanaliticas a través de Sigmund Freud o de Herbert
Marcuse, para tratar de comprender la imbricacion en-
tre el capitalismo y el deseo. Este ejercicio responde a
la pregunta planteada por Etienne de la Boétie acerca
de la servidumbre voluntaria y retomada desde Baruch
Spinoza hasta Gilles Deleuze: «;por qué las masas de-
sean su propia servidumbre?» (p. 149).

El deseo, como fuerza libidinal, ha sido captura-
do por el neoliberalismo bajo esta forma de «insa-
tisfaccion permanente con todo» (p. 21). El deseo,
convertido en goce, produce cuerpos extasiados,
agotados, deprimidos, ansiosos en su busqueda
insatisfecha de acumulacién y del siempre mas; el
deseo como fuerza de liberacidn se convierte en de-
seos de consumo y dominacion desde el mandato
de untiempo que se acabay se nos escapa. Asi bien,
el deseo torna fuerza sin fuerza para poder pensar,
imaginar o fugarse hacia otros lugares por fuera de
aquellos que el neoliberalismo dibuja.

Liberar el deseo pasa por la escuchay la atencion
alavida, almundoy alos seres que lo pueblany don-
de nuestra vida tiene lugar. Esta atencion y escucha,
describe Fernandez-Savater es: 1) una experiencia
plena del presente, 2) una facultad de escucha pro-
funda del mundo y de todos los seres del mismo, y
3) una pregunta por el sufrimiento (y el cuidado) del
otro. Nuestra mirada, entonces, habria de estar diri-
gida a otros tiempos y ritmos —diferentes a los que el
neoliberalismo impone— que puedan dar espacio a
procesos donde la escucha y la atencion sean cen-
trales. El autor nos avisa de que para ello necesita-
mos crear las condiciones materiales y libidinales

An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 235-236

concretas que permitan este estar en el mundo. Lo
contrario es una vida constituida a través de automa-
tismos, que «organizan lo que vendra en funcion de
lo que ya fue» (p. 54), de una repeticion de lo mismo
que no permite acoger el porvenir ni pensar otras
formas de vida posibles (y deseables).

En el texto se plantea el neoliberalismo ya no solo
como sistema de produccion y gestion econémica,
sino también como fabrica antropolégica y como
una nueva racionalidad. El neoliberalismo es, como
apunta Fernandez-Savater, un proyecto de sociedad
y de modelo de ser humano como empresario de
si mismo en una autosuperacion y emprendimiento
constante. Ademas, es también una nueva raciona-
lidad, una nueva légica de comprender el mundo y
la existencia desde una busqueda de mas siempre
insatisfecha. Asi pues, nuestra tarea es pensar otra
racionalidad posible que confronte la I6gica de la
competencia y que opere en términos de copro-
duccidny coparticipacion. De esto se deprende que
debemos pensar otra forma de relacion orientada a
la construccion del comun, que responde a eso que
somos: seres abiertos y engarzados a los demas se-
res, lugares y cosas del mundo.

Plantear una nueva antropologia, es decir, una
nueva forma de concebir al ser humano pasa por
pensar una «nueva organizacion del deseo» (p. 59)
y un nuevo proyecto ético. Este proyecto propone
valores distintos a aquellos de la cultura capitalis-
ta basada en la meritocracia, una determinada for-
ma de entender el progreso o la autosuficiencia del
self-made. Estos valores que se proponen en el libro
serian: en primer lugar, la vida se afirma en el aqui
y ahora del tiempo presente —como sefala el autor
en diversas ocasiones—; en segundo lugar, nuestras
vidas y cuerpos se continuan en otras vidas y otros
cuerpos porque somos seres que existimos eny en-
tre vinculos; en tercer lugar, la aceptacion de lo tragi-
co como parte de la vida, del sufrimiento, del riesgo,
de la muerte; en cuarto lugar, senala lo dionisiaco
como parte de la existencia, que es una existencia
conectada con el otro a través del disfrute, de lo eré-
tico, de la fusion con el otro, del exceso, del derro-
che; en ultimo lugar, plantea el juego con la ley como
un desvio, un gesto de desercion.

235


https://dx.doi.org/10.5209/ashf.98661
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:myriamrdr%40fsof.uned.es?subject=
https://orcid.org/0000-0003-1178-9628

236

Creer en este mundo', como sugiere la cita recu-
perada por Fernandez-Savater: «es la voz, la belleza,
la calma de otro mundo aqui en la tierra», consiste en
desprenderse de la posicion de victimay de la critica
victimista que «no quiere cambiar realmente nada»
(p. 81), sino que goza del sefalamiento sin solucion;
implica poner atenciéon en no caer en el resentimien-
to que inmoviliza y produce sujetos sin agencia mas
que de destruccion. Creer en este mundo no con-
quistandolo, ni dominandolo, ni controlandolo (impo-
niendo un orden dominante cerrado), sino a través
de la escucha y la atencion que despliegan y abren
las posibilidades propias de la materia. Creer en este
mundo es un asunto de abrir y educar la sensibilidad
a través del cuerpo.

Se trata, pues, de pensar la transformacion no
solo desde lo macro o desde lo molar —en términos
deleuzianos—, sino también desde lo micro o des-
de lo molecular, desde el cuerpo, la subjetividad y
el deseo. La transformacion social, como apunta el
autor, «debe alcanzar las capas profundas del ser
humano» (p. 91), dado que todo lo sdlido se desva-
nece en el aire y las logicas propias de un sistema'y
estructura de produccion y gestion econdémicas se
han convertido en una racionalidad, una axiologia y
sistema de afectos concretos. Estas, como indica el
autor, presuponen y predisponen un tipo de cuerpo
insatisfecho constantemente.

Asi pues, ;Como liberar el cuerpo, el deseo, la
sensibilidad de las estructuras que lo asfixian, repri-
men y agotan en una busqueda constante de algo
que nunca termina de llegar? Amador Fernandez-
Savater apunta, de la mano de Marcuse, a la nece-
sidad de liberar Eros. Primero como protesta contra
las lIogicas de productividad y de instrumentalizacion
de la vida y segundo como afirmacién de una forma
diferente de relacionarse con el mundo y los otros.
Jorge Aleman, en la entrevista que recoge el texto y
siguiendo la estela del autor, sefiala el amory el per-
don como las dos grandes cuestiones para ello.

Lo que se propone en el texto es cierta fuga,
cierta desercion, desobediencia de lo establecido
como norma que domina otras formas de vida, otros
cuerpos, provocando malestar generalizado, cuer-
pos rotos. Esto es, abrir nuevos posibles —como di-
ria Deleuze: «dadme posibles o0 me ahogo»—. Pero
¢$COMO pensar praxis politicas que sean capaces de
abrir nuevos posibles? Creo, la clave para alumbrar

Sara Forja, en su trabajo de fin de master, retoma la idea que
expresa Deleuze en una entrevista con Toni Negri: «creer en
el mundo es lo que nos falta». Forja titula a su investigacion:
«Creer en este mundoy, siendo el articulo «este» central para
entender la necesidad de pensar en el ahora y en la transfor-
macion del presente desde la fe y la esperanza (Sara Forja,
"Creer en este mundo. La relaciéon entre fe y creencia en el
pensamiento de Kierkegaard y Deleuze", Trabajo de Fin de
master inédito (UNED, 2025)).

Resefas. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 235-236

algun tipo de praxis politica que se desprenda del tex-
to se encuentra en la entrevista a Jon Beasley-Murray:
«creo que debemos pensar la politica, no tanto como
mision de educar a los demas y explicarles las cosas
coémo son, sino como el arte de facilitar encuentros
y formar habitos que construyan cuerpos colectivos
mas potentes» (p.150). Esto, como bien apunta Achille
Mbembe en la entrevista que realiza el autor, no pasa
por renunciar a la presencia en las instituciones o el
Estado, sino en «forzarlo a mutar nuevamente en un
organo de defensa del bien comun» (p.170).

Aquello que podria generar mas dudas alrededor
del texto presente es que de esta praxis politica que
parece esbozarse se pueda acabar en la afirmacion
de Franco Bifo Berardi, que leemos en la entrevista,
«se puede fundar una politica sobre la idea de que
no hay reglas, solo las reglas que decidimos de ma-
nera afectiva, erdtica [...] siempre redefinible» (p.196).
El problema que podemos encontrar es que sin de-
marcaciones de algun tipo consensuadas colectiva
y temporalmente —siempre sujetas a redefinicion,
debate y actualizacién— no puede existir una comu-
nidad estable. Para poder atender el malestar ge-
nerado en los cuerpos por el capitalismo y tratar de
crear e imaginar otros posibles, necesitamos pensar
también la comunidad como estructura y organiza-
cion. La solucién ultima no puede ser la desercion o
una situacion eterna de resistencia, dado que nadie
desea vivir eternamente desertando o resistiendo.
Ademas, como dice Jorge Aleman: «el problema
con la desercion es [...] [que] no hay afuera» (p. 206).
Entonces, «abrir y sostener otros mundos aquiy aho-
ra: otros modos de relacion con el trabajo, el cuerpo,
el lenguaje, la tierra, la ciudad, el nosotros» (p.119), es
pensar sobre todo el modo de articular ese nosotros,
cOmo organizarnos comunitariamente.

La unica alternativa ante el malestar generado
por el capitalismo no puede ser la de resistir o de-
sertar. Necesitamos pensar herramientas politicas
y una praxis politica concreta que nos sirva para
actuar en el aqui y el ahora —aunque se mantenga
siempre mirando hacia un horizonte mas amplio y
emancipador—. Necesitamos pensar la comunidad
no desde su ser sino desde su modo, no desde el
qué sino desde el como. Porgue solo colectivamente
podemos pensar, articular y organizar nuevas rela-
ciones o formas de trabajo, de cuerpos, de tierra, de
ciudades, de deseos, de lenguas.





