
23An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 23-32

Los presupuestos reflexivos del 
conocimiento de la naturaleza en Kant

https://dx.doi.org/10.5209/ashf.102544� Recibido: 01/05/2025 • Aceptado: 04/08/2025

Resumen: Este artículo examina el valor epistémico de los presupuestos reflexivos en la epistemología 
kantiana, especialmente en relación con la investigación de la naturaleza. A partir de los límites de la 
Deducción Trascendental, se argumenta que el conocimiento empírico requiere no solo la aplicación 
de categorías puras, sino también de conceptos empíricos, cuya posibilidad está condicionada por una 
presuposición de unidad sistemática en la naturaleza. Dicha unidad no puede demostrarse, pero debe 
asumirse como un principio regulativo que orienta el juicio reflexionante. Esta presuposición se justifica 
bajo la forma de una “creencia doctrinal”, en el marco del dar por verdadero kantiano: un asentimiento 
subjetivamente suficiente pero objetivamente insuficiente. El texto concluye que estas creencias no 
constituyen conocimiento en sentido estricto, pero tampoco pueden reducirse a meras opiniones, pues 
son condiciones trascendentales necesarias para la articulación coherente de la experiencia empírica y el 
progreso del conocimiento científico.
Palabras clave: Kant; conocimiento empírico; presupuestos reflexivos; creencia doctrinal; concordancia a 
fines.

ENG Reflective requirements in the 
knowledge of nature in Kant

Abstract : This article analyzes the epistemic value of reflective presuppositions in Kant’s 
epistemology, particularly regarding the investigation of nature. Starting from the limits of the 
Transcendental Deduction, it argues that empirical knowledge requires not only the application of 
pure categories but also empirical concepts, whose use presupposes a systematic unity in nature. 
This unity cannot be proven but must be assumed as a regulative principle guiding reflective judgment. 
Such a presupposition is justified through Kant’s notion of “doctrinal belief”: a form of assent that is 
subjectively sufficient though objectively insufficient. The article concludes that, while these beliefs do 
not constitute knowledge in the strict sense, they should not be reduced to mere opinion. Rather, they 
are necessary transcendental conditions for the coherent articulation of empirical experience and the 
advancement of scientific knowledge.
Keywords: Kant; empirical knowledge; reflective presuppositions; doctrinal belief; purposiveness

Sumario: 1. Introducción. 2. Conocimiento y reflexión. 3. Dar por verdadero, creencia y saber. 4. Conclusión. 
Referencias.

Cómo citar: Reyna Fortes, R. (2026). Los presupuestos reflexivos del conocimiento de la naturaleza en Kant. 
Anales del Seminario de Historia de la Filosofía, 43 (1), 23-32.

Anales del Seminario de Historia de la Filosofía
e-ISSN 0211-2337

E ST U D I OS

Rafael Reyna Fortes
Universidad de Málaga   

https://dx.doi.org/10.5209/ashf.98661
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:rreyna%40uma.es?subject=
https://orcid.org/0000-0001-7115-8233


24 Reyna Fortes, R. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 23-32

1. Introducción
En este trabajo1, pretendo exponer el valor epistémico 
que Kant concede a los presupuestos reflexivos del 
conocimiento de la naturaleza. Por valor epistémico 
entiendo no solamente la utilidad que traen consigo 
tales presupuestos, sino, más bien, el tipo de asenti-
miento que merecen no solo ellos, sino, en particular, 
el tipo de argumentación que podemos alcanzar por 
medio de ellos. En primer lugar, sin embargo, trataré de 
exponer los límites de la Deducción Trascendental de 
las Categorías (DT), es decir, trataré de mostrar qué es 
lo ella demuestra y, más importante aún, que es lo que 
ni demuestra ni pretende demostrar. A continuación, 
mostraré el papel que juega la reflexión en el conoci-
miento de la naturaleza y, en particular, en el empleo 
de conceptos empíricos sobre el tejido fenoménico. 
En último lugar, profundizando en la doctrina kantiana 
del asentimiento (Fürwahrhalten), defenderé que es la 
creencia y, en particular, la creencia doctrinal la que me-
jor se adecúa a este tipo de presupuestos reflexivos.

2. Conocimiento y reflexión
Como es sabido, la DT tiene como objetivo examinar 
la presunta validez universal de los juicios sintéticos 
a priori2. Se trata, en efecto, de afirmaciones que, 
por ser sintéticas, amplían nuestro conocimiento y 
cuya validez, por ser a priori, se extiende sobre todo 
objeto de experiencia posible. La razón por la que 
tales juicios gozan de dicha validez universal no es 
otra que la de que ellos expresan la unidad de toda 
posible síntesis de la diversidad dada a la intuición. 
Dicho de otro modo, para toda diversidad dada en la 
intuición hay una ley que permite unificar dicha diver-
sidad formando así la unidad de una experiencia. Si 
se logra expresar esa ley en un juicio, este valdrá, en 
efecto, para todo objeto de experiencia posible.

Este hallazgo alcanzado por Kant en DT se ha 
(mal)interpretado a menudo como si Kant estuviese 
queriendo con ello decir que somos capaces de co-
nocer objetos con independencia de la experiencia, 
es decir, como si los juicios sintéticos a priori fuesen, 
después de todo, a posteriori; por tanto, como si ta-
les juicios nos dijesen algo de los objetos concretos 
de cada experiencia particular y no solamente de la 
experiencia posible. Sin embargo, el juicio “a toda 
causa le sigue un efecto según una ley universal” 
vale, sí, para toda experiencia posible, pero de ahí es 
imposible derivar el menor conocimiento acerca de 
por qué, por ejemplo, cuando el sol ilumina la piedra, 
esta se calienta. En palabras del propio Kant:

1	 Este trabajo ha sido redactado bajo el marco de dos proyec-
tos «Esquematismo, teoría de las categorías y mereología 
en la filosofía kantiana: una perspectiva fenomenológico-
hermenéutica» PID2020-115142GA-I00 y, por otro lado, 
«Edición y traducción al español de las Críticas de Imma-
nuel Kant» PID2022-142190NB-I00 financiado por MCIN/ 
AEI/10.13039/501100011033/ y por FEDER Una manera de 
hacer Europa. Las abreviaturas empleadas para las obras de 
Kant corresponden a lo que es habitual dentro de la investi-
gación especializada en Kant. Las referencias bibliográficas 
a la obra Kant se han realizado de acuerdo con lo que es 
habitual en la literatura especializada sobre Kant. Todas las 
traducciones de la bibliografía secundaria son mías.

2	 Para una reconstrucción histórica de esta cuestión, cfr. Alli-
son, Henry E. 2015. Kant’s Transcendental Deduction: An 
Analytical-Historical Commentary. Oxford: Oxford University 
Press, 164-97.

“No podemos pensar ningún objeto, si no es 
mediante las categorías; no podemos cono-
cer ningún objeto pensado, si no es mediante 
intuiciones que correspondan a aquellos con-
ceptos. Ahora bien, todas nuestras intuiciones 
son sensibles, y ese conocimiento, en la medi-
da en que el objeto de él es dado, es empírico. 
Pero el conocimiento empírico es experiencia. 
En consecuencia, no es posible para nosotros 
ningún conocimiento a priori, a no ser única-
mente de objetos de una experiencia posible”3

Un juicio sintético a posteriori se acredita, en 
efecto, en la intuición correspondiente, no así un 
juicio sintético a priori, pues este no se refiere a un 
objeto particular dado, sino a la posibilidad de la ex-
periencia solo en virtud de la cual todo objeto parti-
cular puede ser conocido4. Así, podemos decir que 
los juicios sintéticos a priori tienen validez para todo 
objeto de experiencia posible, pero solo para ellos. 
Pecaríamos de dogmatismo si, ahora, pretendiéra-
mos hacer valer tales juicios como un conocimiento 
objetivo y quisiésemos derivar de ellos un conoci-
miento de la naturaleza5.

Si quisiésemos dar con las condiciones de po-
sibilidad de toda experiencia, no posible y general, 
sino particular y concreta, tendríamos que buscar 
las condiciones empíricas que hacen posible esta 
o aquella experiencia concreta. El tratamiento, sin 
embargo, de los principios que rigen en este ám-
bito no se encuentra en la KrV, sino en KU y, más 
en particular, en la Introducción. La DT explica, en 
efecto, la conformidad de todo objeto dado en la in-
tuición con las categorías, pues estas no son otra 
cosa que la unidad de toda posible síntesis del ma-
terial sensible dado a la intuición en general. Dicho 
de otro modo, sea lo que sea que cae a la intuición, 
ello habrá de poder ser pensado por medio de las 
categorías. Ahora bien, no ocurre lo mismo con los 
conceptos empíricos, aunque ellos sean necesa-
rios para explicar la posibilidad de la experiencia, 
no general, sino particular.

En su trabajo, Kant on Beauty and Biology, Rachel 
Zuckert ha expresado esta misma circunstancia se-
ñalando que, en efecto, las condiciones de posibili-
dad de la experiencia delineadas en la DT no son, sin 
embargo, condiciones suficientes del conocimiento 
empírico, pues “no nos proveen de un conocimiento 
de lo dado, del carácter particular de los objetos”6. 
Y es que es de capital importancia tener presente la 
distinción kantiana entre conocimiento puro y empí-
rico. En KrV, B-2, Kant apunta a esta misma diferen-
cia cuando señala que

3	 KrV, B 165-6.
4	 A menudo se acentúa demasiado la función de los juicios 

sintéticos a priori en la KrV, deformando así los resultados 
de esta. Autores como La Rocca, sin embargo, apuntan a la 
necesidad de enfatizar la relevancia de los sintéticos a pos-
teriori a la hora de dar una visión de conjunto de la obra kan-
tiana, cfr. La Rocca, 2004. “How Are Synthetic A Posteriori 
Judgments Possible? The Conditions and Process of Empiri-
cal Knowledge in Kant.” Quaestio 4: 265–293.

5	 “Las leyes particulares, por concernir a fenómenos empíri-
camente determinados, no pueden deducirse enteramente 
de ellas [leyes de una naturaleza en general], aunque están 
todas, sujetas a aquéllas” KrV, B165.

6	 Zuckert, Rachel. 2007. Kant on Beauty and Biology. Cambrid-
ge: Cambridge University Press, 12.



25Reyna Fortes, R. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 23-32

“de alguien que socavase los cimientos de su 
casa, se dice que pudo haber sabido a priori 
que ella se vendría abajo; pues decir, no preci-
saba de la experiencia de que efectivamente 
cayera. Pero tampoco podía saber esto en-
teramente a priori. Pues que los cuerpos son 
pesados, y que caen cuando se les sustrae el 
apoyo, esto tendría que haberlo sabido antes, 
por experiencia”7.

El conocimiento empírico supone, pues, la apli-
cación del marco categorial sobre una diversidad 
sensible dada, pero, a su vez, esto involucra nece-
sariamente la presencia de conceptos empíricos8. 
Es decir, la aplicación de la categoría sobre la di-
versidad sensible de la intuición por sí sola no nos 
proporciona conocimiento empírico, pues no nos 
ofrece conocimiento de un objeto particular dado, 
sino solamente de las condiciones a las que dicho 
objeto deberá plegarse. El juicio que obtendríamos 
de la aplicación de la categoría sobre la diversidad 
en general, sería, más bien, un juicio sintético a priori, 
un juicio, en definitiva, del tipo “toda causa implica 
un efecto de acuerdo con una ley universal”. El cono-
cimiento empírico, en cambio, ha de ser expresado 
en juicios sintéticos a posteriori, esto es, juicios que 
involucran necesariamente conceptos empíricos9 
tales como “piedra” “calor” …etc.

En definitiva, sin una serie de conceptos empí-
ricos que permita subsumir la diversidad dada en la 
intuición no es posible explicar la posibilidad del co-
nocimiento empírico. Esto, claro está, no significa que 
la DT sea un artefacto inútil, sino, más bien, que ella 
misma está limitada a las condiciones de posibilidad 
de la experiencia con el fin de explicar cómo son po-
sibles los juicios sintéticos a priori. A este abanico de 
condiciones de posibilidad a las que, en efecto, ha de 
plegarse todo conocimiento empírico posible, han 
de añadírsele la aplicación de conceptos empíricos, 
pues es solo en virtud de ellos que nos es posible reu-
nir la diversidad dada en el marco categorial10.

7	 KrV, B-2.
8	 Acerca del papel de los conceptos empíricos en la síntesis 

categorial, cfr. Reyna, Rafael. 2021. Unidad conceptual y sín-
tesis objetiva en Kant: Un estudio sobre la función de los con-
ceptos empíricos en la producción de conocimiento. Hildes-
heim/Zürich/New York: Georg Olms Verlag, 109-43 y Reyna, 
Rafael. 2021. “El papel de los juicios de percepción y de los 
conceptos empíricos en la síntesis categorial.” Logos. Ana-
les del Seminario de Metafísica 54 (1): 175–192.

9	 Para un profundo examen de la peculiaridad de los concep-
tos empíricos, así como de su aplicación y obtención, cfr. 
Prien, Bernd. 2006. Kants Logik der Begriffe: Die Begriffsle-
hre der formalen und transzendentalen Logik Kants. Berlin/
New York: Walter de Gruyter. Brum Torres, J. C. 2016. “Notes 
on the Kantian Concept of ‘Empirical Concept.’” en Kant’s 
Lectures/Kants Vorlesungen, editado por B. Dörflinger, C. 
La Rocca, R. Louden, and U. Rancan de Azevedo Marques, 
73–90. Berlin/New York: Walter de Gruyter. 73-90 y, Vanzo, 
Alberto. 2012. Kant e la formazione dei concetti. Trento: Pub-
blicazioni di Verifiche. 82-92.

10	 Para un examen más preciso del papel de los conceptos em-
píricos en este punto, cfr. Reyna, Rafael. 2021. Unidad con-
ceptual y síntesis objetiva en Kant: Un estudio sobre la función 
de los conceptos empíricos en la producción de conocimien-
to. Hildesheim/Zürich/New York: Georg Olms Verlag, 104-13, 
Reyna, Rafael. 2021. “El papel de los juicios de percepción y 
de los conceptos empíricos en la síntesis categorial.” Logos. 
Anales del Seminario de Metafísica 54 (1), 175-92.

Para examinar este punto es necesario recurrir 
al parágrafo 4 de la primera introducción de la KU, 
titulado “De la experiencia como un sistema para el 
Juicio”. Dicho pasaje comienza precisamente infor-
mando sobre lo alcanzado en KrV. Allí, en efecto, se 
llegó a establecer “que la entera naturaleza, como el 
conjunto de todos los objetos de la experiencia, cons-
tituye un sistema con arreglo a leyes trascendentales, 
a saber, aquellas que el entendimiento mismo da a 
priori” (EEKU, AA:20, 208). Estas leyes son, al mismo 
tiempo, las reglas a las que obedece necesariamen-
te toda síntesis del material sensible en la medida en 
que dicho material lo constituyen los fenómenos. Con 
otras palabras, tales “leyes no existen en los fenóme-
nos, sino sólo relativamente al sujeto al que los fenó-
menos son inherentes, en la medida en que él tiene 
entendimiento, así como los fenómenos no existen en 
sí, sino sólo relativamente al mismo ser, en la medida 
en que tiene sentidos” (KrV, B-164). Así entendida, la 
naturaleza no es otra cosa que el conjunto de leyes 
que hacen posible la unificación de los fenómenos y 
que conforma un singulare tantum, pues tal “concep-
to formal de la naturaleza no se refiere a los objetos 
particulares […] sino, más bien, sólo a la adecuación 
a leyes a priori que determina su existencia de modo 
necesario” (Vigo, 2015:178-9).

Esta natura formaliter spectata –como la bautiza 
Kant– se opone a una consideración material de la 
naturaleza, es decir, a una natura materialiter spec-
tata. Con esta última, Kant hace referencia, no a la 
necesaria adecuación de los fenómenos a las leyes 
del entendimiento, sino, más bien, al conjunto de los 
juicios sintéticos a posteriori, o lo que es lo mismo, 
al conjunto del conocimiento empírico. Entre ambas 
consideraciones de la naturaleza ha de haber, sin 
duda, una conformidad y, por cierto, la misma que 
habrá de encontrarse entre los juicios sintéticos a 
priori y los sintéticos a posteriori, a saber: la natu-
ra formaliter spectata conforma, digámoslo así, el 
sistema en el que se insertan cada uno de los co-
nocimientos empíricos concretos constituyendo la 
natura materialiter spectata. Tal conformidad es ex-
presada por Kant, a renglón seguido del texto citado 
de EEKU, cuando señala que:

“precisamente por ello [porque la naturaleza 
constituye un sistema con arreglo a leyes tras-
cendentales], la experiencia, de la misma ma-
nera en que es posible en general considerada 
objetivamente, tiene que constituir también (en 
la idea) un sistema de conocimientos empíricos 
posibles, con arreglo a leyes tanto universales 
como particulares, pues eso exige la unidad de 
la naturaleza con arreglo a un principio del enla-
ce completo (durchgängigen) de todo lo que está 
contenido en este conjunto de los fenómenos”11

Esto supone, sin duda, un paso más con respecto 
a la DT, pues en ella, digamos, solo se explicaba la 
posibilidad de la natura formaliter spectata, pero bien 
pudiera haber sido el caso de que este acervo de 
condiciones jamás pudiera haber encontrado unidad 
en los fenómenos. En efecto, pudiera ser el caso de 
que la unidad que buscamos en la naturaleza apo-
yados en las categorías no diese, sin embargo, con 

11	 EEKU, AA:20, 208.



26 Reyna Fortes, R. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 23-32

unidad empírica alguna en los fenómenos12. Dicho 
de otro modo, que la naturaleza, entendida formal-
mente, está de acuerdo con el entendimiento es 
cosa obvia, pero que, de hecho, la diversidad dada 
en los fenómenos mismos se pliegue efectivamen-
te a las exigencias que plantea dicha consideración 
formal de la naturaleza es algo a lo que la DT no res-
ponde, ni tampoco pretende responder.

Para dar una respuesta a esta conformidad de 
la naturaleza a la unidad legal que el entendimiento 
exige también hay ciertos principios a priori de cuya 
peculiaridad paso a ocuparme ahora. A tenor de lo 
dicho, lo primero que cabe destacar es que tales 
principios se ocupan, digamos, de pensar lo particu-
lar, es decir, de buscar unidad en lo empírico. El or-
den legal que conforman las categorías no establece 
nada con respecto a esto, es decir, no nos permite 
dar, por ejemplo, con la causa de un determinado 
efecto, sino que solo nos muestra que para un efecto 
dado debe haber, en efecto, una causa. Respecto de 
esto último señala Kant lo siguiente:

“Unidad en la naturaleza en tiempo y espacio 
y unidad de la experiencia posible para noso-
tros son una y la misma cosa, porque la natu-
raleza es un conjunto de meros fenómenos 
(especies de representación) que únicamente 
pueden tener su realidad objetiva en la expe-
riencia, que, a su vez, si se piensa como un 
sistema (como ha de suceder), tiene que ser-
lo incluso con arreglo a leyes empíricas. Por 
lo tanto, es una presuposición trascendental 
subjetivamente necesaria que aquella preo-
cupante divergencia ilimitada de las leyes em-
píricas y heterogeneidad de las formas natura-
les no convenga a la naturaleza, sino que esta 
más bien se adecue a una experiencia por la 
afinidad de las leyes particulares bajo las más 
universales como un sistema empírico”13

Puesto en otros términos: que la experiencia 
tenga lugar de acuerdo con las categorías es algo 
necesario, pero el que las leyes particulares descu-
biertas en la experiencia conformen ahora, a su vez, 
un sistema, eso es algo que únicamente debemos 
presuponer en la investigación de la naturaleza. Esto 
es, de lo que se trata ahora es de que para hacer po-
sible la experiencia no solo precisamos las catego-
rías, sino también ciertos principios que vehiculan la 

12	 Se trata, pues, de pensar la unidad de la natura formaliter 
spectata, por un lado, y la materialiter spectata, por otro. 
Puesto que la segunda resulta siempre una concreción de la 
primera, podríamos, en efecto, suponer que es absurdo pen-
sar en una posible discordancia entre ambas. Sin embargo, 
resulta pensable la posibilidad de que, por ejemplo, ande-
mos tras la búsqueda de una causa para un efecto dado y lo 
hagamos echando mano de criterios empíricos que, como 
tales, mantienen correspondencia con el entramado catego-
rial. Esa búsqueda podría quedar defraudada en el momento 
en que esos criterios empíricos no nos brinden un conoci-
miento efectivo de la naturaleza, es decir, que la variedad 
empírica sea tan exuberante que sea imposible reconducirla 
a los requerimientos empíricos que buscamos en la natura-
leza. En definitiva, no se trata de la cuestión sobre si hay o no 
objetos que no sean pensados por medio de las categorías, 
eso es el objetivo de la DT. Se trata de si el orden de lo empí-
rico que exigimos en los fenómenos lo encontramos cuando 
investigamos la unidad empírica de ellos.

13	 EEKU, AA:20, 208.

aplicación de conceptos, no puros, sino empíricos. 
Autores como Ido Geiger14 han planteado un proble-
ma en este punto de la argumentación kantiana y es 
que no parece haber, de entrada, nada que permita 
inferir una cosa de la otra, es decir, que permita pa-
sar del orden prescrito por las categorías a la natu-
raleza al orden empírico. De acuerdo con este autor:

“Kant no nos dice ni por qué la experiencia 
debe tomar la forma que él sostiene ni por qué 
debe asumirse el que ella posea esta estructu-
ra [jerárquica], [asunción] que sirve como prin-
cipio a priori que guía al juicio reflexionante”15

Existen, sin embargo, razones para explicar este 
aparente non sequitur. Quizás la más relevante de to-
das, y que el propio Geiger sugiere, sea la que podemos 
advertir en el Apéndice de la Dialéctica Trascendental. 
Allí, Kant muestra cómo esta exigencia de unidad entre 
las leyes empíricas a la que obedece la naturaleza tiene 
su origen en la razón. Esta, por seguir el ejemplo del 
propio Kant, nos conmina a buscar un concepto gene-
ral de fuerza del que pueda derivarse todo otro tipo de 
fuerza. Este concepto de fuerza, digamos, originaria y 
fundamental tiene, sin duda, su eco en la filosofía lei-
bniciana. Toda interacción causal está posibilitada por 
una fuerza16, de modo que, si no hay fuerza, no hay, en 
general, interacción alguna posible. Ocurre, sin embar-
go, que para que una fuerza se libere, es necesaria la 
presencia de, al menos, dos cuerpos. Además, en fun-
ción del tipo de fuerza, la situación relativa de dichos 
cuerpos en el espacio, así como el tiempo en que un 
cuerpo imprima una fuerza sobre el otro, conforman 
aspectos de relevancia para explicar dicha interacción 
causal. Por tanto, si aceptamos que sin fuerza no hay 
interacción alguna posible, pero que, para que haya 
fuerza, tiene que haber cuerpos y estos, a su vez, han 
de estar en un espacio y un tiempo determinados17, si 
aceptamos –digo– todo esto, tenemos que reconocer 
que no es posible la aplicación de una categoría sin el 
empleo de conceptos empíricos como lo son precisa-
mente los de cuerpo o fuerza, así como también con-
ceptos como el de espacio y tiempo.

Así, pues, en un primer momento, podemos 
constatar que “los diversos fenómenos de una mis-
ma sustancia muestran, a primera vista, tanta he-
terogeneidad, que al comienzo debe suponer casi 
tantas y tan variadas fuerzas de ella, como efectos 

14	 Geiger, Ido. 2021. Kant and the Claims of the Empirical World. 
Cambridge: Cambridge University Press, 32.

15	 Geiger, Ido. 2021. Kant and the Claims of the Empirical World. 
Cambridge: Cambridge University Press, 32.

16	 Para una consideración sobre la importancia del concepto 
de fuerza en la doctrina kantiana de la causalidad, cfr. Wat-
kins, Eric. 2005. Kant’s Metaphysics of Causality. Cambridge: 
Cambridge University Press 268-72.

17	 Ya en Prolegómenos apunta Kant al papel que juega el tiem-
po en la interacción causal cuando señala que “si un cuerpo 
es iluminado por el sol el tiempo suficiente (lange gnug), se 
calienta” Prol, AA: 04, 312. Con esta cláusula se añade un as-
pecto importante al modelo de interacción causal propuesto 
por Kant, pues por medio de ella se apunta a la necesaria 
presencia de criterios intuitivos que explican y hacen posible 
la producción del efecto. No basta, pues, con la iluminación 
del sol, sino que tanto el cuerpo que la recibe como el tiempo 
que dura esa misma duración constituyen aspectos esencia-
les en la determinación causal, cfr. Enskat, Rainer. 2015. “Ein-
leitung: Kants Paradoxie der Erfahrung.” en Kants Theorie der 
Erfahrung, editado por R. Enskat, 9–46. Berlin/Boston: Walter 
de Gruyter, 30-6.



27Reyna Fortes, R. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 23-32

se presentan”18. Tras constatar esta diversidad, “una 
máxima lógica manda”19 comparar las distintas ma-
nifestaciones para descubrir “la identidad oculta”20. 
Con este procedimiento21, podemos alcanzar la idea, 
sin duda, de una única fuerza de la que se derivan to-
das las demás. Sin embargo, la aproximación a esta 
idea es, precisamente por tratarse de una idea, asin-
tótica, pues no tiene correlato sensible alguno. El ori-
gen, pues, de dicha idea no se encuentra tanto en la 
observación de identidades ocultas, y siempre par-
ciales, entre las fuerzas, como en el principio lógico 
de la razón que exige que se realice dicha unidad22.

Ahora bien, por extraño y paradójico que resul-
te, esa exigencia de unidad en la investigación de la 
naturaleza encuentra su eco en la concordancia de 
la naturaleza. En consecuencia, “se dice que la na-
turaleza misma de las cosas ofrece material para la 
unidad racional, y que la aparente infinita diversidad 
no debiera impedirnos sospechar, tras ella, unidad 
de las propiedades fundamentales”23. Es decir, el 
programa impuesto por la razón de buscar unidad 
entre las distintas manifestaciones contribuye a un 
conocimiento cada vez más profundo y amplio de 
la naturaleza. Parecería, pues, posible, de alguna 
manera, que la potencialmente infinita diversidad 
de formas que encontramos en la naturaleza pue-
de ser, después de todo, reducida a unidades cada 
vez más abarcantes hasta alcanzar una única fuerza 
fundamental. En este tramo de la KrV, Kant, como es 
sabido, insiste en que esto no es sino un espejismo 
de la razón. Que debamos buscar, en beneficio de 
la experiencia, unidades ocultas en los fenómenos 
es una cosa, pero que, de hecho, podemos llegar a 
una identidad fundamental tal de la que pudiéramos 
derivar toda manifestación es otra cosa muy distinta.

Sin embargo, esta máxima lógica de la razón, este 
principio, no de la naturaleza, sino de su investigación 
actúa como un presupuesto fundamental con respecto 
al contenido, no a la forma. Este presupuesto trascen-
dental apunta a que “en el múltiple de la experiencia 
posible necesariamente se presupone homogeneidad 
(…) porque sin ella no serían posibles los conceptos 
empíricos, y por tanto, no sería posible experiencia 

18	 KrV, A 648-9/B 676-7.
19	 KrV A 649/B 677.
20	 KrV A 649/B 677.
21	 Es necesario poner de relieve que, por mor de la brevedad, 

estoy tratando solo un aspecto de este procedimiento. El 
primer principio, efectivamente, trata de buscar conceptos 
siempre más abarcantes, pero, luego, existen otros dos mo-
mentos: el de la especificación y el de la continuidad de las 
formas. De acuerdo con el primero de estos dos, se trata de 
buscar las diferencias existentes entre miembros del mis-
mo género, como es el caso de la diferencia existente entre 
las tierras absorbentes que pueden ser calcáreas o muriá-
ticas, cfr. KrV A 657/B 685. El tercero de estos principios, 
el de continuidad, establece que todas las especies están 
“emparentadas entre sí, porque todas ellas proceden de 
un único género” KrV A 657/B 685. Para un examen de esta 
cuestión en relación con el modelo kantiano de causalidad, 
cfr. Reyna, Rafael. 2022. “La ley de continuidad del cambio (A 
209/B 254) y la lex continuum formarum como máxima de la 
reflexión.” en Sobre el problema del continuo en la filosofía de 
Immanuel Kant, editado por A. Jiménez and J. Pérez de Tu-
dela, 137–166. Barcelona: Herder, 137-66. Para una ampliación 
general de esta cuestión, cfr. Mudroch, Vilem. 2010. Kants 
Theorie der physikalischen Gesetze. Berlin/New York: Walter 
de Gruyter, 44 y ss.

22	 Cfr. KrV A 649/B 677.
23	 KrV A 652/B 680.

alguna”24. Así, pues, investigar la naturaleza significa 
reducir la diversidad de sus manifestaciones bajo con-
ceptos empíricos cada vez más abarcantes. Ahora 
bien, es esta una exigencia que la razón plantea al in-
vestigador de la naturaleza, pero que podría quedar, sin 
duda, defraudada por la propia naturaleza, de modo 
que “la ley lógica de los géneros no tendría lugar, ni ha-
bría tampoco concepto alguno de género […] ni siquie-
ra, tampoco, entendimiento alguno, ya que él se ocupa 
solamente de ellos”25. Resulta, no obstante, notabilísi-
mo que, aun pudiendo serle a la naturaleza misma to-
talmente ajena esta exigencia unificadora de la razón, 
sin embargo, la naturaleza se pliega constantemente a 
lo que la razón exige encontrar en ella.

La sistematicidad de las formas particulares exi-
gida por la razón es, en efecto, contingente a la natu-
raleza misma, pues bien podría ella no obedecer ante 
tal exigencia. Sin embargo, el investigador de la natu-
raleza tiene éxito cuando presupone que la naturaleza 
misma está dispuesta de modo sistemático, como si 
hubiese sido hecha a pedido del entendimiento. La 
razón de esta contingencia está, sin duda, en que ese 
orden concordante con las exigencias de la razón no 
puede tener su origen en el entendimiento mismo, sino 
fuera de él, en la naturaleza. Para poder dar cuenta del 
hecho de que la naturaleza se pliega todo el tiempo a 
dichos requerimientos es preciso haberle atribuido ya 
un orden, que, como tal, implica la idea de que tiene 
que haber, del otro lado de la naturaleza, algún tipo de 
agente racional que la haya dispuesto para que poda-
mos conocerla con nuestros conceptos. Ahora bien, 
hay aquí dos niveles de la reflexión kantiana que consi-
dero necesario retener. Por un lado, en un primer nivel, 
encontramos la atribución de orden a la naturaleza26 y, 
por otro, la asunción de una inteligencia ordenadora, 
más allá de la naturaleza, a la que le debemos dicho 
orden. Aunque, claro está, hay cierta conexión entre 
las dos cosas, considero necesario marcar la diferen-
cia entre ambos momentos, digamos, de la reflexión, 
ya que la atribución de orden a la naturaleza no ocurre 
necesariamente de forma expresa, sino que tiene lugar 
ya allí donde se hace uso de ciertas fórmulas como: “la 
naturaleza toma el camino más corto” o “no da saltos 
en la diversidad de sus formas”27 entre otras.

24	 KrV, A 656/B 684.
25	 KrV, A 653-4/B 683-4.
26	 La atribución de este orden se puede explicar por referencia 

a dos fenómenos: uno es el del sentimiento de placer y otro 
el de la conformidad de la naturaleza a lo que la razón le pide. 
En el primer caso, podríamos encontrar otro momento de la 
reflexión independiente de los otros dos. En ese momento, la 
reflexión no produce un conocimiento objetivo, sino que su 
juego libre libera esa particular vivificación del espíritu que 
Kant da en llamar sentimiento de placer. Para un análisis de 
los presupuestos de esta prestación reflexiva, cfr. La Rocca, 
Claudio. 2003. Soggetto e mondo: Studi su Kant. Venezia: 
Marsilio. 245-62, Vigo, Alejandro. 2019. “Reflektierte Wahr-
nehmung” en Reflexion, Gefühl, Identität im Anschluss an 
Kant, editado por A. M. González and A. Vigo, 105–118. Berlin: 
Duncker & Humblot.105-18, Wieland, Wolfgang. 2007. “Die 
Lust im Erkennen” en Kant in der Gegenwart, editado por J. 
Stolzenberg, 291–316. Berlin/New York: Walter de Gruyter. 
291-316, Reyna, Rafael. 2024. “Universalidad subjetiva y ob-
jetiva: Una mirada a los Prolegómenos desde la Crítica de la 
facultad de juzgar.” Con-Textos Kantianos: International Jour-
nal of Philosophy 20: 269–280 y Berger, Larissa. 2022. Kants 
Philosophie des Schönen: Eine kommentarische Interpreta-
tion zu den §§ 1–22 der Kritik der Urteilskraft. Baden-Baden: 
Karl Alber Verlag, 625-57.

27	 EEKU, AA:20, 15.



28 Reyna Fortes, R. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 23-32

Por todo ello, al principio que emplea la reflexión para 
investigar la naturaleza y que se expresa en las máximas 
que acabo de mencionar Kant lo llama principio de la 
concordancia a fines28 (Zweckmässigkeit). Se dice en-
tonces de la naturaleza que es concordante a fines en 
la medida en que debemos pensarla como dispuesta 
por una inteligencia ordenadora, un arquitecto del mun-
do; como si este la hubiese hecho para que nosotros la 
conozcamos con los conceptos que también dicha inte-
ligencia ha puesto en nosotros. Este principio de la con-
cordancia a fines lo enuncia Kant del siguiente modo:

“como las leyes universales de la naturaleza 
tienen su fundamento en nuestro entendi-
miento, que se las prescribe a la naturaleza 
(…), las leyes empíricas particulares tienen 
que ser consideradas, en lo que respecta 
a lo que en ellas queda sin determinar por 
aquellas, de acuerdo a una unidad tal como 
si, al igual que allá, nos la hubiese dado un 
entendimiento (…) para provecho de nues-
tras facultades de conocimiento, a fin de 
hacer posible un sistema de la experiencia 
según leyes particulares”29.

En efecto, hemos de pensar la naturaleza como 
si otro entendimiento la hubiese dispuesto para pro-
vecho de nuestras facultades cognoscitivas. Ahora 
bien, a reglón seguido afirma Kant:
“No como si de este modo hubiese que admitir efec-
tivamente un entendimiento semejante (pues esta 
idea sirve sólo a la facultad de juzgar reflexionante 
para reflexionar, no para determinar), sino que esta 
facultad se da, por dicho medio, una ley a sí misma, y 
no a la naturaleza”30.
De acuerdo con este pasaje, que debamos pen-
sar que la naturaleza ha sido hecha por un enten-
dimiento en provecho de nuestro conocimiento no 
significa que, de hecho, debamos admitir la realidad 
o existencia de dicho entendimiento. Es decir, en un 
primer nivel de la reflexión, cuando sencillamente 
estudiamos la naturaleza anticipamos un orden de 
acuerdo con el cual la naturaleza misma habría de 
disponerse en la forma de un sistema jerárquico. 
Esto ocurre ya, insisto, cuando anticipamos, por 
ejemplo, que en el tránsito de un estado A a otro B 
de una sustancia, esta presenta, en cada momen-
to de ese tránsito, un estado determinado entre A 
y B. Ahora bien, como no podemos pensar ni que 
el fundamento de la naturaleza está ya en nuestro 
entendimiento, ni tampoco que la naturaleza sea un 
orden totalmente asistemático o caótico, tenemos 
que suponer que su orden tiene su fundamento en 
otro entendimiento. Lógicamente, ese otro enten-
dimiento no habrá de ser ectípico, sino arquetípico, 
pues él sirve de fundamento a la realidad. Pero, esta 
suposición ¿equivale sin más a saber? Si investiga-
mos su origen, veremos fácilmente que el único 
modo de explicar el orden de la naturaleza es su-
poniendo la presencia de una inteligencia que, del 

28	 Para un examen del tipo de prestación cognitiva que consti-
tuyen los juicios teleológicos, así como la de su inserción en 
la clasificación kantiana de los juicios, cfr. López Molina, An-
tonio Miguel. 1983. Razón pura y juicio reflexionante en Kant. 
Editorial de la Universidad Complutense: Madrid. 223-33.

29	 KU, AA:5, XXVII.
30	 KU, AA:5, XXVII.

otro lado, la ha ordenado para provecho nuestro. En 
cierto sentido, no tenemos alternativa, pero ¿se si-
gue de ello que, entonces, debamos conocer reali-
dad efectiva a dicha inteligencia ordenadora?
Así, entre el acervo de condiciones trascendentales 
que hacen posible la experiencia concreta y efectiva, 
entre las que, evidentemente, cabe contar las de sus 
condiciones de posibilidad, tenemos que añadir una 
condición que haga posible el empleo de conceptos 
empíricos sobre el tejido de la experiencia. Esta últi-
ma condición no es sino la suposición, también tras-
cendental, de que la naturaleza misma se encuentra 
en armonía con las exigencias que emanan de la ra-
zón. Ahora bien, este principio, como Kant ha puesto 
de manifiesto, no es un principio de la determinación 
y no tiene, por ende, una función constitutiva, sino 
que es, más bien, una prestación reflexiva cuya fun-
ción es, por ende, regulativa. Pertenece, pues, a lo 
que podríamos llamar la heurística de la naturaleza y 
es únicamente en esa medida en que podemos lla-
marlo trascendental.
Pues bien, la pregunta que quisiera plantear aquí es 
la siguiente: ¿son los compromisos ontológicos que 
asumimos ya solamente al presuponer orden en la 
naturaleza prueba suficiente para ir más allá de ella? 
Y si no es así, ¿qué rango habrá que concederle a 
una serie de principios que, en efecto, asisten y ha-
cen posible la experiencia concreta por medio de la 
cual conozco los objetos de la naturaleza? Pues bien, 
para trabajar esta cuestión me remitiré a los grados 
del dar por verdadero (Fürwahrhalten) que Kant de-
sarrolla tanto en KrV como en las lecciones de lógica.
3. Dar por verdadero, creencia y saber
Esta doctrina kantiana del asentimiento o del dar 
por verdadero no trata de los juicios mismos ni de 
su génesis, como ocurre en la DT, sino, más bien, de 
lo que podríamos llamar actitud proposicional31, por 
usar una expresión de la epistemología analítica. Es 
decir, trata del tipo de asentimiento que prestamos 
a una proposición ya realizada. No se trata, por tan-
to, de cómo alcanzamos la unidad sintética entre 
un sujeto y un predicado, sino de si aceptamos o 
no la verdad de un determinado enunciado. En este 
sentido, Kant, por cierto, presenta una óptica muy 
próxima a la de las meditaciones cartesianas, don-
de de lo que se trata es de qué podemos decir que 
es verdadero y qué no32.
En el caso de Descartes, toda la metafísica ha de 
poder ser expresada en términos de saber, es de-
cir, cada una de sus proposiciones ha de seguirse 
con certeza apodíctica de una anterior hasta llegar 

31	 Chignell, Andrew. 2007. “Belief in Kant.” Philosophical Re-
view 116 (3): 325.

32	 Aunque esta perspectiva ha sido habitualmente ignorada, 
resulta posible establecer un hilo conductor entre el estatu-
to epistemológico de la metafísica cartesiana y la kantiana. 
En este sentido, el descomunal trabajo de Capozzi ofrece la 
posibilidad de reconstruir la teoría del asentimiento desde 
Descartes hasta autores bien cercanos a Kant y, en general, 
del racionalismo de los siglos XVI y XVII, cfr. Capozzi, Mirella. 
2012. Kant e la Logica. Napoli: Bibliopolis, 25-59. Asimismo, 
Mileti Nardo ha ofrecido una reconstrucción histórica de las 
teorías del asentimiento desde Wolff hasta Meier mostrando 
la necesidad de poner en el centro de la hermenéutica de 
las metafísicas racionalista y kantiana la cuestión del asenti-
miento, cfr. Mileti Nardo, Lorenzo. 2021. Forme della certez-
za: Genesi e implicazioni del Fürwahrhalten in Kant. Bologna: 
Edizioni ETS, 21-128.



29Reyna Fortes, R. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 23-32

a una primera verdad fundamental, la del “yo soy, yo 
existo”. Kant, sin embargo, aun teniendo también una 
noción similar de saber, amplía el abanico de posibi-
lidades del dar por verdadero en función del tipo de 
fundamento que esté a la base del asentimiento33. 
En todo caso, el dar por verdadero siempre se lleva 
a cabo por referencia a razones, pero, en el caso de 
Kant, esas razones pueden ofrecer un apoyo más o 
menos robusto a un determinado enunciado.
Así, cuando demos un determinado enunciado por 
verdadero, según Kant, hay que explicitar el tipo de 
razón que empuja a ello. De ese modo, logramos 
dos cosas: en primera instancia, logramos salir del 
estado de persuasión (Überrredung) para alcanzar la 
convicción (Überzeugung), siempre y cuando la ra-
zón se muestra efectiva en otro entendimiento34. Es 
decir, si a otro le sirve la misma razón para dar por 
verdadero un enunciado, eso significa que el funda-
mento tiene validez objetiva y que, por tanto, no vale 
sólo para mí. En cambio, si al transmitirle a otro mis 
razones, no consigo que él asienta ante la misma 
afirmación, ello significará que tomé mi razón por ob-
jetiva cuando realmente era meramente subjetiva. Es 
este, sin duda, un momento socrático, pues se trata 
de un auto-esclarecimiento de carácter dialógico, en 
el que, como tal, el papel del otro resulta fundamen-
tal para estar en claro acerca de mi propia situación 
epistémica. En todo caso, resulta preciso distinguir 
entre comunicar el asentimiento y comunicar una 
afirmación. Para que ocurra lo primero tengo que 
transmitirle a otro las razones que tengo para dar por 
verdadera una afirmación determinada, pero lo se-
gundo ocurre siempre que afirmo a otro un determi-
nado juicio. Así, resulta del todo distinto afirmar que, 
por ejemplo, “la nieve es blanca” que transmitirle a 
otro las razones que me llevan a dar por verdadera 
esa misma afirmación. Cuando la comunicación del 
asentimiento es exitosa, el otro da por verdadera la 
misma afirmación que yo, pero, cuando no ocurre tal 
cosa, debo suspender mi propio asentimiento, esto 
es, debo, digámoslo así, poner en cuarentena mi 
propia afirmación, pues es posible que las razones 
que yo empleo para afirmar sean solo subjetivas35.

33	 La posibilidad de distinguir entre razones suficientes y ra-
ciones parciales es debida a Wolff, quien de este modo 
hace posible una consideración filosófica de la probabili-
dad. Es decir, en la medida en que se asume la posibilidad 
de que no todas las razones determinen necesaria y com-
pletamente el asentimiento, es posible hablar, sin embar-
go, de razones que solo ofrecen un respaldo parcial a un 
determinado enunciado, cfr. Capozzi, Mirella. 2012. Kant e 
la Logica. Napoli: Bibliopolis, 46.

34	 Es objeto de debate como se puede interpretar esta primera 
división kantiana. Para un examen de las distintas posturas, 
cfr. Gava, Gabriele. 2023. “Kant on Conviction and Persua-
sion.” In Kant on Freedom and Human Nature, edited by L. 
Filieri and S. Møller, 135–151. London: Routledge, 135-40.

35	 Por esta misma razón señala Kant que la persuasión no 
puede “distinguirse subjetivamente de la convicción” KrV A 
821/B 849. En otras palabras, yo no sé si yo mismo me en-
cuentro bajo el efecto de la persuasión o de la convicción. 
Para poder advertir tal cosa debo trascender mi propia indi-
vidualidad e incorporar el punto de vista de alguien distinto 
de mí, debo comprobar si mis razones “producen sobre una 
razón ajena precisamente el mismo efecto que en la nues-
tra” KrV A 821/B 849. Con todo, es posible leer este pasaje 
de dos maneras. Esa otra persona puede ser uno mismo 
en cuanto ser racional o también puede ser, efectivamente, 
otra persona.

En segunda instancia, y una vez alcanzado el estado 
de convicción, puedo valorar el tipo de asentimiento 
en función del tipo de razón que me sirve de apoyo. 
Tres serán, entonces, las posibilidades: opinar (mei-
nen), creer (glauben) y saber (wissen). Así, cuando 
la razón del asentimiento es suficiente tanto objeti-
va como subjetivamente, el asenso es denominado 
saber. Por su parte, cuando es objetivamente insu-
ficiente, pero subjetivamente suficiente, Kant lo lla-
ma creencia, mientras que cuando es insuficiente en 
ambos respectos lo llama opinión. Esta exposición 
ha dado lugar a una notable discusión en la inves-
tigación kantiana y, más en particular, en la de tradi-
ción anglosajona36. En cualquier caso, Kant mantiene 
esta clasificación en la totalidad de su obra, aunque, 
en ocasiones, como es el caso de la Wiener-Logik, la 
opinión queda fuera de la convicción37.
Dejaré de lado el caso de la opinión38 y el saber en 
esta exposición, ya que me gustaría centrarme en el 
concepto de creencia. En primer lugar, y siguiendo 
a Chignell, cabe destacar que el concepto kantiano 

36	 Gran parte de la problemática sobre la que pivota la herme-
néutica de estos textos es la relativa al término “suficiente”. 
Puesto que estamos hablando de convicción, la razón que 
sustenta el asentimiento ha de ser “objetivamente suficien-
te” KrV (A 820/B 848), pero, ahora, vemos que, en ese mis-
mo grado de la convicción, podemos encontrar la opinión, 
que es, sin embargo, insuficiente objetiva y subjetivamente. 
Hay aquí, al parecer, una contradicción flagrante que ha dado 
mucho que hablar. Quizás un modo de solventarla sería decir, 
en el primer caso, que, ya solo por ser objetivo, es suficiente 
para separarlo de la convicción y, en cambio, esa suficien-
cia, en el segundo caso, ha de interpretarse en relación con 
el saber. En este sentido, podríamos hablar de una razón 
objetiva que, como tal, se distingue de la persuasión, pero 
que, al mismo tiempo, es insuficiente para declararla saber. 
Otro problema es, sin duda, el del cuarto modo, para ello, 
cfr. Reyna, Rafael. 2023. “Hipótesis y tener por verdadero en 
Kant.” Daimon. Revista Internacional de Filosofía 88: 137–151.

37	 “Opinar no es aún convicción, ya que de otro modo tendría 
que ser al menos subjetivamente suficiente” V-Lo/Wiener, 
AA 24: 850. Es esta una cuestión estrechamente vinculada 
con la distinción entre persuasión y convicción que comenté 
anteriormente. Si definimos 1) la persuasión como un dar por 
verdadero por razones insuficientes, 2) la convicción como 
un dar por verdadero por razones suficientes y, a continua-
ción, 3) afirmamos que la opinión es un modo de la convic-
ción y que 3.1) la opinión es un dar por verdadero insuficien-
te objetiva y subjetivamente, llegamos a una contradicción. 
En efecto, parece entonces que la opinión es un modo de 
la convicción (3), pero, al mismo tiempo, la definimos como 
persuasión (2). Las posturas se dividen así entre quienes 
piensan que la opinión es un modo de la convicción (Chig-
nell, Andrew. 2007. “Belief in Kant.” Philosophical Review 116 
(3): 336) y los que piensan que lo es de la persuasión (Ste-
venson, Leslie. 2003. “Opinion, Belief or Faith, and Knowled-
ge.” Kantian Review 7: 82). Los textos de Kant a este respecto 
ofrecen base textual para dar respaldo a ambas interpreta-
ciones. Sin embargo, y una vez más, todo parece girar en tor-
no al uso de la palabra “suficiente” como señalé ya en una 
nota anterior. Puede ser que, en efecto, una razón pueda ser 
objetiva y, por tanto, suficiente para distinguir el asentimiento 
de la persuasión y, sin embargo, sea insuficiente para consi-
derar ese mismo asentimiento como saber.

38	 Con todo, resulta notable que Kant englobe las hipótesis 
bajo el amplio marco del concepto de opinión. Opinar es, 
para Kant, “un modo de opinar según la razón” R 2693. Esto 
nos empuja a la necesidad de ampliar nuestro concepto de 
opinión. Habitualmente, podríamos entender que la opinión 
es algo absolutamente subjetivo. Sin embargo, al incluir la 
hipótesis bajo el género de la opinión, podemos conceder a 
la opinión una cierta base objetiva. Para una reconstrucción 
de esta postura, Reyna, Rafael. 2023. “Hipótesis y tener por 
verdadero en Kant.” Daimon. Revista Internacional de Filoso-
fía 88:137-151.



30 Reyna Fortes, R. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 23-32

de creencia tiene poco en común con el ya clásico 
concepto de belief acuñado por la epistemología de 
corte más analítico39. Podríamos decir, más bien, que 
belief es el dar por verdadero, en general, mientras 
que el glauben kantiano ha de quedar caracterizado 
dentro de ese marco más amplio que es el belief. 
Aunque para evitar el equívoco podríamos traducir 
quizás glauben por fe, prefiero en este texto mante-
ner el término creencia para glauben y dar por verda-
dero o asentimiento para belief. La principal razón de 
ello se encuentra en la clasificación de formas de la 
creencia que Kant desarrolla en KrV.

Dicha clasificación se funda en el tipo de inten-
ción que subyace al asenso. Se trata, en efecto, de un 
asenso insuficiente objetivamente, pero suficiente 
subjetivamente, pues precisamente lo que lo motiva 
es una intención práctica (praktische Absicht). Esa in-
tención puede ser de la habilidad (Geschicklichkeit), 
cuando sigue fines contigentes y arbitrarios, o de la 
moralidad (Sittlichkeit), cuando persigue fines abso-
lutamente necesarios40.

El segundo caso se corresponde con lo que Kant 
llama creencia moral. En el primero, en cambio, 
se trata de la creencia pragmática (pragmatische 
Glaube). Para ilustrarla Kant echa mano del ejemplo 
de un médico. Este galeno se encuentra ante un pa-
ciente que presenta una sintomatología que hace 
presagiar una muerte inminente. Si se espera a rea-
lizar todos los análisis y consultas oportunos, con 
toda seguridad, el paciente fallecerá, por lo que re-
sulta perentorio administrar un fármaco con la mayor 
premura. Tras una escueta valoración de los sínto-
mas, el médico diagnostica que el enfermo padece 
de tuberculosis. No sabemos si finalmente se curó, 
pero parece claro que, tomado en sí mismo, el análi-
sis que sustentaba tal diagnóstico era objetivamente 
insuficiente. Lo que motiva al médico a dar por ver-
dadero la proposición “el enfermo padece tubercu-
losis” es, más bien, la situación urgente en la que se 
ve envuelto. Al estar obligado por las circunstancias 
a darle el medicamento que mejor pudiera funcionar, 
no es que ese análisis resultara suficiente en térmi-
nos absolutos, sino que la misma situación actuó 
como una razón más, aunque no se tratase de una 
de carácter epistémico.

Junto a esta creencia pragmática se da, sin em-
bargo, aun otro tipo de creencia, la doctrinal. Como 
tal, obedece por tanto a un fin arbitrario. Sin embar-
go, se trata de un asenso netamente teórico en el 
que no hay injerencia alguna desde el ámbito prác-
tico que pudiera constituir una razón para el asenso. 
Se trata de asunciones para las cuales no hay “fun-
damentos suficientes”41. Una vez más, todo depende 
de cómo interpretemos esta suficiencia. Podemos 
pensar que, en efecto, la ausencia fundamentos su-
ficientes no significa que no haya fundamento algu-
no, en absoluto. Estamos en posesión, sin duda, de 
tales fundamentos, pero, sin embargo, no bastan, no 
son suficientes para producir saber. En este tipo de 
asenso, no podemos emprender la tarea de verificar 
si existen o no razones que lo justifiquen, es decir, 

39	 Chignell, Andrew. 2007. “Kant’s Concept of Justifica-
tion.” Noûs 41 (1): 35-8.

40	 Sin duda, esta distinción es análoga y tiene un sentido similar 
a la de los tipos de imperativo KpV.

41	 KrV, A 825/B 853.

no significa que no las haya, sino, más bien, que no 
están a nuestro alcance. Así, podríamos suponer, en 
un ejercicio meramente especulativo, que sí que hay 
un acceso a tales razones y, partiendo de tal suposi-
ción, podríamos plantearnos si daríamos por verda-
dera o no la afirmación en cuestión. Por usar el ejem-
plo del propio Kant, “si fuera posible establecerlo 
mediante alguna experiencia, yo estaría dispuesto a 
apostar todo lo que poseo a que hay habitantes en 
alguno, el menos, de los planetas que vemos. Por 
eso digo que no es una mera opinión, sino una fir-
me creencia”42. No podemos, efectivamente, explo-
rar los astros en busca de tales seres, pero sí que 
podemos suponer que podemos acceder a ellos. En 
ese caso, podríamos dar por verdadera la afirmación 
de que hay habitantes en otros planetas. No se trata, 
en todo caso, de dar por hecho si hay o no efectiva-
mente vida en otras partes del universo, sino del tipo 
de asunción epistémica que podemos llevar a cabo 
desde nuestra finitud.

Pues bien, Kant sitúa bajo este tipo de creencia la 
creencia en Dios. Hay que señalar, con todo, que no 
es el único modo de creer en su existencia, ya que la 
creencia moral conforma un fundamento más robus-
to que la doctrinal. En palabras de Kant:

“Ahora bien, debemos confesar que la doc-
trina de la existencia de Dios pertenece a la 
fe doctrinal. Pues aunque con respecto al 
conocimiento teórico del mundo no tenga yo 
que disponer nada que presuponga necesa-
riamente este pensamiento como condición 
de mis explicaciones de los fenómenos del 
mundo, sino que más bien estoy obligado a 
servirme de mi razón como si todo fuese mera 
naturaleza, sin embargo, la unidad conforme a 
fines es una condición de la aplicación de la 
razón a la naturaleza, que no puedo pasarla 
por alto, ya que, además, la experiencia me 
ofrece ejemplos de ella en abundancia”43.

De acuerdo con este texto, cuando el científico 
estudia la naturaleza no hace falta que presuponga, 
de hecho, que ella ha sido hecha por una inteligen-
cia. Es decir, la existencia de Dios no constituye un 
elemento más del conocimiento que el científico 
extrae de la naturaleza. Sin embargo, este mismo 
científico trata a la naturaleza como si esta hubiera 
de adecuarse a la exigencia de orden que la razón 
nos obliga a buscar en ella44. En eso consiste preci-
samente la tarea del científico, en dar con el orden 
empírico al que se subordinan los fenómenos. Así, 
una vez que observamos que, en efecto, la natura-
leza misma se pliega a la conformidad a fines que la 
razón nos conmina a buscar en ella, resulta nece-
sario al menos creer que, en efecto, hay una causa 

42	 KrV, A 825/B 853.
43	 KrV, A 826/B 854.
44	 Para un examen de esta cuestión desde la KU, (Geiger, Ido. 

2021. Kant and the Claims of the Empirical World. Cambrid-
ge: Cambridge University Press, 32 y Vigo, Alejandro G. 2015. 
“Contingencia y finalidad.” Open Insight 8: 123–159). Para una 
exposición de este presupuesto cognitivo en la investigación 
de la naturaleza en relación con el concepto kantiano de hi-
pótesis, cfr. Reyna, Rafael. 2021. Unidad conceptual y síntesis 
objetiva en Kant: Un estudio sobre la función de los concep-
tos empíricos en la producción de conocimiento. Hildesheim/
Zürich/New York: Georg Olms Verlag, 109, 145-99.



31Reyna Fortes, R. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 23-32

de ese orden, algo ajeno a la propia naturaleza y a 
lo que debemos ese orden. Dicho de otro modo, si 
definimos el conocimiento como aquel acto por el 
cual unificamos los fenómenos empleando con-
ceptos empíricos, ya en la misma pretensión de co-
nocer se encuentra, digamos, la presuposición de 
que los fenómenos mismos habrán de ser ya con-
formes al empleo de tales conceptos. Si, en efecto, 
supusiéramos que las formas de la naturaleza son 
tan heterogéneas que nuestro entendimiento no 
pudiese lograr la unidad de ellas en la forma de una 
experiencia, esta no sería posible y tampoco ten-
dría sentido la pretensión de conocer la naturaleza 
subyacente a los fenómenos.

Ocurre, sin embargo, que ya la sola existencia 
de la ciencia atestigua que a la naturaleza no le son 
extrañas las exigencias de la razón. De ello parece 
seguirse que, en efecto, el propósito práctico que 
subyace a la creencia doctrinal parece estar justifi-
cado por las prestaciones reflexivas en virtud de las 
cuales el Naturforscher proyecta la forma unitaria de 
la experiencia sobre el tejido fenoménico. No signi-
fica esto, en ningún caso, que podamos trascender 
el ámbito de lo objetivo en dirección al de lo supra-
sensible, ni tampoco que en ese ámbito podamos 
por estos medios lograr un saber acerca de Dios. No 
obstante, tampoco ha de significar que acerca de lo 
suprasensible que determina y produce el orden de 
la naturaleza únicamente podamos opinar, pues po-
seemos razones subjetivamente suficientes.

En este tipo de razonamientos, por tanto, la pre-
misa mayor no es un juicio determinante y objeti-
vo, sino uno reflexionante que, como tal, no refleja 
más que la presuposición de que la naturaleza está 
plegada a las condiciones que le exige la razón. La 
presuposición de que la naturaleza se pliega a las 
exigencias de la razón hace posible la experiencia 
particular, es decir, hace posible conocer la naturale-
za. Esa presuposición, aunque, en efecto, haga posi-
ble la experiencia particular, no es ella misma saber. 
Ahora bien, cuando el filósofo (y ya no solo el investi-
gador de la naturaleza) se pregunta por la condición 
de que la naturaleza ofrezca tal unidad a la razón, ad-
vierte ella solo puede ser la de “que una inteligencia 
suprema ha ordenado todo así”45. Se trata, pues, de 
una “condición para un propósito contingente, pero 
no poco importante, a saber, para tener una guía en 
la investigación de la naturaleza”46.

Siguiendo estas indicaciones, podemos articular 
un razonamiento en el que partiendo de la utilidad de 
esta presuposición alcancemos la existencia de un 
arquitecto del mundo. Así, cuando, por ejemplo, in-
dagamos la unidad dentro de la diversidad de fenó-
menos en los que se expresan una serie de fuerzas, 
presuponemos que dicha unidad debe estar ya allí 
tras ellos efectivamente. La condición de posibilidad 
de esta no puede hallarse en el propio entendimien-
to ni en la propia naturaleza, sino fuera de ella, en un 
arquitecto del mundo. Ahora bien, aunque los datos 
que obtengo de la naturaleza por medio del empleo 
de esta presuposición sí alcancen la dignidad de sa-
ber, dicha presuposición no alcanza tal dignidad. En 
efecto, reduciendo la diversidad de los fenómenos a 

45	 KrV, A 826/B 854.
46	 KrV, A 826/B 854.

la identidad de una única fuerza, puedo obtener un 
conocimiento objetivo de esta, puedo, ciertamen-
te, conocer propiedades de esta fuerza particular. 
Ahora bien, la presuposición que ha hecho posible 
ese hallazgo, así como los compromisos ontológi-
cos que ella reclama no alcanzan ni puedan alcanzar 
para Kant el rango de saber, sino solamente el de una 
“firme creencia”47.

Así, pues, lo que encontramos aquí no es una de-
mostración stricto sensu. Más bien, de lo que se trata 
aquí es de dar con el tipo de asentimiento que co-
rresponde a los juicios que expresan las presuposi-
ciones reflexivas sobre las que se apoya la investiga-
ción de la naturaleza. Sin embargo, además de este 
tipo de juicios, en el caso de la creencia doctrinal 
encontramos creencias, por ejemplo, en la presen-
cia de vida en otros planetas, la existencia de Dios 
o, incluso, la inmortalidad del alma. En la KrV, Kant 
no desarrolla demasiado estas pruebas, pero en las 
lecciones de metafísica hallamos una sistematiza-
ción de las pruebas de inmortalidad de alma que, a 
la luz de lo visto, pueden reconstruirse ahora mejor.

4. Conclusión
El presente trabajo ha intentado delimitar el va-
lor epistémico de los presupuestos reflexivos en la 
epistemología kantiana, especialmente en lo que 
respecta a la investigación de la naturaleza. A partir 
del examen de los límites de la DT, se ha puesto de 
relieve que dicha deducción, si bien necesaria para 
establecer las condiciones de posibilidad del cono-
cimiento a priori de la experiencia en general, resulta 
insuficiente para fundamentar el conocimiento em-
pírico en su especificidad. La aplicación de las ca-
tegorías, por tanto, debe ser complementada con el 
uso de conceptos empíricos que posibiliten la articu-
lación concreta de los fenómenos.

En este contexto, la reflexión desempeña un pa-
pel decisivo como actividad mediante la cual el en-
tendimiento proyecta sobre la diversidad fenoméni-
ca la unidad que la razón exige como condición para 
la sistematización del conocimiento. Tal exigencia se 
formula en términos del principio de la concordan-
cia a fines, el cual, sin tener un carácter constituti-
vo, opera como un principio regulativo trascendental 
que orienta la actividad cognoscitiva del sujeto. Este 
principio, según ha sido argumentado, no puede ser 
objeto de conocimiento en sentido estricto, sino que 
se sostiene en el marco del dar por verdadero kan-
tiano como una creencia doctrinal: un tipo de asen-
timiento subjetivamente suficiente que, aunque ca-
rente de justificación objetiva plena, posee un papel 
epistémicamente legitimador.

La pertinencia de esta forma de creencia radica 
en su función pragmática dentro del ámbito teórico, 
en tanto presupone un orden en la naturaleza que, 
sin poder demostrarse, debe admitirse para que la 
experiencia misma sea posible. Esta creencia no 
constituye una afirmación dogmática acerca de la 
existencia de un entendimiento arquetípico que haya 
dispuesto la naturaleza, sino más bien una condición 
reflexiva que la razón introduce para hacer posible el 
despliegue sistemático del conocimiento empírico.

47	 KrV, A 825/B 853.



32 Reyna Fortes, R. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 23-32

En definitiva, la epistemología kantiana reconoce 
la necesidad de ciertos presupuestos no demostra-
bles como condiciones trascendentales del conocer 
efectivo. Estas presuposiciones, aunque no consti-
tuyan saber en sentido estricto, tampoco deben ser 
reducidas a meras opiniones, sino entendidas como 
creencias dotadas de legitimidad reflexiva, indispen-
sables para la constitución de la experiencia científi-
ca y la coherencia interna del proyecto crítico.

Referencias
Allison, Henry E. 2015. Kant’s Transcendental 

Deduction: An Analytical-Historical Commentary. 
Oxford: Oxford University Press.

Berger, Larissa. 2022. Kants Philosophie des 
Schönen: Eine kommentarische Interpretation 
zu den §§ 1–22 der Kritik der Urteilskraft. Baden-
Baden: Karl Alber Verlag.

Brum Torres, J. C. 2016. “Notes on the Kantian 
Concept of ‘Empirical Concept.’” en Kant’s 
Lectures/Kants Vorlesungen, editado por B. 
Dörflinger, C. La Rocca, R. Louden, and U. 
Rancan de Azevedo Marques, 73–90. Berlin/
New York: Walter de Gruyter.

Capozzi, Mirella. 2012. Kant e la Logica. Napoli: 
Bibliopolis.

Chignell, Andrew. 2007. “Belief in Kant.” Philosophical 
Review 116 (3): 323–360.

—.	 2007. “Kant’s Concept of Justification.” Noûs 41 
(1): 33–63.

Enskat, Rainer. 2015. “Einleitung: Kants Paradoxie 
der Erfahrung.” en Kants Theorie der Erfahrung, 
editado por R. Enskat, 9–46. Berlin/Boston: 
Walter de Gruyter.

Gava, Gabriele. 2023. “Kant on Conviction and 
Persuasion” en Kant on Freedom and Human 
Nature, editado por L. Filieri and S. Møller, 135–
151. London: Routledge.

Geiger, Ido. 2021. Kant and the Claims of the 
Empirical World. Cambridge: Cambridge 
University Press.

Kant, Immanuel. 1902ff. Kant’s Gesammelte 
Schriften. Berlin: Königlich-Preußischen 
Akademie der Wissenschaften.

La Rocca, Claudio. 2003. Soggetto e mondo: Studi su 
Kant. Venezia: Marsilio.

—.	 2004. “How Are Synthetic A Posteriori 
Judgments Possible? The Conditions 
and Process of Empirical Knowledge in 
Kant.” Quaestio 4: 265–293.

López, Molina, Antonio Miguel. 1983. Razón pura 
y juicio reflexionante en Kant. Editorial de la 
Universidad Complutense: Madrid.

Mileti Nardo, Lorenzo. 2021. Forme della certezza: 
Genesi e implicazioni del Fürwahrhalten in Kant. 
Bologna: Edizioni ETS.

Mudroch, Vilem. 2010. Kants Theorie der 
physikalischen Gesetze. Berlin/New York: Walter 
de Gruyter.

Prien, Bernd. 2006. Kants Logik der Begriffe: Die 
Begriffslehre der formalen und transzendentalen 
Logik Kants. Berlin/New York: Walter de Gruyter.

Reyna, Rafael. 2021. Unidad conceptual y síntesis 
objetiva en Kant: Un estudio sobre la función 
de los conceptos empíricos en la producción 
de conocimiento. Hildesheim/Zürich/New York: 
Georg Olms Verlag.

—.	 2021. “El papel de los juicios de percepción 
y de los conceptos empíricos en la síntesis 
categorial.” Logos. Anales del Seminario de 
Metafísica 54 (1): 175–192.

—.	 2022. “La ley de continuidad del cambio (A 
209/B 254) y la lex continuum formarum como 
máxima de la reflexión” en Sobre el problema 
del continuo en la filosofía de Immanuel Kant, 
editado por A. Jiménez and J. Pérez de Tudela, 
137–166. Barcelona: Herder.

—.	 2023. “Hipótesis y tener por verdadero en 
Kant.” Daimon. Revista Internacional de 
Filosofía 88: 137–151.

—.	 2024. “Universalidad subjetiva y objetiva: Una 
mirada a los Prolegómenos desde la Crítica de 
la facultad de juzgar.” Con-Textos Kantianos: 
International Journal of Philosophy 20: 269–280.

Stevenson, Leslie. 2003. “Opinion, Belief or Faith, 
and Knowledge.” Kantian Review 7: 72–101.

Vanzo, Alberto. 2012. Kant e la formazione dei 
concetti. Trento: Pubblicazioni di Verifiche.

Vigo, Alejandro G. 2015. “Contingencia y 
finalidad.” Open Insight 8: 123–159.

—.	 2019. “Reflektierte Wahrnehmung” en Reflexion, 
Gefühl, Identität im Anschluss an Kant, editado 
por A. M. González and A. Vigo, 105–118. Berlin: 
Duncker & Humblot.

Watkins, Eric. 2005. Kant’s Metaphysics of Causality. 
Cambridge: Cambridge University Press.

Wieland, Wolfgang. 2007. “Die Lust im Erkennen” en Kant 
in der Gegenwart, editado por J. Stolzenberg, 291–
316. Berlin/New York: Walter de Gruyter.

Zuckert, Rachel. 2007. Kant on Beauty and Biology. 
Cambridge: Cambridge University Press.




