
237An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 237-239

Costantino Esposito, Introducción a 
Heidegger. Granada: Editorial UGR, 2024. 

Traducción de Miguel Lobos1

https://dx.doi.org/10.5209/ashf.101654�

Anales del Seminario de Historia de la Filosofía
e-ISSN 0211-2337

R E S E Ñ AS

Francisco Romero Martín
Universidad Nacional de Educación a Distancia (UNED) 

La reciente traducción al castellano de Introduzione
a Heidegger de Costantino Esposito, profesor de 
Historia de la Filosofía en la Universidad de Bari, 
constituye una valiosa contribución a los estu-
dios filosóficos de Heidegger en lengua hispana. 
Y es que, este libro ofrece un recorrido detallado 
y accesible por todo el complejo pensamiento de 
Martin Heidegger.1

Dividida en once capítulos, la obra aborda los te-
mas claves de la filosofía heideggeriana, integrando 
tanto su vida como su producción intelectual dentro 
del contexto histórico del alemán. Y aunque se ha ga-
nado a pulso el seudónimo heraclíteo de Heidegger 
Hó Skoteinós, “El oscuro”2, Esposito logra iluminar 
con gran éxito su pensamiento, presentando sus 
conceptos más complejos de manera accesible sin 
sacrificar en ningún momento la precisión y el rigor 
intelectual de los conceptos de su filosofía.

Los primeros tres capítulos exploran la formación 
intelectual y biográfica de Heidegger, desde su inte-
rés juvenil por la religión hasta su acercamiento a la 
filosofía a través de Brentano y Husserl. Del mismo 
modo, en ellos se presentan los puntos centrales de 
su periodo en Friburgo como asistente de Husserl y 
su posterior etapa en Marburgo, donde comenza-
ría a gestar su célebre Ser y Tiempo (1927). En este 
periodo, Heidegger estuvo profundamente influen-
ciado por el pensamiento cristiano más primitivo, 
en particular el de Pablo de Tarso y San Agustín, cu-
yas reflexiones sobre la temporalidad y la existen-
cia marcarían sus primeros pasos en la filosofía. Y 
aunque Esposito enfatiza que Heidegger se nutrió 
profundamente de la fenomenología husserliana, 
aclara que este se apartó progresivamente de ella al 
encontrarla insuficiente para describir la facticidad y 
el carácter incompleto de la existencia humana. Por 
ello, su filosofía evolucionó hacia una fenomenología 

1	 Este trabajo se ha desarrollado en el marco de un contrato 
predoctoral FPU en la UNED financiado por el Ministerio de 
Universidades de España (FPU21/00053).

2	 Teresa Oñate y Zubía. Estética, Ecología y Filosofía de la
Historia (Hermenéuticas contra La Violencia III). Editorial Dy-
kinson, 2019.

hermenéutico-existencial con un fuerte componen-
te ontológico. Además, el italiano no olvida destacar 
la importancia de Aristóteles en sus reflexiones, es-
pecialmente en su concepción de la vida humana 
determinada por una motilidad concreta.

Concluyendo estos tres primeros capítulos, 
Esposito se adentra en Ser y Tiempo, una obra fun-
damental donde Heidegger otorga a la noción de 
Dasein una importante centralidad en tanto que ente 
que se interroga por el Ser. Analizando con precisión 
la estructura de esta obra, nuestro autor resalta la 
idea de que el Ser no “es” en el sentido clásico, sino 
que más bien “significa”, aclarando así la relación 
de copertenencia que existiría entre el Ser y la ver-
dad ontológica, que en este momento de la obra del 
alemán será una verdad que solo puede entenderse 
como un modo de ser del Dasein3. Formulación que, 
en efecto, introduce un enfoque radicalmente dis-
tinto al de la tradición metafísica occidental, la cual 
Heidegger considera que está marcada esencial-
mente por el “olvido del Ser”.

En el cuarto capítulo, se aborda una fase crucial 
en el pensamiento de Heidegger antes de efectuar 
su Kehre (giro). Por ello, expone con precisión su 
relación con Kant y la primera edición de la Crítica
de la Razón Pura, destacando que ambos filósofos 
comparten la idea de que la metafísica es una “dis-
posición natural del hombre” (p. 98). A partir de este 
momento, Heidegger sostiene que la metafísica ha 
evolucionado de manera equívoca no por errores 
formales, sino porque está inscrita en la esencia mis-
ma del Ser, que se oculta y desoculta en la presen-
cia del ente. Es por ello, por lo que Esposito analiza 
cómo esta comprensión del Ser prepararía el terreno 
para el giro filosófico de Heidegger, que lo llevará, en 
palabras del italiano, de un pensamiento ontológico-
existencial a uno ontológico-histórico (p. 93)

Así, en el capítulo siguiente, el de Bari se intro-
duce de lleno en esa otra etapa onto-histórica en la 
que Heidegger comienza a interpretar el Ser como 

3	 Martin Heidegger. Ser y Tiempo. Editorial Trotta, 2016, 234-
235.

Reseñas.

https://dx.doi.org/10.5209/ashf.98661
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:fromero%40fsof.uned.es?subject=
https://orcid.org/0000-0003-1862-7525


238 Reseñas. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 237-239

acontecimiento o evento [das Ereignis]. Centrándose 
en su texto De la esencia de la verdad, detalla este 
cambio crucial en la filosofía de Heidegger, en-
fatizando cómo la verdad ontológica, aunque si-
gue siendo entendida desde la perspectiva griega 
como αλήθεια (aletheia), ya no se limita únicamente 
a un desocultamiento realizado por el Dasein, tal y 
como mantuvo en Ser y Tiempo, sino que comienza 
a concebirla como el manifestarse de lo inmanifes-
table, es decir, el desvelamiento de algo que per-
manece intrínsecamente velado (p. 114). Razón por 
la cual, intentando profundizar en este nuevo para-
digma, nuestro profesor de Italia analiza los célebres 
Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis), logrando 
desentrañar con lucidez los aspectos más complejos 
de esta otra etapa del pensamiento heideggeriano, 
logrando articular con gran claridad los problemas 
centrales de su filosofía: el olvido del ser, la historia 
de la metafísica y el Ser como acontecimiento his-
tórico en correlación esencial con el Dasein, como 
si se tratasen de dos caras de una misma moneda. 
Así, y siguiendo fielmente al de Meßkirch, Esposito 
explica cómo el Ser, en tanto acontecimiento, se ha 
dado de maneras diversas en cada epocalidad his-
tórica: conforme al modo en que ha sido pensado. 
Estas variaciones representan diferentes formas en 
las que el Ser se apropia del Dasein, configurando 
así su propio darse histórico (p. 118).

En consecuencia, si en un principio la cuestión 
central para Heidegger era el sentido del Ser, tras 
su Kehre la interrogación fundamental recae en la 
verdad del Ser, reconociendo siempre que esta im-
plica, por su propia esencia, el misterio de un des-
plegarse que simultáneamente se pliega y se oculta. 
Señalando Esposito que, en efecto, este otro enfoque 
de Heidegger introduce una nueva forma de pensar 
que nos exige transformar nuestra comprensión y 
relación con el mundo. Una tarea especialmente 
desafiante, ya que implica trascender la metafísica 
de la presencia en el contexto de la epocalidad con-
temporánea, concebida por el propio alemán como 
la era de la consumación total de la metafísica; la era 
de la comprensión tecno-científica del mundo.

Los capítulos sexto y séptimo abordan cuestio-
nes controvertidas como la relación de Heidegger 
con el nacionalsocialismo y su filosofía de la téc-
nica. En ellos, Esposito es contundente al afirmar 
que no existe en la obra de Heidegger un “nazismo 
oculto”, desarrollando dicha defensa con una ar-
gumentación honesta y novedosa, por cuanto está 
sustentada –en buena medida– por el análisis de 
los controvertidos Cuadernos Negros, publicados 
recientemente. Sea como fuere, para Esposito esta 
cuestión no es más que el error de un pensador 
profundamente preocupado por su época y por el 
rumbo que ésta parecía tomar: un mundo marcado 
por el olvido del Ser y la culminación de la metafí-
sica de la presencia. Según nuestro autor, en este 
contexto Heidegger vió la necesidad de salvar a la 
humanidad de lo que él mismo denominaba “la de-
cadencia del mundo burgués-cristiano-moderno” 
(p. 148). Una preocupación que lo llevó, erróneamen-
te, a asociarse con el nacionalsocialismo, creyendo 
que desde esa posición política podría asumir un pa-
pel transformador, especialmente en la reforma del 
ámbito académico. Y es justo aquí donde Esposito 
enlaza acertadamente este discutido asunto con las 

reflexiones de Heidegger sobre la técnica, mostran-
do cómo el nazismo no era más que un producto de 
un mundo estructurado ontológicamente según la 
esencia de la técnica, entendida por el filósofo ale-
mán como Gestell (estructura de emplazamiento o 
engranaje). Pues, en definitiva, para Heidegger la era 
técnica no es algo de lo que podamos escapar, sino 
que es el destino consumado de Occidente.

En los capítulos ocho y nueve, examina la relación 
entre Heidegger y Nietzsche en torno al nihilismo. 
Mientras que el padre del Zaratustra identifica el ni-
hilismo con la desvalorización de los valores metafí-
sicos, proponiendo por ello su superación mediante 
una transvaloración, Heidegger observa en Nietzsche 
el punto culmen de la metafísica, al considerar que los 
valores son representaciones disponibles, evaluables 
y transvalorables, en línea con el sujeto metafísico 
moderno. Según Esposito, para Heidegger el nihilis-
mo y la metafísica son sinónimos, por cuanto ambas 
formas de pensar parten de un mismo acontecimien-
to: el olvido del ser. Por lo tanto, el nihilismo no puede 
superar la metafísica, pues ambos son dos conceptos 
que refieren o significan lo mismo. Razón por la cual, el 
italiano resume con atino que para Martin Heidegger 
nihilismo y metafísica son caras de una misma mone-
da. Momento que el autor aprovecha acertadamen-
te para presentar la interesante correspondencia 
que Heidegger mantuvo con Jünger, en la cual viene 
a sostener –en vínculo con lo anteriormente expli-
citado– que el nihilismo, de ser comparado con un 
agente patógeno, sería algo imposible de combatir. 
Consecuentemente, sólo nos quedaría pensar en las 
funestas consecuencias que este proceso planetario 
conlleva (p. 206)4. En otros términos, que el nihilismo 
no es algo posible de superar, pues el olvido del ser 
que caracteriza tanto a la historia de occidente como 
a nuestra epocalidad contemporánea –como consu-
mación del nihilismo– es parte del evento histórico de 
la relación ontológica existente entre el Ser y el hom-
bre; relación que se manifiesta de diversas maneras.

El capítulo diez explora el papel de la poesía en 
la filosofía heideggeriana. A través de Hölderlin, se 
señala que el lenguaje, como rector del hombre, se 
presenta como el lugar donde acontece la co-per-
tenencia entre ser y Dasein. Y es que, en efecto, el 
italiano esclarece elocuentemente las razones por 
las que Heidegger encuentra en el lenguaje poético 
un nuevo modo de pensar y acceder al Ser allende 
la metafísica. Un nuevo pensar a través del lenguaje 
poético que ya el desaparecido Hernández-Pacheco 
explicitó elocuentemente –y en consonancia con 
Esposito– en su texto La Conciencia Romántica:

«Puesto que la poesía, a la hora de establecer 
sus tesis no recurre a la razón sino a la sen-
sibilidad, no puede ser llevada ante el tribunal 
de la crítica del conocimiento racional; y pue-
de entonces seguir hablando de los grandes 
temas: de Dios, del mundo y del alma, sin que 
esas tesis puedan ser rebatidas según unos 
criterios de validez general lógica, por los que 
no pretende regirse5».

4	 Véase también: Martin Heidegger. Hitos. Editorial Alianza, 
2001, 315.

5	 Javier Hernández-Pacheco Sanz. La Conciencia Romántica: 
con una antología de textos. Editorial Tecnos, 1995, 83.



239Reseñas. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 237-239

En vínculo con lo anterior, Esposito se aden-
traría en el importante concepto heideggeriano 
de Gelassenheit (serenidad), explicitándola lucida-
mente como una disposición que asumiría, justa-
mente, la imposibilidad de poder captar el Ser en 
su totalidad. Una disposición que permitiría –como 
vimos anteriormente– pensar lo sagrado como in-
disponible, es decir, no metafísicamente. Por lo que, 
como advierte nuestro autor siguiendo a Heidegger, 
no debemos caer en el error de identificar lo sagra-
do con ningún tipo de teísmo, pues de ser así con-
tinuaríamos perpetrando el olvido del ser en tanto 
que onto-teología.

Finalmente, en el último capítulo el italiano revisa 
la recepción, influencias y críticas del pensamien-
to de Heidegger. Un espacio que lleva a Esposito 
a distanciarse de autores como Vattimo, Derrida y 

Foucault, proponiendo frente a estas recepciones de 
la filosofía del alemán una “ontología reconstructiva” 
que pudiera complementar la deconstrucción con 
una reconstrucción fenoménica.

Por todo ello, hemos de concluir que la edito-
rial de la UGR y el magnífico trabajo del traductor 
Miguel Lobos permiten que no nos perdamos esta 
estupenda investigación de Costantino Esposito, 
entregando a los lectores de habla hispana un li-
bro donde podremos acceder a una nueva visión 
completa y “actualizada” de toda la obra de Martin 
Heidegger. Una investigación que logra abrir nue-
vos espacios que posibilitarían seguir reflexionan-
do críticamente sobre el legado de un autor que, 
aunque controvertido, resulta crucial para lograr 
comprender en todas sus dimensiones el panora-
ma filosófico de nuestros tiempos.




