
63An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 63-71

Benjamin Fondane: discípulo de Shestov

https://dx.doi.org/10.5209/ashf.101472� Recibido: 05/03/2025 • Aceptado: 25/06/2025

Resumen: Esta investigación pone en valor la filosofía de Benjamin Fondane, un judío víctima de la barbarie 
nazi en 1944. Su filosofía nace del diálogo con Shestov con el que tuvo un vínculo muy estrecho. La relación 
con el pensador ruso es de discipulado, marcando tanto su vertiente estética como filosófica. Fondane es 
un esteta, poeta, filósofo, escritor, pensador por descubrir, que pone en el centro de la reflexión lo real como 
lo inaprehensible por la sola razón, por su defensa de lo singular.
Palabras clave: angustia; libertad; mal; Dios; existencia.

ENG Benjamin Fondane: disciple of Shestov
Abstract : This research highlights the philosophy of Benjamin Fondane, a Jewish victim of Nazi barbarism 
in 1944. His philosophy stems from his dialogue with Shestov, with whom he had a very close relationship. His 
relationship with the Russian thinker is one of discipleship, marking both his aesthetic and philosophical 
side. Fondane is an aesthete, poet, philosopher, writer, thinker to be discovered, who places at the centre of 
reflection the real as the ungraspable by reason alone, by his defence of the singular.
Keywords: angst; freedom; evil; God; existence.

Sumario: Introducción. 1. Algunas notas biográficas. 2. Fondane y Shestov: una filosofía de la tragedia. 
Conclusiones. Bibliografía.

Cómo citar: Viñas Vera, Á. (2026). Benjamin Fondane: discípulo de Shestov. Anales del Seminario de Historia 
de la Filosofía, 43 (1), 63-71.

Anales del Seminario de Historia de la Filosofía
e-ISSN 0211-2337

E ST U D I OS

Ángel Viñas Vera
Universidad Loyola Andalucía   

Introducción

El objeto de esta investigación1 es mostrar las te-
sis centrales de la filosofía de Fondane, exponiendo 
fundamentalmente su relación con Shestov. Este 
vínculo de discipulado le llevó a salir de la tiranía 
del saber, de la necesidad, del deber, de lo general. 
Fondane hizo una filosofía de lo concreto, de lo par-
ticular, del instante, del presente, de lo real tal como 
se da, sin tener que pedir permisos a la razón lógi-
ca y sus principios. Todo esto fue posible gracias, 
entre otros, a su encuentro con Shestov que fue su 
verdadero maestro.

Benjamin Fondane forma parte de los filósofos 
olvidados. Él tiene más o menos el mismo éxito hoy 
que su maestro Shestov, por eso podemos decir de 

1	 Esta investigación se ha elaborado en el marco del proyecto 
de investigación «Existencia estética e ironía en Kierkega-
ard» (Ref. PID2020-115212GB-I00), financiado por el Ministe-
rio de Ciencia, Innovación y Universidades.

él lo mismo que Dobre afirmaba del pensador ruso: 
“Desafortunadamente, la historia de la filosofía ha ig-
norado por mucho tiempo su pensamiento, siendo 
un autor poco leído y estudiado hasta el momento”2.

Varios motivos nos llevan a recuperar su pen-
samiento y su vida. En primer lugar, es un deber de 
memoria con las víctimas del Holocausto. Fondane 
muere gaseado en el campo de concentración de 
Auschwitz-Birkenau. Debemos recuperar y no per-
der la riqueza filosófica y poética que también quiso 
ser asesinada por el nazismo. Sus voces no pue-
den ni deben quedar calladas, como nos indicaba 
Fackhenheim3, para que no le demos la victoria pós-
tuma a Hitler.

2	 Catalina Elena Dobre, “El universo filosófico de Lev Shestov”, 
Metafísica y persona, año 12, 23 (2020): 72.

3	 Emil Ludwig Fackenheim, La presencia de Dios en la histo-
ria. Afirmaciones judías y reflexiones Filosóficas. (Sígueme, 
2002), 18ss.

https://dx.doi.org/10.5209/ashf.98661
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:avinas%40uloyola.es?subject=
https://orcid.org/0000-0002-6793-2748


64 Viñas Vera, Á. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 63-71

En segundo lugar, Fondane hace una filosofía que 
aborda temas actuales de la fenomenología y la filo-
sofía en general, como la relevancia del instante y el 
tiempo, la posibilidad de pensar al ser humano más 
allá del esquema sujeto-objeto, la crítica al saber, la 
relevancia de la historia y los acontecimientos. Su fi-
losofía, que no puede ser entendida sin los sucesos 
que jalonaron la segunda guerra mundial, es válida 
hoy para pensar nuestro presente.

En tercer lugar, Fondane junto con Shestov4 y 
Raquel Bespaloff forman parte del grupo de los pri-
meros receptores de Heidegger en Francia. Así nos 
lo dice Jutrin, la especialista en Fondane, “¿No eres 
tú (Fondane), con Raquel Bespaloff, uno de los pri-
meros en interesarse en Heidegger en Francia?”5. 
Fondane vive en Francia, siendo judío, cuando los 
nazis llegan a la capital francesa y sufre la desola-
ción y la muerte. Shestov, Fondane y Bespaloff, sin 
embargo, hacen una lectura de la filosofía no sujeta 
a los cánones heideggerianos.

Fondane es un escritor difícilmente sistematiza-
ble porque en él se da a la vez la poesía, la crítica 
literaria, la estética, la filosofía. Nosotros nos centra-
remos en sus obras fundamentalmente filosóficas, y 
aquellas que nos permiten exponer sus tesis sobre 
Shestov. Lo hacemos por dos motivos. En primer lu-
gar, porque en ellas, que seguidamente indicaremos, 
es donde se da el diálogo directo con el autor ruso y 
los temas filosóficos mencionados. En segundo lu-
gar, porque su obra poética, tanto en Rumanía como 
la posterior a la llegada a Francia, es pensada y rea-
lizada desde los cimientos filosóficos shestovianos, 
como mostraremos seguidamente.

El objeto, pues, de esta investigación es mos-
trar las claves esenciales del proyecto filosófico de 
Benjamin Fondane en relación con el pensamiento 
shestoviano. Al hacerlo, y esto quedará mostrado 
seguidamente, pondremos en valor la actualidad de 
su pensamiento y su potencialidad para seguir pen-
sando los temas filosóficos contemporáneos. Este 
objetivo lo desarrollaremos en varios momentos. En 
primer lugar, mostraremos algunos datos biográfi-
cos de nuestro autor. Lo hago porque en una filosofía 
existencial como esta es clave el anclaje personal de 
quien la hace y, sobre todo, por rendir memoria y de-
ber de justicia para con las víctimas del Holocausto. 
En segundo lugar, mostraré la idea de filosofía y su 
diálogo con su gran maestro, Shestov. Para terminar, 
indicaremos las conclusiones a las que llegamos y 
los caminos abiertos que se quedan.

1. Algunas notas biográficas
Benjamin Wechsler, nombre de nacimiento de 
Fondane, nace en Iassy, Rumanía, el 14 de noviembre 
de 1898. Su padre fue Isaac Wechsler, pequeño co-
merciante, oriundo de Hertza, del norte de Moldavia, 
que nació en 1865 y murió en 1917 debido al tifus. Su 

4	 Para un estudio más detallado de Shestov permítaseme re-
mitir a dos estudios: Ángel Viñas, “Notas sobre la filosofía, 
la libertad y el mal en Lev Shestov”, en Comprendre: revista 
catalana de filosofia, Vol. 26, Nº. 1, (2024): 75-95; “Shestov, 
anti-discípulo de Husserl”, en Revista Portuguesa de Filoso-
fia, 78, Issue, 3, (2022): 917-952.

5	 Monique Jutrin, Avec Benjamin Fondane au-delà de l’histoire, 
(Parole et Silence, 2011), 25. Todas las traducciones son per-
sonales.

madre fue Adela Schwartzfeld, que pertenecía a una 
eminente familia de intelectuales judíos. A los ocho 
años comenzó a escribir, mostrando una avidez pre-
coz por la lectoescritura. Así, a la edad de 14 años 
publicó su primera obra donde hacía traducciones 
de poemas alemanes.

Bejamin Wechsler utilizó muchos y diversos 
pseudónimos en su vida, destacando dos: Benjamin 
Fundoianu y el citado Benjamin Fondane. El primero 
fue utilizado en sus textos cuando estaba todavía en 
Rumanía, mientras que el segundo es francés. Los 
pseudónimos muestran un deseo existencial de sa-
ber quién es. Esa búsqueda de su identidad está en 
la raíz de muchas de sus inquietudes intelectuales. 
En él su raíz judía, que no sionista, es clave como 
aventura existencial. Su modo de acercarse al ju-
daísmo no es por la vía clásica del rabinato, que es 
la que toma Levinas, sino por una vía más afectiva 
y celebrativa. De ahí su acercamiento al jasidismo, 
versión más popular y nada racionalista del judaís-
mo, que conecta con una verdad existencial, con una 
libertad gozosa que disfruta del cuerpo y la vida6. Así 
nos lo dice Salazar:

Gilla Eisenberg ha consagrado varios estu-
dios a mostrar que el enfoque fondaniano 
coincide con la tradición judía y, en particular, 
con la corriente jasídica fundada en Europa 
central en el siglo XVII por Baal Schem Tov, 
que Fondane había descubierto por Groper, 
Buber y más por Zissu.7

Por otro lado, su ser judío supone, sobre todo, 
una lucha histórica contra el mal, como nos dice 
Jutrin: “Sin ser ‘creyentes’, Shestov y Fondane exi-
gen un dios creador y omnipotente, porque el mal 
no debe ser aceptado como una necesidad: la vuel-
ta al paraíso es posible”8.

Los acontecimientos de la vida de Fondane pue-
den analizarse y dividirse en dos grandes fases, la 
rumana hasta 19239 y la francesa desde esa fecha 
hasta su muerte en 1944. En la primera, subrayamos 
junto a su producción poética, la creación en 1922 
de un teatro de vanguardia, Insula10. Su deseo del 
teatro puro de vanguardia no podrá desplegarse mu-
cho porque su teatro quebrará fruto de crisis econó-
micas. Pero ese deseo permanecerá y se vinculará 
en su vida, posteriormente, en el cine mudo. Este le 
llevará a grabar y dirigir una película titulada Tararira 

6	 El estudio de Fondane podría enriquecer estudios como el 
de Emmanuel Taub “El dilema de la filosofía judía: apuntes 
desde Al-Farabi y Maimónides”, en Marcelo G. Burello y Em-
manuel Taub (eds), Atenas y Jerusalén. Perspectivas-Itine-
rarios-Debates, (Prometeo libros, 2015), 265-284. Lo indico 
porque en el libro citado no hay ninguna referencia ni a Shes-
tov ni a Fondane y, además, el citado capítulo que estudia 
la singularidad del pensamiento judío y la cuestión del libro 
no los menciona cuando cita a “autores judíos europeos de 
finales del siglo XIX y el período de entreguerras” (269).

7	 Olivier Salazar-Ferrer, Benjamin Fondane et la révolte exis-
tentielle, (Corlevour, 2008), 175-176.

8	 Jutrin, Bejamin Fondane…, 48.
9	 Para comprender mejor la poesía y la relación de esta con 

una cierta crisis de realidad que denunciaba y sufría Fonda-
ne, véase: Olivier Salazar-Ferrer, “Benjamin Fondane et la cri-
se de réalité”, Comprendre: revista catalana de filosofia, Vol. 
15, Nº. 1, (2013): 71-90.

10	 Para la partida de Rumanía a París y la historia del teatro na-
ciente, véase Michel Carassou, “Benjamin Fondane entre 
l’exil et l’errance”, Revue de philologie, 2, (2024): 71-83.



65Viñas Vera, Á. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 63-71

en Argentina, fruto de su encuentro con Victoria 
Ocampo en 1929 en casa de Shestov donde ella 
vino acompañada de Ortega y Gasset, como recoge 
Fondane11. A ella le encomendará papeles muy que-
ridos para Fondane como son el libro que tenemos 
hoy sobre los encuentros con Shestov.

¿Por qué se va de Rumanía a París? ¿Pudo estar 
en el origen de su emigración el fracaso con el tea-
tro? Fue uno de los motivos que pudo pesar, pero 
también una gran crisis sobre su actividad poética, 
literaria. La literatura francesa, por otro lado, estaba 
cada vez cogiendo más fuerza y protagonismo en su 
vida. Esto le impulsaba ir a Francia y conocer de pri-
mera mano lo que allí se estaba haciendo. Camus, 
Shestov, Gaultier, Wahl, Bespaloff eran autores que 
se van a ir convirtiendo en compañeros de camino 
existencial.

En 1923 llega a París y su vida pegará un vuelco, 
sobre todo ante el encuentro con un filósofo original, 
amigo de Husserl. Me refiero al autor Lev Shestov 
con el que se encontrará en la primavera de 1924 y al 
que ya conocía por algunos escritos suyos. Este en-
cuentro cambiará su trayectoria espiritual. Hasta tal 
punto, dice Carassou en su estudio introductorio del 
libro de Fondane sobre Shestov12, que en este mo-
mento Fondane se consideraba un poeta, pero no un 
filósofo. La crítica a las evidencias de Shestov hace 
de soporte a las creencias y la filosofía de Fondane. 
El encuentro con Shestov también le ayuda a reto-
mar su trayectoria poética, como nos indica Jutrin:

La lucha de Shestov contra las evidencias de 
la razón da un asidero a su propia revuelta. 
Porque, después de mucho tiempo, Fondane 
sabía que la poesía va al encuentro del discur-
so racional: en la escucha de las voces profun-
das, ella busca una verdad13.

En 1931 se casa con Geneviève Tissier que había 
nacido el 29 de marzo de 1904. En 1933 salen sus 
libros consagrados a Ulises y a Rimbaud14, en 1935 
conoce la obra de Lévy-Bruhl sobre la mentalidad 
primitiva, así como en 1936 publica La conciencia 
desdichada, su gran obra filosófica donde concen-
tra muchas de sus tesis y aproximaciones a Shestov, 
Kierkegaard, Husserl15, Heidegger, entre otros.

En 1940 fue llamado a filas, pero debido a una en-
fermedad se libra de servir en el ejército. Son años 
convulsos donde Francia se ve asediada y tomada 
por los nazis. El 10 de mayo, al comienzo de la ofensi-
va alemana, Fondane encuentra la fuerza para escri-
bir a su mujer y a su hermana para infundirle ánimos:

En estos días se va a ver todo – y el resto. Morir 
antes que vivir en un mundo absurdo. Reventar 
si el universo no conoce otros dioses más que 
Hitler. Vayamos, tenemos que prepararnos a la 
destrucción o al milagro.

11	 Benjamin Fondane, Rencontres avec Léon Chestov, (Non 
Lieu, 2016), 54.

12	 Ibíd., 7.
13	 Jutrin, Avec Benjamin…,16.
14	 Para una nota preciosa y penetrante de ese libro, véase a Mi-

guel de Unamuno, “¡Pobre Rimbaud!”, El Urogallo, nº5, (1986): 
11-14.

15	 Para una lectura crítica del diálogo Fondane-Husserl, véase 
Maria Villela-Petit, “Au nom du singulier le défi de Benjamin 
Fondane à Husserl”, Itinera, N. 6, (2013) : 114-133.

El último cuarto de hora. Sollozad, sollocemos. 
Pero tengamos coraje. Es el momento de vivir 
nuestra filosofía existencial. Cuando lo empí-
rico está perdido, cuando la fuerza ha venci-
do, cuando lo imposible está ahí, es entonces 
cuando la fe comienza. Ojalá pudiera yo, pu-
diéramos nosotros tenerla.16

Después de las leyes contra los judíos, es arres-
tado tanto él como su hermana Lina en 1944. Son lle-
vados a Drancy:

A Drancy, Fondane recibe el número 16093, 
y fue alojado en el cuarto piso, escalera 18. 
En la misma época fue internado ahí el poe-
ta yiddish Itzhak Katznelson, deportado el 
29 de abril. Los cuarenta y cuatro niños del 
hogar de Yzieu llegaron el 8 de abril y tres de 
entre ellos serán deportados el mismo tiem-
po que Fondane.17

Su mujer intenta salvarlos, pero sólo consigue que 
pueda ser salvado Fondane. Él se niega si no puede 
venir su hermana. De Dracy pasarán a Auschwitz y 
serán gaseados el 3 de octubre de 1944. Todavía te-
nemos cartas de su correspondencia con su mujer, 
así como las notas que él le dejó a ella. La última, 
cifrada el 29 de mayo, donde él le pide a ella que 
mantenga el coraje o la ilusión: “Tú sabes, ya te lo he 
dicho, que está en la figura de nuestro destino las co-
sas que no se pueden cambiar. El viajero no termina 
de viajar, he escrito. Y sí, tengo razón, yo continúo”18. 
Poco antes de ser detenido entregó a la editorial su 
alegato final filosófico contra la diatriba de un mundo 
enloquecido titulado El lunes existencial y el domingo 
de la historia19. Este librito es clave en su producción 
filosófica y, además, es un testamento espiritual: “El 
29 de agosto de 1939, él se alegra de haberle con-
fiado su manuscrito, ‘porque si Hitler triunfa (no me 
atrevo a pensarlo) será el reino brutal del universal 
abstracto, como dice Hegel’”20. Este texto, que re-
coge una cita literal de Fondane, expresa lo que de-
sarrollará posteriormente, que Hitler es un bárbaro, 
pero racional, es decir, que es incomprensible sin el 
poder absoluto de la razón que niega lo real en su 
pluralidad y diversidad21.

2. �Fondane y Shestov: una filosofía de la 
tragedia

Como hemos indicado, el encuentro de Fondane con 
Shestov fue fecundo tanto en lo personal como en lo 
profesional. Fondane dirá22 que “buena parte de sus 
ideas y razonamientos se han inoculado en mí y for-
man ya parte de la estructura misma de mi experien-
cia”. Fondane se avergonzaba al hablar con él porque 
su formación filosófica era muy escasa, como nos 
dice Dobre: “No estudió filosofía, pero sí fue un auto-
didacta y fue precisamente el encuentro con el filó-
sofo ruso Lev Shestov, en 1924, en París, que le abrió 

16	 Jutrin, Avec Benjamin…, 66.
17	 Ibid., 172.
18	 Benjamin Fondane, Correspondences familiales, (Non lieu, 

2023), 699.
19	 Benjamin Fondane, El lunes existencial y el domingo de la his-

toria, (Hermida, 2019).
20	 Jutrin, Avec Benjamin…,53
21	 Fondane, El lunes existencial…,212.
22	 Íbid., 114.



66 Viñas Vera, Á. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 63-71

la puerta al mundo de la filosofía”23. Posiblemente 
la experiencia de la muerte de su cuñado está en el 
origen existencial de hacer una filosofía que diera 
cuenta de estos acontecimientos tremendos24. Pero 
la relación fue bidireccional, porque aunque Shestov 
le aportó mucho a Fondane, este le dio a conocer 
a autores como Lupasco25 y Lévy-Bruhl que fueron 
relevantes no sólo para Fondane, sino para Shestov. 
Como dice Fondane en el libro dedicado a sus en-
cuentros con él: “Haré bien en hablar no solamente 
de Shestov -sino también de mí- a fin de hacer com-
prender cómo, durante 15 años él fue mi maestro -a 
pesar de él-, yo fui su discípulo -sin saberlo-”26. La 
relación fue un verdadero acontecimiento que revo-
lucionó su manera de pensar, de afrontar y retomar la 
poesía27, de abrirse a la filosofía.

a. �Ningún filósofo ha sido irracional: la 
razón y sus demandas

Fondane expresa en su último libro El lunes exis-
tencial y domingo de la historia la relación del ser 
humano con la razón con una frase bíblica: “El sá-
bado se hizo para el hombre y no el hombre para el 
sábado; así que el Hijo del hombre es señor tam-
bién del sábado” (Mc 2, 27-28). La lectura que pro-
pone es que la razón, así como sus criaturas que 
son las verdades, no pueden estar por encima del 
ser humano, sino a su servicio. El ser humano no 
tiene una relación de sometimiento con la verdad. 
No es así como viven los seres humanos ni es así 
como debemos vivir. La razón es subsidiaria de la 
existencia y está a su servicio. La razón no es que 
no tenga ningún sentido, es que su lógica y el prin-
cipio de contradicción como su piedra angular, no 
son los que pueden ni deben someter todo lo real. 
En primer lugar, porque en lo real ocurre lo posible 
y lo imposible. No es verdad lo que decía Hegel de 
que el milagro es una violación de las leyes y por lo 
tanto, un atentado contra el espíritu: “El milagro no 
es sino una violación contra las relaciones natura-
les y, por ende, una violación contra el espíritu”28. 
En segundo lugar, porque la razón no sólo piensa lo 
universal, sino lo concreto o singular que escapa a 
aquella idea que afirma que sólo hay conocimiento 
verdadero en lo universal. En tercer lugar, porque la 
existencia no pide permiso a la razón para acoger lo 
imprevisto, arbitrario, irracional, irrealizable.

¿Cuáles son las fuentes de la verdad? ¿Por qué 
la verdad obliga, como decía Aristóteles? O como 
dice Fondane:

¿Con qué derecho asume la razón el poder de 
decidirlo todo, de reglarlo todo ya sea sobre la 

23	 Catalina E. Dobre, “La reivindicación de una ética existencial 
desde la perspectiva filosófica de Benjamin Fondane”, Meta-
física y Persona, Nº 27, (2022): 124.

24	 Fondane, Rencontres…, 10. La cita se encuentra en el estudio 
introductorio de Michel Carassou titulado “Benjamin Fonda-
ne: le disciple inespéré”.

25	 Benjamin Fondane, L’Être et la connaissance. Essai sur Lu-
pasco, (Mediterranée, 1998).

26	 Fondane, Rencontres…, 26.
27	 Para un análisis de su poesía y el oscurecimiento de Dios 

véase Iris Yaron-Leconte, “Entre reniement et vénération 
:Benjamin Fondane questionne Dieu”, Tsafon. Revue d’études 
juives du Nord, 67, (2014): 143-156.

28	 Benjamin Fondane, La conciencia desdichada, (Hermida, 
2024), 307.

forma laica, la filosofía, o sea sobre la forma de 
las religiones corrientes, hundir al ser humano 
tanto en el mundo de la necesidad sin salida, 
como en el mundo del Bien y de lo Bueno, en 
el mundo de la moral?29

Hay otra manera de entablar una relación entre 
filosofía y verdad que Fondane expresa con Pascal 
cuando este afirma que “sólo apruebo a los que bus-
can la verdad sollozando”30. Porque una verdad es 
“algo que se vive”31, marcando así el sentido existen-
cial y práxico de aquella. A esta filosofía la llamará 
existencial y trágica. El nuevo pensamiento nos hace 
sentir que el milagro es sentido como lo imposible y 
lo absurdo32, pero real. Es una filosofía cuyo domi-
nio es lo excepcional, según Fondane33. La filosofía 
debe expresar una razón nueva que involucre todas 
sus fuerzas ya que aquella no es una técnica34.

El problema más grave para Fondane y Shestov 
sobre la relación clásica entre la verdad y lo real, es 
que el mal se convierte en algo necesario. El mal, 
que según la clásica explicación es privatio boni, no 
tiene entidad como tal, sino que es algo privativo. 
Así, cuando un mal ocurre, al no ser considerado un 
mal como tal, se convierte en algo justificable: “Así 
es como la filosofía se ha vinculado con el mal y con 
los horrores del ser, pues sólo apoyándose en ello 
puede aspirar a ofrecer a los hombres verdades ab-
solutas y eternas”35. Fondane considera que es po-
sible otra relación con el mal que se haga cargo del 
terrible drama que este supone, y que tuvo que su-
frir en su vida. El mal existe y no es necesario, como 
nada de lo real lo es, por mucho que las evidencias 
nos hayan querido hacer pensar lo contrario. El mal 
es lo que debe ser combatido:

Cuando un filósofo existencial como Shestov 
(o cualquier ciudadano corriente) advierte, 
aunque sea a gritos, que en el mundo existe 
el mal, los filósofos especulativos sacuden de 
inmediato la cabeza y salen en tromba a de-
mostrarle que ese mal que tanto le asusta es 
una simple ‘privación del bien’”.36

La explicación que dan es excelente, pero falsa. 
Fondane considera que la relación verdad-realidad 
tiene como primera víctima al existente y, por ello, al 
mal que le aqueja.

Todo esto le llevó a Shestov y a Fondane a ver que 
hay una diatriba entre Atenas y Jerusalén37, ejempli-
ficada la primera en Anaximandro y los filósofos grie-
gos y, la segunda, en la figura de Job y Abrahán38. 
Este tema, de la relación entre Atenas y Jerusalén 
ha sido un clásico en la filosofía de entreguerras y 
después de la guerra mundial. Estudios, como por 
ejemplo, el ya citado de Burello y Taub o el coordi-
nado por Jorge del Palacio Martín y Guillermo Graíño 

29	 Fondane, Rencontres…, 201-202.
30	 Fondane, El lunes existencial…,92.
31	 Fondane, La conciencia…, 27.
32	 Fondane, Rencontres…, 30.
33	 Íbid., 202.
34	 Íbid., 246.
35	 Fondane, El lunes existencial…, 110.
36	 Íbid., 111.
37	 Lev Shestov, Atenas y Jerusalén, (Hermida, 2018).
38	 Fondane, Rencontres…,270-271.



67Viñas Vera, Á. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 63-71

Ferrer39 muestran un balance del diálogo, líneas de 
pensamiento, autores y autoras que han pensado y 
transitado por el conjunto de cuestiones que están 
detrás del debate Atenas y/o Jerusalén. El libro de 
Martín y Graíño “es fundamentalmente un libro de 
filosofía política”40. En él se “ofrece un catálogo, no 
exhaustivo, pero sí representativo, de distintas ma-
neras en las cuales la filosofía política, entendida en 
sentido amplio, ha articulado respuestas a la cues-
tión religiosa desde la posguerra”41. En este sentido, 
Fondane no es un crítico de la religión ni aborda la 
cuestión de la secularización o el lugar de la religión 
en el espacio público, como Rawls, Taylor, Berger, 
Weber, entre otros. Él sitúa el problema de la rela-
ción entre Atenas y Jerusalén en la filosofía prime-
ra, es decir, en la idea de verdad, en la idea propia 
de la filosofía así como en una comprensión del ser 
humano. Estos libros citados, aunque no aborden a 
nuestros autores, muestran una serie de elementos 
que implícitamente pueden ayudar a situar la posi-
ción de Fondane en el debate42. Estos autores no 
se sitúan en la corriente neokantiana transitada por 
Cohen, contemporáneo suyo, aunque coinciden con 
él en la importancia del profetismo y su revelación. 
Como buen neokantiano, Cohen era un crítico de la 
teonomía43, mientras que Fondane va a defender la 
libertad absoluta de Dios en el ámbito de la historia 
y la moral hasta el punto de que no puede quedar 
Dios sometido a un supuesto bien que él querría. En 
el dilema clásico del bien como lo querido por Dios 
o el bien como lo que Dios no puede dejar de querer, 
Fondane estaría en el primer bloque con Tertuliano, 
Lutero, Ochkam y San Pedro Damián. El bien es lo 
que la voluntad divina declara, aunque pueda tener 
formas distintas y contenidos contrarios a la moral 
mayoritaria. Fondane y Shestov siguieron a Lutero 
como uno de los aliados frente a la crítica a la es-
colástica y las verdades universales y necesarias en 
el orden teórico y práctico44. Pero una cosa es que 
estuvieran de acuerdo con sus críticas y otra que es-
tuvieran de acuerdo con sus propuestas. Ellos vieron 
que la interpretación de la sola fe y la sola escritura, 
así como la autoridad religiosa reformada que fue 
configurándose, ocuparon el lugar que anteriormen-
te la ocupaban la escolástica dogmática y el papa-

39	 Jorge del Palacio Martín y Guillermo Graíño Ferrer (coordina-
dores), ¿Atenas y Jerusalén? Política, filosofía y religión desde 
1945, (Tecnos, 2022). Desgraciadamente en este libro tam-
poco hay ni capítulo ni referencia dedicada ni a Shestov ni a 
Fondane. Tiene sentido porque este libro analiza la relación 
de Atenas y Jerusalén a partir de 1945, cuando nuestros au-
tores habían muerto en 1938 y 1944 respectivamente. Con 
todo y eso es un buen libro para mostrar los vectores de ese 
problema desde 1945.

40	 Íbid., 22.
41	 Íbid., 23.
42	 Nos limitaremos, dado que no es el objeto central de esta 

investigación, a mostrar algunas pistas por donde podría 
transcurrir una investigación que quiera analizar el aporte 
de Fondane y Shestov a las cuestiones y diatribas que co-
menzaron en los albores del cristianismo y en la filosofía 
judía clásica.

43	 Héctor O. Arrese Igor, “Entre Atenas y Jerusalén. El Dios de 
los profetas y el Dios de los filósofos en la ética de Hermann 
Cohen”, en Burello y Taub, Atenas y …, 17-18.

44	 Véase la exposición de Lutero y su postura sobre el deba-
te Atenas-Jerusalén en Hernán Borisonik, “Ni Atenas ni 
Jerusalén (ni Roma): Wittenberg”, en Burello y Taub, Ate-
nas y …, 39ss.

do45. Si antes la razón era otro nombre de Dios, con 
el desarrollo de la reforma de la fe y la escritura, sus 
contenidos y sentencias se convirtieron en otras ver-
dades necesarias e inmutables que recortaban la li-
bertad que quisieron defender46.

¿Cuál es la manera de plantear el dilema Atenas-
Jerusalén por Fondane, discípulo de Shestov? 
Atenas demuestra que la razón descubre las verda-
des eternas y necesarias que marcan el regir de lo 
real, que esto tiene una lógica que puede ser descu-
bierta y que el principio de contradicción es la base 
de esta. Así la verdad que se descubre, porque esta 
es eterna, necesaria y universal, no sólo obliga sino 
que persuade al ser humano. El ejemplo moderno por 
antonomasia sería Hegel, que con la identificación 
de lo real como racional se convierte en el blanco de 
todas sus críticas. Lleva razón Borovinsky al mostrar 
que lo hegeliano es que “quien triunfa tiene la razón, 
quien se impone por la razón (científica) o por la fuer-
za y dura tiene la razón”47. Esto es lo que combate 
Fondane con su manera de entender la historia ex-
presado en su último libro publicado en vida. Pero 
Shestov y Fondane consideran que esta razón no 
puede pensar lo real en toda su complejidad. Tanto 
Shestov como Kierkegaard48, según Fondane49, 
subrayan la imposibilidad de un conocimiento me-
diante ideas claras y distintas: “Hoy Kierkegaard y 
Shestov vienen en ayuda de Pascal; subrayan la im-
posibilidad de un conocimiento mediante las ideas 
‘claras y distintas’; insisten sobre el hecho de que 
‘buscar gimiendo’ es el método filosófico por exce-
lencia”. Por lo tanto, es posible otro pensamiento, 
otra manera de comprender la razón y la existencia. 
Jerusalén enseña que es posible lo imposible, que lo 
que fue es posible que no sea, que las verdades son 
creadas y que por lo tanto hay un segundo pensa-
miento de lo imposible, del milagro, de lo arbitrario, 
de lo ilógico, que es racional en un sentido nuevo. 
De manera sintética, Fondane quiere repensar lo 
que es Atenas desde las raíces de Jerusalén, enten-
diendo a esta como lo judeocristiano. No se trata de 
acabar con la razón ni la filosofía, sino repensarlas 
radicalmente. Tampoco se trata de dejar que lo reli-
gioso quede reducido a un producto más de una ra-
zón niveladora y ahistórica. Se trata, por decirlo con 
la expresión de Aïcha Liviana Messina, en “el movi-
miento que conduce de Jerusalén a Atenas conduce 
a Atenas fuera de sí misma”50. No se trata, insisto en 
que la filosofía se convierta en teología, sino que en 

45	 Para un análisis de la posición de Shestov sobre Lutero remi-
to a mi estudio Ángel Viñas, “Notas sobre la filosofía, la liber-
tad y el mal en Lev Shestov”, en Comprendre: revista catalana 
de filosofia, Vol. 26, Nº. 1, (2024): 75-95.

46	 Léon Chestov, Sola fide. Luther et l’Église, (Presses Universi-
taires de France, 1957).

47	 Tomas Borovinsky, “La querella de los antiguos y los moder-
nos: Leo Strauss, Alexandre Kojève y la escatología política”, 
en Burello y Taub, Atenas y …, 64

48	 Permítaseme remitir a mi tesis doctoral sobre el pensa-
dor danés donde muestro su peculiar manera de entender 
la racionalidad, el bien y Dios: Ángel Viñas Vera, S. Kierke-
gaard: Una teoría del cielo (Comillas: 2017), tesis doctoral 
en abierto en https://repositorio.comillas.edu/xmlui/hand-
le/11531/18502 (consultada en línea el 27/09/2025).

49	 Fondane, La conciencia…,304.
50	 Aïcha Liviana Messina, “La razón en los límites de la simple 

religión. Paz perpetua y escatología de la paz en Kany y Levi-
nas”, en Burello y Taub, Atenas y …, 195.

https://repositorio.comillas.edu/xmlui/handle/11531/18502
https://repositorio.comillas.edu/xmlui/handle/11531/18502


68 Viñas Vera, Á. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 63-71

que aquella acuda a beber en las fuentes del judeo-
cristianismo para poder seguir siendo filosofía radi-
cal. En este, Fondane se une a otros autores judíos 
como Rosenzweig, Buber, Levinas que fecundaron el 
pensamiento filosófico con Jerusalén.

Jerusalén no remite, por lo tanto, en Fondane a 
una ciudad santa del judaísmo como sí será para 
Strauss: “Jerusalén es, para Strauss, la ciudad san-
ta. Es la sede y el símbolo del judaísmo; además 
es, junto con Atenas, una de las raíces de la cultura 
occidental”51. En el fondo, Jerusalén, habla de una 
manera de entender el pensamiento, la vida, la ac-
ción, Dios y la libertad. En esta, según Fondane, hay 
instantes, mínimos en la sucesión de los tiempos, 
que son irrupciones de la plenitud. La historia no es 
el desenvolvimiento del espíritu absoluto que justifi-
caría, de algún modo, que todo presente cobra senti-
do desde el final. La vida, para Fondane, no es sacri-
ficada a las categorías del pensamiento. A las ideas 
claras y distintas no les gustan los hiatos, los saltos, 
las rupturas. Esto se puede ver en dos figuras entra-
ñables de Jerusalén, dos figuras tan importantes en 
el primer testamento, como son Job y Abrahán:

Que todo en el universo actúa según un proce-
so paradójico que ignoramos…, que un sufri-
miento puede pesar más que toda la arena del 
mar; que no es la necesidad, sino la libertad 
lo que rige las relaciones del hombre con el 
hombre y del hombre con Dios.52

En Atenas, existir es ya de alguna manera haber 
caído en el mal, en la muerte. Para Jerusalén todo fue 
bueno o muy bueno después de la creación, el mal 
aparece por el deseo de saber, por el querer contro-
lar el bien y el mal y someter tanto lo real como el bien 
a los límites del entendimiento humano. A nosotros, 
por otro lado, no nos es dado vencer las verdades de 
la razón. Es cierto que no podemos vivir como si ellas 
no existieran. Por eso, sólo nos es dado luchar contra 
ellas. He ahí el carácter trágico de esta filosofía que 
no sucumbe a las evidencias como lo último, que no 
las niega, sino que intenta luchar contra ellas para 
quitarles su poder. No hay que hacer como Camus, 
según Fondane:

No deja de ser gracioso que Camus termine in-
vitándonos a considerar el rostro de Sísifo como 
algo no trágico, y que condense la lección que 
quiere transmitirnos en una última frase desnor-
tada: ¡Debemos imaginar a Sísifo feliz!53

Hay que imaginárselo luchando y sin descanso 
porque el paraíso es posible. La razón en su terreno 
es imbatible. ¿Cómo hacer una crítica racional sin de-
venir ella misma una razón a la que todo se someta? 
Hay que hacerla desde el otro lado de la razón, desde 
la fe. Jerusalén y Dostoievski escribieron una mejor 
crítica de la razón pura que Kant54. He aquí otro ele-
mento significativo de su propuesta filosófica, su raíz 
rusa, su hacerse eco de la teología rusa. Este punto, 
tan singular en sus filosofías, marca distancia con 

51	 Carlo Altini, “Entre Atenas y Jerusalén. El problema teológi-
co-político en Leo Strauss”, en Del Palacio y Graíño , ¿Atenas 
y Jerusalén?..., 45.

52	 Fondane, La conciencia…, 341.
53	 Fondane, El lunes existencial…, 68.
54	 Fondane, La conciencia…, 336.

otros planteamientos sobre Atenas/Jerusalén y sobre 
el ser de Dios y el ser humano. Al final de los días de 
Shestov, este le encomendó a Fondane que acudiera 
al pensamiento hindú55. Allí Fondane encontró que “lo 
que nos distingue de la India no son las concepcio-
nes, los sistemas, sino más bien un cierto acento, un 
cierto temor supersticioso de ofender el hombre no 
sé qué divinidad que le protege”56. Hay similitud en-
tre las dos grandes tradiciones en lo central: “la vida 
es tan mal vista en la filosofía occidental como en la 
del Oriente”57, donde esta no es muy lejana a lo que 
hace Schopenhauer, una filosofía natural del género 
humano que no acoge lo que está más allá de la razón 
y la necesidad, la existencia y sus sobresaltos. Porque 
esta es algo que se escapa, se esconde, es algo im-
previsto, movediza, caprichosa, arbitraria. Nada histó-
rico, por el hecho de serlo, es una verdad eterna. La 
razón y el saber son modos de lo histórico.

b. �La muerte y sus revelaciones: instantes 
y segundo pensamiento

Las revelaciones de la muerte58 fue un texto que cono-
ció Fondane de Shestov en Rumanía. Shestov afirmaba 
que al ser humano le pueden suceder acontecimientos 
que le concedan una nueva mirada sobre la realidad. 
La filosofía existencial o trágica se hace cuando esta 
revelación ha acontecido. Esta se da en un instan-
te, en un tiempo de densidad especial que hace que 
todo quede resituado. La expresión “revelaciones de la 
muerte” la utilizará para todos aquellos saltos o hiatos 
en la existencia humana que nos conceden más luz so-
bre lo real, la propia existencia y la libertad.

Este trueno o salto no cabe en filosofías como 
la de Husserl o Heidegger, que Fondane conoció 
personalmente, ni en Hegel. Estos momentos son 
raros, no son la cotidianidad de nuestra vida. Son 
saltos porque son de repente y porque nos llevan 
de un sitio existencial a otro sin mediar o pasar por 
otro. En el fondo, lo que subyace a esta imagen kier-
kegaardiana59 es que la dialéctica hegeliana no es 
la que explica lo que aquí nos ocurre. Por otro lado, 
Fondane no habla de la necesidad de que ocurran 
esos acontecimientos luminosos para bien o para 
mal. Recordemos que las revelaciones de la muerte 
pueden tener también detrás la trágica situación de 
su pueblo en la segunda guerra mundial. Los aconte-
cimientos no siempre son beneficiosos.

Estos instantes son más importantes que el tiem-
po, arriban cuando el ser humano se halla enfermo, 
sin cura, enloquecido, perdido, perseguido y tras ha-
ber pedido socorro. Nótese que Fondane está pen-
sando en Job, en Abrahán, entre otros personajes 
bíblicos. Un acontecimiento les sobreviene y pone 
en jaque toda su vida. Nada de lo vivido o pensado 
hasta ese momento le ayuda a acoger lo nuevo que 
adviene. Todo queda cuestionado. Cuando todo está 

55	 Benjamin Fondane, Au seuil de l’Inde, (Fota Margana, 1994), 
14-15.

56	 Íbid., 30.
57	 Íbid., 32.
58	 Este escrito de 1923, se recogió posteriormente en su libro 

En la balanza de Job. Peregrinaciones por las almas, (Hermi-
da, 2020).

59	 Otra línea de investigación que se apunta conveniente y que 
puede ser muy enriquecedora es analizar la relación Fonda-
ne-Kierkegaard. Evidentemente, por sí sola es objeto de un 
artículo específico y exclusivo que esperamos poder realizar.



69Viñas Vera, Á. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 63-71

perdido, aparece la angustia. La angustia no es, para 
Shestov y Fondane, un tono vital o temple de áni-
mo del que salir, porque no es algo momentáneo. 
Tampoco es un existenciario como para Heidegger. 
Es, sin embargo, una fuerza instauradora que nos 
pone en el camino no del saber, sino del poder, de la 
libertad. La angustia es con la que vivimos esos mo-
mentos o instantes llenos de plenitud que nos cim-
brean hasta el punto de ser comadronas de un nuevo 
nacimiento. Estos acontecimientos son lo impensa-
ble e inolvidable. Fondane subraya también que este 
salto lo da cada hombre de nuevo, por él y sólo por él.

Esto supone, como consecuencia, que el pasa-
do no prejuzga el porvenir, puesto que lo que es o 
ha sido no es inmutable ni eterno. Se puede volver 
a nacer, el milagro es posible. Ser capaz de vivirnos 
ahí y desde ahí, es lo que nos permitirá acercarnos 
a la paz infinita60 que un día tuvimos en el paraíso 
y decidimos perder. La historia, sin embargo, es la 
historia de la fuerza, el reino de la ceguera o del ab-
surdo. Esto no supone abonarse al irracionalismo, 
porque él critica tanto al escéptico como al irracio-
nalista. El primero porque cuando niega la razón, la 
afirma. El segundo porque la razón nunca renuncia 
a nosotros, de ahí que “jamás ha habido un filóso-
fo irracional”61. Dostoievski, Kierkegaard, Pascal…
obedecen a los imperativos de la razón en la vida 
cotidiana, pero no dan su asentimiento. ¿Por qué? 
Porque esperan lo imposible y lo inalcanzable. La 
esperanza es su fuerza. Contradecir las evidencias 
es un fracaso necesario. La tragedia es que el ser 
humano que rechaza la razón siente que enloquece 
de no poder hacerlo. Sin embargo, hay una fuente 
de verdades liberadoras, no restrictivas ni eternas. 
Es una filosofía que comprende la metafísica no 
como ciencia, sino como acción que intenta rom-
per las convenciones racionales y morales. Es una 
metafísica que invita a despertar del sueño.

c. Más allá del bien y del mal: libertad.
En el relato adámico la serpiente indicó a Eva que si 
comían del árbol serían como dioses y conocerían 
el bien y el mal. La cuestión central es si la serpiente 
llevaba razón. Antes de continuar me gustaría rese-
ñar la mirada que tiene de la Biblia Fondane, toma-
da de su maestro Shestov. No van a la Biblia como 
un libro religioso y dogmático. Es decir, no tienen 
una lectura dogmática sino filosófica, psicológica, 
existencial de ella. No se la recibe como fuente de 
verdad dogmática ni la fe como una fuente de cono-
cimiento. Esto es relevante porque, de lo contrario, 
interpretaríamos de forma absolutamente errónea la 
filosofía de Fondane. El énfasis en la Biblia y en la fe 
no supone una adhesión al cristianismo o al judaís-
mo sin más. Así lo recoge Fondane en su libro so-
bre los encuentros con Shestov: “Para mí la Biblia no 
es “la autoridad”. He leído la Biblia como he leído a 
Platón. Y me he dado cuenta de que ella respondía a 
las cuestiones que la filosofía no planteaba, sino que 
ella (la filosofía) impedía que se plantearan”62.

Continuando con el análisis del texto del Génesis 
y la importancia para la interpretación del mal, según 

60	 Fondane, La conciencia…,351.
61	 Íbid., 357.
62	 Fondane, Rencontres…, 151-152.

Fondane, la mayor parte de la historia de la filosofía y 
la teología consideran que la serpiente llevaba razón 
y que, gracias a que comieron, el ser humano se hizo 
semejante a Dios porque conoce la diferencia entre 
el bien y el mal. El saber te hace semejante a Dios 
y, por ende, te otorga la libertad que nace del saber. 
Si no supieras la diferencia entre el bien y el mal, no 
serías libre y quedarías al albur de la arbitrariedad 
divina. Gracias al saber se sale de esta situación tre-
menda y que produce miedo. Estas tesis son las que 
va a rebatir Fondane, siguiendo a Shestov. Lo hace 
porque considera que ni la imagen de lo real, ni del 
ser humano, ni de Dios se ajustan a lo que es.

La libertad no es la capacidad de elegir entre el 
bien y el mal, como se seguiría de la anterior expo-
sición. En esa libertad, el bien y el mal son algo en 
sí, verdades eternas y necesarias que debemos obe-
decer. Pero a Abrahán se le pidió que sacrificara a 
su hijo, algo prohibido por el bien. Según Fondane 
hay una libertad más radical, la previa a la situación 
del pecado. Es una libertad que es fruición y goce 
del mundo, sin miedo, en confianza y esperanza ante 
el Dios que visita al ser humano. Nótese que en el 
relato del Génesis el ser humano siente miedo de 
Dios después de haber comido, no antes. Dios se 
paseaba por el Edén y el ser humano vivía en paz 
con su igual y su Hacedor. No había miedo en aque-
lla situación arbitraria donde no existía ni el bien ni el 
mal, sino los deseos de los hombres y los quereres 
de Dios. ¿Qué es entonces la libertad? Es una fuerza 
mediante la cual hacemos que el mal no entre en el 
mundo, citando a Shestov:

La filosofía existencial todavía ha averiguado 
muy pocas cosas; ésta es una de sus pocas 
certezas: ‘que la libertad no consiste en poder 
elegir entre bien y mal…La libertad está en la 
fuerza que permite no admitir la presencia del 
mal en el mundo como una necesidad’63.

Lo que Fondane quiere subrayar es que la libertad 
es una fuerza, un poder. No es un saber o un discernir 
entre diversas opciones. Por otro lado, es una fuerza 
que puede impedir que el mal entre. Esto nos remite 
indirectamente a que hay un bien radical y primario 
que es lo real creado. Esto es bueno, porque ha sido 
creado por Dios, no viceversa. La libertad es un freno 
a que el mal aparezca en el mundo. Y es en esta liber-
tad en la que nos asemejamos a Dios. Porque lo real, 
que ha sido creado por Dios, es, como anteriormente 
mencionaba, lo imprevisto, lo arbitrario, lo movedizo.

Dios puede tentar al ser humano y puede poner-
lo a prueba, como hizo con Job o Abraham o Adán. 
Dios puede hacer que lo que fue, no sea y esa, según 
Fondane es la esencia de aquel para quien todo es 
posible. La vida, pues, está llena de acontecimientos 
que nos sacan de lo general, como vivió Abraham y 
Job, que hace que podamos vivir con un aguijón en la 
carne por lo vivido. Tan es así que incluso Dios, según 
Fondane, tiene una espina clavada en su ser porque 
él también conoce el instante de la radical libertad del 
ser humano: “Porque el Dios cristiano tiene también 
‘una espina en la carne’; él tiene, él también, ‘un se-
creto cara a cara con la ética’, él conoce, él también, 
un instante excepcional, el instante del drama”.

63	 Fondane, El lunes existencial…,124.



70 Viñas Vera, Á. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 63-71

El ser humano, por otro lado, y gracias a esa ra-
dical libertad tiene esa fuerza, como Dios, que está 
más allá del bien y del mal. Por eso a Fondane, como 
a Shestov, le parece muy sugerente la filosofía de 
Nietzsche, aunque no se identifiquen con ella. ¿En 
qué aspecto? En que hay que ir más allá del bien 
y del mal como verdades absolutas para encontrar 
la verdadera libertad. ¿Esto supone la negación de 
toda ética y abonarse a los discursos de la fuerza o 
de la voluntad omnímoda? En absoluto. Absolutizar 
la voluntad es como absolutizar el entendimiento. El 
ser humano no es aquel al que todo le es posible, 
sino al que le puede acontecer cualquier cosa. Para 
Fondane, afirmar a Dios es afirmar la libertad más 
allá del bien y del mal. Este Dios no da miedo por-
que no se ajuste a la idea de Bien o Mal.

La libertad no es una consecuencia del pecado, 
sino la fulguración de la angustia, la posibilidad ape-
nas entrevista de un mundo al que constantemente 
nos remite nuestra nostalgia. “Todo el problema con-
siste en que esa nostalgia pasiva devenga voluntad 
activa”64. La libertad es lo suficientemente angustiosa 
para ver la posibilidad de la que está preñada toda la 
realidad y vislumbra una vida en ella anunciada. La li-
bertad crece cuando vivimos sabiendo que para Dios 
todo es posible, que el mundo es donde todo puede 
acontecer, que el milagro o el desastre puede advenir.

Conclusiones
Benjamin Fondane sigue siendo un pensador por 
descubrir, su filosofía y su obra artística exige de 
nosotros una lectura profunda y renovada. Gracias 
a él podemos acercarnos a la primera filosofía exis-
tencial francesa. Su filosofía tiene diversas facetas 
que están aún por tematizar. El objeto de este artí-
culo ha sido acercarnos a su filosofía desde un as-
pecto central en su obra, la relación con Shestov. 
Evidentemente, hemos apuntado a otras relaciones 
con otros autores, como Kierkegaard, y autoras, 
como Bespaloff, que permitirán conocer de forma 
más completa la filosofia fondaniana. Acercarse a 
Fondane lleva, en primer lugar, a acercarse a aquel 
que le inició en la filosofía, el que le dio el impulso y lo 
animó a estudiar y leer a los clásicos.

Shestov fue el maestro principal de Fondane que 
le permitió no sólo abrirse a la filosofía y sus revela-
ciones, sino a poder retomar la actividad poética y 
artística desde otros cimientos. La lucha contra las 
evidencias, y lo que ellas suponen, le ayudó a mos-
trar que la poesía guarda una relación con la reali-
dad que está más allá del sentido útil que la razón le 
concede. La riqueza del pensamiento shestoviano lo 
recibimos gracias a Fondane, por sus prolongacio-
nes hacia una filosofía de lo concreto y su apertura 
al final de los días al pensamiento hindú. El debate 
que Shestov expresó, y que Fondane hizo suyo, me-
diante la relación entre Atenas y Jerusalén fue clave 
para poder entender el papel de la filosofía, la idea 
de verdad que libera o que esclaviza, la peculiar ma-
nera de entender el mal alineado con cierto saber 
calculador, la realidad con sus hiatos o revelaciones 
incomprensibles desde una linealidad de la historia, 
son algunos elementos claves del aporte fondania-
no a este debate ya clásico. Desgraciadamente no 

64	 Fondane, La conciencia…, 313.

siempre estos autores se tienen presentes en los 
análisis actuales sobre la relación Atenas-Jerusalén. 
Nuestro artículo ha querido también indicar cuál es 
su manera particular de acercarse a esta dicotomía.

Fondane, por último, le tocó sufrir la barbarie del 
siglo XX mostrando con su vida y su filosofía que hay 
maneras de pensar la existencia que ayudan a so-
portar la barbarie y otras que la justifican o la hacen 
plausible. Su defensa de lo particular, de una razón 
no tirana, de lo corporal, de los sufrimientos como 
centrales en la filosofía, de la libertad como enemiga 
del mal son herencias entregadas a las nuevas ge-
neraciones no sólo con sus libros, sino con su vida.

Bibliografía
Altini, C. (2022)“Entre Atenas y Jerusalén. El problema 

teológico-político en Leo Strauss”, en Del Palacio 
Martín, J.; Graíño Ferrer, G. (coordinadores), 
¿Atenas y Jerusalén? Política, filosofía y religión 
desde 1945. Madrid: Tecnos, pp. 44-61.

Arrese Igor, H. O. (2021) “Entre Atenas y Jerusalén. 
El Dios de los profetas y el Dios de los filósofos 
en la ética de Hermann Cohen”, en Burello, M.; 
Taub, E. (eds), Atenas y Jerusalén. Perspectivas-
Itinerarios-Debates. Buenos Aires, Prometeo, 
pp. 11-22.

Borisonik, H. (2021) “Ni Atenas ni Jerusalén (ni Roma): 
Wittenberg”, en Burello, M.; Taub, E. (eds) (2021), 
Atenas y Jerusalén. Perspectivas-Itinerarios-
Debates. Buenos Aires, Prometeo, pp. 39-54.

Borovinsky, T. (2021) “La querella de los antiguos y 
los modernos: Leo Strauss, Alexandre Kojève 
y la escatología política”, en Burello, M.; Taub, 
E. (eds), Atenas y Jerusalén. Perspectivas-
Itinerarios-Debates. Buenos Aires, Prometeo, 
pp. 55-72.

Burello, M.; Taub, E. (eds) (2021), Atenas y Jerusalén. 
Perspectivas-Itinerarios-Debates. Buenos Aires, 
Prometeo.

Chestov, L. (1957) Sola fide. Luther et l’Église. París : 
Presses Universitaires de France.

Dobre, C.E. (2020) “El universo filosófico de Lev 
Shestov” en Metafísica y persona, año 12, 23, 
pp. 71-91.

Dobre, C. E. (2022), “La reivindicación de una ética 
existencial desde la perspectiva filosófica de 
Benjamin Fondane”, en Metafísica y Persona, nº 
27, pp. 121-145.

Carassou, M. (2024), “Benjamin Fondane entre l’exil 
et l’errance”, en Revue de philologie, 2, pp. 71-83.

Del Palacio Martín, J.; Graíño Ferrer, G. (coordinadores) 
(2022), ¿Atenas y Jerusalén? Política, filosofía y 
religión desde 1945. Madrid: Tecnos.

Fackenheim, E. L. (2002), La presencia de Dios en 
la historia. Afirmaciones judías y reflexiones 
Filosóficas. Sígueme: Salamanca.

Fondane, B. (1994), Au seuil de l’Inde, Cognac, Fota 
Margana.

Fondane, B. (1998), L’Être et la connaissance. Essai 
sur Lupasco, París : Mediterranée.

Fondane, B. (2016), Rencontres avec Léon Chestov, 
París : Non Lieu.

Fondane, B.(2019), Lévy-Bruhl ou le métaphisicien 
malgré lui, París : Éditions de l’eclat.

Fondane, B. (2019), El lunes existencial y el domingo 
de la historia, Madrid: Hermida.



71Viñas Vera, Á. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 63-71

Fondane, B. (2023), Correspondance familiale 1905-
1944, París : Non Lieu.

Fondane, B. (2024), La conciencia desdichada, 
Madrid: Hermida.

Jutrin, M. (1989), Bejamin Fondane ou Le Périple 
d’Ulysse, París : Nizet.

Jutrin, M. (2011), Avec Benjamin Fondane au-delà de 
l’histoire, París : Parole et Silence

Kierkegaard, S. (2016), Migajas filosóficas. El concepto 
de angustia. Prólogos, Madrid : Trotta.

Messina, A. L. (2021) “La razón en los límites de la 
simple religión. Paz perpetua y escatología de 
la paz en Kany y Levinas”, en Burello, M.; Taub, 
E. (eds), Atenas y Jerusalén. Perspectivas-
Itinerarios-Debates. Buenos Aires, Prometeo, 
pp. 177-196.

Salazar-Ferrer, O. (2008), Benjamin Fondane et la 
révolte existentielle, París : Corlevour.

Salazar-Ferrer, O. (2013), “Benjamin Fondane et la 
crise de réalité” en Comprendre: revista catalana 
de filosofia, Vol. 15, Nº. 1, pp. 71-90.

Shestov, L. (2018), Atenas y Jerusalén. Madrid: 
Hermida.

Shestov, L. (1947) Kierkegaard y la filosofía existencial. 
Buenos Aires: Editorial Sudamericana.

Shestov, L. (2020), En la balanza de Job. 
Peregrinaciones por las almas, Madrid: Hermida.

Yaron-Leconte, I. (2016), “Benjamin Fondane : Le cri 
interrompu”, en Revue Européenne des Études 
Hébraïques, Nº. 18 , pp. 45-52

Yaron-Leconte, I. (2014), “Entre reniement et 
vénération: Benjamin Fondane questionne 
Dieu”, en Tsafon. Revue d’études juives du Nord, 
67, pp. 143-156.

Unamuno, M. de, “¡Pobre Rimbaud!” en El Urogallo, 
1986, nº5, pp. 11-14.

Villela-Petit, M. (2013), “Au nom du singulier le défi 
de Benjamin Fondane à Husserl”, Itinera, N. 6, 
pp. 114-133.

Taub, E. (2021) “El dilema de la filosofía judía: apuntes 
desde Al-Farabi y Maimónides”, en Marcelo 
G. Burello y Emmanuel Taub (eds), Atenas y 
Jerusalén. Perspectivas-Itinerarios-Debates, 
(Prometeo libros, 2015), pp. 265-284.

Viñas, A. (2022), “Shestov, anti-discípulo de Husserl”, 
en Revista Portuguesa de Filosofia, 78, Issue, 3, 
pp. 917-952.

Viñas, A. (2024), “Notas sobre la filosofía, la libertad y 
el mal en Lev Shestov”, en Comprendre: revista 
catalana de filosofia, Vol. 26, Nº. 1, pp. 75-95.




