
73An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 73-86

La presencia de Kierkegaard en Vernunft 
und Existenz de Karl Jaspers

https://dx.doi.org/10.5209/ashf.98661� Recibido: 24/02/2025 • Aceptado: 18/08/2025

Resumen: Desde el estallido de la Primera Guerra Mundial hasta el ascenso de Hitler al poder, Jaspers 
desarrolla su filosofía en el marco de un proceso que se inicia con la publicación de Psicopatología General 
(1913), continúa con la publicación de Psicología de las visiones del mundo (1919) y, finalmente, se concreta en 
Filosofía (1932). Un año antes de publicar su Filosofía, en Ambiente espiritual de nuestro tiempo, Kierkegaard 
y Nietzsche, tal como sucederá más tarde en Razón y existencia (1935), son presentados por Jaspers como 
pensadores excepcionales dignos de atención. En Razón y existencia, Jaspers formula una filosofía que 
intenta alcanzar un equilibrio entre el polo racional y el existencial. Presas se ocupa de evidenciar la base 
kantiana del proyecto teórico de Jaspers en lo que respecta al polo racional. Creemos que el polo existencial 
está determinado por el pensamiento de Kierkegaard. El objetivo de este trabajo es poner en evidencia de 
qué modo son utilizadas las ideas del pensador danés para lograr el equilibrio buscado en la formulación de 
la propia filosofía de la existencia de Karl Jaspers en los años 30.
Palabras clave: Kierkegaard-Jaspers-Kant-Nietzsche-existencia-razón

ENG The presence of Kierkegaard in Vernunft 
und Existenz by Karl Jaspers

Abstract : From the outbreak of the First World War until Hitler’s rise to power, Jaspers develops his 
philosophy within the framework of a process that begins with the publication of General Psychopathology 
(1913), continues with the publication of Psychology of Worldviews (1919) and finally takes shape in Philosophy 
(1932). A year before publishing his Philosophy, in The Spiritual Situation of the Age, Kierkegaard and 
Nietzsche, as it will happen later in Reason and Existence (1935), are presented by Jaspers as exceptional 
thinkers worthy of attention. In Reason and Existence, Jaspers formulates a philosophy that attempts to 
establish a balance between the rational and the existential poles. Presas is concerned with evidencing 
the Kantian basis of Jaspers’ theoretical project as far as the rational pole is concerned. We believe that 
the existential pole is determined by Kierkegaard’s thought. The aim of this paper is to show how the 
ideas of the Danish thinker are used to achieve the balance sought in the formulation of Karl Jaspers’ own 
Philosophy of existence during the 1930s.
Key words: Kierkegaard-Jaspers-Kant-Nietzsche-existence-reason

Sumario: Introducción. 2. El punto de partida de Presas: una oscilación entre “conciliación” y “traición”. 
3. El diagnóstico epocal: Kierkegaard y Nietzsche. 4. El significado de Kierkegaard en Razón y existencia. 
5. Conclusión. 6. Referencias.

Cómo citar: Dip, P. C. (2026). La presencia de Kierkegaard en Vernunft und Existenz de Karl Jaspers. Anales 
del Seminario de Historia de la Filosofía, 43 (1), 73-86.

Anales del Seminario de Historia de la Filosofía
e-ISSN 0211-2337

E ST U D I OS

Patricia C. Dip
CONICET-UNGS-UBA   

https://dx.doi.org/10.5209/ashf.98661
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:pdip%40campus.ungs.edu.ar?subject=
https://orcid.org/0000-0001-8589-8881


74 Dip, P. C. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 73-86

1. Introducción
A pesar de la importancia de la obra de Karl Jaspers 
en el surgimiento y la divulgación de la filosofía de 
la existencia, su figura no parece despertar un gran 
interés en nuestros días1. Es probable que la misma 
haya sido eclipsada por la atracción que ejercie-
ron dos intelectuales de su círculo íntimo: su amigo 
Martin Heidegger, con quien dejara de mantener 
una estrecha conexión a raíz del ascenso de Hitler 
al poder2, y quien fuera discípula común de ambos, 
la extraordinaria Hannah Arendt3. Sea como fue-
re, desde las primeras décadas del siglo XX, en las 
que Jaspers se dedicó a la psicología y la psiquia-
tría, hasta la década del 30, la reflexión del pensador 
alemán se concentró en la progresiva elaboración 
de un nuevo pensar vinculado con la necesidad de 
ofrecer una respuesta al advenimiento del nihilismo 
europeo. Aunque Kierkegaard desempeñó un papel 
significativo en la génesis de la filosofía actual, que 
devino en filosofía de la existencia, el modo en que 
Jaspers se apropió de las ideas del danés, desen-
tendiéndose de la preocupación por el cristianismo, 
provocó cierta controversia entre los especialistas.

En la década del setenta, el intelectual argentino 
Mario Presas se dedicó a estudiar la obra de Jaspers 
a partir de una clave hermenéutica consistente en 
poner en evidencia la filiación kantiana del proyec-
to filosófico del autor alemán4. Según Presas, en su 
pretensión de confrontar con la interpretación exce-
sivamente racionalista de los neokantianos, que se 
concentran exclusivamente en la teoría del conoci-
miento, Jaspers realizaría una lectura peculiar y no 
ortodoxa de Kant al atribuirle sentido objetivante a las 
ideas, que concluye, en última instancia, en un aleja-
miento hegelianizante de la filosofía trascendental, a 
la que había recurrido en un primer momento. Este 
alejamiento, interpretado como traición, se eviden-
ciaría en la noción de das Umgreifende5, concebida 

1	 Según Clark, “En las décadas de 1960 y 1970 (Jaspers) se 
había convertido en objeto de la condescendencia, el des-
precio y el olvido en Alemania. Aunque su reputación como 
intelectual ha empezado a restablecerse recientemente, 
algunos críticos siguen considerando que su influencia ha 
sido perjudicial para la posterior historia cultural y política 
alemana.” Clark, “A Prophet without Honour: Karl Jaspers in 
Germany, 1945-48”, 197, traducción propia. Salamun, por su 
parte, considera que la escasa influencia del pensamiento 
de Jaspers en Alemania se debió a que “no hizo nada, en 
el decurso de su vida, por atraerse seguidores y propagan-
distas de su filosofía, debido a su convicción de que la tarea 
del filosofar es algo que no puede enseñarse.” Salamun, Karl 
Jaspers, 157, traducción propia.

2	 Sobre las consideraciones de Jaspers respecto del vínculo 
de Heidegger con el nacionalsocialismo véase Martin Hei-
degger/Karl Jaspers. Correspondencia (1920-1963), 216-217.

3	 Hannah Arendt estudió con Heidegger en Marburgo durante 
los años 1924 y 1925. A partir de 1926 estudió con Jaspers. 
En 1928 se doctoró bajo la dirección de este último.

4	 “Solo a partir de su filiación kantiana, y a despecho de las in-
terpretaciones corrientes que lo exponen únicamente como 
‘existencialista’, es posible comprender el desarrollo de la filo-
sofía de Jaspers –desarrollo que, como veremos, ciertamente 
lo separa cada vez más de su raíz kantiana para aproximarlo 
inevitablemente al pensamiento de Kierkegaard”. Presas, “De 
las ‘ideas’ a las ‘cifras’ en la filosofía de Jaspers”, 13.

5	 Sobre las traducciones de das Umgreifende ensayadas en 
distintos idiomas, véase Corzo, “El concepto ‘Umgreifende’ 
en Jaspers, como fundamento de una Ciencia y Filosofía ju-
rídicas”, 36. Para este autor. la mejor traducción al español 
sería “lo envolvente-fundamentante”. Nosotros preferimos 
traducirlo como “lo omniabarcante”.

como límite de la razón que, en sus diversos modos: 
el mundo, la existencia y la trascendencia, se hace 
presente indirectamente a la consideración racio-
nal6. Es probable que el excesivo celo por la filiación 
con Kant se deba a los legítimos objetivos del estu-
dio de Presas, a saber, poner en discusión la idea de 
que Jaspers es un existencialista sin más, haciendo 
hincapié en la influencia de la filosofía trascendental.

Una situación similar se evidencia en relación con 
las lecturas que encuentran en Jaspers la influencia 
de Kierkegaard, pero le reclaman haber abandonado 
el cristianismo, que el autor danés defiende7. Estos 
abordajes parecen inquietarse por la apropiación de 
Kant y Kierkegaard llevada a cabo por el pensar de 
Jaspers. Lo que subyace a esta inquietud es, en úl-
tima instancia, la impugnación de la legitimidad del 
propio discurrir filosófico del pensador alemán.

Por mi parte, entiendo que el objetivo de Jaspers 
consiste en dar respuesta a la crisis epocal mani-
fiesta en el nihilismo europeo, desarrollando los 
lineamientos de una filosofía de la existencia que 
logre evitar la recaída en el irracionalismo. De ser 
éste el objetivo, sería coherente, justamente, que 
Jaspers se acercara a Kant para otorgarle un re-
fuerzo racional a la construcción de la paradoja 
existencial de Kierkegaard y, a su vez, sería cohe-
rente también que recurriera a Kierkegaard para 
evitar la recepción estrictamente racionalista de 
los neokantianos, que reducen la razón al uso del 
entendimiento. En la tensión surgida entre la exis-
tencia, signada por la posibilidad, y la razón como 
búsqueda de articulación de los diversos modos 
del ser organizados en torno a la noción de lo om-
niabarcante, se pone en juego la propuesta teóri-
ca del propio Jaspers, como queda explicitado en 
Razón y existencia. Según Czakó8, esta es la obra 
publicada en vida de Jaspers en la que se realiza 
el análisis más pormenorizado del pensamiento de 
Kierkegaard. Por eso, intentaré poner en eviden-
cia los motivos del pensar kierkegaardiano de los 
que se apropia legítimamente Jaspers para refe-
rirse a lo que él denomina en su Filosofía “aclara-
ción de la existencia”, tomando Razón y existencia 
como referencia privilegiada. No resulta significa-
tivo discutir si Jaspers es verdaderamente kantia-
no o verdaderamente kierkegaardiano, sino anali-
zar cuál es el diagnóstico de la filosofía que tiene 
in mente a la hora de avanzar su propia propuesta 
teórica. A este respecto, es imprescindible consi-
derar cuatro obras del mismo período: La situación 
espiritual de nuestro tiempo (1931), Filosofía (1932), 

6	 Presas considera das Umgreifende, traducido como “lo eng-
lobante” o “lo abarcador”, como el resultado de una interpre-
tación no ortodoxa de las ideas kantianas y por eso impugna 
el proceder de Jaspers. Sin embargo, es posible analizar el 
surgimiento de esta categoría en términos del propio deve-
nir filosófico de Jaspers. En este marco, en lugar de plantear 
lo omniabarcante como lo irracional inaccesible del que hay 
que deshacerse, puede formularse como aquello que de 
manera cifrada e indirecta da cuenta de lo que trasciende 
los límites de la razón. Esto explicaría la importancia de las 
antinomias, concebidas como “signos” de una realidad no 
objetivable, que sin embargo se hace presente, de modo in-
directo, en enunciados objetivos.

7	 Véase Schulz, “A modest head start: The German reception 
of Kierkegaard”, 352.

8	 Czakó, “Karl Jaspers: A Great Awakener’s Way to Philosophy 
of Existence”, 161.



75Dip, P. C. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 73-86

Razón y existencia (1935) y Filosofía de la existencia 
(1937)9. Mientras en la primera de ellas aparece el 
diagnóstico de Jaspers sobre la época presente, 
en la segunda se plasma el sentido de su filosofía 
existencial. Las dos últimas son conferencias en las 
que el autor presupone las temáticas ya tratadas en 
su monumental Filosofía. Para entender el modo en 
que Kierkegaard es considerado en Razón y exis-
tencia, será oportuno entonces fomentar un diálogo 
intertextual entre estas obras.

2. �El punto de partida de Presas: una 
oscilación entre “conciliación” y 
“traición”

Si bien Presas defiende su tesis de doctorado so-
bre Jaspers en 1973, ésta recién es publicada en 
1978 con el título: Situación de la filosofía de Karl 
Jaspers, con especial consideración de su base 
kantiana. En el capítulo dedicado al análisis de 
Razón y existencia, la hipótesis de lectura consis-
te en sostener que Jaspers recurre a Kierkegaard y 
Nietzsche para actualizar el pensamiento de Kant. 
En Jaspers, “se concilian nociones kantianas con 
conceptos kierkegaardianos (y nietzscheanos)10.” 
Si Jaspers efectivamente pretendiera actualizar el 
pensamiento de Kant a partir de la discusión sobre 
la existencia, su proceder podría vincularse con las 
lecturas contemporáneas de la ética kantiana que 
buscan subrayar los aspectos no formalistas e in-
cluso existenciales de la misma11. En “De las ‘ideas’ 
a las ‘cifras’ en la filosofía de Jaspers” (1975), sin 
embargo, cuando se refiere a la peculiar lectura que 
hace Jaspers de la teoría kantiana de las ideas al 
avanzar su noción de “lo omniabarcante” irracional, 
presente indirectamente en la comprensión de los 
límites de la propia razón, Presas califica el proce-
der del pensador alemán como una traición al pun-
to de partida kantiano. En este marco, al traicionar 
a Kant, es comprensible que Jaspers se acerque a 
Kierkegaard. Es posible que, al dedicarse a enfati-
zar la importancia de la filosofía trascendental en el 
pensamiento de Jaspers, Presas no se detenga a 
considerar la función que desempeña el “polo exis-
tencial”. Solamente se limita a señalar que Jaspers 
hace uso de la noción de existencia ofrecida por 
Kierkegaard. Presas parece incomodarse con el 
acercamiento de Jaspers al existencialismo, dado 

9	 Si bien la relación entre razón y existencia es tratada tanto en 
las conferencias de 1935, que dan título a la obra publicada 
luego, como en las conferencias de 1937, publicadas en Exis-
tenzphilosophie, la presencia de Kierkegaard en el diagnós-
tico de la filosofía actual está más desarrollada en Razón y 
existencia.

10	 Presas, Situación de la filosofía de Karl Jaspers, con especial 
consideración de su base kantiana, 98.

11	 Para una lectura que considera el carácter existencialista de 
la ética kantiana, véase Hanna, R., The Rational Human Con-
dition. Kantian Ethics and Human Existence – A Study in Moral 
Philosophy, vol. 3, Nueva York, Nova, 2018. Según Quiroga, 
parte de la literatura especializada está haciendo énfasis en 
que la ética de Kant no es reducible a un formalismo rigoris-
ta, sino que “incluye aspectos relacionados con la naturaleza 
humana y con los rasgos distintivos de las personas (que no 
son únicamente su racionalidad, sino también su carácter, 
sus emociones y sus deseos, todo lo cual matiza la vida mo-
ral en los diversos contextos sociales en los cuales se dan 
sus elecciones y sus acciones).” Quiroga, “El concepto de 
amor y lo político en la ética política kantiana”, 318.

que éste sería, en última instancia, la expresión de 
la tergiversación del kantismo. Esta perspectiva 
de análisis generó dos objeciones. Por un lado, la 
objeción vinculada con la traición al punto de par-
tida kantiano y, por el otro, la inconsistencia de que 
Jaspers no solamente asumiera el punto de partida, 
sino también los resultados de la filosofía trascen-
dental. Según Presas, las tres preguntas que defi-
nen la razón kantiana, tanto en su uso teórico como 
práctico: (¿Qué puedo saber?, ¿Qué debo hacer?, 
¿Qué me es dado esperar?) articulan la Filosofía 
(1932) de Karl Jaspers y quedan explicitadas en “la 
orientación en el mundo”, que establece lo cognos-
cible y sus límites; “la aclaración de la existencia”, 
que no se concentra en lo cognoscible, sino en la 
libertad de quien actúa; y “la metafísica”, guiada 
por la relación con la trascendencia. Presas sigue a 
Stegmüller para señalar la dificultad metodológica 
de Jaspers, quien no solamente adhiere a la teoría 
del conocimiento de Kant, sino también a la filosofía 
trascendental, cuando él mismo no acepta la posi-
bilidad de una filosofía científica.

La tensión entre Kant y Kierkegaard de que 
hablábamos, la polaridad Razón y existencia, 
surge en la medida en que la filosofía críti-
ca sostiene puntos de vista ‘racionalmente 
discutibles, que tienen que ser verdaderos o 
falsos en el sentido de la verdad científica’, 
mientras que Jaspers trata de relativizar todo 
lo científicamente cognoscible desde una 
‘más elevada atalaya’, y traslada la verdad 
más profunda que se puede alcanzar a la vi-
vencia existencial del individuo12.

El hombre que despierta a la vida consciente in-
tenta orientarse en el mundo en una situación. Todo 
conocimiento objetivo presupone la conciencia y 
ésta implica la escisión sujeto-objeto. En la vida cog-
noscitiva no es posible salir de esa situación, que nos 
obliga a pensarla de modo objetivo, presuponiendo 
la misma relación que se trata de pensar.

La aprehensión directa de tal escisión exigiría 
ir más allá de toda objetividad; y esto es pre-
cisamente lo que, según Jaspers, ha hecho 
Kant: señalar las condiciones de posibilidad 
de lo objetivo significa, en efecto, trascender 
hacia algo no objetivo. Kant ‘cambió la direc-
ción del trascender; (...) llevó a cabo lo que de-
nominó método trascendental, y lo diferenció 
de un trascender a un ser-cosa situado en 
el más allá, pero manteniendo sin embargo 
el trascender como tal, por cuya virtud toda 
existencia empírica se convirtió en fenóme-
no’ (Erscheinung)13.

Ahora bien, el auténtico trascender es una tarea 
que le compete al hombre mismo. De lo contrario, se 
corre el riesgo de objetivar los enunciados de Kant 
y creer que se posee el a priori, cuando, en realidad, 
los conceptos no son intelecciones o conocimien-
tos, sino funciones. Presas detecta con claridad el 
momento en el que la discusión de Jaspers recurre 

12	 Presas, “De las “ideas” a las “cifras” en la filosofía de Jas-
pers”, 13.

13	 Ibíd., 14.



76 Dip, P. C. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 73-86

a Kierkegaard. Esto es, a la hora de presentar los lí-
mites de la razón en términos tales que aquello que 
la trasciende, lo inobjetable o irracional, pueda volver-
se presente “indirectamente” a la razón. O, en otros 
términos, lo que Jaspers enfatiza es que la razón no 
puede reducirse a pensar el lado racional del límite; 
esto en la filosofía crítica es competencia del enten-
dimiento. La razón se hace cargo, además, de aquello 
que no es cognoscible, pero sí pensable; esto es, lo 
que trasciende los límites de la experiencia, pero no 
por ello se reduce a mero irracionalismo. Si la razón 
se ocupara solamente del lado objetivo del límite, re-
duciría su actividad a la del entendimiento. Si bien al-
gunos intérpretes de Kant pueden desear reducir la fi-
losofía crítica a la analítica trascendental, es evidente 
que Jaspers no está de acuerdo con este proceder y 
por ello enfatiza la importancia de la dialéctica tras-
cendental. Al enfatizarla, surge en su propia filosofía 
el polo existencial, que Presas interpreta como trai-
ción de la base kantiana de su planteo. En la lectura 
de Jaspers, Kant, a diferencia de la estrechez racio-
nalista del neokantismo14, muestra “indirectamente” 
lo irracional que el conocimiento racional supone15. En 
el límite entre lo que Jaspers denomina la “orientación 
en el mundo” (lo cognoscible de lo que se ocupa el co-
nocimiento científico) y la “aclaración de la existencia” 
(el hecho de que el conocimiento solo tiene sentido a 
partir del sí mismo) cobra sentido el pensamiento de 
Kierkegaard. Si bien Presas reconoce que, al poner en 
evidencia que el pensar kantiano se mueve por límites 
irracionales, Jaspers “concilia” las antinomias kantia-
nas con las paradojas de Kierkegaard, le cuestiona la 
pretensión de describir el límite irracional como per-
teneciente esencialmente a una actitud racional.

Si atendemos por ahora sólo al aspecto teóri-
co del problema –tal como se lo enfoca en la 
Orientación en el mundo–, puede precisarse 
que, mientras Kant demuestra la inaplicabili-
dad de las categorías a las cosas en sí basán-
dose en argumentaciones racionales [esto es, 
científicas, aunque le pese a Jaspers], éste, 
por el contrario, sobrepasa lo racional ya con 
su propio método16.

Podría sostenerse que Jaspers postula lo omnia-
barcante del mismo modo que Kant postula la liber-
tad y, en esa línea, defender que Jaspers asume una 
filosofía de la libertad17 de corte kantiano, aun cuando 
no siga el ideal regulador de las ideas para pensar la 
filosofía como sistema. Sin embargo, Presas objeta:

En efecto, y a diferencia de Kant, en Jaspers 
ni siquiera puede saberse en qué reside la in-
cognoscibilidad del mundo real –como acer-
tadamente lo enuncia Stegmüller–, ya que 

14	 A diferencia de las lecturas de la época, concentradas en la 
deducción trascendental y de las categorías, Jaspers hace 
hincapié en la función de las ideas en la obra de Kant. Véase 
Jaspers, “Philosophical Autobiography”, 132.

15	 Véase Presas, “De las “ideas” a las “cifras” en la filosofía de 
Jaspers”, 21

16	 Ibíd., 18.
17	 En relación con la cuestión de la libertad, sostiene Portuondo: 

“debido a que lo absoluto no puede encontrarse en ninguna 
cosa constituida, no hay verdadera trascendencia como algo 
existente para un sujeto, sino solo como realidad para la li-
bertad.” Portuondo, “De la existencia a la trascendencia: Karl 
Jaspers o la metafísica de las cifras”, 96.

ese mismo saber acerca del fundamento de 
la incognoscibilidad sería a su vez objetivo y 
obligatorio, sería ontológico, y Jaspers niega 
la posibilidad de la ontología18.

Si bien Presas se inquieta por el rechazo a la on-
tología de Jaspers, no observa que el propio plan-
teo de Kant en la Crítica de la Razón pura supone el 
rechazo a la ontología tradicional, dado que el ser 
no puede convertirse en objeto. Jaspers busca dar 
respuesta a la insalvable escisión sujeto-objeto pro-
pia de la metafísica moderna; por eso considera la 
objetividad en términos relativos a la propia escisión 
que la sustenta. Esta posición, que concluye soste-
niendo la “incognoscibilidad” del mundo en sí mis-
mo, no sólo resulta plausible, sino que además pue-
de ser defendida a partir de Kant, ya que el mundo 
es Erscheinung (fenómeno), esto es, el aspecto del 
objeto que aparece ante el sujeto, pero no el objeto 
en sí mismo. Creo que estas objeciones se originan, 
por un lado, al evaluar el proceder de Jaspers a partir 
de la filosofía trascendental de Kant y, por el otro, al 
reducir el existencialismo a simple y llano irraciona-
lismo. Las mismas no tendrían sentido si se conside-
rara el método de Jaspers independientemente de 
la filosofía trascendental19.

Jaspers intenta explicar el origen de la filosofía de 
la existencia a partir de la inscripción del mismo en 
la historia de la filosofía. A lo largo de la misma, a la 
pregunta por el ser, que el pensador alemán identi-
fica con el proceder filosófico, se le dieron dos res-
puestas. Los antiguos la respondieron describiendo 
al ser en sí. Después de Kant ya no es posible esta 
respuesta20, pues el acceso al ser en sí es cuestiona-
do como consecuencia de un giro subjetivo21. Jaspers 
asume este giro para pensar la filosofía actual e in-
troduce la noción de das Umgreifende con el objeto 
de establecer las condiciones de posibilidad de dar 
respuesta a esta pregunta en el mundo contemporá-

18	 Ibíd., 18.
19	 Podría identificarse el objetivo del filosofar de Jaspers con 

el de Hegel, dado que ambos filósofos buscan superar el 
dualismo del pensamiento moderno. Si se aceptara que el 
objetivo es “hegeliano”, habría que agregar que el método, 
sin embargo, no lo es. Éste sería una suerte de subjetivis-
mo trascendental-existencial. Por eso, Jaspers no “objeti-
viza” las ideas kantianas, como le critica Presas. En sentido 
estricto, su filosofar es un “ensayo” solamente actualizable 
por cada existente particular: no es filosofía trascendental ni 
búsqueda de lo absoluto. La unidad de lo subjetivo y lo objeti-
vo a la que apunta Jaspers con la noción de das Umgreifende 
no es una unidad dialéctica de la identidad y la diferencia, 
sino una unidad que solamente deviene tal para una posible 
existencia. No se trata de darle entidad a lo absoluto, sino 
de señalar el sentido particular de cada horizonte de conoci-
miento y vida, de razón y existencia. No hay acceso al ser en 
sí ni tampoco identidad última entre pensar y ser.

20	 “La operación filosófica fundamental transforma mi con-
ciencia del ser. El ser en su totalidad no es comprensible 
conceptualmente mediante una ontología, sino que es sólo 
concebible como el espacio abarcador y como el espacio en 
que nos vienen todos los seres. En la ontología se pensaba 
al ser como una serie de objetos o de unidades significativas; 
después de Kant, se ha rechazado toda ontología.” Jaspers, 
Filosofía de la existencia, 31.

21	 A la pregunta por el ser, que caracteriza el pensar filosófico, 
no puede respondérsela después de Kant sin hacer referen-
cia al sujeto, que Jaspers interpreta en la nueva situación 
filosófica presentada a partir de Kierkegaard y Nietzsche, 
como el sí mismo –Dasein, conciencia en general y espíritu–, 
que es posible existencia y está abierto a la trascendencia.



77Dip, P. C. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 73-86

neo. Lo omniabarcante es formulado como el funda-
mento de la escisión sujeto-objeto; es lo que todo lo 
abarca sin ser él mismo ni sujeto ni objeto. Desde la 
perspectiva del sujeto, los modos de lo omniabarcan-
te son: la conciencia en general o conciencia abso-
luta (Bewußtsein überhaupt), el existente (Dasein) y el 
espíritu (Geist). Desde el punto de vista del objeto, lo 
omniabarcante reviste los modos del mundo y la tras-
cendencia. La razón es definida como la articulación 
de todos los modos de lo omniabarcante. Y la exis-
tencia admite dos acepciones, la existencia empírica, 
histórica y concreta (Dasein) y la existencia (Existenz) 
en términos de posibilidad, que remite a la libertad22.

La posición de Presas respecto a la propuesta 
de Jaspers es oscilante. Por un lado, le objeta que, a 
diferencia de Kant, proponga un acceso a lo noumé-
nico a través de la escritura cifrada de la trascenden-
cia, pero, por el otro, reconoce que Jaspers no recae 
en el platonismo de considerar que puede compren-
derse el ser en sí. Esta oscilación se refleja en la idea 
de que Jaspers se acerca al polo existencial cuan-
do traiciona su punto de partida kantiano. Lo que 
Presas no parece detectar es que Jaspers asume el 
giro subjetivo kantiano y considera que Kierkegaard 
lo profundiza haciendo hincapié en la noción de 
Existenz. Este abordaje nos permite, a su vez, poner 
en cuestión otra presunción de Presas, a saber, que 
“Jaspers se apropia del concepto de existencia de 
Kierkegaard, pero sin volverse kierkegaardista23.” 
Por el contrario, el modo en que Jaspers hace uso 
de conceptos centrales del pensamiento del danés 
evidencia no solamente su estrecha relación con él, 
sino también que Jaspers sigue a Kierkegaard del 
modo más honesto posible, esto es, apropiándose 
de sus formulaciones para pensar por sí mismo24.

En suma, Presas enfatiza que la filosofía de Jaspers 
se estructura a partir de las tres preguntas kantianas: 
qué puedo saber, qué debo hacer, qué me es dado es-
perar, expresadas en las tres partes constitutivas de su 
Filosofía: la orientación en el mundo, la aclaración de 
la existencia y la metafísica25. El hecho de que Presas 
no se detuviera en la cuarta pregunta kantiana26: qué 

22	 A partir de la publicación de Sein und Zeit, Jaspers distin-
gue Dasein y Existenz, haciendo uso de estos términos en 
un sentido distinto al de Heidegger. Para Jaspers, el ser ahí 
(Dasein) hace referencia a todo lo que existe empíricamen-
te y se reserva el uso de Existenz para referirse a la posible 
existencia o existencia auténtica. Véase Presas, Situación de 
la filosofía de Karl Jaspers, con especial consideración de su 
base kantiana, 120.

23	 Ibíd., 98.
24	 Según Granito, el concepto de apropiación (Aneignung) de 

Jaspers no solamente es original, sino que “es central en 
su visión de la filosofía como philosophia perennis: pues la 
‘apropiación’ no consiste en una mera asimilación o contem-
plación, sino en una incorporación constructiva que haría 
presente lo interpretado en la vida y el pensamiento.” Gra-
nito, “A Great Awakener: The Relevance of Søren Kierkega-
ard in Karl Jaspers’ Aneignung und Polemik”, 252. traducción 
propia.

25	 Según Wahl, “lo que hace a Jaspers tan importante es, sin 
embargo, el magistral corpus de su Filosofía en tres volúme-
nes. Es una respuesta a la pregunta que todo filósofo con-
temporáneo no puede dejar de plantearse: ¿qué forma debe 
adoptar la filosofía para sobrevivir tras el pasaje por Nietzs-
che y Kierkegaard?”, Moore, Ian Alexander and Barbara Wahl. 
“Jean Wahl and Karl Jaspers on Descartes and Kierkegaard. 
An Epistolary Exchange”, 178, traducción propia.

26	 La cuarta pregunta kantiana le permite a Jaspers pensar la 
filosofía actual a partir de la búsqueda de conciliación entre 

es el hombre, tal vez explique su escaso interés e in-
cluso rechazo por el polo existencial. La búsqueda de 
respuesta a este interrogante revela la presencia de 
Kierkegaard en el pensamiento de Jaspers27; la dimen-
sión antropológica de éste descansa sobre una base 
kierkegaardiana manifiesta en la definición de hombre 
como posible existencia. “El hombre es posible ‘exis-
tencia’, que, como ‘conciencia en general’, se orienta 
en el mundo, y, a través del mundo, está referida a la 
trascendencia”28. Además de la categoría de existen-
cia, encontramos otros tópicos que evidencian la pre-
sencia de Kierkegaard en la obra de Jaspers, a saber: 
la importancia del sí mismo, la trascendencia, la exis-
tencia como posibilidad, la libertad, la comunicación 
indirecta, la acción interior y, fundamentalmente, la ne-
cesidad de ofrecer un diagnóstico epocal29 a partir del 
cual desarrollar los lineamientos de un “nuevo pensar”.

3. �El diagnóstico epocal: Kierkegaard y 
Nietzsche

Ya en las sucesivas ediciones de Psicopatología ge-
neral (1913) y en La psicología de las visiones del mun-
do (1919), Kierkegaard y Nietzsche habían aparecido 
juntos como “psicólogos comprensivos”30. Desde 
temprano, Jaspers aclara de qué manera se acerca 
al pensamiento de Kierkegaard:

Reunir sus frases tomándolas de las diferen-
tes obras, construir, completar y, sobre todo, 
dejar a un lado lo que nos pareció irrelevan-
te para el fin presente (por ejemplo, todo ‘lo 

dos polos: razón y existencia. Esta conciliación es planteada 
a partir del concepto de das Umgreifende, con el que intenta 
superar la escisión sujeto-objeto propia de la filosofía mo-
derna. “Los grandes polos de nuestro ser que se enfrentan 
en todas las maneras de lo abarcador son, por lo tanto, razón 
y existencia. Son inseparables”. Jaspers, Razón y existen-
cia, 59. “La existencia no se hace lúcida sino en virtud de la 
razón; la razón no tiene contenido sino en virtud de la exis-
tencia”. Ibíd., 60. Según Portuondo, “el encuentro de la razón 
con la ‘existencia’ no es jamás definitivo, ni conduce a una 
‘reconciliaciòn’ en una identidad imposible, en la que tanto 
la razón como la ‘existencia’ quedarían disueltas.” La acla-
ración de la existencia, “no es conocimiento, sino llamada 
o requerimiento a la patentización de un origen que, sin ser 
razón, encuentra en ésta el vehículo y la condición de su ad-
venimiento.” Portuondo, “De la existencia a la trascendencia: 
Karl Jaspers o la metafísica de las cifras”, 92.

27	 Es interesante señalar dos cuestiones. Por un lado, según 
Presas, la comunicación indirecta de Jaspers es deudora del 
método que Kant utiliza sin enunciar, es decir, en lugar de 
acudir a la obra de Kierkegaard para trabajar este aspecto 
de su pensar, interpreta de un modo peculiar la obra de Kant. 
Por otro lado, aunque el Kant de la Antropología en sentido 
pragmático le hubiera podido ofrecer a Jaspers un sesgo, si 
bien no existencial en sentido estricto, sí empírico, para de-
batir el reductivo racionalismo del neokantismo, que piensa 
la filosofía trascendental en los estrechos márgenes de la 
teoría del conocimiento, Jaspers no acude a la antropología 
del propio Kant para hacer eso, sino a la filosofía existencial, 
en el sentido amplio en que la concibe, de la mano de Kier-
kegaard y Nietzsche.

28	 Jaspers, Filosofía, 61.
29	 Sobre la continuidad del modo de proceder vinculado con la 

crítica a la época, que Kierkegaard formula en La época pre-
sente y Jaspers en La situación espiritual de nuestro tiempo, 
véase Peter Šajda, “Jaspers’ diagnosis of the spiritual condi-
tion of the age as a continuation of Kierkegaard’s critique of 
the present age”, Encounters with Nineteenth-Century Conti-
nental Philosophy (Brill, 2024), 254-269.

30	 Véase Jaspers, Psicopatología general, 368 y Jaspers, Psico-
logía de las visiones del mundo, 34.



78 Dip, P. C. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 73-86

cristiano’). Sin embargo, la mayoría de las 
frases son literalmente suyas. Quien quiera 
conocer a Kierkegaard, hará bien en leerlo a 
él mismo, pues aquí no está referido en razón 
de sí mismo, sino del problema, por lo que ‘tal 
vez’ le hayamos hecho alguna violencia31.

Una década más tarde, observamos este mismo 
proceder, basado en la apropiación; Jaspers no apela-
rá a Kierkegaard en sí mismo, sino a las posibilidades 
que su pensamiento, junto con el de Nietzsche, ofrecen 
para pensar el mundo contemporáneo. En Ambiente 
espiritual de nuestro tiempo (1931), Kierkegaard y 
Nietzsche, conjuntamente, aunque aparentemente 
uno ateo y el otro creyente, permiten realizar el diag-
nóstico de la época actual, entendido en términos de 
desdivinización, alejamiento de los dioses o nihilismo. 
“La desdivinización del mundo no es la incredulidad 
de los individuos, sino la posible consecuencia de una 
evolución espiritual que aquí, de hecho, conduce a la 
nada”32. En relación con la misma, “la primera críti-
ca de gran vuelo, distinta por su severidad de todas 
las anteriores, se debe a Kierkegaard”33, quien situó 
al hombre ante la nada. “Algunos decenios más tar-
de siguió Nietzsche a Kierkegaard, sin conocerle”34. 
Nietzsche no solamente vio surgir, sino que además 
emitió un diagnóstico implacable del nihilismo euro-
peo. Nuestra conciencia moderna del tiempo es he-
redada del cristianismo, que otorgaba al hombre la 
certeza de un futuro salvífico. Aunque nosotros ya no 
creemos en la promesa realizada por esta filosofía de 
la historia, la misma sigue operando en el análisis de 
la época presente, ya que las alternativas frente a la 
nada son: el Dios de Kierkegaard o la inocencia del 
devenir de Nietzsche.

Ambos filósofos no pasaron de ser, para sus 
contemporáneos, personajes curiosos, que 
suscitaron, ciertamente, sensación, pero que 
todavía no fueron tomados en serio. Se adelan-
taron al ver lo que ya existía sin que entonces 
inquietara; por eso hasta hoy no han llegado a 
ser pensadores verdaderamente actuales35.

En Razón y existencia, con el objetivo de volver-
los actuales, Jaspers recurre nuevamente a los dos 
autores, pero esta vez los presenta como “filósofos 
de la existencia”.

El antiquísimo problema del filosofar que se 
manifestaba en la relación de lo racional con 
lo no racional, debe verse de nuevo en su 
figura actual, asimilando la tradición en vis-
ta de Kierkegaard y Nietzsche. Formulamos 
este problema fundamental con las palabras: 
‘razón’ y ‘existencia’. Esta fórmula abreviada 
no quiere significar una antítesis, antes bien 
una interconexión que a la vez señala más 
allá de sí misma36.

31	 Ibíd., 540.
32	 Jaspers, Ambiente espiritual de nuestro tiempo, 22.
33	 Ibíd., 15.
34	 Ibíd., 15.
35	 Ibíd., 15.
36	 Jaspers, Razón y existencia, 41. Según Portuondo, “la razón 

no instituye la posibilidad de la existencia en su originarie-
dad, sino que la revela al involucrarse en ella. Esta ‘revela-
ción’ no se realiza entonces a la manera de una psicología 
racional, sino de una metafísica que muestra un origen en 

Aunque las propuestas teóricas de Kierkegaard 
y Nietzsche sean disímiles, Jaspers considera que 
estos pensadores tienen una actitud similar frente 
al filosofar y por eso es necesario pensarlos con-
juntamente para desarrollar la filosofía existencial. 
“Con ellos tuvo lugar un sacudimiento del filosofar 
occidental cuyo significado definitivo escapa aún a 
toda previsión”37. Este sacudimiento tiene que ver 
con el énfasis en la necesidad de comprenderse a 
sí mismos en el pensar, luego de haber ofrecido la 
más radical crítica a los fundamentos de la razón 
occidental, que implica rechazar la figura del siste-
ma, propia de la filosofía desde sus orígenes, sos-
pechar del conocimiento científico e introducir una 
nueva dimensión del saber vinculada con la impor-
tancia de la interpretación. Kierkegaard y Nietzsche 
representan la “resolución negativa” del problema 
del filosofar. El hecho de haber sido autores excep-
cionales hace que sean irrepetibles. No obstante, 
el nuevo pensar al que apela Jaspers a partir de la 
fórmula abreviada “razón y existencia” solamente 
es posible asumiendo los resultados del pensar de 
estos autores que obligan al individuo a asumirse a 
sí mismo frente a la nada. La confianza en la razón 
occidental ha cesado luego del último intento de 
Hegel de volverla “absoluta”. El carácter imposible 
de esta pretensión no puede significar, no obstante, 
abandonar la razón, sino más bien recobrar su rela-
ción perdida con la existencia.

Ambos han puesto en tela de juicio la “razón” 
desde la profundidad de la existencia. Nunca 
antes había sido tan radical la continua resis-
tencia contra la mera razón en un nivel tan alto 
de posibilidades del pensamiento realizadas 
de hecho. Al ponerla así en tela de juicio, no 
hay en ningún momento animosidad contra la 
razón. Por el contrario, ambos se empeñan en 
apropiarse ilimitadamente de todas las ma-
neras de racionalidad. Ni hay aquí filosofía del 
sentimiento, pues ambos tienden incesante-
mente al concepto como expresión; ni menos 
se trata de un escepticismo dogmático. Antes 
bien, la totalidad de su pensamiento se orienta 
hacia la verdad propiamente dicha38.

La verdad propiamente dicha hace referencia al 
fundamento antropológico del pensar. Si en la tradi-
ción filosófica occidental el ser humano había sido 
definido a partir de la hegemonía racional, el “nue-
vo pensar”, que Kierkegaard y Nietzsche aceleran, 
supone la “inversión” de la filosofía del ser huma-
no en “filosofía de la existencia”. Tanto Kierkegaard 
como Nietzsche fueron filósofos excepcionales. La 
excepcionalidad de ambos no se expresa en la for-
mulación de una positividad, sino que es pura ne-
gatividad. Jaspers traduce el problema tratado por 
Kierkegaard a la realidad de una nueva época. El 

su patentización, y de una fe filosófica que ha optado por 
un optimismo racional sin ingenuidades –no sólo respecto 
a la posibilidad que es el hombre, sino también respecto a 
la posibilidad de iluminar, desde la razón, el camino hacia 
la realización existencial–. Portuondo, “De la existencia a la 
trascendencia: Karl Jaspers o la metafísica de las cifras”, 93.

37	 Ibíd., 15.
38	 Ibíd., 15-16. Puntuación de la traducción levemente modifica-

da a los fines de la comprensión de la cita.



79Dip, P. C. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 73-86

aporte positivo de Jaspers radicaría en la formula-
ción de una filosofía de la existencia que supere el 
momento negativo de las propuestas teóricas de 
Kierkegaard y Nietzsche, quienes

no se sienten cual expresión positiva de su 
época; por el contrario, expresan negativa-
mente con su ser, lo que es aquélla: la época 
reprobada por ellos sin atenuantes y desen-
mascarada en su decadencia. Su misión pa-
rece consistir en consumar la experiencia de 
esta época hasta el fin, en el ser de ellos mis-
mos, siendo ellos perfectamente la realidad 
de aquélla para superarla39.

Para responder a la pregunta: “¿Qué es el hom-
bre?”, esta filosofía ya no se dirige a la mera razón, 
sino al existente particular que deviene sí mismo 
relacionándose con la trascendencia. El devenir sí 
mismo no implica abandonar la razón, sino darle a 
la misma un contenido existencial. La respuesta de 
Jaspers al diagnóstico realizado por estos autores en 
su filosofía de la existencia, que toma como punto de 
partida al hombre como “posible existencia”, abierta 
a la trascendencia, pone en evidencia su inclinación, 
“con alguna violencia”, por la alternativa kierkegaar-
diana, en el marco de nuevas condiciones determi-
nadas por “el desarrollo del mundo técnico”40.

La palabra “razón” es para nosotros portado-
ra de la amplitud, claridad y veracidad kantia-
nas; la palabra “existencia” está elevada por 
Kierkegaard a una esfera en virtud de la cual 
hace aparecer en infinita profundidad lo que 
se sustrae a todo saber definido; la palabra no 
puede desgastarse por ser solamente una de 
las muchas que designan el ser, por lo cual no 
significa nada, o hace valer al punto el sentido 
pretendido por Kierkegaard41.

Así como en Razón y existencia, en Filosofía de 
la existencia, Jaspers explicita que la noción de 
Existenz la toma del pensador danés:

Existencia es una de las palabras emplea-
das para referirse a la realidad, subrayada 
por Kierkegaard: todo lo esencialmente real 
es para mí sólo en cuanto que soy yo mismo. 
No estamos simplemente ahí, sino que nues-
tra existencia se nos confía como el lugar y el 
cuerpo de la realización de nuestro origen42.

La filosofía es perenne y su destino no es la nada, 
sino dar cuenta históricamente, cada vez, de su 
origen, fundándose a sí misma en contraposición 
a la religión revelada y el ateísmo43. Kierkegaard y 

39	 Jaspers, Razón y existencia, 19-20.
40	 Jaspers, Ambiente espiritual de nuestro tiempo, 23.
41	 Jaspers, Razón y existencia, 41-42.
42	 Jaspers, Filosofía de la existencia, 8, traducción ligeramente 

modificada.
43	 Según Jaspers, el contenido de la filosofía es la “existencia”. 

La filosofía es perenne, siempre se mantiene viva, pero su 
contenido varía según la existencia de aquel que filosofa, ya 
que el filosofar supone el trascender del existente empírico 
(Dasein). Filosofar supone una ruptura con la facticidad, es 
el trascenderse a sí misma de la existencia empírica, que al 
preguntarse por su propia existencia se abre a la posibilidad 
de la trascendencia. Esta pregunta tiende a la metafísica. En 
este punto es interesante destacar que el proyecto filosófico 
de Jaspers, a diferencia de lo que plantean muchos de sus 

Nietzsche son necesarios entonces para aclarar el 
significado de la filosofía, ya que sus posiciones re-
presentan los dos extremos en los que la filosofía 
debe evitar caer, so pena de disolverse, a saber: o 
bien la religión o bien su negación. Según Jaspers, 
“el filosofar que permanece fiel a su origen no puede 
comprender propiamente ni la religión revelada ni el 
ateísmo”44. La esencia del filosofar está ligada a la 
trascendencia. Por eso, Kierkegaard le será particu-
larmente útil a Jaspers en la formulación del filosofar 
como acción interior cuyo fundamento último es de-
venir sí mismo. “El filósofo mismo, empero, no llega 
a la comprensión de su cometido en algún universal 
abstracto, fruto de su pensar, ni limitándose a la idea 
como tal, sino en su historicidad”45.

4. �El significado de Kierkegaard en Razón y 
existencia

No se puede desconsiderar que tanto Razón y exis-
tencia como Filosofía de la existencia son el resul-
tado de una serie de conferencias dictadas duran-
te el nazismo46. En la segunda edición alemana de 
Existenzphilosophie publicada en 1956, el propio 
Jaspers escribe un epílogo en el que considera la 
obra a partir del momento histórico en el que fue es-
crita. Allí sostiene que, a pesar de la atmósfera de 
total coacción en la que se produjo, el contenido de 
la misma no estaba determinado por la situación 
temporal. La obra se movía en la filosofía, pero no 
contenía alusiones directas al nacionalsocialismo. 
“Lo que dije en estas lecciones no estaba dirigido 
al momento, pero fue formulado como reflejo de 
la falta de salida del momento. En mi pensamiento 
late algo de aquel trasfondo”47. El dramatismo de 
la situación vital se evidencia en las categorías que 
Jaspers intenta conciliar a partir de la tensión entre 
razón y existencia. La existencia es enfatizada en el 
sentido de la libertad, de la posibilidad de poder del 
sí mismo, que, no obstante, se encuentra cercado en 
una situación apremiante, en la que, a través de su 
pensar, Jaspers intenta resistir el momento histórico, 
que posteriormente será considerado a partir de la 
culpa de los sobrevivientes, de aquellos que, como 
él, sobrevivieron al Holocausto. “Había que hacerse 
el ingenuo, mostrarse ajeno al mundo, mantener una 
dignidad natural que amparaba en muchas situacio-
nes y, en caso necesario, mentir sin reparos”48.

contemporáneos, no es anti-metafísico. Por el contrario, po-
dría describirse como la formulación de una metafísica de 
la trascendencia cuyo punto de partida es la aclaración de 
la existencia. La aclaración de la existencia, por su parte, no 
comienza en el ser-objeto, “sino en la existencia empírica; 
su finalidad consiste en poner de manifiesto la infinitud de 
la posible ‘existencia’ frente a la finitud del existir empírico.” 
Portuondo, “De la existencia a la trascendencia: Karl Jaspers 
o la metafísica de las cifras”, 93.

44	 Jaspers, Filosofía de la existencia, 140.
45	 Ibíd., 141. La historicidad implica la unidad existencial del 

tiempo y la eternidad. Sin identificarse con el mundo, lo su-
pone como condición de posibilidad de que la existencia 
esté “situada” en relación con la trascendencia.

46	 “En estas lecciones dije lo que se podía decir sin peligro: 
hablé sólo de filosofía. Esto fue posible porque los nacio-
nalsocialistas, desde el jefe más alto al ayudante más mo-
desto, eran de una estupidez casi increíble respecto al es-
píritu…” Ibíd., 136.

47	 Ibíd., 136.
48	 Ibíd., 134.



80 Dip, P. C. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 73-86

En esta situación de desamparo, Jaspers acude a 
Kierkegaard para definir la filosofía actual:

La filosofía de la existencia es el pensar que 
utiliza, pero rebasa, todos los conocimientos 
específicos, y por el cual el hombre quisiera 
llegar a ser él mismo. Este pensar no cono-
ce objetos, sino que elucida y hace efectivo 
al mismo tiempo el ser de aquel que de tal 
manera piensa. Suspenso, en trance de fluc-
tuación por el rebasar de todo conocimiento 
del mundo que fija el ser (como orientación fi-
losófica del mundo), apela a su libertad (como 
elucidación de la existencia) y crea el espacio 
de su quehacer apremiante en el conjurar de 
la trascendencia (como metafísica). Esta filo-
sofía de la existencia no puede adquirir una 
forma rotunda ni alcanzar una perfección de-
finitiva como la existencia de un pensador. Ha 
encontrado su origen moderno y su desarrollo 
incomparable en Kierkegaard49.

La filosofía que rebasa los conocimientos específi-
cos supone una discusión sobre la relación entre la fi-
losofía y la ciencia. Esta discusión, presente en la obra 
de Kierkegaard, ofrece la condición de posibilidad del 
pensar existencial de Jaspers. Si bien la filosofía no 
puede desentenderse de la ciencia, tampoco puede 
reducirse a ésta. Frente a la verdad científica, Jaspers 
introduce la idea de acción interior, que refleja la con-
traposición entre el pensar subjetivo y el objetivo de 
la que se ocupa Johannes Climacus en Postscriptum 
no científico y definitivo a Migajas filosóficas. Nos con-
centraremos en Postscriptum no científico y definitivo 
a Migajas filosóficas para mostrar cuáles son las cues-
tiones planteadas por Johannes Climacus de las que 
Jaspers se sirve para delinear la “aclaración o eluci-
dación de la existencia” y en El concepto de angustia 
y La enfermedad mortal para dar cuenta de la existen-
cia abierta a la trascendencia, a partir del análisis del 
“sí mismo”, teniendo en cuenta que la relación con la 
trascendencia supone un “salto”, asociado a la fe en 
Temor y temblor.

En Postscriptum no científico y definitivo a Migajas 
filosóficas, Johannes Climacus declara:

Mi principal pensamiento consiste en que, 
debido a la abundancia de conocimientos, la 
gente de nuestra época ha olvidado lo que 
significa el existir y lo que es la interioridad, y 
que el malentendido entre el pensamiento es-
peculativo y el cristianismo puede ser explica-
do a partir de esto50.

Parece evidente que Jaspers asume el principal 
pensamiento de Climacus, aun cuando no le pres-
te atención a la cuestión del malentendido entre el 
pensamiento especulativo y el cristianismo. “El filo-
sofar contemporáneo se ha hecho consciente me-
diante su propio surgimiento originario, y éste no 
puede desenvolverse ni descubrirse sólo median-
te la ciencia”51. Climacus observa que el progreso 
científico no implica necesariamente un avance 
para la existencia humana; por el contrario, lo que 

49	 Jaspers, Ambiente espiritual de nuestro tiempo, 159.
50	 Kierkegaard, Postscriptum no científico y definitivo a Migajas 

filosóficas, 251.
51	 Jaspers, Filosofía de la existencia, 23.

el cristianismo pondría en evidencia es una suerte 
de crítica ético-religiosa al progreso de la ciencia. 
Según Jaspers, por su parte, “el conocimiento cientí-
fico no puede dar ningún objetivo para la vida. No es-
tablece valores válidos”52. Jaspers identifica la cues-
tión de la técnica como un asunto clave de su época 
y recupera la contraposición de Climacus entre la fal-
ta de identidad del progreso cuantitativo de la cien-
cia y la mejora cualitativa de la existencia humana. 
La interioridad es presentada por Jaspers como la 
“acción interior”, que, en última instancia, se convier-
te en centro neurálgico de la “posible existencia”, ya 
que de ella depende la decisión que cada individuo 
tome respecto a sí mismo en la época técnica. La 
decisión individual es el sustrato último del sí mismo 
de Jaspers. “Es la resolución de, en vez de obtener 
un límite engañoso en una doctrina del ser, llegar a 
ser yo mismo, como fenómeno histórico, junto con 
el otro ‘mismo’, en lo siempre abierto abarcador”53.

Ambas perspectivas comparten la idea de que 
ciencia y filosofía no son idénticas, y por lo tanto no 
puede haber ontología en términos de una ciencia 
de la existencia, pues “el único an sich que no pue-
de pensarse es la existencia, con la cual nada tiene 
que ver el pensamiento”54. Para Jaspers, “la existen-
cia se manifiesta como conciencia en general, exis-
tente, espíritu, cuyos modos puede contraponer a sí 
misma. Pero ella misma no puede ponerse fuera de 
sí, no puede saberse y ser lo sabido”55. Sin embargo, 
el autor alemán quiere conciliar razón y existencia a 
partir de la primera, pues se enfrenta al irracionalis-
mo de la Alemania nihilista, mientras Kierkegaard se 
enfrenta al aburguesamiento del cristianismo pro-
testante enfatizando el sentido ético del existente 
interesado en existir cristianamente, inclusive cuan-
do ello signifique exaltar el sufrimiento y el martirio56.

Climacus contrapone el pensamiento abstracto 
al interés personal por su propia existencia que tiene 
el pensador subjetivo. Sostiene en Postscriptum: “La 
equivocidad de la abstracción se hace manifiesta jus-
tamente con relación a todas las cuestiones existen-
ciales, cuya dificultad resuelve la abstracción al omitir-
las, para luego alardear de haberlo explicado todo”57. 
La abstracción es un tipo de pensamiento. “Es un pen-
samiento desinteresado, pero la dificultad de la exis-
tencia consiste en el interés del sujeto existente que se 
interesa infinitamente en su propia existencia”58.

52	 Ibíd., 17.
53	 Ibíd., 39.
54	 Kierkegaard, Postscriptum, 330. Por otro lado, agrega Cli-

macus: “la erudición científica ordena los elementos de la 
subjetividad de acuerdo con el conocimiento que se tiene de 
ellos, y este conocimiento es lo supremo, y todo conocimien-
to equivale a una anulación y remoción de la existencia. En la 
existencia esto no es válido.” Ibíd., 349.

55	 Jaspers, Filosofía de la existencia, 51. “Para Jaspers, la ‘exis-
tencia’ es la raíz de todo filosofar desde sus inicios hasta 
nuestros días, al mismo tiempo que resulta inaccesible al 
conocimiento en el ámbito de la dialéctica de la subjetividad 
y la objetividad.” Portuondo, “De la existencia a la trascen-
dencia: Karl Jaspers o la metafísica de las cifras”, 86.

56	 Según Brock, “Kierkegaard se ve a sí mismo como un mártir 
que realiza un servicio esencial a su época a través de me-
dios espirituales. Interpreta su papel como el de un necesa-
rio ‘correctivo’ del espíritu de la época.” Brock, “Vivir con el 
sufrimiento. Jaspers, Kierkegaard y Nietzsche como artistas 
del sufrimiento”, 29-30.

57	 Kierkegaard, Postscriptum, 304.
58	 Ibíd., 304.



81Dip, P. C. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 73-86

Por tanto, cuando uno piensa en un pensador 
abstracto que se rehúsa a aclararse a sí mis-
mo y a reconocer la relación entre su pensa-
miento abstracto y su existencia, y por mucho 
que se trate de un hombre de gran intuición, 
resultará de ello una impresión cómica, pues a 
punto se encuentra este sujeto de abandonar 
su estatuto de ser humano59.

Podría sostenerse que la diferencia entre la 
“orientación en el mundo”, necesaria como punto 
de partida y objeto del pensamiento científico, y 
la “aclaración de la existencia”, a la que se accede 
trascendiendo la objetividad de la ciencia para pre-
guntarse por el sentido de la propia existencia, se 
corresponde con la diferencia entre pensamiento 
objetivo y pensamiento subjetivo, presentada por 
Climacus en Postscriptum. La correspondencia, 
por supuesto, no es completa, ya que el tercer mo-
mento de la Filosofía de Jaspers le corresponde a 
la apertura a la trascendencia, de la que se ocupa la 
metafísica, y que se articula particularmente con la 
aclaración de la existencia. Climacus, sin embargo, 
concibe la metafísica en el marco del pensamiento 
“objetivo”. En este aspecto las posiciones de am-
bos pensadores son diferentes respecto al valor de 
la metafísica. Mientras Climacus enfatiza el con-
traste entre el pensamiento subjetivo, que supone 
el interés del existente por su propia existencia, y 
el pensamiento objetivo, que no se detiene en este 
punto, y es por lo tanto “desinteresado”, Jaspers, in-
tenta superar la contraposición sujeto-objeto60.

La secularización de las ideas de Kierkegaard resul-
ta ser en Jaspers una defensa de la actividad del filo-
sofar como trascendencia de la existencia empírica. El 
hombre como posible existencia está abierto a la tras-
cendencia del pensar filosófico que la metafísica re-
presenta.61 Este modo de comprender la reflexión filo-
sófica no se encuentra en Climacus. Probablemente, la 
distancia epocal que existe entre Jaspers y Kierkegaard 
explique la diferencia de enfoque. Aun participando de 
un suelo común del pensamiento subjetivo de la exis-
tencia, Jaspers toma una dirección distinta a la de la 
defensa del cristianismo. Mientras en Kierkegaard se 
enfatiza la confrontación entre el cristianismo y la racio-
nalidad a los fines de cuestionar el aburguesamiento 
del protestantismo danés, en Jaspers se pretende que 

59	 Ibíd., 304.
60	 Según Portuondo, el fenómeno de la enajenación que des-

criben los filósofos de la sospecha (Marx, Freud, Feuerbach), 
con excepción de Kierkegaard y Nietzsche, se enmarca en 
la dialéctica de lo subjetivo-objetivo, es decir, dentro de 
los límites de la conciencia y sus objetivaciones. Por eso, 
a diferencia de los filósofos que denuncian la enajenación, 
Kierkegaard y Nietzsche entienden que el nihilismo no es 
“una expresión más de las formas históricas particulares 
de enajenación de la conciencia, las cuales no atentan con-
tra el fundamento último del ser; sino que, por el contrario, 
constituye el vaciamiento existencial de este fundamento.” 
Portuondo, “De la existencia a la trascendencia: Karl Jaspers 
o la metafísica de las cifras”, 81.

61	 “Para Jaspers, la metafísica sólo puede asumirse en nues-
tros días desde convicciones y certidumbres que, pudiendo 
ser aceptables, no son necesariamente demostrables, sino 
que constituyen en todo caso indicaciones de un horizonte 
de sentido, desde el cual es posible esclarecer la problema-
ticidad de la existencia. Por eso la metafísica no es ontología, 
ni puede serlo, sino lenguaje de una posibilidad existencial.” 
Portuondo, “De la existencia a la trascendencia: Karl Jaspers 
o la metafísica de las cifras”, 100-101.

la razón articule los distintos modos del existir sin que 
ello suponga una recaída en el pensamiento hegeliano 
de lo absoluto. En el hegelianismo, el cristianismo es 
interpretado en términos tales que el misterio es elimi-
nado. El énfasis que pone Kierkegaard en la paradoja 
y la dificultad del cristianismo tiene que ver con la ne-
cesidad de recuperar el sentido mistérico del mensaje 
cristiano –que se diluye en la explicación especulativa 
hegeliana– y con el intento de oponerse a la naturali-
zación del cristianismo del hegelianismo danés. La 
confrontación con el aparato cultural del hegelianis-
mo conduce a Kierkegaard a formular sus ideas en un 
terreno alternativo al de la filosofía especulativa. Esta 
confrontación, manifiesta en el estilo heterogéneo de 
su producción, en la discusión sobre el concepto de 
autoría y en la comunicación indirecta, puede conce-
birse desde la perspectiva del pensamiento contem-
poráneo como una estrategia para formular un nuevo 
modo de hacer filosofía manifiesto en la filosofía de la 
existencia. Kierkegaard no identifica explícitamente la 
confrontación con el proceder del pensamiento es-
peculativo con la formulación de una nueva filosofía. 
Jaspers vuelve explícito en términos filosóficos lo que 
implícitamente aparece en la discusión de Kierkegaard. 
En este marco, mientras Climacus se ocupa de enfa-
tizar la oposición entre el pensamiento abstracto y el 
sujeto existente, poniendo a la base de la articulación 
entre ambos al existir62, Jaspers busca conciliar estos 
polos irreductibles, otorgándole a la razón el carácter 
de “articuladora”63 de los modos de lo abarcador, entre 
los cuales se encuentra el propio sujeto existente.

Según Jaspers, “la verdad del espíritu es con-
vicción. Se acredita por ello, se convierte en la 
confirmación de su verdad”64. La existencia expe-
rimenta la verdad en la fe. “Como existencia habla 
el hombre tal cual es. Se vuelve a la existencia: un 
absoluto se dirige a otro absoluto.”65. Este modo de 
acercarse a la verdad nos recuerda el motivo de la 
paradoja de la fe que presenta Johannes de silen-
tio en Temor y temblor. El autor pseudónimo podría 
estar de acuerdo con Jaspers, pues según su punto 
de vista, “la filosofía no puede ni debe dar la fe”66, 
ya que, “la dialéctica de la fe es lo más sutil y sin-
gular que hay”67. A la hora de tratar la relación del 
individuo con Dios, que no puede equipararse al 
salto a la trascendencia que le preocupa a Jaspers, 
Johannes de silentio declara:

62	 “Si el pensamiento minimiza a la imaginación, entonces la 
imaginación a su vez empequeñece al pensamiento y lo mis-
mo ocurre con el sentimiento. Pero la tarea no es elevar uno 
a expensas del otro, la tarea es equidad, contemporaneidad, 
y el medio en que se reúnen es el existir.” Kierkegaard, Posts-
criptum, 349.

63	 Según Jaspers, “el camino de la verdad filosófica se llama ra-
zón” y “la tarea propiamente filosófica, de ahora y de siempre, 
consiste en desarrollar, y por tanto saber, qué sea la razón”, 
cuyo rasgo esencial “es la voluntad hacia la unidad.” Jaspers, 
Filosofía de la existencia, 74-75. “Otra cosa hay, indiscutible-
mente ligada a la existencia, y que se refiere a la conexión de 
todas las maneras de lo abarcador. No se trata de un nuevo 
todo, sino de una constante exigencia y movimiento. No es 
en sí otra nueva manera de lo abarcador que se agregaría 
a las demás, sino el vínculo, el nexo de todas ellas: se llama 
razón.” Jaspers, Razón y existencia, 56-57.

64	 Jaspers, Filosofía de la existencia, 52.
65	 Ibíd., 53.
66	 Kierkegaard, Temor y temblor, 127.
67	 Ibíd., 129.



82 Dip, P. C. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 73-86

La paradoja de la fe es pues esto: que el indi-
viduo es superior a lo general, que el individuo, 
para recordar una distinción dogmática hoy en 
día menos frecuente, determina su relación 
con lo general mediante su relación con lo ab-
soluto, no su relación con lo absoluto mediante 
su relación con lo general. La paradoja se pue-
de también expresar de este modo: que es un 
deber absoluto para con Dios; pues en esta re-
lación de deber el individuo se relaciona como 
individuo absolutamente con lo absoluto68.

En relación con la fe, sostiene Jaspers: “en la exis-
tencia está la fe y está la desesperación. Frente a am-
bas, se halla el deseo de descanso eterno, donde la 
desesperación se ha hecho imposible y la fe se ha 
convertido en contemplación; esto es, cumplida pre-
sencia de la cumplida realidad”69. Para Anti-Climacus, 
el antídoto contra la desesperación es la fe70, el des-
canso en el poder que fundamenta al sí mismo, que 
es el espíritu. Si bien Jaspers hace uso de las nocio-
nes de fe y desesperación, lo hace en un sentido dife-
rente al de Johannes de silentio y al de Anti-Climacus, 
dado que es la propia existencia la que neutraliza a la 
desesperación convirtiendo a la fe en contemplación.

La definición de lo que somos como existencia 
que ofrece Jaspers replica hasta cierto punto la de-
finición del yo, entendido como sí mismo, que ofre-
ce Anti-Climacus en La enfermedad mortal cuando 
identifica al sí mismo con el espíritu. La existencia 
es el yo que se relaciona consigo mismo y de este 
modo a una trascendencia que lo funda. Según Anti-
Climacus, “el hombre es espíritu. Mas ¿qué es el 
espíritu? El espíritu es el sí mismo. Pero ¿qué es el 
sí mismo? El sí mismo es una relación que se rela-
ciona consigo misma, o dicho de otra manera: es lo 
que en la relación hace que ésta se relacione con-
sigo misma”71. El sí mismo no es una inmediata re-
lación entre el cuerpo y el alma, sino la conciencia 
de esa relación inmediata, es decir, la capacidad de 
reflexionar sobre la propia existencia. Este yo auto-
consciente tiene dos alternativas. O bien se produce 
a sí mismo, o bien es producido por otro. “Una tal re-
lación que se relaciona consigo misma –es decir, un 
sí mismo– tiene que haberse puesto a sí misma, o 
haber sido puesta por otro”72.

68	 Ibíd., 156.
69	 Jaspers, Filosofía de la existencia, 55.
70	 “Se peca, pues, cuando delante de Dios y desesperadamen-

te no se quiere ser uno mismo, o cuando, también de una 
manera desesperada y delante de Dios, se quiere ser uno 
mismo. Pero, ¿acaso no es demasiado espiritual esta defi-
nición del pecado?” Kierkegaard, La enfermedad mortal, 108. 
“La fe, en efecto, consiste en que el yo, siendo sí mismo y 
queriéndolo ser, se fundamenta lúcido en Dios.” Ibíd., 110.

71	 Ibíd., 33. Hemos modificado la traducción de Rivero del 
término selv. En lugar de traducirlo como “yo” lo traduji-
mos como “sí mismo” para dar cuenta del sentido reflexivo 
implícito en selv.

72	 Ibíd., 33. Para una interpretación exhaustiva de este pasaje 
de Anti-Climacus, véase: Lübcke, “Aver posto se stesso o es-
sere stato posto da un altro”, 73-88. Lübcke discute con las 
interpretaciones exclusivamente teológicas que descartan 
la posibilidad del ateísmo (nihilismo) al leer a Anti-Climacus 
en particular y a Kierkegaard en general. En este aspecto, 
rescata el pasaje relativo a la disyuntiva de haberse puesto 
a sí mismo o haber sido puesto por otro del hombre para ha-
cer una interpretación estético-dogmática. Con esta lectura 
busca no dar por sentado lo que se intenta demostrar, esto 
es, la experiencia humana de lo divino. Esta experiencia es 

Si bien Anti-Climacus plantea la alternativa de que 
el sí mismo se enfrente a la nada a la hora de fundarse 
a sí mismo, inmediatamente retrocede para sostener 
su carácter derivado. Es decir, a pesar de avizorar la 
posibilidad del nihilismo, la anula inmediatamente 
para describir al sí mimo –en última instancia– en re-
lación con su dependencia de Dios. “Una relación así 
derivada y puesta es el sí mismo del hombre; una re-
lación que se relaciona consigo misma y que en tanto 
se relaciona consigo misma, está relacionándose a 
otro”73. Al ser derivado, el sujeto existente tiene como 
tarea llegar a ser sí mismo a partir de su fundamento 
divino. “El sí mismo es la síntesis consciente de infini-
tud y finitud, que se relaciona consigo misma, y cuya 
tarea consiste en llegar a ser sí misma, cosa que sólo 
puede verificarse relacionándose uno con Dios”74. 
El yo solamente llega a ser “sí mismo”, eludiendo la 
desesperación, si se relaciona con Dios. De manera 
que la otredad que posibilita el pleno desarrollo del sí 
mismo puede ser concebida como una trascenden-
cia creadora75. Por eso, el sentido último del sí mismo 
depende de la fe. En el caso de Jaspers, sin embargo, 
la relación del sí mismo con la trascendencia no es 
comprendida a partir de la relación con Dios, sino a 
partir de la libertad que surge de la ruptura con la exis-
tencia empírica. Dios no es el telos último de la mismi-
dad. El individuo como existencia empírica solamente 
se convierte en sí mismo por medio de un salto de la 
inmanencia a la trascendencia que se produce cuan-
do se cuestiona por su posible existencia.

La distinción de lo abarcador se basa en la se-
paración de estos tres pasos, que ya hemos 
indicado; en primer lugar, de lo abarcador en 
general a la distinción de lo abarcador que 
somos nosotros, y de lo abarcador que es el 
ser mismo; en segundo lugar, de lo abarca-
dor que somos a la distinción de lo que so-
mos como existente, conciencia en general, 
espíritu; en tercer lugar, de la inmanencia a la 
trascendencia”76.

posible, pero no necesaria. Por eso interpreta a Anti-Clima-
cus conjuntamente con el esteta A para afirmar la alternativa: 
o bien la fe o bien la desesperación. Es decir, considera el 
hecho de que Anti-Climacus plantee la alternativa de que el 
ser humano se haya puesto a sí mismo como la expresión de 
la posibilidad de que rechace la relación con Dios. Esta lec-
tura es relevante para considerar la perspectiva de Jaspers, 
ya que el autor alemán considera el pensamiento de Kierke-
gaard como un antídoto contra el nihilismo.

73	 Kierkegaard, La enfermedad mortal, 33-34. Existe una discu-
sión entre los especialistas acerca del carácter redentor o 
creador del Dios descripto por Anti-Climacus. En el marco de 
las lecturas teológicas, Lübcke distingue la interpretación de 
Evans, quien interpreta el “ser puesto por otro” en términos 
de la teología de la creación, de la interpretación de Ringle-
ben, quien destaca que Kierkegaard no habla nunca expre-
samente de un poner como acto creacionista. Véase Lübcke, 
“Aver posto se stesso o essere stato posto da un altro”, 78.

74	 Kierkegaard, La enfermedad mortal, 51.
75	 Rodríguez, siguiendo a Pattison, analiza la destinación hu-

mana a la libertad en El concepto de angustia como un efecto 
de la acción creadora de Dios antes que como una conse-
cuencia de su actividad redentora. Este tema será profun-
dizado luego en La enfermedad mortal, cuando el sí mismo 
se enfrente a la negación de la libertad manifiesta en el con-
cepto de desesperación. Véase Rodríguez, “Determinado en 
dirección a la libertad: Un análisis del capítulo cuarto de El 
concepto de la angustia de S. Kierkegaard”, 73.

76	 Jaspers, Filosofía de la existencia, 31, traducción ligeramente 
modificada.



83Dip, P. C. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 73-86

La función integradora que le otorga Anti-
Climacus al espíritu como fundamento del carácter 
psicofísico del ser humano (la síntesis de cuerpo y 
alma) cuando describe en qué consiste devenir sí 
mismo, es reemplazada por Jaspers por el tratamien-
to de “lo omniabarcante”. Mientras el sí mismo se re-
laciona consigo mismo gracias al espíritu, que impli-
ca la relación con otro, que Anti-Climacus identifica 
con Dios, la comprensión cabal de lo omniabarcante 
implica los tres pasos considerados por Jaspers, de 
lo general u objetivo a la propia existencia del sí mis-
mo, y de esta existencia inmanente a la trascenden-
cia77. La otredad que posibilita la consolidación de la 
propia existencia es en el caso de Jaspers la cifrada 
aprehensión de la trascendencia78. También para 
Jaspers el sujeto existente no “es” sino que devie-
ne y depende de otro, en su caso, la trascendencia, 
que no es presentada como origen de la fe sino del 
filosofar. “Pero dentro de este género de decisiones, 
la que más profundamente opera es la de si negaré 
el salto que lleva desde la totalidad de la inmanencia 
a la trascendencia, o si haré de la ejecución de este 
salto el punto de partida del filosofar”79.

En El concepto de angustia Haufniensis discute el 
malentendido entre el modo de comprender el pe-
cado por parte de la lógica y la ética. El pecado no 
puede ocupar ningún lugar en la lógica porque impli-
ca un salto, es movimiento80, y, por lo tanto, no puede 
ser explicado en términos “inmanentes”. El salto cua-
litativo es utilizado por Haufniensis para describir la 
transición de la inocencia a la culpa. Ésta tiene lugar 
porque el hombre, a diferencia del animal, es espíritu. 
Éste, soñando, proyecta su propia realidad, que es la 
nada. La angustia aparece como “la realidad de la li-
bertad en tanto que posibilidad ante la posibilidad”81. 
La posibilidad del espíritu humano, todavía no deter-
minado como tal, porque en la inocencia el espíritu, 

77	 Según Granito, “Debemos subrayar que, mientras que el 
‘Otro’ en La enfermedad mortal es el Dios de la revelación 
cristiana, Jaspers distingue entre la ‘trascendencia’, que 
puede ser captada por la fe filosófica, y sus fijaciones dog-
máticas en la religión, que causan las distorsiones de la 
religión real.” Granito, “A Great Awakener: The Relevance of 
Søren Kierkegaard in Karl Jaspers’ Aneignung und Polemik”, 
254. , traducción propia.

78	 A diferencia del planteo de Anti-Climacus, la alteridad con 
la que se relaciona el sí mismo en el caso de Jaspers no se 
identifica con Dios. Según Portuondo, “la idea de ‘Dios’ en 
Jaspers se encuentra sustancialmente influida por la meta-
física de Plotino, y lo mismo que en ésta, también para Jas-
pers la trascendencia, siendo recóndita, se hace presente en 
la ‘existencia’ y en el mundo, al margen de las formulaciones 
de la tradición religiosa y de las estructuras del entendimien-
to.” Portuondo, “De la existencia a la trascendencia: Karl Jas-
pers o la metafísica de las cifras”, 100. Si esto es así, hace 
falta especificar que la concepción de la trascendencia de 
Jaspers no puede ser reducida a la noción de divinidad.

79	 Ibíd., 36. “El punto de partida del filosofar es, entonces, el 
ser que se pregunta por el ser y, por consiguiente, pregun-
ta trascendiendo todo conocimiento de objetividades. Para 
Jaspers, ‘el verdadero trascender es rebasar lo objetivo para 
entrar en lo no objetivo’. Por eso, el único ‘suelo común’ de 
todo pensamiento del ser, es la existencia del que lo piensa.” 
Portuondo, “De la existencia a la trascendencia: Karl Jaspers 
o la metafísica de las cifras”,91.

80	 “En la lógica se utiliza lo negativo como el poder de incita-
ción que pone todo en movimiento.” Kierkegaard, El con-
cepto de angustia, 133. “…El concepto de movimiento es él 
mismo una trascendencia que no puede tener sitio en la 
lógica.” Ibíd., 134.

81	 Ibíd., 159.

aunque presente, “está como soñando” frente a la 
posibilidad de la libertad, es a lo que hace referencia 
aquí Haufniensis con esta críptica fórmula. El espíritu 
proyecta soñando su propia realidad (libertad), pero 
todavía esa realidad es nada. Pues, para convertir-
se en algo debe darse el salto que la inocencia no 
ha realizado. “La realidad del espíritu está siempre 
mostrándose como una figura que tienta su posibili-
dad, pero desaparece tan pronto como intenta apre-
sarla, y es una nada que solo puede angustiar”82.

Para Jaspers, la posibilidad se presenta por me-
dio del salto. “Es el salto de lo abarcador que so-
mos como existente, como conciencia, como espí-
ritu, a lo abarcador que podemos ser o realmente 
somos como existencia”83. Y lo que podemos ser 
hace ineludible referencia a la libertad: “este sal-
to decide acerca de mi libertad. Pues la libertad 
sólo existe con la trascendencia y por medio de la 
trascendencia”84. De este modo, Jaspers recupera 
la trascendencia y el salto en un contexto teórico no 
signado por la dogmática85. Aun cuando la noción 
de pecado de Haufniensis, como una trascenden-
cia que rompe con la inmanencia de la naturaleza, 
sea análoga a la trascendencia que conceptualiza 
Jaspers como horizonte de comprensibilidad del 
existente, este horizonte no tiene como destino la 
fe, sino el pensar.

Pues la libertad de la existencia se da sólo 
como identidad con el surgimiento origina-
rio en el que encalla el pensar. Esta liber-
tad desaparece en el momento en que yo, 
anulando el salto, resbalo de nuevo, al otro 
lado, en la inmanencia: aproximadamente, 
en los ilusorios pensamientos de un proce-
so total necesario y cognoscible (del mun-
do, de lo existente, del espíritu) ante el que 
abandono mi libertad86.

82	 Ibíd., 159.
83	 Jaspers, Filosofía de la existencia, 37.
84	 Ibíd., 37.
85	 El contrapunto entre las ideas de Kierkegaard y Jaspers 

cumple una estricta función ejemplificadora. Esto es, 
muestra lo que Wittgenstein denominaría “parecido de fa-
milia”, pero no una íntima comunión. Jaspers hace uso de 
las ideas de Kierkegaard para sus propios fines y no hay ni 
podría haber una correspondencia absoluta entre sus pers-
pectivas de análisis producidas en dos épocas distintas de 
la historia del pensamiento europeo. No obstante, Jaspers 
plantea una lectura secularizada de los problemas kierke-
gaardianos que nos parece legítima. En esta perspectiva 
secular la filosofía ocupa una centralidad más evidente 
que en las formulaciones del danés y los temas de carácter 
dogmático como la constitución del sí mismo, la fe y la re-
lación con Dios, son resignificados desde un punto de vista 
metafísico. La relación del sí mismo con una trascendencia 
a la que se puede acceder de manera indirecta y cifrada 
no implica un salto de fe sino una suerte de fe racional. La 
trascendencia no hace referencia a una realidad en sí –que 
puede ser objeto de conocimiento–, sino a la presencia de 
un absoluto que solamente aparece cuando el existente 
empírico se pregunta por su propio ser y trasciende de este 
modo la inmanencia de su existencia empírica. Según Por-
tuondo, “en el desamparo de la existencia empírica hay un 
impulso ascendente del ser en mí, pues la auténtica función 
del límite consiste en señalar a la trascendencia, sin dejar 
de ser inmanente.” Portuondo, “De la existencia a la tras-
cendencia: Karl Jaspers o la metafísica de las cifras”, 98.

86	 Jaspers, Filosofía de la existencia, 37.



84 Dip, P. C. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 73-86

La definición del hombre como “posible existen-
cia” enfatiza una de las nociones claves del pen-
samiento de Kierkegaard, a saber: la posibilidad, 
en la que se funda la libertad humana para decidir 
y que enfrenta al ser humano a la angustia. Cuando 
Haufniensis explica el pasaje de la inocencia a la cul-
pa, enfatiza que la prohibición de comer del árbol del 
bien y del mal angustia al hombre porque “la prohi-
bición despierta en él la posibilidad de la libertad”87. 
Dado que Jaspers se desentiende de la cuestión 
del cristianismo en su recepción de las ideas de 
Kierkegaard, no encuentra dificultad alguna en pen-
sar al sujeto existente introducido por Climacus en 
Postscriptum conjuntamente con la definición del sí 
mismo como espíritu avanzada por Anti-Climacus 
en La enfermedad mortal y la idea de libertad como 
posibilidad que Haufniensis desarrolla en El concep-
to de angustia. El marco conceptual de la noción de 
existencia de Jaspers lo ofrece Climacus a partir del 
énfasis en el sujeto existente, no dado ni acabado, 
sino deviniente, cuyo telos último lo aporta Anti-
Climacus y Jaspers retoma a partir de la apertura 
a la trascendencia en su metafísica. Sin embargo, 
en la apropiación que hace Jaspers de las ideas de 
Kierkegaard, hace uso de nociones y distinciones 
que provienen del autor danés en un sentido dife-
rente. La dialéctica de Dios y el pecado, que condi-
ciona el uso de los términos existenciales utilizados 
por Kierkegaard, cuya connotación es dogmática, no 
aparece en la filosofía de la existencia de Jaspers. La 
apropiación de Jaspers supone la secularización de 
los problemas tratados por el pensador danés en la 
pluma de sus diversos pseudónimos, que se refieren 
al sí mismo, a la relación de la inmanencia con la tras-
cendencia, a la contraposición entre el pensamiento 
subjetivo y el pensamiento objetivo, a la posibilidad 
de la libertad y al salto de la fe. En este contexto, la 
noción de “lo omniabarcante”, que pretende diluir 
la distinción sujeto-objeto a los fines de trascender 
el dualismo ilustrado –en una dirección diferente al 
modo hegeliano de superar este dualismo– implica 
que la noción de sí mismo abierto a la trascenden-
cia que presenta Jaspers no puede homologarse al 
sí mismo que describe Anti-Climacus en La enfer-
medad mortal. En esta obra, el sí mismo es pensado 
en el marco de la filosofía de la conciencia. El grado 
de desarrollo del sí mismo es directamente propor-
cional al grado de conciencia que éste alcance88. El 
mayor grado de conciencia que puede alcanzar el sí 
mismo depende de estar “delante de Dios” (for Gud), 
que es lo que transforma el fenómeno de la deses-
peración en pecado. En Jaspers, sin embargo, el sí 
mismo se constituye como tal a partir de la supera-
ción de las condiciones fácticas del existente em-
pírico, que se abre a la trascendencia a través de la 

87	 Kierkegaard, El concepto de angustia, 162. Continúa Hauf-
niensis: “Aquello que pasaba delante de la inocencia como 
la nada de la angustia ha llegado a estar ahora dentro de él 
mismo y es, una vez más, una nada, la angustiosa posibilidad 
de poder.” Ibíd., 162.

88	 “En general, la conciencia, es decir, la autoconciencia, siem-
pre es lo decisivo con relación al sí mismo. Cuanta más con-
ciencia, más sí mismo; cuanta más conciencia más voluntad; 
cuanta más voluntad, más sí mismo. Un hombre que no tiene 
voluntad no es un sí mismo; pero cuanto mayor sea su vo-
luntad, tanto mayor será también la conciencia de sí mismo.” 
Kierkegaard, La enfermedad mortal, 50.

comprensión de su relación con la libertad, que no 
puede ser definida en términos de la filosofía de la 
conciencia. La existencia supone la resolución y la 
decisión del sí mismo, no de la conciencia en general 
o conciencia absoluta. En El concepto de angustia, 
Haufniensis plantea la relación de la inmanencia con 
la trascendencia para hacer referencia al pecado. El 
mal no puede concebirse desde el punto de vista de 
la inmanencia, sino que es concebido como trascen-
dente. El mal no es inmanente a la naturaleza huma-
na, pues si así lo fuera la ética no tendría sentido, ya 
que el pecado sería parte del desarrollo natural del 
ser humano. El pecado es una trascendencia porque 
trasciende la naturaleza en dirección al espíritu. La 
relación entre la inmanencia y la trascendencia en 
Jaspers no está determinada por el problema del 
mal. El sentido de la misma no es ético sino metafísi-
co. En Postscriptum, Johannes Climacus contrapone 
el pensamiento subjetivo al pensamiento objetivo en 
el marco de un dualismo que Jaspers busca supe-
rar. Climacus tiende a identificar la metafísica con el 
pensamiento abstracto, al que le contrapone el pen-
samiento subjetivo. Tanto para Climacus como para 
Jaspers la existencia rebasa el pensamiento. Sin 
embargo, Climacus rechaza la metafísica, a la que 
identifica con el pensamiento abstracto, mientras 
que Jaspers propone una filosofía de la existencia 
que tiende a la metafísica como referencia última o 
fundamento. Por último, mientras la relación absolu-
ta con lo absoluto planteada por Johannes de silen-
tio en Temor y temblor es posible debido al salto de 
la fe, para Jaspers el único salto que tiene sentido es 
el de la fe filosófica.

5. Conclusión
La cuarta pregunta kantiana, ¿qué es el hombre?, –en 
la que Presas no se detiene– introduce el polo exis-
tencial, en cuyo marco el hombre es definido como 
“posible existencia” y, de alguna manera, justifica el 
alejamiento de Jaspers de la filosofía kantiana. Si el 
acercamiento a Kierkegaard representa finalmen-
te una actualización de la filosofía de Kant, como 
Presas sostiene en su tesis doctoral, es una cues-
tión controversial. Siguiendo las actuales lecturas de 
la filosofía de Kant, que enfatizan tanto aspectos no 
formalistas como incluso existenciales de la misma, 
la respuesta a este asunto podría ser afirmativa. Así, 
si Jaspers actualizara exitosamente a Kant a partir 
de Kierkegaard, estaría no solamente presentando 
lecturas innovadoras en su propia época, como fue 
tomar el tema de la función de las ideas kantianas, 
cuando los análisis del momento se concentraban 
en la deducción trascendental y de las categorías, 
sino además anticipándose a las lecturas contempo-
ráneas sobre la ética kantiana, que intentan iluminar 
los aspectos ético y político de la filosofía de Kant. 
Independientemente de la discusión sobre la actua-
lización del pensamiento de Kant, al definir al hombre 
como “posible existencia”, los rasgos kierkegaardia-
nos del pensamiento de Jaspers se vuelven eviden-
tes, particularmente la noción de existencia y la no-
ción de sí mismo abierto a la trascendencia. Estas 
nociones son tratadas por Jaspers en el contexto de 
un diálogo implícito entre Postscriptum, donde se 
distingue el pensamiento subjetivo del pensamiento 
objetivo, y La enfermedad mortal, donde se define al 



85Dip, P. C. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 73-86

hombre como espíritu, un sí mismo que al relacio-
narse consigo mismo se relaciona con otro. Mientras 
en el caso de Kierkegaard el otro tiende a identificar-
se con Dios, la trascendencia cifrada de Jaspers no 
remite a esta identificación.

Por otra parte, la diferencia entre el pensamien-
to abstracto y el sujeto existente podría entender-
se como la condición de posibilidad de la discu-
sión acerca de la existencia en el pensamiento de 
Jaspers, independientemente del marco conceptual 
ofrecido por el trascendentalismo kantiano. Aun si 
Jaspers, como cree Presas, diera cuenta de “lo om-
niabarcante” a partir del método de enunciación in-
directa que Kant emplea sin formular como tal, no 
puede obviarse que ya en Psicología de las visiones 
del mundo, Sócrates, Kierkegaard y Nietzsche son 
descriptos como profetas de la comunicación indi-
recta y que Kierkegaard trabaja esta cuestión expre-
samente en su obra. El límite del pensamiento obje-
tivo y la necesidad de que el individuo se aclare a sí 
mismo en la existencia apelando a la libertad que le 
permite estar abierto a la trascendencia, de la que 
no se puede dar cuenta más que de un modo cifra-
do, son tópicos de los que se ocupa la filosofía de la 
existencia de Jaspers a partir de la apropiación de 
la pregunta de Kierkegaard por el significado de la 
existencia, cuya respuesta conduce al danés a la for-
mulación del método de la comunicación indirecta. 
La filosofía, a diferencia de la ciencia, se plantea este 
problema, siempre nuevo en cada momento histó-
rico a partir del “más hondo problema del filosofar”. 
Ello hace posible pensar filosóficamente la obra 
de Kierkegaard, concentrándose particularmente 
en su método, aun cuando, por razones históricas, 
el contenido de la verdad varíe. Si a Kierkegaard le 
preocupaba poner en evidencia el modo en que el 
cristianismo se había desvirtuado en la cristiandad, 
a Jaspers le importa señalar la cuestión de la técnica 
y defender la autonomía del pensar filosófico frente 
al auge científico. La situación espiritual de nuestro 
tiempo es iluminada a partir del diagnóstico realiza-
do por un pensador obsesionado por el problema del 
pecado. El anclaje dogmático de la discusión sobre 
la existencia no debe impedirnos observar lo esen-
cial del planteo de Kierkegaard: hay una sola cosa en 
sí, y ésta es la existencia. Mientras los estadios de 
la existencia evidencian aspectos de la comprensión 
del sí mismo que no conducen a un sistema cerrado, 
lo omniabarcante de Jaspers busca también articu-
lar distintos niveles de discusión de la realidad cuyo 
sentido último no es concluyente.

La operación que realiza Jaspers al otorgarle a la 
razón la función de articulación de todos los modos 
de lo omniabarcante e identificar la filosofía con esta 
función racional implica una suerte de toma de “con-
ciencia” del sentido de la filosofía de la existencia 
presente implícitamente en Postscriptum. El discur-
so de Climacus se contrapone al sistema hegeliano, 
rechaza la idea de la posibilidad del conocimiento 
absoluto y enfatiza la existencia particular; es decir, 
confronta al sujeto existente con el pensamiento es-
peculativo teniendo en cuenta las consecuencias de 
la filosofía hegeliana en el borramiento de la particu-
laridad del individuo existente. El énfasis del sujeto 
existente tiene como objetivo señalar la inconsisten-
cia del pensamiento especulativo para dar cuenta 
de la existencia, pero no toma plena conciencia de 

que su proceder supone la introducción de un nuevo 
modo de filosofar. Lo que hace Jaspers al realizar su 
diagnóstico epocal y analizar los resultados del filo-
sofar después de Kierkegaard y Nietzsche es poner 
en evidencia la necesidad “positiva” de un nuevo fi-
losofar, ya que estos pensadores recorren un camino 
“negativo”, que implica un rechazo de la actual situa-
ción de la filosofía. El quehacer del propio Jaspers 
consistiría en ofrecer la imagen “positiva” del cami-
no negativo recorrido por Kierkegaard y Nietzsche, 
cuya consecuencia en relación con el discurso de 
Climacus radica en volver explícito el significado fi-
losófico de su propio proceder. Por último, si bien 
Jaspers utiliza la figura del “salto” que Kierkegaard le 
ofrece, en la interpretación secularizada del pensa-
dor alemán, éste oficia como punto de partida de la 
filosofía y no de la fe. Bajo la lupa de Jaspers, los mo-
tivos de Kierkegaard son recuperados a partir de la 
búsqueda de respuesta a la emergencia del nihilis-
mo que Anti-Climacus solamente concibe como po-
sibilidad sin detenerse a desarrollarla efectivamente 
como alternativa real. En este sentido, la filosofía de 
la existencia de Jaspers podría concebirse como el 
efectivo desarrollo del problema del nihilismo que 
vislumbra Anti-Climacus al presentar la posibilidad 
de que el ser humano se haya puesto a sí mismo. 
Siguiendo las huellas de Kierkegaard, aunque an-
dando por su propio camino, Jaspers busca esbozar 
un “nuevo pensar” capaz de enfrentar el nihilismo 
europeo iniciando la “filosofía de la existencia” en la 
Alemania de la década del 30, convulsionada por el 
ascenso del nazismo al poder.

6. Referencias
Brock, Eike. “Vivir con el sufrimiento. Jaspers, 

Kierkegaard y Nietzsche como artistas del 
sufrimiento”. Estudios Nietzsche, 22 (2022): 13-
33.

Clark, Mark W. “A Prophet without Honour: Karl 
Jaspers in Germany, 1945-48”. Journal of 
Contemporary History, Vol. 37, No. 2 (2002): 197-
222

Corzo Sinovas, José María. “El concepto 
“Umgreifende” en Jaspers, como fundamento 
de una Ciencia y Filosofía jurídicas”. Anuario de 
la Facultad de Derecho, núm. 1 (1982): 32-41.

Czakó, István. “Karl Jaspers: A Great Awakener’s Way 
to Philosophy of Existence”. Kierkegaard and 
Existentialism, Kierkegaard Research, Sources 
and Resources, Volume 9, edited by Jon Stewart. 
London and New York: Routledge: 2016.

Granito, Alessandra, “A Great Awakener: The 
Relevance of Søren Kierkegaard in Karl

Jaspers’ Aneignung und Polemik”, in Kierkegaard 
Studies Yearbook, Berlin/Boston: Walter de 
Gruyter, 2015, pp. 249-267.

Hanna, Robert. The Rational Human Condition. 
Kantian Ethics and Human Existence – A Study in 
Moral Philosophy. Nueva York: Nova, 2018.

Heidegger, Martin. Jaspers, Karl. Correspondencia 
(1920-1963). Madrid: Síntesis, 1990.

Jaspers, Karl. Vernunft und Existenz. Groningen: 
Batavia, 1935.

Jaspers, Karl. Razón y existencia. Cinco lecciones. 
Traducido por Haraldo Kahnemann. Buenos 
Aires: Editorial Nova, 1959.

https://www.degruyter.com/journal/key/kier/html
https://www.degruyter.com/journal/key/kier/html


86 Dip, P. C. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 73-86

Jaspers, Karl. “Philosophical Autobiography”. 
Schilpp, Paul Arthur (editor), The Philosophy 
of Karl Jaspers. New York: Tudor Publishing 
Company, 1957.

Jaspers, Karl. Philosophie. Berlin: Springer, 1932.
Jaspers, Karl. Allgemeine Psychopathologie. Berlin: 

Springer-Verlag, 1946.
Jaspers, Karl. Filosofía. Traducido por De Fernando 

Vela. Madrid: Revista de Occidente, 1958.
Jaspers, Karl. Die geistige Situation der Zeit. Berlin: 

Walter de Gruyter & Co., 1971.
Jaspers, Karl. Psicopatología general. Traducido por 

Roberto O. Saubidet y Diego A. Santillán. Buenos 
Aires: Editorial Beta, 1977.

Jaspers, Karl. Ambiente espiritual de nuestro tiempo. 
Traducido por Ramón de la Serna. Barcelona-
Buenos Aires: Editorial Labor, 1933.

Jaspers, Karl. Filosofía de la existencia. Traducido 
por Luis Rodriguez Aranda. Barcelona: editorial 
Planeta, 1985.

Jaspers, Karl. Existenzphilosophie: Drei Vorlesungen. 
Berlin: de Gruyter, 1938.

Jaspers, Karl. Psychologie der Weltanschauungen. 
Berlin: Springer-Verlag, 1960.

Jaspers, Karl. Psicología de las concepciones del 
mundo. Traducido por Mariano Marín Casero. 
Madrid: Gredos, 1967.

Jaspers, Karl. “Philosophical Autobiography”. In 
Schilpp, Paul Arthur (editor), The Philosophy 
of Karl Jaspers. New York: Tudor Publishing 
Company, 1957.

Kierkegaard, Søren. Søren Kierkegaards 
Skrifter. Copenhague: Søren Kierkegaard 
Forskningscenteret y G E C Gads Forlag, 1997-2012.

Kierkegaard, Søren. La enfermedad mortal. Traducido 
por Demetrio G. Rivero. Madrid: Trotta, 2008.

Kierkegaard, Søren. Postscriptum no científico y 
definitivo a Migajas Filosóficas. Traducido por 
Nassim Bravo Jordán. México, D.F.: Universidad 
Iberoamericana, 2008.

Kierkegaard, Søren. Escritos de Søren Kierkegaard, 
Volumen 4/2, El concepto de angustia. Traducido 
por Darío González y Oscar Parcero. Madrid: 
Trotta, 2016.

Kierkegaard, Søren. Escritos de Søren Kierkegaard, 
Volumen 4/1, Temor y Temblor. Traducido por Darío 
González y Oscar Parcero. Madrid: Trotta, 2019.

Lübcke, Paul. “Aver posto se stesso o essere stato 
posto da un altro”. En Søren Kierkegaard: 
l’essere umano come rapport, E. Rocca editore 
(Brescia, 2008).

Moore, Ian Alexander and Barbara Wahl. “Jean Wahl 
and Karl Jaspers on Descartes and Kierkegaard. 
An Epistolary Exchange”. Journal of French 
and Francophone Philosophy | Revue de la 
philosophie française et de langue française. 
Volumen XXIX, Núm 1-2 (2021).

Portuondo, Gladys. “De la existencia a la 
trascendencia: Karl Jaspers o la metafísica de 
las cifras”. Lógoi. Revista de Filosofía. Número 
10, (2006): 75-102.

Presas, Mario. Situación de la filosofía de Karl Jaspers, 
con especial consideración de su base kantiana. 
Buenos Aires: Depalma, 1978.

Presas, Mario. “De las “ideas” a las “cifras” en la 
filosofía de Jaspers”. Diánoia. Volumen 21, núm. 
21 (1975): 12-30.

Quiroga, Noelia Eva. “El concepto de amor y lo 
político en la ética política kantiana”. Anales del 
seminario de historia de la filosofía. Volumen 41, 
número 2, (2024): 317-326.

Rodríguez, Pablo Uriel. “Determinado en 
dirección a la libertad: Un análisis del 
capítulo cuarto de El concepto de la angustia 
de S. Kierkegaard”. Open Insight. Volumen 
XIII, Nº 29, (2022): 47-75.

Šajda, Peter. “Jaspers’ diagnosis of the spiritual 
condition of the age as a continuation of 
Kierkegaard’s critique of the present age”. In 
Encounters with Nineteenth-Century Continental 
Philosophy, edited by Jon Stewart and Patricia 
Dip (Brill, 2024).

Salamun, Kurt. Karl Jaspers. Traducido por Marciano 
Villanueva. Barcelona: Herder, 1987.

Schulz, Heiko. “A modest head start: The German 
reception of Kierkegaard”. En Kierkegaard’s 
International Reception, Tome I: Northern 
and Western Europe, Edited by Jon Stewart. 
(Routledge, 2009).

https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=1518
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=1518



