EDICIONES
=] COMPLUTENSE @

Anales del Seminario de Historia de la Filosofia ESTUDIOS
e-ISSN 0211-2337

La presencia de Kierkegaard en Vernunft
und Existenz de Karl Jaspers

Patricia C. Dip
CONICET-UNGS-UBA =@

https://dx.doi.org/10.5209/ashf.98661 Recibido: 24/02/2025 « Aceptado: 18/08/2025

Resumen: Desde el estallido de la Primera Guerra Mundial hasta el ascenso de Hitler al poder, Jaspers
desarrolla su filosofia en el marco de un proceso que se inicia con la publicacion de Psicopatologia General
(1913), continua con la publicacion de Psicologia de las visiones del mundo (1919) y, finalmente, se concreta en
Filosofia (1932). Un ano antes de publicar su Filosofia, en Ambiente espiritual de nuestro tiempo, Kierkegaard
y Nietzsche, tal como sucedera mas tarde en Razon y existencia (1935), son presentados por Jaspers como
pensadores excepcionales dignos de atencion. En Razdn y existencia, Jaspers formula una filosofia que
intenta alcanzar un equilibrio entre el polo racional y el existencial. Presas se ocupa de evidenciar la base
kantiana del proyecto tedrico de Jaspers en lo que respecta al polo racional. Creemos que el polo existencial
esta determinado por el pensamiento de Kierkegaard. El objetivo de este trabajo es poner en evidencia de
qué modo son utilizadas las ideas del pensador danés para lograr el equilibrio buscado en la formulacion de
la propia filosofia de la existencia de Karl Jaspers en los afos 30.

Palabras clave: Kierkegaard-Jaspers-Kant-Nietzsche-existencia-razon

ENGThe presence of Kierkegaard in Vernunft
und Existenz by Karl Jaspers

Abstract: From the outbreak of the First World War until Hitler’s rise to power, Jaspers develops his
philosophy within the framework of a process that begins with the publication of General Psychopathology
(1913), continues with the publication of Psychology of Worldviews (1919) and finally takes shape in Philosophy
(1932). A year before publishing his Philosophy, in The Spiritual Situation of the Age, Kierkegaard and
Nietzsche, as it will happen later in Reason and Existence (1935), are presented by Jaspers as exceptional
thinkers worthy of attention. In Reason and Existence, Jaspers formulates a philosophy that attempts to
establish a balance between the rational and the existential poles. Presas is concerned with evidencing
the Kantian basis of Jaspers’ theoretical project as far as the rational pole is concerned. We believe that
the existential pole is determined by Kierkegaard’'s thought. The aim of this paper is to show how the
ideas of the Danish thinker are used to achieve the balance sought in the formulation of Karl Jaspers’ own
Philosophy of existence during the 1930s.

Key words: Kierkegaard-Jaspers-Kant-Nietzsche-existence-reason

Sumario: Introduccion. 2. El punto de partida de Presas: una oscilacion entre “conciliacion” y “traicion”.
3. El diagnostico epocal: Kierkegaard y Nietzsche. 4. El significado de Kierkegaard en Razén y existencia.
5. Conclusion. 6. Referencias.

Como citar: Dip, P. C. (2026). La presencia de Kierkegaard en Vernunft und Existenz de Karl Jaspers. Anales
del Seminario de Historia de la Filosofia, 43 (1), 73-86.

An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 73-86 73


https://dx.doi.org/10.5209/ashf.98661
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:pdip%40campus.ungs.edu.ar?subject=
https://orcid.org/0000-0001-8589-8881

74

1. Introduccion

A pesar de la importancia de la obra de Karl Jaspers
en el surgimiento y la divulgacion de la filosofia de
la existencia, su figura no parece despertar un gran
interés en nuestros dias'. Es probable que la misma
haya sido eclipsada por la atraccion que ejercie-
ron dos intelectuales de su circulo intimo: su amigo
Martin Heidegger, con quien dejara de mantener
una estrecha conexién a raiz del ascenso de Hitler
al poder?, y quien fuera discipula comun de ambos,
la extraordinaria Hannah Arendt®. Sea como fue-
re, desde las primeras décadas del siglo XX, en las
que Jaspers se dedico a la psicologia y la psiquia-
tria, hasta la década del 30, la reflexion del pensador
aleman se concentrd en la progresiva elaboracion
de un nuevo pensar vinculado con la necesidad de
ofrecer una respuesta al advenimiento del nihilismo
europeo. Aunque Kierkegaard desempeié un papel
significativo en la génesis de la filosofia actual, que
devino en filosofia de la existencia, el modo en que
Jaspers se apropio de las ideas del danés, desen-
tendiéndose de la preocupacion por el cristianismo,
provoco cierta controversia entre los especialistas.
En la década del setenta, el intelectual argentino
Mario Presas se dedico a estudiar la obra de Jaspers
a partir de una clave hermenéutica consistente en
poner en evidencia la filiacion kantiana del proyec-
to filosofico del autor aleman®. Segun Presas, en su
pretension de confrontar con la interpretacion exce-
sivamente racionalista de los neokantianos, que se
concentran exclusivamente en la teoria del conoci-
miento, Jaspers realizaria una lectura peculiar y no
ortodoxa de Kant al atribuirle sentido objetivante a las
ideas, que concluye, en ultima instancia, en un aleja-
miento hegelianizante de la filosofia trascendental, a
la que habia recurrido en un primer momento. Este
alejamiento, interpretado como traicion, se eviden-
ciaria en la nocién de das Umgreifende®, concebida

' Segun Clark, “En las décadas de 1960 y 1970 (Jaspers) se
habia convertido en objeto de la condescendencia, el des-
precio y el olvido en Alemania. Aunque su reputacién como
intelectual ha empezado a restablecerse recientemente,
algunos criticos siguen considerando que su influencia ha
sido perjudicial para la posterior historia cultural y politica
alemana.” Clark, “A Prophet without Honour: Karl Jaspers in
Germany, 1945-48", 197, traduccion propia. Salamun, por su
parte, considera que la escasa influencia del pensamiento
de Jaspers en Alemania se debio a que “no hizo nada, en
el decurso de su vida, por atraerse seguidores y propagan-
distas de su filosofia, debido a su conviccién de que la tarea
del filosofar es algo que no puede ensefiarse.” Salamun, Kar/
Jaspers, 157, traduccion propia.

2 Sobre las consideraciones de Jaspers respecto del vinculo
de Heidegger con el nacionalsocialismo véase Martin Hei-
degger/Karl Jaspers. Correspondencia (1920-1963), 216-217.

¢ Hannah Arendt estudié con Heidegger en Marburgo durante
los afos 1924 y 1925. A partir de 1926 estudié con Jaspers.
En 1928 se doctoré bajo la direccion de este ultimo.

4 “Solo a partir de su filiacion kantiana, y a despecho de las in-
terpretaciones corrientes que lo exponen unicamente como
‘existencialista’, es posible comprender el desarrollo de la filo-
sofia de Jaspers -desarrollo que, como veremos, ciertamente
lo separa cada vez mas de su raiz kantiana para aproximarlo
inevitablemente al pensamiento de Kierkegaard”. Presas, “De
las ‘ideas’ a las ‘cifras’ en la filosofia de Jaspers”, 13.

5 Sobre las traducciones de das Umgreifende ensayadas en
distintos idiomas, véase Corzo, “El concepto ‘Umgreifende’
en Jaspers, como fundamento de una Ciencia y Filosofia ju-
ridicas”, 36. Para este autor. la mejor traduccion al espafol
seria “lo envolvente-fundamentante”. Nosotros preferimos
traducirlo como “lo omniabarcante”.

Dip, P. C. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 73-86

como limite de la razdon que, en sus diversos modos:
el mundo, la existencia y la trascendencia, se hace
presente indirectamente a la consideracion racio-
nal®. Es probable que el excesivo celo por la filiacion
con Kant se deba a los legitimos objetivos del estu-
dio de Presas, a saber, poner en discusion la idea de
que Jaspers es un existencialista sin mas, haciendo
hincapié en la influencia de la filosofia trascendental.

Una situacion similar se evidencia en relacion con
las lecturas que encuentran en Jaspers la influencia
de Kierkegaard, pero le reclaman haber abandonado
el cristianismo, que el autor danés defiende’. Estos
abordajes parecen inquietarse por la apropiacion de
Kant y Kierkegaard llevada a cabo por el pensar de
Jaspers. Lo que subyace a esta inquietud es, en ul-
tima instancia, la impugnacion de la legitimidad del
propio discurrir filosofico del pensador aleman.

Por mi parte, entiendo que el objetivo de Jaspers
consiste en dar respuesta a la crisis epocal mani-
fiesta en el nihilismo europeo, desarrollando los
lineamientos de una filosofia de la existencia que
logre evitar la recaida en el irracionalismo. De ser
éste el objetivo, seria coherente, justamente, que
Jaspers se acercara a Kant para otorgarle un re-
fuerzo racional a la construccion de la paradoja
existencial de Kierkegaard y, a su vez, seria cohe-
rente también que recurriera a Kierkegaard para
evitar la recepcion estrictamente racionalista de
los neokantianos, que reducen la razén al uso del
entendimiento. En la tensién surgida entre la exis-
tencia, signada por la posibilidad, y la razéon como
busqueda de articulacion de los diversos modos
del ser organizados en torno a la nocion de lo om-
niabarcante, se pone en juego la propuesta teodri-
ca del propio Jaspers, como queda explicitado en
Razén y existencia. Segun Czaké®, esta es la obra
publicada en vida de Jaspers en la que se realiza
el analisis mas pormenorizado del pensamiento de
Kierkegaard. Por eso, intentaré poner en eviden-
cia los motivos del pensar kierkegaardiano de los
que se apropia legitimamente Jaspers para refe-
rirse a lo que él denomina en su Filosofia “aclara-
cion de la existencia”, tomando Razdn y existencia
como referencia privilegiada. No resulta significa-
tivo discutir si Jaspers es verdaderamente kantia-
no o verdaderamente kierkegaardiano, sino anali-
zar cual es el diagndstico de la filosofia que tiene
in mente a la hora de avanzar su propia propuesta
tedrica. A este respecto, es imprescindible consi-
derar cuatro obras del mismo periodo: La situacion
espiritual de nuestro tiempo (1931), Filosofia (1932),

5 Presas considera das Umgreifende, traducido como “lo eng-
lobante” o “lo abarcador”, como el resultado de una interpre-
tacion no ortodoxa de las ideas kantianas y por eso impugna
el proceder de Jaspers. Sin embargo, es posible analizar el
surgimiento de esta categoria en términos del propio deve-
nir filosofico de Jaspers. En este marco, en lugar de plantear
lo omniabarcante como lo irracional inaccesible del que hay
que deshacerse, puede formularse como aquello que de
manera cifrada e indirecta da cuenta de lo que trasciende
los limites de la razon. Esto explicaria la importancia de las
antinomias, concebidas como “signos” de una realidad no
objetivable, que sin embargo se hace presente, de modo in-
directo, en enunciados objetivos.

7 Véase Schulz, “A modest head start: The German reception
of Kierkegaard”, 352.

8 Czako, “Karl Jaspers: A Great Awakener’s Way to Philosophy
of Existence”, 161.



Dip, P. C. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 73-86

Razdn y existencia (1935) y Filosofia de la existencia
(1937)°. Mientras en la primera de ellas aparece el
diagndstico de Jaspers sobre la época presente,
en la segunda se plasma el sentido de su filosofia
existencial. Las dos ultimas son conferencias en las
que el autor presupone las tematicas ya tratadas en
su monumental Filosofia. Para entender el modo en
que Kierkegaard es considerado en Razon y exis-
tencia, sera oportuno entonces fomentar un dialogo
intertextual entre estas obras.

2. El punto de partida de Presas: una
oscilacion entre “conciliacion” y
“traicion”

Si bien Presas defiende su tesis de doctorado so-

bre Jaspers en 1973, ésta recién es publicada en

1978 con el titulo: Situacion de la filosofia de Karl

Jaspers, con especial consideracion de su base

kantiana. En el capitulo dedicado al analisis de

Razdn y existencia, la hipotesis de lectura consis-

te en sostener que Jaspers recurre a Kierkegaard y

Nietzsche para actualizar el pensamiento de Kant.

En Jaspers, “se concilian nociones kantianas con

conceptos kierkegaardianos (y nietzscheanos)©.”

Si Jaspers efectivamente pretendiera actualizar el

pensamiento de Kant a partir de la discusién sobre

la existencia, su proceder podria vincularse con las
lecturas contemporaneas de la ética kantiana que
buscan subrayar los aspectos no formalistas e in-
cluso existenciales de la misma". En “De las ‘ideas’
a las ‘cifras’ en la filosofia de Jaspers” (1975), sin
embargo, cuando se refiere a la peculiar lectura que
hace Jaspers de la teoria kantiana de las ideas al
avanzar su nocion de “lo omniabarcante” irracional,
presente indirectamente en la comprension de los
limites de la propia razén, Presas califica el proce-
der del pensador aleman como una traicion al pun-
to de partida kantiano. En este marco, al traicionar

a Kant, es comprensible que Jaspers se acerque a

Kierkegaard. Es posible que, al dedicarse a enfati-

zar la importancia de la filosofia trascendental en el

pensamiento de Jaspers, Presas no se detenga a

considerar la funcion que desempenfa el “polo exis-

tencial”. Solamente se limita a sefialar que Jaspers
hace uso de la nocion de existencia ofrecida por

Kierkegaard. Presas parece incomodarse con el

acercamiento de Jaspers al existencialismo, dado

°  Sibienlarelacion entre razény existencia es tratada tanto en
las conferencias de 1935, que dan titulo a la obra publicada
luego, como en las conferencias de 1937, publicadas en Exis-
tenzphilosophie, la presencia de Kierkegaard en el diagnds-
tico de la filosofia actual esta mas desarrollada en Razén y
existencia.

© Presas, Situacion de la filosofia de Karl Jaspers, con especial
consideracion de su base kantiana, 98.

" Para una lectura que considera el caracter existencialista de
la ética kantiana, véase Hanna, R., The Rational Human Con-
dition. Kantian Ethics and Human Existence - A Study in Moral
Philosophy, vol. 3, Nueva York, Nova, 2018. Segun Quiroga,
parte de la literatura especializada esta haciendo énfasis en
que la ética de Kant no es reducible a un formalismo rigoris-
ta, sino que “incluye aspectos relacionados con la naturaleza
humanay con los rasgos distintivos de las personas (que no
son unicamente su racionalidad, sino también su caracter,
sus emociones y sus deseos, todo lo cual matiza la vida mo-
ral en los diversos contextos sociales en los cuales se dan
sus elecciones y sus acciones).” Quiroga, “El concepto de
amory lo politico en la ética politica kantiana”, 318.

75

que éste seria, en ultima instancia, la expresion de
la tergiversacion del kantismo. Esta perspectiva
de analisis generd dos objeciones. Por un lado, la
objecion vinculada con la traicion al punto de par-
tida kantiano y, por el otro, la inconsistencia de que
Jaspers no solamente asumiera el punto de partida,
sino también los resultados de la filosofia trascen-
dental. Segun Presas, las tres preguntas que defi-
nen la razon kantiana, tanto en su uso teérico como
practico: (¢Qué puedo saber? ;Qué debo hacer?,
;Qué me es dado esperar?) articulan la Filosofia
(1932) de Karl Jaspers y quedan explicitadas en “la
orientacion en el mundo”, que establece lo cognos-
cible y sus limites; “la aclaracion de la existencia”,
que no se concentra en lo cognoscible, sino en la
libertad de quien actua; y “la metafisica”, guiada
por la relacion con la trascendencia. Presas sigue a
Stegmiiller para sefalar la dificultad metodoldgica
de Jaspers, quien no solamente adhiere a la teoria
del conocimiento de Kant, sino también a la filosofia
trascendental, cuando él mismo no acepta la posi-
bilidad de una filosofia cientifica.

La tension entre Kant y Kierkegaard de que
hablabamos, la polaridad Razon y existencia,
surge en la medida en que la filosofia criti-
ca sostiene puntos de vista ‘racionalmente
discutibles, que tienen que ser verdaderos o
falsos en el sentido de la verdad cientifica’,
mientras que Jaspers trata de relativizar todo
lo cientificamente cognoscible desde una
‘mas elevada atalaya’, y traslada la verdad
mas profunda que se puede alcanzar a la vi-
vencia existencial del individuo™.

El hombre que despierta a la vida consciente in-
tenta orientarse en el mundo en una situacion. Todo
conocimiento objetivo presupone la conciencia y
éstaimplica la escision sujeto-objeto. En la vida cog-
noscitiva no es posible salir de esa situacion, que nos
obliga a pensarla de modo objetivo, presuponiendo
la misma relacion que se trata de pensar.

La aprehension directa de tal escision exigiria
ir mas alla de toda objetividad; y esto es pre-
cisamente lo que, segun Jaspers, ha hecho
Kant: sefalar las condiciones de posibilidad
de lo objetivo significa, en efecto, trascender
hacia algo no objetivo. Kant ‘cambid la direc-
cion del trascender; (...) llevo a cabo lo que de-
nomino método trascendental, y lo diferencid
de un trascender a un ser-cosa situado en
el mas alla, pero manteniendo sin embargo
el trascender como tal, por cuya virtud toda
existencia empirica se convirtio en fenéme-
no’ (Erscheinung)®.

Ahora bien, el auténtico trascender es una tarea
que le compete al hombre mismo. De lo contrario, se
corre el riesgo de objetivar los enunciados de Kant
y creer que se posee el a priori, cuando, en realidad,
los conceptos no son intelecciones o conocimien-
tos, sino funciones. Presas detecta con claridad el
momento en el que la discusion de Jaspers recurre

2 Presas, “De las “ideas” a las “cifras” en la filosofia de Jas-
pers”, 13.
s Ibid., 14.



76

a Kierkegaard. Esto es, a la hora de presentar los li-
mites de la razén en términos tales que aquello que
la trasciende, lo inobjetable o irracional, pueda volver-
se presente “indirectamente” a la razén. O, en otros
términos, lo que Jaspers enfatiza es que la razoén no
puede reducirse a pensar el lado racional del limite;
esto en la filosofia critica es competencia del enten-
dimiento. La razén se hace cargo, ademas, de aquello
que no es cognoscible, pero si pensable; esto es, lo
que trasciende los limites de la experiencia, pero no
por ello se reduce a mero irracionalismo. Si la razon
se ocupara solamente del lado objetivo del limite, re-
duciria su actividad a la del entendimiento. Si bien al-
gunos intérpretes de Kant pueden desear reducir la fi-
losofia critica a la analitica trascendental, es evidente
que Jaspers no esta de acuerdo con este procedery
por ello enfatiza la importancia de la dialéctica tras-
cendental. Al enfatizarla, surge en su propia filosofia
el polo existencial, que Presas interpreta como trai-
cion de la base kantiana de su planteo. En la lectura
de Jaspers, Kant, a diferencia de la estrechez racio-
nalista del neokantismo', muestra “indirectamente”
lo irracional gue el conocimiento racional supone'™. En
el limite entre lo que Jaspers denomina la “orientacion
en elmundo” (lo cognoscible de lo que se ocupa el co-
nocimiento cientifico) y la “aclaracion de la existencia”
(el hecho de que el conocimiento solo tiene sentido a
partir del si mismo) cobra sentido el pensamiento de
Kierkegaard. Si bien Presas reconoce que, al poner en
evidencia que el pensar kantiano se mueve por limites
irracionales, Jaspers “concilia” las antinomias kantia-
nas con las paradojas de Kierkegaard, le cuestiona la
pretension de describir el limite irracional como per-
teneciente esencialmente a una actitud racional.

Si atendemos por ahora sdlo al aspecto teori-
co del problema -tal como se lo enfoca en la
Orientacion en el mundo-, puede precisarse
que, mientras Kant demuestra la inaplicabili-
dad de las categorias a las cosas en si basan-
dose en argumentaciones racionales [esto es,
cientificas, aunque le pese a Jaspers], éste,
por el contrario, sobrepasa lo racional ya con
su propio método'®.

Podria sostenerse que Jaspers postula lo omnia-
barcante del mismo modo que Kant postula la liber-
tady, en esa linea, defender que Jaspers asume una
filosofia de la libertad” de corte kantiano, aun cuando
no siga el ideal regulador de las ideas para pensar la
filosofia como sistema. Sin embargo, Presas objeta:

En efecto, y a diferencia de Kant, en Jaspers
ni siquiera puede saberse en qué reside la in-
cognoscibilidad del mundo real -como acer-
tadamente lo enuncia Stegmiiller-, ya que

“ A diferencia de las lecturas de la época, concentradas en la
deduccion trascendental y de las categorias, Jaspers hace
hincapié en la funcion de las ideas en la obra de Kant. Véase
Jaspers, “Philosophical Autobiography”, 132.

5 Véase Presas, “De las “ideas” a las “cifras” en la filosofia de
Jaspers”, 21

6 Ibid.,18.

7 Enrelacion con la cuestion de la libertad, sostiene Portuondo:
“debido a que lo absoluto no puede encontrarse en ninguna
cosa constituida, no hay verdadera trascendencia como algo
existente para un sujeto, sino solo como realidad para la li-
bertad.” Portuondo, “De la existencia a la trascendencia: Karl
Jaspers o la metafisica de las cifras”, 96.

Dip, P. C. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 73-86

ese mismo saber acerca del fundamento de
la incognoscibilidad seria a su vez objetivo y
obligatorio, seria ontoldgico, y Jaspers niega
la posibilidad de la ontologia™.

Si bien Presas se inquieta por el rechazo a la on-
tologia de Jaspers, no observa que el propio plan-
teo de Kant en la Critica de la Razdn pura supone el
rechazo a la ontologia tradicional, dado que el ser
no puede convertirse en objeto. Jaspers busca dar
respuesta a la insalvable escision sujeto-objeto pro-
pia de la metafisica moderna; por eso considera la
objetividad en términos relativos a la propia escision
que la sustenta. Esta posicion, que concluye soste-
niendo la “incognoscibilidad” del mundo en si mis-
mo, no solo resulta plausible, sino que ademas pue-
de ser defendida a partir de Kant, ya que el mundo
es Erscheinung (fendbmeno), esto es, el aspecto del
objeto que aparece ante el sujeto, pero no el objeto
en si mismo. Creo que estas objeciones se originan,
por un lado, al evaluar el proceder de Jaspers a partir
de la filosofia trascendental de Kant y, por el otro, al
reducir el existencialismo a simple y llano irraciona-
lismo. Las mismas no tendrian sentido si se conside-
rara el método de Jaspers independientemente de
la filosofia trascendental™.

Jaspers intenta explicar el origen de la filosofia de
la existencia a partir de la inscripcion del mismo en
la historia de la filosofia. A lo largo de la misma, a la
pregunta por el ser, que el pensador aleman identi-
fica con el proceder filosdfico, se le dieron dos res-
puestas. Los antiguos la respondieron describiendo
al ser en si. Después de Kant ya no es posible esta
respuesta?’, pues el acceso al ser en si es cuestiona-
do como consecuencia de un giro subjetivo?.. Jaspers
asume este giro para pensar la filosofia actual e in-
troduce la nocion de das Umgreifende con el objeto
de establecer las condiciones de posibilidad de dar
respuesta a esta pregunta en el mundo contempora-

®  Ibid., 18.

9 Podria identificarse el objetivo del filosofar de Jaspers con
el de Hegel, dado que ambos filésofos buscan superar el
dualismo del pensamiento moderno. Si se aceptara que el
objetivo es “hegeliano”, habria que agregar que el método,
sin embargo, no lo es. Este seria una suerte de subjetivis-
mo trascendental-existencial. Por eso, Jaspers no “objeti-
viza” las ideas kantianas, como le critica Presas. En sentido
estricto, su filosofar es un “ensayo” solamente actualizable
por cada existente particular: no es filosofia trascendental ni
busqueda de lo absoluto. La unidad de lo subjetivoy lo objeti-
vo ala que apunta Jaspers con la nocion de das Umgreifende
no es una unidad dialéctica de la identidad y la diferencia,
sino una unidad que solamente deviene tal para una posible
existencia. No se trata de darle entidad a lo absoluto, sino
de sefalar el sentido particular de cada horizonte de conoci-
miento y vida, de razén y existencia. No hay acceso al ser en
si ni tampoco identidad ultima entre pensary ser.

20 “La operacion filoséfica fundamental transforma mi con-
ciencia del ser. El ser en su totalidad no es comprensible
conceptualmente mediante una ontologia, sino que es soélo
concebible como el espacio abarcadory como el espacio en
que nos vienen todos los seres. En la ontologia se pensaba
al ser como una serie de objetos o de unidades significativas;
después de Kant, se ha rechazado toda ontologia.” Jaspers,
Filosofia de la existencia, 31.

21 Ala pregunta por el ser, que caracteriza el pensar filoséfico,
no puede respondérsela después de Kant sin hacer referen-
cia al sujeto, que Jaspers interpreta en la nueva situacion
filosofica presentada a partir de Kierkegaard y Nietzsche,
como el si mismo -Dasein, conciencia en general y espiritu-,
que es posible existencia y esta abierto a la trascendencia.



Dip, P. C. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 73-86

neo. Lo omniabarcante es formulado como el funda-
mento de la escision sujeto-objeto; es lo que todo lo
abarca sin ser él mismo ni sujeto ni objeto. Desde la
perspectiva del sujeto, los modos de lo omniabarcan-
te son: la conciencia en general o conciencia abso-
luta (BewuBtsein liberhaupt), el existente (Dasein) y el
espiritu (Geist). Desde el punto de vista del objeto, lo
omniabarcante reviste los modos del mundoy la tras-
cendencia. La razon es definida como la articulacion
de todos los modos de lo omniabarcante. Y la exis-
tencia admite dos acepciones, la existencia empirica,
historica y concreta (Dasein) y la existencia (Existenz)
en términos de posibilidad, que remite a la libertad®%.
La posicion de Presas respecto a la propuesta
de Jaspers es oscilante. Por un lado, le objeta que, a
diferencia de Kant, proponga un acceso a lo noumé-
nico a través de la escritura cifrada de la trascenden-
cia, pero, por el otro, reconoce que Jaspers no recae
en el platonismo de considerar que puede compren-
derse el ser en si. Esta oscilacion se refleja en laidea
de que Jaspers se acerca al polo existencial cuan-
do traiciona su punto de partida kantiano. Lo que
Presas no parece detectar es que Jaspers asume el
giro subjetivo kantiano y considera que Kierkegaard
lo profundiza haciendo hincapié en la nocion de
Existenz. Este abordaje nos permite, a su vez, poner
en cuestion otra presuncion de Presas, a saber, que
“Jaspers se apropia del concepto de existencia de
Kierkegaard, pero sin volverse kierkegaardista®3.”
Por el contrario, el modo en que Jaspers hace uso
de conceptos centrales del pensamiento del danés
evidencia no solamente su estrecha relacion con él,
sino también que Jaspers sigue a Kierkegaard del
modo mas honesto posible, esto es, apropiandose
de sus formulaciones para pensar por si mismo?*.
En suma, Presas enfatiza que la filosofia de Jaspers
se estructura a partir de las tres preguntas kantianas:
qué puedo saber, qué debo hacer, qué me es dado es-
perar, expresadas en las tres partes constitutivas de su
Filosofia: la orientacion en el mundo, la aclaracion de
la existencia y la metafisica®®. El hecho de que Presas
no se detuviera en la cuarta pregunta kantiana®: qué

22 A partir de la publicacién de Sein und Zeit, Jaspers distin-
gue Dasein y Existenz, haciendo uso de estos términos en
un sentido distinto al de Heidegger. Para Jaspers, el ser ahi
(Dasein) hace referencia a todo lo que existe empiricamen-
te y se reserva el uso de Existenz para referirse a la posible
existencia o existencia auténtica. Véase Presas, Situacion de
la filosofia de Karl Jaspers, con especial consideracion de su
base kantiana, 120.

% Ibid., 98.

24 Segun Granito, el concepto de apropiacion (Aneignung) de
Jaspers no solamente es original, sino que “es central en
su vision de la filosofia como philosophia perennis: pues la
‘apropiacion’ no consiste en una mera asimilacion o contem-
placién, sino en una incorporacion constructiva que haria
presente lo interpretado en la vida y el pensamiento.” Gra-
nito, “A Great Awakener: The Relevance of Seren Kierkega-
ard in Karl Jaspers’ Aneignung und Polemik”, 252. traduccion
propia.

25 Segun Wahl, “lo que hace a Jaspers tan importante es, sin
embargo, el magistral corpus de su Filosofia en tres volume-
nes. Es una respuesta a la pregunta que todo filésofo con-
temporaneo no puede dejar de plantearse: ;qué forma debe
adoptar la filosofia para sobrevivir tras el pasaje por Nietzs-
chey Kierkegaard?”, Moore, lan Alexander and Barbara Wahl.
“Jean Wahl and Karl Jaspers on Descartes and Kierkegaard.
An Epistolary Exchange”, 178, traduccion propia.

26 La cuarta pregunta kantiana le permite a Jaspers pensar la
filosofia actual a partir de la busqueda de conciliacion entre

w

es el hombre, tal vez explique su escaso interés e in-
cluso rechazo por el polo existencial. La busqueda de
respuesta a este interrogante revela la presencia de
Kierkegaard en el pensamiento de Jaspers®’; la dimen-
sién antropoldgica de éste descansa sobre una base
kierkegaardiana manifiesta en la definicion de hombre
como posible existencia. “El hombre es posible ‘exis-
tencia’, que, como ‘conciencia en general’, se orienta
en el mundo, y, a través del mundo, esta referida a la
trascendencia”®. Ademas de la categoria de existen-
cia, encontramos otros topicos que evidencian la pre-
sencia de Kierkegaard en la obra de Jaspers, a saber:
la importancia del si mismo, la trascendencia, la exis-
tencia como posibilidad, la libertad, la comunicacion
indirecta, la accion interior y, fundamentalmente, la ne-
cesidad de ofrecer un diagndstico epocal®® a partir del
cual desarrollar los lineamientos de un “nuevo pensar”.

3. El diagnéstico epocal: Kierkegaard y
Nietzsche

Ya en las sucesivas ediciones de Psicopatologia ge-
neral (1913) y en La psicologia de las visiones del mun-
do (1919), Kierkegaard y Nietzsche habian aparecido
juntos como “psicélogos comprensivos”°. Desde
temprano, Jaspers aclara de qué manera se acerca
al pensamiento de Kierkegaard:

Reunir sus frases tomandolas de las diferen-
tes obras, construir, completar y, sobre todo,
dejar a un lado lo que nos parecio irrelevan-
te para el fin presente (por ejemplo, todo ‘lo

dos polos: razén y existencia. Esta conciliacion es planteada
a partir del concepto de das Umgreifende, con el que intenta
superar la escision sujeto-objeto propia de la filosofia mo-
derna. “Los grandes polos de nuestro ser que se enfrentan
en todas las maneras de lo abarcador son, por lo tanto, razén
y existencia. Son inseparables”. Jaspers, Razon y existen-
cia, 59. “La existencia no se hace lucida sino en virtud de la
razon; la razén no tiene contenido sino en virtud de la exis-
tencia”. Ibid., 60. Segun Portuondo, “el encuentro de la razén
con la ‘existencia’ no es jamas definitivo, ni conduce a una
‘reconciliacion’ en una identidad imposible, en la que tanto
la razén como la ‘existencia’ quedarian disueltas.” La acla-
racion de la existencia, “no es conocimiento, sino llamada
0 requerimiento a la patentizacion de un origen que, sin ser
razén, encuentra en ésta el vehiculo y la condicién de su ad-
venimiento.” Portuondo, “De la existencia a la trascendencia:
Karl Jaspers o la metafisica de las cifras”, 92.

27 Es interesante sefalar dos cuestiones. Por un lado, segun
Presas, la comunicacion indirecta de Jaspers es deudora del
metodo que Kant utiliza sin enunciar, es decir, en lugar de
acudir a la obra de Kierkegaard para trabajar este aspecto
de su pensar, interpreta de un modo peculiar la obra de Kant.
Por otro lado, aunque el Kant de la Antropologia en sentido
pragmatico le hubiera podido ofrecer a Jaspers un sesgo, si
bien no existencial en sentido estricto, si empirico, para de-
batir el reductivo racionalismo del neokantismo, que piensa
la filosofia trascendental en los estrechos margenes de la
teoria del conocimiento, Jaspers no acude a la antropologia
del propio Kant para hacer eso, sino a la filosofia existencial,
en el sentido amplio en que la concibe, de la mano de Kier-
kegaard y Nietzsche.

28 Jaspers, Filosofia, 61.

29 Sobre la continuidad del modo de proceder vinculado con la
critica a la época, que Kierkegaard formula en La época pre-
sente y Jaspers en La situacion espiritual de nuestro tiempo,
véase Peter Sajda, “Jaspers’ diagnosis of the spiritual condi-
tion of the age as a continuation of Kierkegaard's critique of
the present age”, Encounters with Nineteenth-Century Conti-
nental Philosophy (Brill, 2024), 254-269.

%0 Véase Jaspers, Psicopatologia general, 368 y Jaspers, Psico-
logia de las visiones del mundo, 34.



78

cristiano’). Sin embargo, la mayoria de las
frases son literalmente suyas. Quien quiera
conocer a Kierkegaard, hara bien en leerlo a
él mismo, pues aqui no esta referido en razon
de si mismo, sino del problema, por lo que ‘tal
vez' le hayamos hecho alguna violencia®'.

Una década mas tarde, observamos este mismo
proceder, basado en la apropiacion; Jaspers no apela-
ra a Kierkegaard en si mismo, sino a las posibilidades
quesu pensamiento,juntoconelde Nietzsche, ofrecen
para pensar el mundo contemporaneo. En Ambiente
espiritual de nuestro tiempo (1931), Kierkegaard y
Nietzsche, conjuntamente, aunque aparentemente
uno ateo y el otro creyente, permiten realizar el diag-
nostico de la época actual, entendido en términos de
desdivinizacion, alejamiento de los dioses o nihilismo.
“La desdivinizacién del mundo no es la incredulidad
de los individuos, sino la posible consecuencia de una
evolucion espiritual que aqui, de hecho, conduce a la
nada”®?. En relacién con la misma, “la primera criti-
ca de gran vuelo, distinta por su severidad de todas
las anteriores, se debe a Kierkegaard”®, quien situé
al hombre ante la nada. “Algunos decenios mas tar-
de siguid Nietzsche a Kierkegaard, sin conocerle™.
Nietzsche no solamente vio surgir, sino que ademas
emitié un diagnéstico implacable del nihilismo euro-
peo. Nuestra conciencia moderna del tiempo es he-
redada del cristianismo, que otorgaba al hombre la
certeza de un futuro salvifico. Aunque nosotros ya no
creemos en la promesa realizada por esta filosofia de
la historia, la misma sigue operando en el andlisis de
la época presente, ya que las alternativas frente a la
nada son: el Dios de Kierkegaard o la inocencia del
devenir de Nietzsche.

Ambos fildsofos no pasaron de ser, para sus
contemporaneos, personajes curiosos, que
suscitaron, ciertamente, sensacion, pero que
todavia no fueron tomados en serio. Se adelan-
taron al ver lo que ya existia sin que entonces
inquietara; por eso hasta hoy no han llegado a
ser pensadores verdaderamente actuales®®.

En Razon y existencia, con el objetivo de volver-
los actuales, Jaspers recurre nuevamente a los dos
autores, pero esta vez los presenta como “filésofos
de la existencia”.

El antiquisimo problema del filosofar que se
manifestaba en la relacion de lo racional con
lo no racional, debe verse de nuevo en su
figura actual, asimilando la tradicion en vis-
ta de Kierkegaard y Nietzsche. Formulamos
este problema fundamental con las palabras:
‘razén’ y ‘existencia’. Esta formula abreviada
no quiere significar una antitesis, antes bien
una interconexion que a la vez sefala mas
alla de si misma®6.

s Ibid., 540.

32 Jaspers, Ambiente espiritual de nuestro tiempo, 22.

33 Ibid., 15.

34 Ibid., 15.

%5 Ibid., 15.

36 Jaspers, Razon y existencia, 41. Segun Portuondo, “la razén
no instituye la posibilidad de la existencia en su originarie-
dad, sino que la revela al involucrarse en ella. Esta ‘revela-
cion’ no se realiza entonces a la manera de una psicologia
racional, sino de una metafisica que muestra un origen en

Dip, P. C. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 73-86

Aunque las propuestas teéricas de Kierkegaard
y Nietzsche sean disimiles, Jaspers considera que
estos pensadores tienen una actitud similar frente
al filosofar y por eso es necesario pensarlos con-
juntamente para desarrollar la filosofia existencial.
“Con ellos tuvo lugar un sacudimiento del filosofar
occidental cuyo significado definitivo escapa aun a
toda prevision®’. Este sacudimiento tiene que ver
con el énfasis en la necesidad de comprenderse a
si mismos en el pensar, luego de haber ofrecido la
mas radical critica a los fundamentos de la razén
occidental, que implica rechazar la figura del siste-
ma, propia de la filosofia desde sus origenes, sos-
pechar del conocimiento cientifico e introducir una
nueva dimension del saber vinculada con la impor-
tancia de la interpretacion. Kierkegaard y Nietzsche
representan la “resolucion negativa” del problema
del filosofar. El hecho de haber sido autores excep-
cionales hace que sean irrepetibles. No obstante,
el nuevo pensar al que apela Jaspers a partir de la
formula abreviada “razon y existencia” solamente
es posible asumiendo los resultados del pensar de
estos autores que obligan al individuo a asumirse a
si mismo frente a la nada. La confianza en la razén
occidental ha cesado luego del ultimo intento de
Hegel de volverla “absoluta”. El caracter imposible
de esta pretension no puede significar, no obstante,
abandonar la razén, sino mas bien recobrar su rela-
cion perdida con la existencia.

Ambos han puesto en tela de juicio la “razon”
desde la profundidad de la existencia. Nunca
antes habia sido tan radical la continua resis-
tencia contra la mera razén en un nivel tan alto
de posibilidades del pensamiento realizadas
de hecho. Al ponerla asi en tela de juicio, no
hay en ningun momento animosidad contra la
razon. Por el contrario, ambos se empefan en
apropiarse ilimitadamente de todas las ma-
neras de racionalidad. Ni hay aqui filosofia del
sentimiento, pues ambos tienden incesante-
mente al concepto como expresion; ni menos
se trata de un escepticismo dogmatico. Antes
bien, la totalidad de su pensamiento se orienta
hacia la verdad propiamente dicha®8.

La verdad propiamente dicha hace referencia al
fundamento antropoldgico del pensar. Si en la tradi-
cion filosoéfica occidental el ser humano habia sido
definido a partir de la hegemonia racional, el “nue-
vo pensar”, que Kierkegaard y Nietzsche aceleran,
supone la “inversion” de la filosofia del ser huma-
no en “filosofia de la existencia”. Tanto Kierkegaard
como Nietzsche fueron filésofos excepcionales. La
excepcionalidad de ambos no se expresa en la for-
mulacién de una positividad, sino que es pura ne-
gatividad. Jaspers traduce el problema tratado por
Kierkegaard a la realidad de una nueva época. El

su patentizacion, y de una fe filoséfica que ha optado por
un optimismo racional sin ingenuidades -no sélo respecto
a la posibilidad que es el hombre, sino también respecto a
la posibilidad de iluminar, desde la razén, el camino hacia
la realizacion existencial-. Portuondo, “De la existencia a la
trascendencia: Karl Jaspers o la metafisica de las cifras”, 93.

s7 Ibid., 15.

%8 |bid., 15-16. Puntuacion de la traduccion levemente modifica-
da a los fines de la comprension de la cita.



Dip, P. C. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 73-86

aporte positivo de Jaspers radicaria en la formula-
cion de una filosofia de la existencia que supere el
momento negativo de las propuestas tedricas de
Kierkegaard y Nietzsche, quienes

no se sienten cual expresion positiva de su
época; por el contrario, expresan negativa-
mente con su ser, lo que es aquélla: la época
reprobada por ellos sin atenuantes y desen-
mascarada en su decadencia. Su mision pa-
rece consistir en consumar la experiencia de
esta época hasta el fin, en el ser de ellos mis-
mos, siendo ellos perfectamente la realidad
de aquélla para superarla®.

Para responder a la pregunta: ‘,Qué es el hom-
bre?”, esta filosofia ya no se dirige a la mera razoén,
sino al existente particular que deviene si mismo
relacionandose con la trascendencia. El devenir si
mismo no implica abandonar la razén, sino darle a
la misma un contenido existencial. La respuesta de
Jaspers al diagnostico realizado por estos autores en
su filosofia de la existencia, que toma como punto de
partida al hombre como “posible existencia”, abierta
ala trascendencia, pone en evidencia su inclinacion,
“con alguna violencia”, por la alternativa kierkegaar-
diana, en el marco de nuevas condiciones determi-
nadas por “el desarrollo del mundo técnico”*°.

La palabra “razén” es para nosotros portado-
ra de la amplitud, claridad y veracidad kantia-
nas; la palabra “existencia” esta elevada por
Kierkegaard a una esfera en virtud de la cual
hace aparecer en infinita profundidad lo que
se sustrae a todo saber definido; la palabra no
puede desgastarse por ser solamente una de
las muchas que designan el ser, por lo cual no
significa nada, o hace valer al punto el sentido
pretendido por Kierkegaard®..

Asi como en Razdn y existencia, en Filosofia de
la existencia, Jaspers explicita que la nocién de
Existenz la toma del pensador danés:

Existencia es una de las palabras emplea-
das para referirse a la realidad, subrayada
por Kierkegaard: todo lo esencialmente real
es para mi solo en cuanto que soy yo mismo.
No estamos simplemente ahi, sino que nues-
tra existencia se nos confia como el lugar y el
cuerpo de la realizacion de nuestro origen*.

La filosofia es perenne y su destino no es la nada,
sino dar cuenta histéricamente, cada vez, de su
origen, fundandose a si misma en contraposicion
a la religion revelada y el ateismo*3. Kierkegaard y

39 Jaspers, Razon y existencia, 19-20.

40 Jaspers, Ambiente espiritual de nuestro tiempo, 23.

4 Jaspers, Razon y existencia, 41-42.

42 Jaspers, Filosofia de la existencia, 8, traduccion ligeramente
modificada.

43 Segun Jaspers, el contenido de la filosofia es la “existencia”.
La filosofia es perenne, siempre se mantiene viva, pero su
contenido varia segun la existencia de aquel que filosofa, ya
que el filosofar supone el trascender del existente empirico
(Dasein). Filosofar supone una ruptura con la facticidad, es
el trascenderse a si misma de la existencia empirica, que al
preguntarse por su propia existencia se abre a la posibilidad
de la trascendencia. Esta pregunta tiende a la metafisica. En
este punto es interesante destacar que el proyecto filosofico
de Jaspers, a diferencia de lo que plantean muchos de sus

79

Nietzsche son necesarios entonces para aclarar el
significado de la filosofia, ya que sus posiciones re-
presentan los dos extremos en los que la filosofia
debe evitar caer, so pena de disolverse, a saber: o
bien la religion o bien su negacion. Segun Jaspers,
“el filosofar que permanece fiel a su origen no puede
comprender propiamente ni la religion revelada ni el
ateismo”**. La esencia del filosofar esta ligada a la
trascendencia. Por eso, Kierkegaard le sera particu-
larmente util a Jaspers en la formulacion del filosofar
como accion interior cuyo fundamento ultimo es de-
venir si mismo. “El fildsofo mismo, empero, no llega
a la comprension de su cometido en algun universal
abstracto, fruto de su pensar, ni limitandose a la idea
como tal, sino en su historicidad”*®.

4. El significado de Kierkegaard en Razon y
existencia

No se puede desconsiderar que tanto Razén y exis-
tencia como Filosofia de la existencia son el resul-
tado de una serie de conferencias dictadas duran-
te el nazismo®®. En la segunda edicién alemana de
Existenzphilosophie publicada en 1956, el propio
Jaspers escribe un epilogo en el que considera la
obra a partir del momento histérico en el que fue es-
crita. Alli sostiene que, a pesar de la atmédsfera de
total coaccion en la que se produjo, el contenido de
la misma no estaba determinado por la situacion
temporal. La obra se movia en la filosofia, pero no
contenia alusiones directas al nacionalsocialismo.
“Lo que dije en estas lecciones no estaba dirigido
al momento, pero fue formulado como reflejo de
la falta de salida del momento. En mi pensamiento
late algo de aquel trasfondo”. El dramatismo de
la situacion vital se evidencia en las categorias que
Jaspers intenta conciliar a partir de la tension entre
razon y existencia. La existencia es enfatizada en el
sentido de la libertad, de la posibilidad de poder del
simismo, que, no obstante, se encuentra cercado en
una situacion apremiante, en la que, a través de su
pensar, Jaspers intenta resistir el momento historico,
que posteriormente sera considerado a partir de la
culpa de los sobrevivientes, de aquellos que, como
él, sobrevivieron al Holocausto. “Habia que hacerse
el ingenuo, mostrarse ajeno al mundo, mantener una
dignidad natural que amparaba en muchas situacio-
nes y, en caso hecesario, mentir sin reparos”S.

contemporaneos, no es anti-metafisico. Por el contrario, po-
dria describirse como la formulacion de una metafisica de
la trascendencia cuyo punto de partida es la aclaracion de
la existencia. La aclaracion de la existencia, por su parte, no
comienza en el ser-objeto, “sino en la existencia empirica;
su finalidad consiste en poner de manifiesto la infinitud de
la posible ‘existencia’ frente a la finitud del existir empirico.”
Portuondo, “De la existencia a la trascendencia: Karl Jaspers
o la metafisica de las cifras”, 93.

4 Jaspers, Filosofia de la existencia, 140.

45 Ibid., 141. La historicidad implica la unidad existencial del
tiempo y la eternidad. Sin identificarse con el mundo, lo su-
pone como condicidén de posibilidad de que la existencia
esté “situada” en relacion con la trascendencia.

46 “En estas lecciones dije lo que se podia decir sin peligro:
hablé sdlo de filosofia. Esto fue posible porque los nacio-
nalsocialistas, desde el jefe mas alto al ayudante mas mo-
desto, eran de una estupidez casi increible respecto al es-
piritu...” Ibid., 136.

47 Ibid., 136.

4 Ibid., 134.



80

En esta situacion de desamparo, Jaspers acude a
Kierkegaard para definir la filosofia actual:

La filosofia de la existencia es el pensar que
utiliza, pero rebasa, todos los conocimientos
especificos, y por el cual el hombre quisiera
llegar a ser él mismo. Este pensar no cono-
ce objetos, sino que elucida y hace efectivo
al mismo tiempo el ser de aquel que de tal
manera piensa. Suspenso, en trance de fluc-
tuacion por el rebasar de todo conocimiento
del mundo que fija el ser (como orientacion fi-
losdfica del mundo), apela a su libertad (como
elucidacioén de la existencia) y crea el espacio
de su quehacer apremiante en el conjurar de
la trascendencia (como metafisica). Esta filo-
sofia de la existencia no puede adquirir una
forma rotunda ni alcanzar una perfeccion de-
finitiva como la existencia de un pensador. Ha
encontrado su origen moderno y su desarrollo
incomparable en Kierkegaard®*®.

La filosofia que rebasa los conocimientos especifi-
COs supone una discusion sobre la relacion entre la fi-
losofiay la ciencia. Esta discusion, presente en la obra
de Kierkegaard, ofrece la condicion de posibilidad del
pensar existencial de Jaspers. Si bien la filosofia no
puede desentenderse de la ciencia, tampoco puede
reducirse a ésta. Frente a la verdad cientifica, Jaspers
introduce la idea de accion interior, que refleja la con-
traposicion entre el pensar subjetivo y el objetivo de
la que se ocupa Johannes Climacus en Postscriptum
no cientifico y definitivo a Migajas filosdficas. Nos con-
centraremos en Postscriptum no cientifico y definitivo
a Migajas filosoficas para mostrar cuales son las cues-
tiones planteadas por Johannes Climacus de las que
Jaspers se sirve para delinear la “aclaracion o eluci-
dacion de la existencia” y en El concepto de angustia
y La enfermedad mortal para dar cuenta de la existen-
cia abierta a la trascendencia, a partir del analisis del
“si mismo”, teniendo en cuenta que la relacion con la
trascendencia supone un “salto”, asociado a la fe en
Temory temblor.

En Postscriptum no cientifico y definitivo a Migajas
filosoficas, Johannes Climacus declara:

Mi principal pensamiento consiste en que,
debido a la abundancia de conocimientos, la
gente de nuestra época ha olvidado lo que
significa el existir y lo que es la interioridad, y
que el malentendido entre el pensamiento es-
peculativo y el cristianismo puede ser explica-
do a partir de esto®°.

Parece evidente que Jaspers asume el principal
pensamiento de Climacus, aun cuando no le pres-
te atencion a la cuestion del malentendido entre el
pensamiento especulativo y el cristianismo. “El filo-
sofar contemporaneo se ha hecho consciente me-
diante su propio surgimiento originario, y éste no
puede desenvolverse ni descubrirse s6lo median-
te la ciencia™®'. Climacus observa que el progreso
cientifico no implica necesariamente un avance
para la existencia humana; por el contrario, lo que

49 Jaspers, Ambiente espiritual de nuestro tiempo, 159.

50 Kierkegaard, Postscriptum no cientifico y definitivo a Migajas
filosdficas, 251.

51 Jaspers, Filosofia de la existencia, 23.

Dip, P. C. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 73-86

el cristianismo pondria en evidencia es una suerte
de critica ético-religiosa al progreso de la ciencia.
Segun Jaspers, por su parte, “el conocimiento cienti-
fico no puede dar ningun objetivo para la vida. No es-
tablece valores validos”®2. Jaspers identifica la cues-
tion de la técnica como un asunto clave de su época
y recupera la contraposicion de Climacus entre la fal-
ta de identidad del progreso cuantitativo de la cien-
cia y la mejora cualitativa de la existencia humana.
La interioridad es presentada por Jaspers como la
“accion interior”, que, en ultima instancia, se convier-
te en centro neuralgico de la “posible existencia”, ya
que de ella depende la decision que cada individuo
tome respecto a si mismo en la época técnica. La
decision individual es el sustrato ultimo del si mismo
de Jaspers. “Es la resolucion de, en vez de obtener
un limite engafioso en una doctrina del ser, llegar a
ser yo mismo, como fendmeno historico, junto con
el otro ‘mismo’, en lo siempre abierto abarcador”®s.
Ambas perspectivas comparten la idea de que
ciencia y filosofia no son idénticas, y por lo tanto no
puede haber ontologia en términos de una ciencia
de la existencia, pues “el unico an sich que no pue-
de pensarse es la existencia, con la cual nada tiene
que ver el pensamiento”®. Para Jaspers, “la existen-
cia se manifiesta como conciencia en general, exis-
tente, espiritu, cuyos modos puede contraponer a si
misma. Pero ella misma no puede ponerse fuera de
si, no puede saberse y ser lo sabido”®°. Sin embargo,
el autor aleman quiere conciliar razon y existencia a
partir de la primera, pues se enfrenta al irracionalis-
mo de la Alemania nihilista, mientras Kierkegaard se
enfrenta al aburguesamiento del cristianismo pro-
testante enfatizando el sentido ético del existente
interesado en existir cristianamente, inclusive cuan-
do ello signifique exaltar el sufrimiento y el martirio®®.
Climacus contrapone el pensamiento abstracto
al interés personal por su propia existencia que tiene
el pensador subjetivo. Sostiene en Postscriptum: “La
equivocidad de la abstraccion se hace manifiesta jus-
tamente con relacion a todas las cuestiones existen-
ciales, cuya dificultad resuelve la abstraccion al omitir-
las, para luego alardear de haberlo explicado todo”".
La abstraccion es un tipo de pensamiento. “Es un pen-
samiento desinteresado, pero la dificultad de la exis-
tencia consiste en el interés del sujeto existente que se
interesa infinitamente en su propia existencia”®.

52 Ibid., 17.

5 Ibid., 39.

54 Kierkegaard, Postscriptum, 330. Por otro lado, agrega Cli-
macus: “la erudicion cientifica ordena los elementos de la
subjetividad de acuerdo con el conocimiento que se tiene de
ellos, y este conocimiento es lo supremo, y todo conocimien-
to equivale a una anulacién y remocion de la existencia. En la
existencia esto no es valido.” Ibid., 349.

55 Jaspers, Filosofia de la existencia, 51. “Para Jaspers, la ‘exis-
tencia’ es la raiz de todo filosofar desde sus inicios hasta
nuestros dias, al mismo tiempo que resulta inaccesible al
conocimiento en el ambito de la dialéctica de la subjetividad
y la objetividad.” Portuondo, “De la existencia a la trascen-
dencia: Karl Jaspers o la metafisica de las cifras”, 86.

5 Segun Brock, “Kierkegaard se ve a si mismo como un martir
que realiza un servicio esencial a su época a través de me-
dios espirituales. Interpreta su papel como el de un necesa-
rio ‘correctivo’ del espiritu de la época.” Brock, “Vivir con el
sufrimiento. Jaspers, Kierkegaard y Nietzsche como artistas
del sufrimiento”, 29-30.

57 Kierkegaard, Postscriptum, 304.

58 |bid., 304.



Dip, P. C. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 73-86

Por tanto, cuando uno piensa en un pensador
abstracto que se rehusa a aclararse a si mis-
mo y a reconocer la relacion entre su pensa-
miento abstracto y su existencia, y por mucho
que se trate de un hombre de gran intuicioén,
resultara de ello una impresion comica, pues a
punto se encuentra este sujeto de abandonar
su estatuto de ser humano®.

Podria sostenerse que la diferencia entre la
“orientacion en el mundo”, necesaria como punto
de partida y objeto del pensamiento cientifico, y
la “aclaracion de la existencia”, a la que se accede
trascendiendo la objetividad de la ciencia para pre-
guntarse por el sentido de la propia existencia, se
corresponde con la diferencia entre pensamiento
objetivo y pensamiento subjetivo, presentada por
Climacus en Postscriptum. La correspondencia,
por supuesto, no es completa, ya que el tercer mo-
mento de la Filosofia de Jaspers le corresponde a
la apertura a la trascendencia, de la que se ocupa la
metafisica, y que se articula particularmente con la
aclaracion de la existencia. Climacus, sin embargo,
concibe la metafisica en el marco del pensamiento
“objetivo”. En este aspecto las posiciones de am-
bos pensadores son diferentes respecto al valor de
la metafisica. Mientras Climacus enfatiza el con-
traste entre el pensamiento subjetivo, que supone
el interés del existente por su propia existencia, y
el pensamiento objetivo, que no se detiene en este
punto, y es por lo tanto “desinteresado”, Jaspers, in-
tenta superar la contraposicion sujeto-objeto®.

La secularizacion de las ideas de Kierkegaard resul-
ta ser en Jaspers una defensa de la actividad del filo-
sofar como trascendencia de la existencia empirica. El
hombre como posible existencia esta abierto a la tras-
cendencia del pensar filosofico que la metafisica re-
presenta.®’ Este modo de comprender la reflexion filo-
sofica no se encuentra en Climacus. Probablemente, la
distancia epocal que existe entre Jaspersy Kierkegaard
expligue la diferencia de enfoque. Aun participando de
un suelo comun del pensamiento subjetivo de la exis-
tencia, Jaspers toma una direccion distinta a la de la
defensa del cristianismo. Mientras en Kierkegaard se
enfatiza la confrontacion entre el cristianismoy la racio-
nalidad a los fines de cuestionar el aburguesamiento
del protestantismo danés, en Jaspers se pretende que

5 Ibid., 304.

60 Segun Portuondo, el fenomeno de la enajenacion que des-
criben los filésofos de la sospecha (Marx, Freud, Feuerbach),
con excepcion de Kierkegaard y Nietzsche, se enmarca en
la dialéctica de lo subjetivo-objetivo, es decir, dentro de
los limites de la conciencia y sus objetivaciones. Por eso,
a diferencia de los fildsofos que denuncian la enajenacion,
Kierkegaard y Nietzsche entienden que el nihilismo no es
“una expresion mas de las formas historicas particulares
de enajenacion de la conciencia, las cuales no atentan con-
tra el fundamento ultimo del ser; sino que, por el contrario,
constituye el vaciamiento existencial de este fundamento.”
Portuondo, “De la existencia a la trascendencia: Karl Jaspers
o la metafisica de las cifras”, 81.

61 “Para Jaspers, la metafisica sélo puede asumirse en nues-
tros dias desde convicciones y certidumbres que, pudiendo
ser aceptables, no son necesariamente demostrables, sino
que constituyen en todo caso indicaciones de un horizonte
de sentido, desde el cual es posible esclarecer la problema-
ticidad de la existencia. Por eso la metafisica no es ontologia,
ni puede serlo, sino lenguaje de una posibilidad existencial.”
Portuondo, “De la existencia a la trascendencia: Karl Jaspers
o la metafisica de las cifras”, 100-101.

81

la razon articule los distintos modos del existir sin que
ello suponga una recaida en el pensamiento hegeliano
de lo absoluto. En el hegelianismo, el cristianismo es
interpretado en términos tales que el misterio es elimi-
nado. El énfasis que pone Kierkegaard en la paradoja
y la dificultad del cristianismo tiene que ver con la ne-
cesidad de recuperar el sentido mistérico del mensaje
cristiano —que se diluye en la explicacion especulativa
hegeliana- y con el intento de oponerse a la naturali-
zacion del cristianismo del hegelianismo danés. La
confrontacion con el aparato cultural del hegelianis-
mo conduce a Kierkegaard a formular sus ideas en un
terreno alternativo al de la filosofia especulativa. Esta
confrontacion, manifiesta en el estilo heterogéneo de
su produccion, en la discusion sobre el concepto de
autoria y en la comunicacion indirecta, puede conce-
birse desde la perspectiva del pensamiento contem-
poraneo como una estrategia para formular un nuevo
modo de hacer filosofia manifiesto en la filosofia de la
existencia. Kierkegaard no identifica explicitamente la
confrontacion con el proceder del pensamiento es-
peculativo con la formulacion de una nueva filosofia.
Jaspers vuelve explicito en términos filosoficos lo que
implicitamente aparece en la discusion de Kierkegaard.
En este marco, mientras Climacus se ocupa de enfa-
tizar la oposicion entre el pensamiento abstracto y el
sujeto existente, poniendo a la base de la articulacion
entre ambos al existir®?, Jaspers busca conciliar estos
polos irreductibles, otorgandole a la razén el caracter
de “articuladora”® de los modos de lo abarcador, entre
los cuales se encuentra el propio sujeto existente.

Segun Jaspers, “la verdad del espiritu es con-
viccion. Se acredita por ello, se convierte en la
confirmacion de su verdad”®*. La existencia expe-
rimenta la verdad en la fe. “Como existencia habla
el hombre tal cual es. Se vuelve a la existencia: un
absoluto se dirige a otro absoluto.”®®. Este modo de
acercarse a la verdad nos recuerda el motivo de la
paradoja de la fe que presenta Johannes de silen-
tio en Temor y temblor. El autor pseudénimo podria
estar de acuerdo con Jaspers, pues segun su punto
de vista, “la filosofia no puede ni debe dar la fe"®¢,
ya que, “la dialéctica de la fe es lo mas sutil y sin-
gular que hay”®. A la hora de tratar la relacion del
individuo con Dios, que no puede equipararse al
salto a la trascendencia que le preocupa a Jaspers,
Johannes de silentio declara:

62 “Sj el pensamiento minimiza a la imaginacioén, entonces la
imaginacion a su vez empequeriece al pensamiento y o mis-
mo ocurre con el sentimiento. Pero la tarea no es elevar uno
a expensas del otro, la tarea es equidad, contemporaneidad,
y el medio en que se reunen es el existir.” Kierkegaard, Posts-
criptum, 349.

63 Segun Jaspers, “el camino de la verdad filosoéfica se llama ra-
zon"y “latarea propiamente filosoéfica, de ahoray de siempre,
consiste en desarrollar, y por tanto saber, qué sea la razén”,
cuyo rasgo esencial “es la voluntad hacia la unidad.” Jaspers,
Filosofia de la existencia, 74-75. “Otra cosa hay, indiscutible-
mente ligada a la existencia, y que se refiere a la conexion de
todas las maneras de lo abarcador. No se trata de un nuevo
todo, sino de una constante exigencia y movimiento. No es
en si otra nueva manera de lo abarcador que se agregaria
a las demas, sino el vinculo, el nexo de todas ellas: se llama
razon.” Jaspers, Razon y existencia, 56-57.

64 Jaspers, Filosofia de la existencia, 52.

5 Ibid., 53.

66 Kierkegaard, Temory temblor, 127.

5 Ibid.,129.



82

La paradoja de la fe es pues esto: que el indi-
viduo es superior a lo general, que el individuo,
para recordar una distincion dogmatica hoy en
dia menos frecuente, determina su relacion
con lo general mediante su relacién con lo ab-
soluto, no su relacidn con lo absoluto mediante
su relacion con lo general. La paradoja se pue-
de también expresar de este modo: que es un
deber absoluto para con Dios; pues en esta re-
lacion de deber el individuo se relaciona como
individuo absolutamente con lo absoluto®®.

En relacion con la fe, sostiene Jaspers: “en la exis-
tencia esta la fe y esta la desesperacion. Frente a am-
bas, se halla el deseo de descanso eterno, donde la
desesperacion se ha hecho imposible y la fe se ha
convertido en contemplacion; esto es, cumplida pre-
sencia de la cumplida realidad”®°. Para Anti-Climacus,
el antidoto contra la desesperacion es la fe’, el des-
canso en el poder que fundamenta al si mismo, que
es el espiritu. Si bien Jaspers hace uso de las nocio-
nes de fe y desesperacion, lo hace en un sentido dife-
rente al de Johannes de silentio y al de Anti-Climacus,
dado que es la propia existencia la que neutraliza a la
desesperacion convirtiendo a la fe en contemplacion.

La definicion de lo que somos como existencia
que ofrece Jaspers replica hasta cierto punto la de-
finicion del yo, entendido como si mismo, que ofre-
ce Anti-Climacus en La enfermedad mortal cuando
identifica al si mismo con el espiritu. La existencia
es el yo que se relaciona consigo mismo y de este
modo a una trascendencia que lo funda. Segun Anti-
Climacus, “el hombre es espiritu. Mas squé es el
espiritu? El espiritu es el si mismo. Pero ;qué es el
si mismo? El si mismo es una relacion que se rela-
ciona consigo misma, o dicho de otra manera: es lo
que en la relacion hace que ésta se relacione con-
sigo misma””'. El si mismo no es una inmediata re-
lacion entre el cuerpo y el alma, sino la conciencia
de esa relacion inmediata, es decir, la capacidad de
reflexionar sobre la propia existencia. Este yo auto-
consciente tiene dos alternativas. O bien se produce
a si mismo, o bien es producido por otro. “Una tal re-
lacion que se relaciona consigo misma -es decir, un
si mismo- tiene que haberse puesto a si misma, o
haber sido puesta por otro"™.

88 Ibid., 156.

69 Jaspers, Filosofia de la existencia, 55.

0 “Se peca, pues, cuando delante de Dios y desesperadamen-
te no se quiere ser uno mismo, o cuando, también de una
manera desesperada y delante de Dios, se quiere ser uno
mismo. Pero, ;acaso no es demasiado espiritual esta defi-
nicion del pecado?” Kierkegaard, La enfermedad mortal, 108.
“La fe, en efecto, consiste en que el yo, siendo si mismo y
queriéndolo ser, se fundamenta lucido en Dios.” Ibid., 110.

" Ibid., 33. Hemos modificado la traduccion de Rivero del
término selv. En lugar de traducirlo como “yo” lo traduji-
mos como “si mismo” para dar cuenta del sentido reflexivo
implicito en selv.

2 |bid., 33. Para una interpretacion exhaustiva de este pasaje
de Anti-Climacus, véase: Liibcke, “Aver posto se stesso o es-
sere stato posto da un altro”, 73-88. Liibcke discute con las
interpretaciones exclusivamente teoldgicas que descartan
la posibilidad del ateismo (nihilismo) al leer a Anti-Climacus
en particular y a Kierkegaard en general. En este aspecto,
rescata el pasaje relativo a la disyuntiva de haberse puesto
a si mismo o haber sido puesto por otro del hombre para ha-
cer una interpretacion estético-dogmatica. Con esta lectura
busca no dar por sentado lo que se intenta demostrar, esto
es, la experiencia humana de lo divino. Esta experiencia es

Dip, P. C. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 73-86

Si bien Anti-Climacus plantea la alternativa de que
el simismo se enfrente a la nada a la hora de fundarse
a si mismo, inmediatamente retrocede para sostener
su caracter derivado. Es decir, a pesar de avizorar la
posibilidad del nihilismo, la anula inmediatamente
para describir al si mimo -en ultima instancia- en re-
laciéon con su dependencia de Dios. “Una relacion asi
derivada y puesta es el si mismo del hombre; una re-
lacion que se relaciona consigo mismay que en tanto
se relaciona consigo misma, esta relacionandose a
otro”3. Al ser derivado, el sujeto existente tiene como
tarea llegar a ser si mismo a partir de su fundamento
divino. “El si mismo es la sintesis consciente de infini-
tud y finitud, que se relaciona consigo misma, y cuya
tarea consiste en llegar a ser si misma, cosa que solo
puede verificarse relacionandose uno con Dios™™.
El yo solamente llega a ser “si mismo”, eludiendo la
desesperacion, si se relaciona con Dios. De manera
que la otredad que posibilita el pleno desarrollo del si
mismo puede ser concebida como una trascenden-
cia creadora’®. Por eso, el sentido ultimo del si mismo
depende de la fe. En el caso de Jaspers, sin embargo,
la relacion del si mismo con la trascendencia no es
comprendida a partir de la relacion con Dios, sino a
partir de la libertad que surge de la ruptura con la exis-
tencia empirica. Dios no es el telos ultimo de la mismi-
dad. El individuo como existencia empirica solamente
se convierte en si mismo por medio de un salto de la
inmanencia a la trascendencia que se produce cuan-
do se cuestiona por su posible existencia.

La distincidon de lo abarcador se basa en la se-
paracion de estos tres pasos, que ya hemos
indicado; en primer lugar, de lo abarcador en
general a la distincion de lo abarcador que
somos nosotros, y de lo abarcador que es el
ser mismo; en segundo lugar, de lo abarca-
dor que somos a la distincion de lo que so-
mos como existente, conciencia en general,
espiritu; en tercer lugar, de la inmanencia a la
trascendencia™’®.

posible, pero no necesaria. Por eso interpreta a Anti-Clima-
cus conjuntamente con el esteta A para afirmar la alternativa:
o bien la fe o bien la desesperacion. Es decir, considera el
hecho de que Anti-Climacus plantee la alternativa de que el
ser humano se haya puesto a si mismo como la expresion de
la posibilidad de que rechace la relacion con Dios. Esta lec-
tura es relevante para considerar la perspectiva de Jaspers,
ya que el autor aleman considera el pensamiento de Kierke-
gaard como un antidoto contra el nihilismo.

7 Kierkegaard, La enfermedad mortal, 33-34. Existe una discu-
sidn entre los especialistas acerca del caracter redentor o
creador del Dios descripto por Anti-Climacus. En el marco de
las lecturas teoldgicas, Liibcke distingue la interpretacion de
Evans, quien interpreta el “ser puesto por otro” en términos
de la teologia de la creacion, de la interpretacion de Ringle-
ben, quien destaca que Kierkegaard no habla nunca expre-
samente de un poner como acto creacionista. Véase Liibcke,
“Aver posto se stesso o essere stato posto da un altro”, 78.

™ Kierkegaard, La enfermedad mortal, 51.

s Rodriguez, siguiendo a Pattison, analiza la destinacion hu-
mana a la libertad en El concepto de angustia como un efecto
de la accidén creadora de Dios antes que como una conse-
cuencia de su actividad redentora. Este tema sera profun-
dizado luego en La enfermedad mortal, cuando el si mismo
se enfrente a la negacion de la libertad manifiesta en el con-
cepto de desesperacion. Véase Rodriguez, “Determinado en
direccion a la libertad: Un andlisis del capitulo cuarto de E/
concepto de la angustia de S. Kierkegaard”, 73.

76 Jaspers, Filosofia de la existencia, 31, traduccion ligeramente
modificada.



Dip, P. C. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 73-86

La funcion integradora que le otorga Anti-
Climacus al espiritu como fundamento del caracter
psicofisico del ser humano (la sintesis de cuerpo y
alma) cuando describe en qué consiste devenir si
mismo, es reemplazada por Jaspers por el tratamien-
to de “lo omniabarcante”. Mientras el si mismo se re-
laciona consigo mismo gracias al espiritu, que impli-
ca la relacion con otro, que Anti-Climacus identifica
con Dios, la comprension cabal de lo omniabarcante
implica los tres pasos considerados por Jaspers, de
lo general u objetivo a la propia existencia del si mis-
mo, y de esta existencia inmanente a la trascenden-
cia’’. La otredad que posibilita la consolidacion de la
propia existencia es en el caso de Jaspers la cifrada
aprehension de la trascendencia’®. También para
Jaspers el sujeto existente no “es” sino que devie-
ne y depende de otro, en su caso, la trascendencia,
que no es presentada como origen de la fe sino del
filosofar. “Pero dentro de este género de decisiones,
la que mas profundamente opera es la de si negaré
el salto que lleva desde la totalidad de la inmanencia
a la trascendencia, o si haré de la ejecucion de este
salto el punto de partida del filosofar””®.

En El concepto de angustia Haufniensis discute el
malentendido entre el modo de comprender el pe-
cado por parte de la logica y la ética. El pecado no
puede ocupar ningun lugar en la légica porque impli-
ca un salto, es movimiento®°, y, por lo tanto, no puede
ser explicado en términos “inmanentes”. El salto cua-
litativo es utilizado por Haufniensis para describir la
transicion de la inocencia a la culpa. Esta tiene lugar
porgue el hombre, a diferencia del animal, es espiritu.
Este, sofiando, proyecta su propia realidad, que es la
nada. La angustia aparece como “la realidad de la li-
bertad en tanto que posibilidad ante la posibilidad”®'.
La posibilidad del espiritu humano, todavia no deter-
minado como tal, porque en la inocencia el espiritu,

7 Segun Granito, “Debemos subrayar que, mientras que el
‘Otro’ en La enfermedad mortal es el Dios de la revelacion
cristiana, Jaspers distingue entre la ‘trascendencia’, que
puede ser captada por la fe filosofica, y sus fijaciones dog-
maticas en la religion, que causan las distorsiones de la
religion real.” Granito, “A Great Awakener: The Relevance of
Seren Kierkegaard in Karl Jaspers’ Aneignung und Polemik”,
254. , traduccidn propia.

8 A diferencia del planteo de Anti-Climacus, la alteridad con
la que se relaciona el si mismo en el caso de Jaspers no se
identifica con Dios. Segun Portuondo, “la idea de ‘Dios’ en
Jaspers se encuentra sustancialmente influida por la meta-
fisica de Plotino, y lo mismo que en ésta, también para Jas-
pers la trascendencia, siendo recondita, se hace presente en
la ‘existencia’ y en el mundo, al margen de las formulaciones
de la tradicion religiosa y de las estructuras del entendimien-
to.” Portuondo, “De la existencia a la trascendencia: Karl Jas-
pers o la metafisica de las cifras”, 100. Si esto es asi, hace
falta especificar que la concepcion de la trascendencia de
Jaspers no puede ser reducida a la nocién de divinidad.

7 Ibid., 36. “El punto de partida del filosofar es, entonces, e/
ser que se pregunta por el sery, por consiguiente, pregun-
ta trascendiendo todo conocimiento de objetividades. Para
Jaspers, ‘el verdadero trascender es rebasar lo objetivo para
entrar en lo no objetivo’. Por eso, el unico ‘suelo comun’ de
todo pensamiento del ser, es la existencia del que lo piensa.”
Portuondo, “De la existencia a la trascendencia: Karl Jaspers
o la metafisica de las cifras”,91.

80 “En la logica se utiliza lo negativo como el poder de incita-
cion que pone todo en movimiento.” Kierkegaard, El con-
cepto de angustia, 133. “...El concepto de movimiento es él
mismo una trascendencia que no puede tener sitio en la
l6gica.” Ibid., 134.

8 Ibid., 159.

83

aunque presente, “esta como sofiando” frente a la
posibilidad de la libertad, es a lo que hace referencia
aqui Haufniensis con esta criptica formula. El espiritu
proyecta sofiando su propia realidad (libertad), pero
todavia esa realidad es nada. Pues, para convertir-
se en algo debe darse el salto que la inocencia no
ha realizado. “La realidad del espiritu esta siempre
mostrandose como una figura que tienta su posibili-
dad, pero desaparece tan pronto como intenta apre-
sarla, y es una nada que solo puede angustiar”®2,

Para Jaspers, la posibilidad se presenta por me-
dio del salto. “Es el salto de lo abarcador que so-
mos como existente, como conciencia, como espi-
ritu, a lo abarcador que podemos ser o realmente
somos como existencia”®. Y lo que podemos ser
hace ineludible referencia a la libertad: “este sal-
to decide acerca de mi libertad. Pues la libertad
sOlo existe con la trascendencia y por medio de la
trascendencia”®*. De este modo, Jaspers recupera
latrascendenciay el salto en un contexto teérico no
signado por la dogmatica®. Aun cuando la nocion
de pecado de Haufniensis, como una trascenden-
cia que rompe con la inmanencia de la naturaleza,
sea analoga a la trascendencia que conceptualiza
Jaspers como horizonte de comprensibilidad del
existente, este horizonte no tiene como destino la
fe, sino el pensar.

Pues la libertad de la existencia se da sélo
como identidad con el surgimiento origina-
rio en el que encalla el pensar. Esta liber-
tad desaparece en el momento en que yo,
anulando el salto, resbalo de nuevo, al otro
lado, en la inmanencia: aproximadamente,
en los ilusorios pensamientos de un proce-
so total necesario y cognoscible (del mun-
do, de lo existente, del espiritu) ante el que
abandono mi libertad®®.

82 |bid., 159.

8 Jaspers, Filosofia de la existencia, 37.

84 Ibid., 37.

8 El contrapunto entre las ideas de Kierkegaard y Jaspers
cumple una estricta funcidn ejemplificadora. Esto es,
muestra lo que Wittgenstein denominaria “parecido de fa-
milia”, pero no una intima comunioén. Jaspers hace uso de
las ideas de Kierkegaard para sus propios fines y no hay ni
podria haber una correspondencia absoluta entre sus pers-
pectivas de andlisis producidas en dos épocas distintas de
la historia del pensamiento europeo. No obstante, Jaspers
plantea una lectura secularizada de los problemas kierke-
gaardianos que nos parece legitima. En esta perspectiva
secular la filosofia ocupa una centralidad mas evidente
que en las formulaciones del danés y los temas de caracter
dogmatico como la constitucion del si mismo, la fe y la re-
lacion con Dios, son resignificados desde un punto de vista
metafisico. La relacion del si mismo con una trascendencia
a la que se puede acceder de manera indirecta y cifrada
no implica un salto de fe sino una suerte de fe racional. La
trascendencia no hace referencia a una realidad en si -que
puede ser objeto de conocimiento-, sino a la presencia de
un absoluto que solamente aparece cuando el existente
empirico se pregunta por su propio sery trasciende de este
modo la inmanencia de su existencia empirica. Segun Por-
tuondo, “en el desamparo de la existencia empirica hay un
impulso ascendente del ser en mi, pues la auténtica funcion
del limite consiste en sefalar a la trascendencia, sin dejar
de ser inmanente.” Portuondo, “De la existencia a la tras-
cendencia: Karl Jaspers o la metafisica de las cifras”, 98.

86 Jaspers, Filosofia de la existencia, 37.



84

La definicion del hombre como “posible existen-
cia” enfatiza una de las nociones claves del pen-
samiento de Kierkegaard, a saber: la posibilidad,
en la que se funda la libertad humana para decidir
y que enfrenta al ser humano a la angustia. Cuando
Haufniensis explica el pasaje de lainocencia ala cul-
pa, enfatiza que la prohibicion de comer del arbol del
bien y del mal angustia al hombre porque “la prohi-
bicién despierta en él la posibilidad de la libertad”®”.
Dado que Jaspers se desentiende de la cuestion
del cristianismo en su recepcion de las ideas de
Kierkegaard, no encuentra dificultad alguna en pen-
sar al sujeto existente introducido por Climacus en
Postscriptum conjuntamente con la definicion del si
mismo como espiritu avanzada por Anti-Climacus
en La enfermedad mortal y la idea de libertad como
posibilidad que Haufniensis desarrolla en El concep-
to de angustia. El marco conceptual de la hocion de
existencia de Jaspers lo ofrece Climacus a partir del
énfasis en el sujeto existente, no dado ni acabado,
sino deviniente, cuyo telos ultimo lo aporta Anti-
Climacus y Jaspers retoma a partir de la apertura
a la trascendencia en su metafisica. Sin embargo,
en la apropiacion que hace Jaspers de las ideas de
Kierkegaard, hace uso de nociones y distinciones
que provienen del autor danés en un sentido dife-
rente. La dialéctica de Dios y el pecado, que condi-
ciona el uso de los términos existenciales utilizados
por Kierkegaard, cuya connotacién es dogmatica, no
aparece en la filosofia de la existencia de Jaspers. La
apropiacion de Jaspers supone la secularizacion de
los problemas tratados por el pensador danés en la
pluma de sus diversos pseuddnimos, que se refieren
al simismo, alarelacion de lainmanencia con la tras-
cendencia, a la contraposicion entre el pensamiento
subjetivo y el pensamiento objetivo, a la posibilidad
de la libertad y al salto de la fe. En este contexto, la
nocién de “lo omniabarcante”, que pretende diluir
la distincion sujeto-objeto a los fines de trascender
el dualismo ilustrado -en una direccion diferente al
modo hegeliano de superar este dualismo- implica
que la nocidon de si mismo abierto a la trascenden-
cia que presenta Jaspers no puede homologarse al
si mismo que describe Anti-Climacus en La enfer-
medad mortal. En esta obra, el si mismo es pensado
en el marco de la filosofia de la conciencia. El grado
de desarrollo del si mismo es directamente propor-
cional al grado de conciencia que éste alcance®. El
mayor grado de conciencia que puede alcanzar el si
mismo depende de estar “delante de Dios” (for Gud),
que es lo que transforma el fendmeno de la deses-
peracion en pecado. En Jaspers, sin embargo, el si
mismo se constituye como tal a partir de la supera-
cion de las condiciones facticas del existente em-
pirico, que se abre a la trascendencia a través de la

8 Kierkegaard, El concepto de angustia, 162. Continua Hauf-
niensis: “Aquello que pasaba delante de la inocencia como
la nada de la angustia ha llegado a estar ahora dentro de él
mismoy es, una vez mas, una nada, la angustiosa posibilidad
de poder.” Ibid., 162.

8  “En general, la conciencia, es decir, la autoconciencia, siem-
pre es lo decisivo con relacion al si mismo. Cuanta mas con-
ciencia, mas si mismo; cuanta mas conciencia mas voluntad;
cuanta mas voluntad, mas si mismo. Un hombre que no tiene
voluntad no es un si mismo; pero cuanto mayor sea su vo-
luntad, tanto mayor sera también la conciencia de si mismo.”
Kierkegaard, La enfermedad mortal, 50.

Dip, P. C. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 73-86

comprension de su relacion con la libertad, que no
puede ser definida en términos de la filosofia de la
conciencia. La existencia supone la resoluciéon y la
decision del simismo, no de la conciencia en general
0 conciencia absoluta. En E/ concepto de angustia,
Haufniensis plantea la relacion de lainmanencia con
la trascendencia para hacer referencia al pecado. El
mal no puede concebirse desde el punto de vista de
lainmanencia, sino que es concebido como trascen-
dente. El mal no es inmanente a la naturaleza huma-
na, pues si asi lo fuera la ética no tendria sentido, ya
que el pecado seria parte del desarrollo natural del
ser humano. El pecado es una trascendencia porque
trasciende la naturaleza en direccion al espiritu. La
relacion entre la inmanencia y la trascendencia en
Jaspers no esta determinada por el problema del
mal. El sentido de la misma no es ético sino metafisi-
co. En Postscriptum, Johannes Climacus contrapone
el pensamiento subjetivo al pensamiento objetivo en
el marco de un dualismo que Jaspers busca supe-
rar. Climacus tiende a identificar la metafisica con el
pensamiento abstracto, al que le contrapone el pen-
samiento subjetivo. Tanto para Climacus como para
Jaspers la existencia rebasa el pensamiento. Sin
embargo, Climacus rechaza la metafisica, a la que
identifica con el pensamiento abstracto, mientras
que Jaspers propone una filosofia de la existencia
que tiende a la metafisica como referencia ultima o
fundamento. Por ultimo, mientras la relacion absolu-
ta con lo absoluto planteada por Johannes de silen-
tio en Temor y temblor es posible debido al salto de
la fe, para Jaspers el unico salto que tiene sentido es
el de la fe filosdfica.

5. Conclusion

La cuarta pregunta kantiana, ¢qué es el hombre? -en
la que Presas no se detiene- introduce el polo exis-
tencial, en cuyo marco el hombre es definido como
“posible existencia” y, de alguna manera, justifica el
alejamiento de Jaspers de la filosofia kantiana. Si el
acercamiento a Kierkegaard representa finalmen-
te una actualizacion de la filosofia de Kant, como
Presas sostiene en su tesis doctoral, es una cues-
tion controversial. Siguiendo las actuales lecturas de
la filosofia de Kant, que enfatizan tanto aspectos no
formalistas como incluso existenciales de la misma,
la respuesta a este asunto podria ser afirmativa. Asi,
si Jaspers actualizara exitosamente a Kant a partir
de Kierkegaard, estaria no solamente presentando
lecturas innovadoras en su propia época, como fue
tomar el tema de la funcion de las ideas kantianas,
cuando los analisis del momento se concentraban
en la deduccion trascendental y de las categorias,
sino ademas anticipandose a las lecturas contempo-
raneas sobre la ética kantiana, que intentan iluminar
los aspectos ético y politico de la filosofia de Kant.
Independientemente de la discusion sobre la actua-
lizacion del pensamiento de Kant, al definir al hombre
como “posible existencia”, los rasgos kierkegaardia-
nos del pensamiento de Jaspers se vuelven eviden-
tes, particularmente la nocion de existencia y la no-
cion de si mismo abierto a la trascendencia. Estas
nociones son tratadas por Jaspers en el contexto de
un dialogo implicito entre Postscriptum, donde se
distingue el pensamiento subjetivo del pensamiento
objetivo, y La enfermedad mortal, donde se define al



Dip, P. C. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 73-86

hombre como espiritu, un si mismo que al relacio-
narse consigo mismo se relaciona con otro. Mientras
en el caso de Kierkegaard el otro tiende a identificar-
se con Dios, la trascendencia cifrada de Jaspers no
remite a esta identificacion.

Por otra parte, la diferencia entre el pensamien-
to abstracto y el sujeto existente podria entender-
se como la condicion de posibilidad de la discu-
sion acerca de la existencia en el pensamiento de
Jaspers, independientemente del marco conceptual
ofrecido por el trascendentalismo kantiano. Aun si
Jaspers, como cree Presas, diera cuenta de “lo om-
niabarcante” a partir del método de enunciacion in-
directa que Kant emplea sin formular como tal, no
puede obviarse que ya en Psicologia de las visiones
del mundo, Sécrates, Kierkegaard y Nietzsche son
descriptos como profetas de la comunicacion indi-
rectay que Kierkegaard trabaja esta cuestion expre-
samente en su obra. El limite del pensamiento obje-
tivo y la necesidad de que el individuo se aclare a si
mismo en la existencia apelando a la libertad que le
permite estar abierto a la trascendencia, de la que
no se puede dar cuenta mas que de un modo cifra-
do, son topicos de los que se ocupa la filosofia de la
existencia de Jaspers a partir de la apropiacion de
la pregunta de Kierkegaard por el significado de la
existencia, cuya respuesta conduce al danés a la for-
mulacion del método de la comunicacion indirecta.
La filosofia, a diferencia de la ciencia, se plantea este
problema, siempre nuevo en cada momento histo-
rico a partir del “mas hondo problema del filosofar”.
Ello hace posible pensar filoséficamente la obra
de Kierkegaard, concentrandose particularmente
en su método, aun cuando, por razones historicas,
el contenido de la verdad varie. Si a Kierkegaard le
preocupaba poner en evidencia el modo en que el
cristianismo se habia desvirtuado en la cristiandad,
a Jaspers le importa sefalar la cuestion de la técnica
y defender la autonomia del pensar filosoéfico frente
al auge cientifico. La situacion espiritual de nuestro
tiempo es iluminada a partir del diagndstico realiza-
do por un pensador obsesionado por el problema del
pecado. El anclaje dogmatico de la discusion sobre
la existencia no debe impedirnos observar lo esen-
cial del planteo de Kierkegaard: hay una sola cosa en
si, y ésta es la existencia. Mientras los estadios de
la existencia evidencian aspectos de la comprension
del si mismo que no conducen a un sistema cerrado,
lo omniabarcante de Jaspers busca también articu-
lar distintos niveles de discusion de la realidad cuyo
sentido ultimo no es concluyente.

La operacion que realiza Jaspers al otorgarle a la
razon la funcion de articulacion de todos los modos
de lo omniabarcante e identificar la filosofia con esta
funcion racional implica una suerte de toma de “con-
ciencia” del sentido de la filosofia de la existencia
presente implicitamente en Postscriptum. El discur-
so de Climacus se contrapone al sistema hegeliano,
rechaza la idea de la posibilidad del conocimiento
absoluto y enfatiza la existencia particular; es decir,
confronta al sujeto existente con el pensamiento es-
peculativo teniendo en cuenta las consecuencias de
la filosofia hegeliana en el borramiento de la particu-
laridad del individuo existente. El énfasis del sujeto
existente tiene como objetivo sefalar la inconsisten-
cia del pensamiento especulativo para dar cuenta
de la existencia, pero no toma plena conciencia de

85

que su proceder supone la introduccién de un nuevo
modo de filosofar. Lo que hace Jaspers al realizar su
diagnostico epocal y analizar los resultados del filo-
sofar después de Kierkegaard y Nietzsche es poner
en evidencia la necesidad “positiva” de un nuevo fi-
losofar, ya que estos pensadores recorren un camino
“negativo”, que implica un rechazo de la actual situa-
cion de la filosofia. El quehacer del propio Jaspers
consistiria en ofrecer la imagen “positiva” del cami-
no negativo recorrido por Kierkegaard y Nietzsche,
cuya consecuencia en relacion con el discurso de
Climacus radica en volver explicito el significado fi-
losofico de su propio proceder. Por ultimo, si bien
Jaspers utiliza la figura del “salto” que Kierkegaard le
ofrece, en la interpretacion secularizada del pensa-
dor aleman, éste oficia como punto de partida de la
filosofiay no de la fe. Bajo la lupa de Jaspers, los mo-
tivos de Kierkegaard son recuperados a partir de la
busqueda de respuesta a la emergencia del nihilis-
mo que Anti-Climacus solamente concibe como po-
sibilidad sin detenerse a desarrollarla efectivamente
como alternativa real. En este sentido, la filosofia de
la existencia de Jaspers podria concebirse como el
efectivo desarrollo del problema del nihilismo que
vislumbra Anti-Climacus al presentar la posibilidad
de que el ser humano se haya puesto a si mismo.
Siguiendo las huellas de Kierkegaard, aunque an-
dando por su propio camino, Jaspers busca esbozar
un “nuevo pensar” capaz de enfrentar el nihilismo
europeo iniciando la “filosofia de la existencia” en la
Alemania de la década del 30, convulsionada por el
ascenso del nazismo al poder.

6. Referencias

Brock, Eike. “Vivir con el sufrimiento. Jaspers,
Kierkegaard y Nietzsche como artistas del
sufrimiento”. Estudios Nietzsche, 22 (2022): 13-
33.

Clark, Mark W. “A Prophet without Honour: Karl
Jaspers in Germany, 1945-48". Journal of
Contemporary History, Vol. 37, No. 2 (2002): 197-
222

Corzo Sinovas, José Maria. “El concepto
“Umgreifende” en Jaspers, como fundamento
de una Ciencia y Filosofia juridicas”. Anuario de
la Facultad de Derecho, num. 1(1982): 32-41.

Czako, Istvan. “Karl Jaspers: A Great Awakener’s Way
to Philosophy of Existence”. Kierkegaard and
Existentialism, Kierkegaard Research, Sources
and Resources, Volume 9, edited by Jon Stewart.
London and New York: Routledge: 2016.

Granito, Alessandra, “A Great Awakener:
Relevance of Seren Kierkegaard in Karl

Jaspers’ Aneignung und Polemik”, in Kierkegaard
Studies Yearbook, Berlin/Boston: Walter de
Gruyter, 2015, pp. 249-267.

Hanna, Robert. The Rational Human Condition.
Kantian Ethics and Human Existence - A Study in
Moral Philosophy. Nueva York: Nova, 2018.

Heidegger, Martin. Jaspers, Karl. Correspondencia
(1920-1963). Madrid: Sintesis, 1990.

Jaspers, Karl. Vernunft und Existenz. Groningen:
Batavia, 1935.

Jaspers, Karl. Razon y existencia. Cinco lecciones.
Traducido por Haraldo Kahnemann. Buenos
Aires: Editorial Nova, 1959.

The


https://www.degruyter.com/journal/key/kier/html
https://www.degruyter.com/journal/key/kier/html

86

Jaspers, Karl. “Philosophical Autobiography”.
Schilpp, Paul Arthur (editor), The Philosophy
of Karl Jaspers. New York: Tudor Publishing
Company, 1957.

Jaspers, Karl. Philosophie. Berlin: Springer, 1932.

Jaspers, Karl. Allgemeine Psychopathologie. Berlin:
Springer-Verlag, 1946.

Jaspers, Karl. Filosofia. Traducido por De Fernando
Vela. Madrid: Revista de Occidente, 1958.

Jaspers, Karl. Die geistige Situation der Zeit. Berlin:
Walter de Gruyter & Co., 1971.

Jaspers, Karl. Psicopatologia general. Traducido por
Roberto O. Saubidet y Diego A. Santillan. Buenos
Aires: Editorial Beta, 1977.

Jaspers, Karl. Ambiente espiritual de nuestro tiempo.
Traducido por Ramoén de la Serna. Barcelona-
Buenos Aires: Editorial Labor, 1933.

Jaspers, Karl. Filosofia de la existencia. Traducido
por Luis Rodriguez Aranda. Barcelona: editorial
Planeta, 1985.

Jaspers, Karl. Existenzphilosophie: Drei Vorlesungen.
Berlin: de Gruyter, 1938.

Jaspers, Karl. Psychologie der Weltanschauungen.
Berlin: Springer-Verlag, 1960.

Jaspers, Karl. Psicologia de las concepciones del
mundo. Traducido por Mariano Marin Casero.
Madrid: Gredos, 1967.

Jaspers, Karl. “Philosophical Autobiography”. In
Schilpp, Paul Arthur (editor), The Philosophy
of Karl Jaspers. New York: Tudor Publishing
Company, 1957.

Kierkegaard, Soren. Soren Kierkegaards
Skrifter.  Copenhague: Seren  Kierkegaard
Forskningscenterety G E C Gads Forlag, 1997-2012.

Kierkegaard, Sgren. La enfermedad mortal. Traducido
por Demetrio G. Rivero. Madrid: Trotta, 2008.

Kierkegaard, Seren. Postscriptum no cientifico y
definitivo a Migajas Filosoficas. Traducido por
Nassim Bravo Jordan. México, D.F.: Universidad
Iberoamericana, 2008.

Kierkegaard, Seren. Escritos de Saeren Kierkegaard,
Volumen 4/2, El concepto de angustia. Traducido
por Dario Gonzalez y Oscar Parcero. Madrid:
Trotta, 2016.

Dip, P. C. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 73-86

Kierkegaard, Seren. Escritos de Seren Kierkegaard,
Volumen 4/1, Temory Temblor. Traducido por Dario
Gonzalez y Oscar Parcero. Madrid: Trotta, 2019.

Liibcke, Paul. “Aver posto se stesso o essere stato
posto da un altro”. En Seren Kierkegaard:
I'essere umano come rapport, E. Rocca editore
(Brescia, 2008).

Moore, lan Alexander and Barbara Wahl. “Jean Wahl
and Karl Jaspers on Descartes and Kierkegaard.
An Epistolary Exchange”. Journal of French
and Francophone Philosophy | Revue de la
philosophie francaise et de langue francaise.
Volumen XXIX, Num 1-2 (2021).

Portuondo, Gladys. “De la existencia a la
trascendencia: Karl Jaspers o la metafisica de
las cifras”. Logoi. Revista de Filosofia. Numero
10, (2006): 75-102.

Presas, Mario. Situacion de Ia filosofia de Karl Jaspers,
con especial consideracion de su base kantiana.
Buenos Aires: Depalma, 1978.

Presas, Mario. “De las “ideas” a las “cifras” en la
filosofia de Jaspers”. Dianoia. Volumen 21, num.
21(1975): 12-30.

Quiroga, Noelia Eva. “El concepto de amor y lo
politico en la ética politica kantiana”. Anales del
seminario de historia de la filosofia. Volumen 41,
numero 2, (2024): 317-326.

Rodriguez, Pablo Uriel. “Determinado en
direccion a la libertad: Un analisis del
capitulo cuarto de E/ concepto de la angustia
de S. Kierkegaard”. Open Insight. Volumen
XIl, N° 29, (2022): 47-75.

Sajda, Peter. “Jaspers’ diagnosis of the spiritual
condition of the age as a continuation of
Kierkegaard’s critique of the present age”. In
Encounters with Nineteenth-Century Continental
Philosophy, edited by Jon Stewart and Patricia
Dip (Brill, 2024).

Salamun, Kurt. Karl Jaspers. Traducido por Marciano
Villanueva. Barcelona: Herder, 1987.

Schulz, Heiko. “A modest head start: The German
reception of Kierkegaard”. En Kierkegaard’s
International Reception, Tome I. Northern
and Western Europe, Edited by Jon Stewart.
(Routledge, 2009).


https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=1518
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=1518



