
137An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 137-149

La crítica materialista de Horkheimer a Heidegger

https://dx.doi.org/10.5209/ashf.101104� Recibido: 21/02/2025 • Aceptado: 18/07/2025

Resumen: Este trabajo pretende reconstruir la crítica, filosóficamente consistente y fundada, a la analítica 
existencial de Martin Heidegger que puede encontrarse en la temprana teoría crítica de Max Horkheimer. 
Con vistas a ello, se expondrá, en primer lugar, la teoría materialista de la sociedad en sus contornos 
fundamentales y se valorará esta como respuesta al idealismo filosófico, entre cuyas expresiones más 
notables estaría la analítica heideggeriana. Tras ello, se seguirá esta confrontación atendiendo a la disparidad 
de posiciones en torno a tres aspectos fundamentales: la distancia entre sociedad y existencia como objeto 
de estudio, las distintas comprensiones de la historia como problema teórico y la función de la razón en los 
esfuerzos por superar la crisis de la filosofía.
Palabras clave: Horkheimer; Heidegger; teoría crítica; analítica existencial; materialismo.

ENG Horkheimer’s Materialist Critique of Heidegger
Abstract : This paper aims to reconstruct Max Horkheimer’s philosophical critique to Martin Heidegger 
existential analytic, that can be found in his early critical theory. With this in mind, the materialist theory of 
society will first of all be described in its fundamental contours and assessed as a response to philosophical 
idealism, the most notable expressions of which includes Heideggerian analytic. After that, Horkheimer’s 
critique of Heidegger will be followed addressing the differences in three fundamental aspects: the distance 
between society and existence as an object of study, the different understandings of history as a theoretical 
problem and the role of reason in the efforts to overcome the crisis of philosophy.
Keywords: Horkheimer; Heidegger; Critical Theory; Existential Analytic; Materialism.

Sumario: 1. Introducción, 2. La teoría crítica como crítica materialista del idealismo filosófico, 3. Teoría de la 
sociedad frente a analítica existencial: materialismo contra ontología, 4. A propósito de la historia: materialismo 
contra psicologismo, 5. El conflicto con la razón: materialismo contra irracionalismo, 6. Conclusiones.

Cómo citar: Portillo Palma, F. (2026). La crítica materialista de Horkheimer a Heidegger. Anales del Seminario 
de Historia de la Filosofía, 43 (1), 137-149.

Este trabajo se ha realizado en el marco del contrato predoctoral (PIF) del autor con la Universidad de Sevilla, cuya 
fuente de financiación es el VI Plan Propio de Investigación y Transferencia de la Universidad de Sevilla (VIPPITUS).

Anales del Seminario de Historia de la Filosofía
e-ISSN 0211-2337

E ST U D I OS

Fabián Portillo Palma
Universidad de Sevilla (España)   

1. Introducción
Martin Heidegger y Max Horkheimer son dos figu-
ras muy relevantes en el panorama filosófico alemán 
del siglo XX. Como tales, sus siluetas son alargadas, 
pues ellos determinan posiciones del campo filosó-
fico ciertamente decisivas en el devenir posterior del 
mismo. Sus caminos, no obstante, trazan recorridos 
diametralmente opuestos: de «rey secreto del reino 
del pensamiento»1 a «empresario en el asunto de 

1	 Hannah Arendt y Martin Heidegger, Correspondencia 1925-
1975, trad. Adan Kovacsis (Barcelona, Herder, 2000), 172.

la teoría crítica»2, de Führer en el contexto univer-
sitario nacionalsocialista3 a director de un pequeño 

2	 Rolf Wiggershaus, Max Horkheimer. Unternehmer in Sa-
chen »Kritische Theorie« (Frankfurt am Main: Fischer Ver-
lag, 2013).

3	 Con esto se pretende incidir en la posición de rector que 
ocupó Heidegger en Freiburg durante un año (1933-1934), 
periodo durante el cual se empleó con bastante celo en 
introducir el Führerprinzip en el contexto universitario. Este 
no es el lugar para profundizar en este episodio. No obstan-
te, puede verse con respecto a esto: Rüdiger Safranski, Ein 
Meister aus Deutschland: Heidegger und seine Zeit (Mün-
chen/Wien: Carl Hans Verlag, 1994), 303.

https://dx.doi.org/10.5209/ashf.98661
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:fportillo%40us.es?subject=
https://orcid.org/0000-0002-2555-7142


138 Portillo Palma, F. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 137-149

Instituto de investigación, compuesto principalmen-
te por inmigrantes alemanes, en el Occidente nor-
teamericano4. Para los observadores neutrales pue-
de no sorprender la ausencia de discusión abierta 
entre ellos dadas las disonantes trayectorias, pero si 
se observa con atención no solamente hay un silen-
cio parcial entre ambos, sino que brillan también por 
su ausencia trabajos eruditos que presenten y arti-
culen las distintas posiciones sostenidas por ellos5, 
reconstruyendo de este modo dos de las salidas his-
tóricas y sistemáticas a la crisis de la filosofía propia 
de la Europa de entreguerras6.

El presente trabajo pretende contribuir preci-
samente a enfrentar este vacío, que, además, es 
especialmente significativo en el contexto hispa-
nohablante7. El objeto de este trabajo es, por tanto, 
el de reconstruir, en contraposición crítica respec-
to de las posiciones de Heidegger, la propuesta 
teórica con la que Horkheimer como director del 
Institut für Sozialforschung pretende enfrentar 
la crisis de la práctica filosófica. La solución, por 

4	 Sobre las peripecias del Institut für Sozialforschung en suelo 
estadounidense informan con detalle Martin Jay, 1973, The 
Dialectical Imagination. A History of the Frankfurt School and 
the Institute for Social Research. 1923-1950 (Berkeley/Los 
Angeles: University of California Press, 1973); Rolf Wiggers-
haus, “In der Neuen Welt I: Fast ein empirisch forschendes 
Institut einzelwissenschaftlich qualifizierter marxistischer 
Gesellschaftstheoretiker” y “In der Neuen Welt II: Produktiver 
Zerfall”, en Die Frankfurter Schule. Geschichte. Theoretische 
Entwicklung. Politische Bedeutung (München: Deutscher 
Taschenbuch Verlag, 1988), 171-423; y Thomas Weathland, 
The Frankfurt School in the Exile (Minnesota: University of 
Minnesota Press, 2009).

5	 Mörchen caracterizó la relación de Adorno y Heidegger a tra-
vés del modelo de la Kommunikationsverweigerung, es decir 
de la imposibilidad de la comunicación – no solo directa, sino 
también indirecta – a falta de un espacio comunicativo genui-
no. Hermann Mörchen, Adorno und Heidegger, Untersuchung 
einer Kommunikationsverweigerung (Stuttgart: Klett-Cotta 
Verlag, 1981). Este mismo hecho parece confirmarse también 
en el caso de Horkheimer, quien en correspondencia con el 
propio Mörchen hace hincapié en las dificultades de una co-
municación entre ambas posiciones. Véase: Max Horkhei-
mer, Gesammelte Schriften Band 18: Briefwechsel 1949-1973 
(Frankfurt am Main: Fischer Verlag, 1996), 794-795.

6	 “Sostengo que las enseñanzas de Heidegger acerca de la 
existencia histórica humana desempeñaron un papel signifi-
cativo en el origen de las posiciones tempranas de Marcuse, 
Adorno y Horkheimer, pero […] como un desafío de primer 
orden más que como una influencia positiva. A diferencia de 
los marxistas ortodoxos o incluso de los pioneros del mar-
xismo occidental, los teóricos críticos no agruparon a Heide-
gger simplemente con los irracionalistas vulgares, sino que 
vieron en Ser y tiempo un esfuerzo serio, si bien mal orienta-
do, por recuperar a la filosofía de la distante epistemología 
para reflexionar acerca de las condiciones de vida ambiguas 
en la modernidad tecnológica”. Mikko Immanen, Toward a 
Concrete Philosophy. Heidegger and the Emergence of the 
Frankfurt School (Ithaca/New York: Cornell University Press, 
2020), 7-8. Aquí nos suscribimos a la hipótesis presentada 
anteriormente, y que es desarrollada por Immanen en su 
decisivo estudio para la reconstrucción de un diálogo crítico 
entre la filosofía heideggeriana y la teoría crítica.

7	 Immanen se hace eco de las escasas aportaciones en len-
gua inglesa y alemana a la cuestión de la posible comuni-
cación entre Horkheimer y Heidegger. Véase: Immanen, 
Toward a Concrete Philosophy, 205-209. Si en inglés desta-
ca la presencia, casi única, de Lambert Zuidervaart, “Truth 
matters: Heidegger and Horkheimer in Dialectical Disclosu-
re”, en Telos, 145 (2008) 131-160, en castellano no podemos 
más que constatar la ausencia total de estudios que aborden 
exclusivamente la relación entre estas dos figuras. Por eso, 
consideramos que el presente trabajo puede contribuir posi-
tivamente en este sentido.

adelantar escuetamente la respuesta, reside en la 
definición del contenido, método y expresión, de la 
nueva teoría materialista de la sociedad promovi-
da por el nuevo director del IfS en los años 30. Así, 
frente a la analítica existencial y a sus derivaciones 
trascendentales-metafísicas de los años siguien-
tes, se erige una propuesta teórica que tiene otra 
visión de la práctica filosófica, otro objeto radical 
de estudio y otra forma de comprender el vínculo 
entre teoría y praxis.

A fin de mostrar esto, esta contribución se arti-
culará en dos grandes apartados. En primer lugar, 
me ocuparé de definir en sus contornos, pero tam-
bién en su núcleo, la forma que esa nueva teoría 
materialista de la sociedad adquiere en la produc-
ción teórica de Horkheimer, para mostrar a con-
tinuación cómo esta dista mucho de la práctica, 
fundamentalmente filosófica, representada por la 
analítica existencial. En segundo lugar, analizaré la 
manera tan particular en que la teoría materialista 
de la sociedad aborda tres cuestiones, en efecto, 
fundamentales: a) la cuestión de su objeto, desta-
cándose una distancia entre teoría social y onto-
logía, o si se quiere, entre sociedad y existencia; 
b) la cuestión de la historicidad de sus conceptos, 
revelándose una confrontación en torno al carác-
ter material o psíquico de dicho carácter; y c) la 
cuestión acerca de la función de la razón para la 
práctica teórica, sea filosófica o social, quedando 
aquí patente la distinta tonalidad de la crítica a las 
formas dominantes de la razón.

En este punto, se requieren, así mismo, algunas 
aclaraciones formales y de contenido, pues ni se pre-
tende revisar en su totalidad la obra de Horkheimer 
y Heidegger, ni tampoco se aspira a una exposición 
comparativa completa. La teoría materialista será 
observada, fundamentalmente, en los distintos tra-
bajos elaborados y publicados por Horkheimer du-
rante la primera mitad de la década de 1930. Así 
pues, este trabajo se ocupará de la temprana teoría 
crítica de Horkheimer tal y como aparece en sus pri-
meras formulaciones, prescindiendo, de este modo, 
de otros textos, ciertamente fundamentales, como 
son “Teoría tradicional y teoría crítica” o Dialéctica 
de la Ilustración8. Un procedimiento similar afectará 

8	 Aunque no existe unanimidad, ni en la temporización ni en el 
contenido y sus formas, debe hablarse sin ningún lugar a du-
das de una forma temprana de la teoría crítica en oposición 
a su forma clásica. Esta última tiene en Dialéctica de la Ilus-
tración su primera expresión acabada, mientras que la teoría 
crítica temprana encuentra en Teoría tradicional y teoría críti-
ca, pero incluso antes en trabajos como Materialismo y me-
tafísica y Materialismo y moral su forma genuina. Sin poder 
detenernos en esta distinción en exceso puede delimitarse 
esta cesura atendiendo a los siguientes factores: en primer 
lugar, al trabajo colectivo de Horkheimer y Adorno (que susti-
tuye a Marcuse como colaborador más cercano del primero); 
en segundo lugar, a la asunción de la tesis del Staatskapita-
lismus; y, en tercer y último lugar, a la transformación de la 
teoría social en filosofía que practica la «contradicción per-
formativa». Este término puede encontrarse en referencia a 
Adorno en Jürgen Habermas, “Die Verschlingung von Mythos 
und Aufklärung: Horkheimer und Adorno”, en Der philoso-
phische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen (Frankfurt 
am Main: Suhrkamp, 1985), 145. Para una comprensión más 
detallada de la transición, véase Jay, “Toward a Philosophy 
of History: The Critique of the Enlightenment”, en The Dia-
lectical Imagination…253-280; Helmut Dubiel, “Die Integra-
tion des Proletariats und die Einsamkeit der Intelligenz”, en 



139Portillo Palma, F. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 137-149

a la obra de Heidegger, pues, teniendo Ser y tiempo 
como eje de referencia, serán considerados única-
mente aquellos trabajos que den cuenta o precisen 
el sentido y devenir de la analítica existencial. El 
modo de proceder será, así pues, el siguiente: en la 
reconstrucción de la teoría materialista de la socie-
dad se intentará poner de relieve la distancia, en pre-
supuestos y resultados, que existe entre la práctica 
filosófica heideggeriana y la nueva comprensión teó-
rica de Horkheimer y sus compañeros del IfS.

2. �La teoría crítica como crítica materialista 
al idealismo filosófico

La génesis de la teoría crítica está determinada por 
dos acontecimientos fundamentales. En primer lu-
gar, el nombramiento de Horkheimer como director 
del Institut für Sozialforschung en 1930. El cambio en 
la dirección se tradujo en un viraje del trabajo y los in-
tereses del IfS, quedando ejemplificado este de ma-
nera excelsa en el nuevo órgano escrito de la institu-
ción, el Zeitschrift für Sozialforschung9. En segundo 
lugar, la dirección de Horkheimer está marcada por 
una dificultad objetiva: los primeros años de la déca-
da no fueron fáciles ni para la institución ni para sus 
miembros por razones obvias. Preparados personal 
e institucionalmente para el desastre que se cernía 
sobre Alemania – y posteriormente sobre el mundo 
– Horkheimer y los suyos hubieron de abandonar el 

Wissenschaftsorganisation und politische Erfahrung. Studien 
zur frühen Kritischen Theorie (Frankfurt am Main: Suhrkamp, 
1978), 15-133; Wiggershaus, Die Frankfurter Schule, 178-188, 
314-327. Debe apuntarse, asimismo, que, frente a quienes 
ven en esta forma temprana la práctica teórica de Horkhe-
imer desde 1925 hasta 1940, incluyendo así también sus es-
critos filosóficos tempranos como partes de la teoría crítica, 
aquí sostendremos que no hay teoría crítica sin Institut für 
Sozialforschung, y, por tanto, que la primera formulación de 
la teoría crítica data de 1931. Entre quienes disocian teoría 
crítica y dirección del IfS destaca Abromeit mientras que 
quienes los vinculan explícitamente debe mencionarse, con 
independencia de los clásicos Dubiel, Jay y Wiggershaus, 
también a Asbach. Véase a este respecto: Olaf Asbach, 
Kritische Gesellschaftstheorie und historische Praxis. Ent-
wicklungen der kritischen Theorie bei Max Horkheimer 1930-
1942/43 (Frankfurt am Main: Peter Lang, 1997); y John Abro-
meit, Max Horkheimer and the Foundations of the Frankfurt 
School (Cambridge/New York: Cambridge University Press, 
2011). La exclusión deliberada de “Teoría tradicional y teoría 
crítica”, obra culmen de la temprana teoría crítica, responde 
a una motivación estratégica más que temática. Dado que 
la confrontación con Heidegger tiene lugar en el marco del 
conflicto entre teoría materialista e idealismo filosófico, los 
materiales redactados con anterioridad a 1936 nos parecen 
más pertinentes para reconstruir la referida disputa. De he-
cho, la estructuración argumentativa del presente estudio se 
asienta sobre la particularidad de los temas y el enfoque de 
los materiales presentes en Max Horkheimer, Gesammelte 
Schriften Band 3: Schriften 1931-1936 (Frankfurt am Main, Fis-
cher Verlag, 1988). Esto no significa, sin embargo, que otros 
trabajos posteriores en el tiempo, que, no obstante, perte-
nezcan a la expresión temprana de la teoría crítica, carezcan 
de interés. Queda señalada, de este modo, una tarea futu-
ra: profundizar en la crítica de la temprana teoría crítica de 
Horkheimer a la filosofía heideggeriana, incluyendo esta vez 
la totalidad de su producción durante la década.

9	 El Zeitschrift für Sozialforschung vino a sustituir al Archiv für 
die Geschichte des Sozialismus und der Arbeiterbewegung. 
Un acercamiento exhaustivo a la transformación acaecida 
en el IfS con la nueva dirección excede con mucho las po-
sibilidades del presente trabajo. Para una profundización en 
este asunto, véase Asbach, Kritische Gesellschaftstheorie, 
35-41, Jay, The Dialectical Imagination, 3-41, y Wiggershaus, 
Die Frankfurter Schule, 49-55.

país a finales de 1932 y buscar acomodo, de nuevo 
personal y profesionalmente, primero en Europa y 
luego en Estados Unidos. El contexto de producción 
de los trabajos que dieron forma a la temprana teoría 
crítica fue, por tanto, un contexto de profunda crisis10.

La crítica horkheimeriana a la gran filosofía del 
momento en el contexto alemán, es decir, al pensa-
miento heideggeriano no tiene la forma de una crí-
tica expresa y extensa. No obstante, esto no debe 
hacernos pensar que la filosofía del pensador de 
Messkirch le era ajena. De hecho, Horkheimer co-
noció personalmente a Heidegger a finales de la 
década de 1910, cuando en el marco de sus estu-
dios completó dos semestres en la Universidad de 
Freiburg. De este encuentro se conservan las famo-
sas palabras escritas a su esposa:

Ahora sé que Heidegger era una de las perso-
nalidades más importantes que me han dirigi-
do la palabra. ¿Qué si le doy la razón? Cómo 
habría de hacerlo, si solo sé de cierto una cosa 
de él, que para él el motivo del filosofar no sur-
ge de una ambición intelectual ni de una teoría 
previamente concebida, sino que surge todos 
los días de la vivencia propia11.

Horkheimer dedica, asimismo, algunas palabras 
a Heidegger en su primer discurso como director del 
IfS. De la filosofía heideggeriana comenta que es la 
única que “niega radicalmente cualquier aspiración 
a ser una filosofía social y que descubre el ser ver-
dadero únicamente en el interior de la existencia 
individual”12. Como tal, prosigue, la filosofía contenida 
en Ser y Tiempo, donde el cuidado [Sorge] es coloca-
do en el centro, “no es «transfiguradora» [verklärend] 
en el sentido señalado por Hegel. Por el contrario, 
para esta filosofía melancólica [schwermütig] el ser 
humano es tan solo un ser para la muerte, es pura 
finitud”13 . Esta filosofía recibirá un par de años des-
pués el título de «la más nueva de las metafísicas»14 
al reproducir – inconscientemente – las mismas 

10	 Así pues, la teoría crítica viene a responder al desafío teórico 
y a la necesidad práctica, engendrados ambos por el fracaso 
de la revolución, la crisis del marxismo y el auge del nacio-
nalsocialismo. Su génesis y desarrollo está determinado, de 
este modo, por las distintas posiciones sostenidas por sus re-
presentantes ante esta constelación de problemas y desafíos 
históricos. Un aporte sintético, pero ciertamente valioso, para 
la caracterización del vínculo entre las condiciones histórico-
sociales y la práctica de la teoría crítica lo encontramos en 
César Ortega Esquembre, “La nueva teoría crítica de Hartmut 
Rosa a la luz de la temprana Escuela de Frankfurt”, en Frag-
mentos de Filosofía 21 (2024) 142-143. El clásico de Dubiel 
también ofrece gran claridad a este respecto. Véase: Dubiel, 
Wissenschaftsorganisation und politische Erfahrung, 15-133.

11	 Wiggershaus, Die Frankfurter Schule, 60. El texto que se re-
produce corresponde a su traducción castellana (Rolf Wi-
ggershaus, La escuela de Fráncfort, trad. Marcos Romano 
Hassán (México D. F., Fondo de Cultura Económica, 2010), 
63). Esto mismo haremos en las siguientes ocasiones en que 
exista traducción castellana del texto original.

12	 Horkheimer, GS 3, 26. La traducción castellana remite a Max 
Horkheimer, “La situación actual de la filosofía social y las 
tareas de un Instituto de Investigación social (1931)”, trad. 
Santiago Castro, en Cuadernos de Filosofía Latinoamericana 
36-113 (2015), 217.

﻿13	 Horkheimer, GS 3, 26 (Horkheimer, “La situación actual”, 217).
14	 Horkheimer, GS 3, 87. En este caso, la referencia al texto en 

castellano difiere: Max Horkheimer, Materialismo, metafísica 
y moral, trad. A. Maestre y J. Romagosa, (Madrid, Tecnos, 
1999), 71.



140 Portillo Palma, F. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 137-149

maneras de la metafísica, a saber, seguir anclado 
en la creencia en la existencia de una identidad ar-
mónica entre sujeto y objeto. El pensamiento de 
Heidegger será visto, así pues, como una expresión 
del idealismo filosófico en su vertiente más moder-
na, esto es, como irracionalismo idealista, donde 
la unidad supuesta de sujeto y objeto no se realiza 
mediante el pensamiento sino a través del aban-
dono individual a temples de ánimo más o menos 
fundamentales.

La crítica que Horkheimer realiza a la filosofía de 
Heidegger debe enmarcarse, por tanto, en el con-
texto más amplio de su confrontación con la meta-
física. La forma moderna de la metafísica es lo que 
Horkheimer considera «idealismo»15, cuyo contrin-
cante no es otra forma de metafísica, esta vez «ma-
terialista», sino el materialismo, entendido como 
«filosofía social» o como «teoría económica de la 
sociedad»16. ¿Qué se entiende, entonces, por idea-
lismo, y, por contraposición, qué sentido adquiere el 
término materialismo en los análisis realizados por 
Horkheimer en estos años?

En “Materialismo y metafísica”, Horkheimer se-
ñala, concediendo críticamente la razón a Dilthey, 
que metafísica se dice de todo aquel esfuerzo inte-
lectual que, teniendo como medio y herramienta a 
la autorreflexión [Selbstbesinnung], pretende resol-
ver teórica y prácticamente el enigma de la vida hu-
mana, de una vez y para siempre17. La historia de la 
metafísica es, así pues, la historia de todos aquellos 
intentos humanos por encontrar mediante la propia 
fuerza de su pensamiento un fundamento, más allá 
de lo dado y descriptible, tanto subjetiva como ob-
jetivamente, sobre el que, además, pueda fundarse, 
ordenarse y clasificarse todo el conocimiento hu-
mano. La metafísica no puede liberarse del supues-
to de que la realidad se comprende y debe com-
prenderse a través de una imagen que da sentido, 
ordena y unifica la teoría y la práctica humana. La 
filosofía – aquí término sinónimo al de metafísica 
– presupone la existencia de una unidad, bien pre-
sente a priori o bien realizable a posteriori, entre su-
jeto y objeto, una unidad armónica, que puede ser 
afirmada o negada, pero que siempre está presen-
te. La metafísica es idealista precisamente porque 
equipara realidad e idea, porque demanda la unidad 
última de ambas dimensiones, porque se cree ca-
paz de posibilitar dicha identidad. La identidad solo 
es posible, no obstante, absolutamente, y por ello, 
la metafísica tiende

a considerar al mundo como un producto de 
la razón. Pues de forma acabada la razón solo 
se conoce a sí misma. […]. El saber y lo sa-
bido son idénticos en la auténtica metafísica 
[…]. Únicamente así puede fundamentarse la 
posibilidad tanto de la vieja como de la más 
nueva metafísica, independientemente del 
cuidado con que pueda captar la identidad 
entre sujeto y objeto18.

Una representación metafísica del mundo su-
pone, así pues, la armonía existente entre las 

15	 Horkheimer, GS 3, 81.
16	 Horkheimer, GS 3, 104-105.
17	 Horkheimer, GS 3, 70-71.
18	 Horkheimer, GS 3, 87 (Horkheimer, Materialismo, 70-71).

posibilidades subjetivas y las condiciones objetivas 
para la teoría y la praxis. De este modo, es caracterís-
tico de la metafísica el ser incapaz de asumir que la 
realidad resulta de la relación mutua entre el sujeto y 
el objeto, una relación que, sin embargo, no es armó-
nica sino más bien conflictiva, y que se va dibujando 
y resolviendo de maneras diferentes en el marco de 
distintos procesos históricos. El idealismo constituye 
la forma moderna de metafísica porque orienta esta 
representación última de la realidad a partir de la po-
sición central en la que se sitúa el sujeto cognoscen-
te: el ser humano es definido, primeramente, – y esto 
puede ser visto positiva o negativamente, puede ser 
aceptado o rechazado – como un ser pensante, que 
da forma a la realidad que le rodea. La concepción de 
la teoría que se desprende de aquí es una concep-
ción estática, pues la relación fundamental, es decir, 
la relación de conocimiento, es invariable, esto es, 
no está sujeta al devenir histórico. El idealismo como 
filosofía de la conciencia [Bewusstseinsphilosophie] 
reproduce el supuesto antes mencionado, esta vez, 
en el fuero interno del individuo pensante, conside-
rado aislada y ahistóricamente. La filosofía idealista 
cree, así pues,

poder extraer de su preocupación por el 
«enigma» del ser, por el «todo» del mundo, 
por la «vida» y el «en-sí», sea cual sea la 
forma en que se formulen estas cuestiones, 
la posibilidad de consecuencias positivas 
para la acción. El ser con el que se enfren-
ta debe tener una constitución, cuyo cono-
cimiento es decisivo para la actuación del 
hombre en la vida, debe existir una postura 
adecuada a este ser19.

La metafísica extrae de su conocimiento radical y 
último prescripciones morales, ciertas orientaciones 
para la vida práctica de los seres humanos. Fundada 
dicha práctica en la armonía antes mencionada, la 
moral idealista desatiende lo particular de las situa-
ciones presentes, prescribiendo siempre lo mismo o 
atendiendo a una suerte de criterio natural. De este 
modo, el aplastamiento de la historia como carácter 
fundamental de toda teoría tiene su impacto también 
en el modo en que el idealismo se relaciona con el 
presente, pues lo que conforma nuestro mundo ac-
tual no puede ser otra cosa que una reproducción 
más o menos fiel de otros momentos pasados, o la 
negación explícita de una especie de Edén donde la 
naturaleza del ser humano no habría sido aún opa-
cada por prácticas y actitudes antinaturales. El fu-
turo queda, en este contexto, meramente insinuado 
bajo la doble posibilidad, o bien, de la catástrofe que 
afecta a la naturaleza humana, ocultándola o degra-
dándola, o bien, de la resistencia o recuperación de 
aquello que desde antaño habría constituido su más 
propia naturaleza.

El materialismo que Horkheimer abandera no 
tiene nada que ver con otra posición metafísica. La 
cuestión no es la de decidir si al principio fue el espí-
ritu o si, al contrario, fue la materia. Lo que “caracte-
riza al materialismo del presente no son los rasgos 
formales, que hay que subrayar ante la metafísica 
idealista, sino su contenido: la teoría económica de 

19	 Horkheimer, GS 3, 77 (Horkheimer, Materialismo, 56).



141Portillo Palma, F. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 137-149

la sociedad”20. Todos los contenidos de la metafísi-
ca, como el cogito o la apercepción, son imágenes 
cerradas de la realidad, esto es, conceptos que pre-
tenden remitir a una dimensión previa o anterior a 
todo lo dado, desde la cual y conforme a la cual se 
articula el conocimiento y la práctica en esta reali-
dad. Para el materialista, en cambio, “no existe nin-
guna imagen concluyente del mundo, ni en esencia 
ni en apariencia”21. El mundo – por seguir utilizando 
este concepto tan cargado metafísicamente – re-
sulta de la actividad práctica y teórica de una co-
munidad, arraigada en un medio natural y cultural, 
y siempre históricamente determinada. Todo con-
cepto de raigambre materialista debe reflejar este 
carácter, es decir, debe ser un “producto, proyecta-
do por los seres humanos en la confrontación con 
su medio natural y social”22. Puesto que el materia-
lismo no se ocupa de la sociedad desde coordena-
das meramente teóricas, el valor de sus conceptos 
y teorías no depende exclusivamente de criterios 
epistémicos. De este modo, señala Horkheimer, el 
valor de una teoría viene

determinado por su conexión con las tareas, 
que en un determinado momento histórico 
son abordadas por fuerzas sociales progre-
sistas [fortschrittlichen], y este valor tampoco 
viene determinado inmediatamente para toda 
la humanidad, sino antes que nada meramen-
te para los grupos interesados en la tarea23.

Así pues, la teoría materialista, cuyo origen puede 
remontarse a la transformación científico-materialista 
de la dialéctica hegeliana operada por Marx y Engels,

no surgió a partir de motivos puramente teó-
ricos, sino de la necesidad de comprender la 
sociedad actual; pues esta sociedad ha con-
seguido que a una creciente cantidad de hom-
bres se les aparte de la felicidad, que es posi-
ble si tenemos en cuenta la riqueza general de 
las fuerzas económicas. En conexión con ello 
nace la representación de una realidad mejor, 
que surge a partir de la hoy dominante; y esta 
transición se convierte en el tema de la teoría 
y la praxis actual24.

Movida por este interés, la teoría materialista 
transforma la relación entre teoría y trabajo empí-
rico. El trabajo de las ciencias particulares sirve de 
base para la propia teorización histórico-crítica de la 
sociedad. Teoría y praxis convergen aquí en una uni-
dad compleja, cuya movilidad es dialéctica. De este 
modo, la creencia, común entre filósofos, de que 
este debe emanciparse “del investigador empírico 
porque no puede esperar […] antes de enunciar sus 
conclusiones totalizantes”25 debe ser reemplazada 
“por la idea de una permanente interacción dialécti-
ca entre la teoría filosófica y la praxis científica”26. El 
materialismo, que insufla de vida a la teoría econó-

20	 Horkheimer, GS 3, 104-105 (Horkheimer, Materialismo, 96-
97).

21	 Horkheimer, GS 3, 190.
22	 Horkheimer, GS 3, 191.
23	 Horkheimer, GS 3, 191-192.
24	 Horkheimer, GS 3, 105 (Horkheimer, Materialismo, 97).
25	 Horkheimer, GS 3, 29 (Horkheimer, La situación actual, 219).
26	 Horkheimer, GS 3, 29 (Horkheimer, La situación actual, 219).

mica de la sociedad, exige, en suma, “la unión de la 
filosofía y la ciencia”27.

3. �Teoría de la sociedad frente a analítica 
existencial: materialismo contra 
ontología

La conferencia inaugural como director del Institut für 
Sozialforschung, dictada por Horkheimer en 1931, contie-
ne el esbozo programático de esta nueva forma de teo-
ría que él, como profesor de filosofía social en Frankfurt 
y como director de la institución, pretendía desarrollar y 
promover. Algunas observaciones decisivas respecto a 
este proyecto teórico se encuentran, a su vez, desper-
digadas en otras contribuciones de estos años28. En la 
Antrittsvorlesung, Horkheimer señala la situación pre-
caria en la que se encuentra toda filosofía social en el 
presente, a pesar del creciente interés por los llamados 
asuntos sociales. Recogiendo el impulso extra-teórico 
de la filosofía social, que aspira a reconstruir el sentido 
perdido de la existencia individual29, Horkheimer preten-
de reorientar toda la práctica teórica. Para ello, es funda-
mental repensar la relación que la filosofía, considerada 
aquí en términos generales como práctica teórica, guar-
da con el resto de las disciplinas científicas. Frente a la 
filosofía tradicional, que concibe su práctica de manera 
autosuficiente, Horkheimer señala que la filosofía debe 
cooperar con las ciencias particulares, es decir, organi-
zar bajo puntos de vista filosóficamente fundados y re-
levantes el material, digamos empírico, que las distintas 
disciplinas puedan ofrecer. Así,

la relación entre la filosofía social y las disci-
plinas científicas no puede ser vista como si 
la filosofía se ocupase de los problemas deci-
sivos, construyendo una teoría de la Totalidad 
social más allá del alcance de las ciencias 
empíricas, mientras que estas se ocupan de 
largas y aburridas constataciones de hechos 
individuales, ramificadas en innumerables 
cuestiones parciales que finalmente desem-
bocan en el caos de la especialización30.

Esta cooperación, prosigue, no puede conducir 
a una subordinación de aquella a estas, ni mucho 
menos preservar el dominio de aquella sobre estas. 
Esta nueva forma de teoría debe promover la “per-
manente interacción dialéctica entre la teoría filosó-
fica y la praxis científica”31, lo cual solo

se logrará en la medida en que la filosofía, 
con su orientación teórica hacia lo general 
[Allgemeine] y «esencial» [»Wesentliche«], 
pueda ofrecer nuevos impulsos a las investi-
gaciones empíricas, mientras que, al mismo 
tiempo, permanezca abierta para dejarse in-
terpelar por ellas y transformarse32.

La nueva teoría, como explica Horkheimer 
en el prólogo al primer número del Zeitschrift für 

27	 Horkheimer, GS 3, 94 (Horkheimer, Materialismo, 80).
28	 La reconstrucción de la primera expresión de la temprana 

teoría crítica de Horkheimer se lleva a cabo sobre el material 
contenido en Horkheimer, GS 3.

29	 Horkheimer, GS 3, 26 (Horkheimer, La situación actual, 217).
30	 Horkheimer, GS 3, 28-29 (Horkheimer, La situación actual, 

218-219).
31	 Horkheimer, GS 3, 29 (Horkheimer, La situación actual, 219).
32	 Horkheimer, GS 3, 29 (Horkheimer, La situación actual, 219).



142 Portillo Palma, F. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 137-149

Sozialforschung, se concibe como una teoría que 
aborda la sociedad contemporánea en su totalidad. 
La función específica de la teoría es, así pues, la de 
preservar el objeto de estudio, a saber, la sociedad 
contemporánea, como objeto considerado en su to-
talidad. La teoría de la sociedad no es ni una cien-
cia particular entre otras ni una forma novedosa de 
metafísica, pues “en oposición a las corrientes ex-
tendidas de la metafísica moderna sus categorías 
no excluyen la ulterior aclaración y la contradicción 
fundada por parte de la investigación empírica”33. La 
teoría de la sociedad reniega tanto de la hipertrofia 
como de la atrofia intelectual, pues la teoría no pue-
de ser dejada a un lado, pero tampoco ser liberada 
de todo condicionante empírico. Esta teoría – sen-
tencia Horkheimer – no es

la simple suma de elementos conceptuales 
abstractos, sino el intento de elaborar una 
imagen del proceso de vida social con la ayuda 
de todas las ciencias particulares, que puede 
conducir al conocimiento profundo del estado 
crítico del mundo y de las posibilidades de ac-
tuación en vistas a un orden más racional34.

Este concepto de totalidad social se distancia, 
como ya vimos, de formas de conocimiento «neu-
trales». La teoría tiene un interés social y político 
explícito. La teoría social, teórica y prácticamente 
orientada, es, de este modo, una teoría materialista, 
una práctica intelectual que “dirige toda su energía, 
incluso la más desesperada, hacia este mundo y se 
zafa así de la decepción mediante la única fe que 
este permite, esto es la esperanza en las posibilida-
des terrenales del hombre”35 .

En Ser y Tiempo cristalizan los distintos esfuer-
zos de Heidegger por pensar la existencia humana 
en toda su radicalidad. Este trabajo ofrece, además, 
una genuina comprensión de la tarea que la filosofía 
ha de desempeñar en el presente. Heidegger en-
tiende que la filosofía no debe determinar causas: 
su autonomía pasa por entender que su tarea es la 
de habilitar una comprensión profunda y suficiente 
de los fenómenos de los que se ocupa36. ¿De qué se 
ocupa, por tanto, el pensar filosófico? Del fenóme-
no de la existencia humana, en el que debe fundarse 
todo lo demás. La existencia no debe ser considera-
da bajo la perspectiva conceptual de su definición, 
es decir, de aquello que sea la existencia humana, 
sino que debe ser observada desde la perspectiva 

33	 Horkheimer, GS 3, 38.
34	 Horkheimer, GS 3, 214.
35	 Horkheimer, GS 3, 215.
36	 Este es el sentido aleteiológico de la filosofía heideggeriana: 

se trata de comprender las condiciones de mostración de lo 
que efectivamente se muestra y no de explicarlas causalmen-
te. Esta transformación es, además, una estrategia de auto-
nomización del campo filosófico frente a otros: así, “reinter-
pretado su alcance en términos estrictamente aleteiológicos, 
la filosofía busca ahora contentarse con una visión mucho 
más modesta de su propia competencia […]. Desde el punto 
de vista metódico y temático, la aleteiología se opone, pues, 
a toda posible «arqueología», en el sentido tradicional de una 
teoría de los principios y las causas de lo que es en cuanto es. 
Entendida en términos estrictamente aleteiológicos, la filoso-
fía no es ya un discurso sobre causas, del tipo que fueran” Ale-
jandro Vigo, “Meditación, historia, contención. Heidegger y la 
reformulación ontohistórica de la aleteiología”, en Claridades. 
Revista de Filosofía 12/2 (2020), 49.

de aquello que explica su definición, a saber, des-
de el cómo de su modo de ser. La ontología, en el 
sentido tan particular dado por Heidegger a esta, 
entra aquí en escena. Comprender el modo de ser 
del Dasein es, de este modo, la tarea inicial. Los es-
fuerzos ontológicos no se detienen aquí: el análisis 
del Dasein debe contribuir a la elaboración de una 
ontología fundamental, desde la que pueda ser plan-
teada propiamente la pregunta por el ser largamente 
olvidada por la tradición. Esta labor es previa y más 
originaria que la de las ciencias particulares. De he-
cho, Heidegger señala que el preguntar ontológico 
“es ciertamente más originario que el preguntar ónti-
co de las ciencias positivas”37. La ontología, cuyo ob-
jeto es la Seinsfrage, está encargada, por tanto, de

determinar las condiciones a priori de posibi-
lidad no solo de las ciencias que investigan el 
ente en cuanto tal o cual, y que por ende se 
mueven ya siempre en una comprensión del 
ser, sino que ella apunta también a determinar 
la condición de posibilidad de las ontologías 
mismas que anteceden a las ciencias ónticas 
y las fundan38.

Tanto su objeto, determinar el sentido ontológico 
último, que funda y vincula el resto de regiones de lo 
ente, como su modo de abordarlo, desde la perspec-
tiva de la existencia individual39, muestran suficien-
temente la distancia respecto a la teoría social pro-
movida por Horkheimer. La labor de las ciencias se 
funda en el modo del existir humano, que se revela al 
análisis desde el artefacto ontológico-metodológico 
llamado Dasein40, cuyo ser, como indica Heidegger, 

37	 Martin Heidegger, Gesamtausgabe Band 2: Sein und Zeit 
(Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1977), 15. El texto 
reproducido en castellano proviene de Martin Heidegger, Ser 
y tiempo (Santiago de Chile: Editorial Universitaria, 1997), 34.

38	 Heidegger, GA 2, 11 (Heidegger, Ser y tiempo, 34).
39	 La tensión inherente a la obra Ser y tiempo se articula en 

torno a estos dos polos: por un lado, al de la ontología fun-
damental, dotada de un indudable carácter trascendental, y, 
por el otro, al de la analítica existencial, que arrastra a Hei-
degger hacia nuevas formas de subjetivismo filosófico. Esta 
tensión no era ajena a Heidegger, quien en correspondencia 
con Arendt admitiría que “la analítica de la existencia todavía 
constituye un continuo andar por una cresta, donde existe 
tanto la amenaza de caer hacia el lado de un subjetivismo 
meramente modificado como hacia el otro de la alétheia aún 
impensada – la cual sigue siendo inaccesible desde el pen-
samiento metafísico” Arendt y Heidegger, Correspondencia, 
98-99. Todo el proceso de viraje [Kehre] posterior puede 
observarse, así pues, como el resultado de los esfuerzos de 
Heidegger por desvincular ontología y subjetividad. Algunos 
han observado en esto un proceso de «radicalización», sea 
proyectiva, es decir, de modificación consciente del hori-
zonte problemático, o retrospectiva, esto es, de retorno a 
un planteamiento más original. Otros, en cambio, vieron en 
el viraje una «ruptura». Dadas las limitaciones inherentes a 
este trabajo, que imposibilitan una discusión más sosega-
da de este asunto, baste con indicar que una sintética, pero 
también reveladora, caracterización del tema se encuentra 
en Ángel Xolocotzi, “Fundamento, esencia y Ereignis. A pro-
pósito de la interpretación gadameriana del «giro» [Kehre]”, 
en Fundamento y abismo. Aproximaciones al Heidegger tar-
dío (Puebla, Universidad Autónoma de Puebla, 2011), 57-69.

40	 En Heidegger no hay tematización sin una genuina elabo-
ración metodológica, por ello «Dasein» no remite exclusi-
vamente al existente humano, sino que es al mismo tiempo 
el artefacto metodológico capaz de poner de manifiesto lo 
que hace posible el propio existir. Sobre esto véase Fabián 
Portillo Palma, “Ni «vulgar» ni «formal», sino «fenomeno-
lógico». El concepto de fenómeno y el oculto Discours de 



143Portillo Palma, F. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 137-149

“es cada vez mío. En el ser de este ente se las ha este 
mismo con su ser […]. Es el ser mismo lo que le va 
cada vez a este ente”41 . La perspectiva individual no 
desaparece, aun cuando los otros hagan su aparición 
bajo la modalidad estructural del ser-con [Mitsein]. 
Sus rasgos fundamentales son traspasados en la se-
gunda parte de Ser y Tiempo al fenómeno de la co-
munidad, definida por un destino común [Geschick] 
que queda libre “solo en el compartir y en la lucha”42. 
La comprensión profunda de la existencia, a pesar 
de la exposición ciertamente detallada realizada por 
Heidegger en la obra, depende, en última instancia, 
del acontecer de la angustia en la existencia. La labor 
de la teoría aquí no es, en definitiva, la de determinar 
el sentido último de la existencia, sino más bien la de 
preparar la posibilidad de dicha comprensión. No se 
produce, por tanto, un rechazo a la genuina pregunta 
por el sentido, sino más bien la asunción de las li-
mitaciones de la teoría ante semejante cuestión. Así 
pues, el marco idealista no es abandonado, ya que la 
autotransparencia de la relación fundamental suje-
to-objeto sigue actuando como telos de la teoría aun 
cuando esta sea ya incapaz de lograrla por sí misma. 
En el proceso de comprensión descrito desempeña 
un papel central la tarea de destrucción de la tradi-
ción. La ontología, y, primeramente, el análisis de la 
existencia exige, comenta Heidegger en el famoso 
Natorpbericht de 1922,

asumir la tarea de deshacer el estado de in-
terpretación heredado y dominante, de poner 
de manifiesto los motivos ocultos, de destapar 
las tendencias y las vías de interpretación no 
siempre explicitadas y de remontarse a las 
fuentes originarias que motivan toda explica-
ción por medio de una estrategia de desmon-
taje [im abbauenden Rückgang]43.

De manera conclusiva podría decirse que solo 
cuando la tradición, en sus formulaciones ya pe-
trificadas, ha sido suficientemente desmontada, 
puede la existencia verse vuelta hacia su más 
propia posibilidad, y, por tanto, abierta hacia la 
comprensión genuina de aquello que, como dice 
Heidegger a propósito del fenómeno, “de un modo 
inmediato y regular precisamente no se muestra, 
[…] pero que al mismo tiempo es algo que perte-
nece esencialmente a lo que inmediata y regular-
mente se muestra, hasta el punto de constituir su 
sentido y fundamento”44.

la Méthode heideggeriano”, en Studia Heideggeriana XIII 
(2024), 285-304.

41	 Heidegger, GA 2, 41-42 (Heidegger, Ser y tiempo, 67).
42	 Heidegger, GA 2, 384 (Heidegger, Ser y tiempo, 400).
43	 Martin Heidegger, Gesamtausgabe 62: Frühe Freiburger Vor-

lesungen (Frankfurt am Main, Vittorio Klostermann, 2005), 
368. La traducción castellana corresponde a Martin Heide-
gger, Interpretaciones fenomenológicas sobre Aristóteles. In-
dicación de la situación hermenéutica [Informe Natorp], trad. 
J. A. Escudero (Madrid, Trotta, 2002), 51.

44	 Heidegger, GA 2, 47 (Heidegger, Ser y tiempo, 58). En este 
sentido, la fenomenología heideggeriana que está actuando 
en el desarrollo de la analítica existencial es una lucha cons-
tante “por aprehender lo inaparente, el ser, en su diferencia 
con lo aparente, lo ente” Ángel Xolocotzi, “Apropiación on-
tológico-fundamental y apropiación ontohistórica en Martin 
Heidegger” en La apropiación de Heidegger, ed. P. Giraldi y D. 
Rocha (Ciudad de México, Bonilla Artiga Editores, 2020), 154.

4. �A propósito de la historia: materialismo 
frente a psicologismo

En 1932, Horkheimer publica en el Zeitschrift für 
Sozialforschung un texto titulado “Historia y psico-
logía”, cuyo objetivo es delimitar el concepto mate-
rialista de la historia frente a otras acepciones y, con 
ello, aclarar el sentido de la psicología y lo psicológi-
co para una teoría materialista de la sociedad.

Horkheimer comienza apuntando la inadecuada 
consideración que de la historia tienen las dos visio-
nes dominantes del momento. Una comprende la 
historia como un objeto de estudio científico, y, por 
tanto, el tema específico de una determinada disci-
plina científica, la ciencia histórica. La historia, desde 
este punto de vista, demanda una observación neu-
tral de su objeto, que, por consiguiente, nada tiene 
que ver con las cuitas de los individuos en los dis-
tintos momentos históricos. Por este motivo, conclu-
ye Horkheimer, esta “no puede proceder de manera 
propiamente crítica, sino solo apologética respecto 
de la historiografía”45, por lo que no puede ser útil 
para la teoría materialista. La otra observa que la 
ciencia histórica debe basarse en una dimensión 
más radical y originaria de la historia. El impulso inte-
lectual que se encuentra a su base es el mismo que, 
en otras dimensiones de la vida humana, pretende 
deslindar el ámbito de la decisión acerca de cuestio-
nes candentes para la existencia humana de los cri-
terios y las prácticas científicas. La filosofía, confor-
me a este principio, se erige como única brújula para 
resolver problemas existenciales afirmando “que las 
diversas regiones del ser de ningún modo han de 
hacerse comprensibles a partir de las ciencias, sino 
a partir de su raíz unitaria, del ser originario”46. Este 
nuevo concepto de historia, de origen fenomenoló-
gico, ha sido desarrollado fundamentalmente por 
Max Scheler y Martin Heidegger. Para este último, 
incide Horkheimer, “historicidad significa una forma 
de acontecer el ser, y la filosofía tiene que reconocer 
al hombre [Dasein, «existencia»] como la localiza-
ción, como el «ahí» del ser”47. La subordinación de 
lo que puede fijarse y conocerse científicamente a 
una dimensión inaccesible conceptualmente como 
la dimensión del acontecer del ser hace difícilmente 
compatible este concepto de historia con las preten-
siones de una teoría materialista de la sociedad.

La crítica de Horkheimer a la comprensión exis-
tencial de la historia es demoledora en este punto. 
Pone en cuestión, en primer lugar, la distinción entre 
una historia esencial, solamente accesible existen-
cialmente, y la historia, realmente efectiva, constata-
ble y determinable historiográficamente48. Lo proble-

45	 Horkheimer, GS 3, 48. El texto castellano corresponde a Max 
Horkheimer, “Historia y psicología” en Teoría crítica, trad. E. 
Albizu y C. Luis (Buenos Aires/Madrid, Amorrortu Editores, 
1974), 23.

﻿46	 Horkheimer, GS 3, 49 (Horkheimer, Teoría crítica, 23).
47	 Horkheimer, GS 3, 49 (Horkheimer, Teoría crítica, 23).
﻿48	 Este es también el sentido de la crítica adorniana a Hegels 

Ontologie und die Theorie der Geschichtlichkeit, trabajo con 
el que Herbert Marcuse pretendió habilitarse bajo la direc-
ción de Heidegger. Véase Theodor W. Adorno, “Marcuse, 
Herbert. Hegels Ontologie und die Grundlegung einer Theo-
rie der Geschichtlichkeit. Vittorio Klostermann. Frankfurt a. M. 
1932. 367 s.”, en Zeitschrift für Sozialforschung, 1 (1932), ed. M. 
Horkheimer, 409-410. En esta dualidad entre ontología e his-
toria se asienta, a su vez, la ruptura de Marcuse con su propio 



144 Portillo Palma, F. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 137-149

mático no reside en el cuestionamiento de una suerte 
de «historia oficial», ni mucho menos en la posible crí-
tica de los métodos empleados por la ciencia histórica 
para abordar su objeto, sino más bien en la completa 
cesura impuesta entre lo que puede y no puede ser 
investigado científicamente, siendo esto último ade-
más más originario que aquello. Si Heidegger tuviese 
razón, argumenta Horkheimer, el valor de la historia 
efectiva debería ser aparente y externo, pero

ocurre que el tratamiento de la historia exte-
rior hace comprensible la respectiva existen-
cia humana de modo similar a como el análisis 
de las respectivas existencias condiciona la 
comprensión de la historia. La existencia está 
indisolublemente entretejida con la historia 
exterior; por eso su análisis no podrá descubrir 
fundamento alguno que, moviéndose como 
tal dentro de sí, sea empero independiente de 
cualquier determinación exterior49

Como resultado, prosigue Horkheimer, la con-
cepción existencial de la historia extrae conclusio-
nes universales respecto de condiciones particula-
res. Lo que la ontología está haciendo es transformar 
la psicología de los individuos que viven en un mo-
mento histórico concreto en una “teoría del ser en 
el hombre”50. El Dasein no temporiza únicamente, 
por cuanto en su ser no le va únicamente el modo 
particular en que, digamos, se abre al mundo tempo-
ralmente, sino que acontece [geschieht] en su mun-
do y lo hace junto a los demás. Heidegger distingue 
entre un modo propio y otro impropio del acontecer, 
llegando a devenir histórico [geschichtlich] el Dasein 
solamente en su acontecer genuinamente propio. La 
constelación de herencia [Überlieferung], repetición 
[Wiederholung] y destino [Schicksal] son aquí fun-
damentales para erigir el sentido conforme al cual 
Heidegger articula la historicidad del Dasein, pues

solo un ente que como venidero [zukünftiges] 
sea cooriginariamente un ente que está sien-
do sido [gewesend], puede, entregándose a 
sí mismo a la posibilidad heredada, asumir 
la propia condición de arrojado y ser instan-
táneo [augenblicklich] para «su tiempo». Tan 
solo la temporalidad propia, que es, a la vez 
finita, hace posible algo así como un destino 
[Schicksal], es decir, una historicidad propia 
[eigentliche Geschichtlichkeit]51.

El acontecer propio remite, por tanto, a la posibili-
dad inherente al Dasein de confrontar su propio pasa-
do para transformarlo en herencia, de modo que, en la 
repetición que impone dicha herencia, pueda acon-
tecer al mismo tiempo conforme a su dimensión de 

pasado intelectual, es decir con sus esfuerzos, de raigam-
bre heideggeriana, por concretizar la filosofía para tornarla 
crítica revolucionaria. Sobre la contraposición de historia y 
ontología véase: Herbert Marcuse, Reason and Revolution. 
Hegel and the Rise of Social Theory (London, Routledge and 
Kegan Paul, 1967), 163. Para una imagen de conjunto de la 
evolución del teórico berlinés puede verse: Fabián Portillo 
Palma, “Herbert Marcuse ante el espejo de Hegel: historia y 
crítica a la luz de sus dos Hegelsbücher”, en Studia Hegeliana 
XI (2025), 151-173.

49	 Horkheimer, GS 3, 50 (Horkheimer, Teoría crítica, 24).
50	 Horkheimer, GS 3, 50 (Horkheimer, Teoría crítica, 24).
51	 Heidegger, GA 2, 509 (Heidegger, Ser y tiempo, 401).

pasado, pero sobre todo lanzado hacia el futuro. Esto 
no quiere decir otra cosa que la historicidad se mani-
fiesta propiamente solo cuando el Dasein se resuelve 
para su destino, que, por mor de su propia constitución, 
involucra a su mundo, y, con él, también a los demás. 
De ahí que el acontecer [Geschehen] propio sea un co-
acontecer [Mitgeschehen], esto es, un destino común 
[Geschick], que refiere al acontecer del pueblo. Este

no es el resultado de la suma de los destinos 
individuales, así como el convivir tampoco 
puede ser concebido como un estar-juntos de 
varios sujetos. Conviviendo en el mismo mun-
do y resueltos a determinadas posibilidades, 
los destinos individuales ya han sido guiados 
de antemano52.

La historicidad remite, por tanto, a la estructura, 
previa a la historia como devenir fáctico, que hace 
posible en general que, generacionalmente, la co-
munidad, el pueblo en este caso, se enfrente con 
vistas a su propio futuro a las tareas que le han sido 
legadas. La cesura entre historicidad e historia se 
mantiene, constituyendo firmemente el fundamento 
de la comprensión existencial de la historia.

La fijación de esta estructura como condición 
de posibilidad de la historia deshistoriza la propia 
historicidad. Así, a ojos de Horkheimer, Heidegger 
extrae del devenir histórico una determinada confi-
guración, la de su momento histórico, para situarla 
más adelante – sin conciencia de estar haciendo 
esto – como la configuración natural del ser humano. 
Lo que Heidegger realiza, en efecto, es una psico-
logización de los procesos históricos, y con ello una 
naturalización de las formas psíquicas del individuo 
contemporáneo.

Se podría pensar que el proceso de historización 
que sufren muchos de los conceptos fundamentales 
de la analítica existencial, iniciado con el comien-
zo de la década de 1930, podría haber respondido 
a esta crítica. El propio Heidegger es cada vez más 
consciente, gracias en parte a la recepción de Ser y 
tiempo, de la dificultad inherente al propio material. 
La transición hacia un pensar ontohistórico sitúa las 
categorías fundamentales del pensar en el horizon-
te de la Seinsgeschichte, siendo estos, por tanto, no 
remitidos a la constitución existencial del Dasein, 
sino al acontecer apropiador de cada época del ser. 
Con todo, Heidegger no parece distanciarse del mo-
delo ontológico que inspira y mueve sus análisis del 
Dasein: este comprende la historia del ser – como 
antes hizo con la historicidad del Dasein – formal-
indicativamente53, prefigurando la relación ser y 

52	 Heidegger, GA 2, 508 (Heidegger, Ser y tiempo, 400).
53	 Los conceptos del «joven» Heidegger son formale Anzeige 

de una manera explícita. Las indicaciones formales orientan 
previniendo la malversación de toda investigación: su co-
metido es mostrar el acontecer del fenómeno en cuestión 
en su carácter efectivamente formal y posibilitante. Con ello, 
dicho de otra manera, se indica cómo debe ser considerado 
el objeto desde su carácter efectivamente manifiesto con 
independencia de la forma efectiva de su presencia. Al ca-
rácter formal-indicativo de los conceptos heideggerianos ya 
me referí en Portillo, “Ni «vulgar» ni «formal»…”, 295-300. En 
la medida en que la Seinsgeschichte sigue reproduciendo la 
misma dinámica, a saber, la de mostración formal y decons-
tructiva de la posibilidad que, tendencial o destinalmente, 
se oculta en la plena presencia de lo que se muestra, puede 
decirse que los conceptos heideggerianos siguen actuan-



145Portillo Palma, F. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 137-149

ente, la celebérrima diferencia ontológica, como una 
relación de necesaria ocultación y desocultación, es 
decir, de ocultación fáctica, o historiográfica desde el 
marco de la Seinsgeschichte, de la posibilidad fun-
damental, Seyn en vez de Sein, que debe ser siem-
pre objeto de desocultación. Dicho de otro modo, 
si el modelo que explica el dinamismo esencial de 
lo histórico permanece inalterado, a pesar de sus 
distintas plasmaciones históricas, entonces la his-
toricidad del mismo se caracteriza precisamente 
por su naturaleza ahistórica. Así pues, tanto la ana-
lítica existencial como el pensar ontohistórico pa-
recen reproducir los mismos motivos criticados por 
Horkheimer, pues la historización del ser no termina 
de salvar su pensamiento de esta crítica, permane-
ciendo este anclado en la asunción de la existencia 
de una dimensión preteórica que funda toda teoría, y 
en la fijación de una relación entre ambas dimensio-
nes con independencia del propio devenir histórico. 
La historia en Heidegger remite, en definitiva, a una 
estructura o imagen mental trascendente, que no se 
entiende a sí misma como tal.

El concepto de historia que Horkheimer nece-
sita para su teoría materialista de la historia debe 
alejarse, por tanto, de toda forma de psicologismo, 
es decir, debe abandonar como perspectiva inter-
pretativa la primera persona de las grandes figuras 
de la historia. La historia no resulta de las acciones 
motivadas por su voluntad, sino del proceso de vida 
social, siempre conflictivo y siempre cambiante, el 
cual determina a cada momento no solo las condi-
ciones objetivas de vida, sino también las posibilida-
des subjetivas de los agentes implicados en ella. Las 
condiciones objetivas no determinan por completo 
la vida psíquica de los agentes: psique y realidad se 
encuentran, más bien, implicados en una relación 
dialéctica. Horkheimer describe esta relación muy 
bien cuando escribe que:

el significado de la psicología como ciencia 
auxiliar de la historia descansa en que toda 
forma de la sociedad que haya dominado en 
el mundo supone un determinado grado de 
desarrollo de las fuerzas humanas y, por lo 
tanto, también está condicionada psicológi-
camente; descansa ante todo en que el fun-
cionamiento de una forma de organización 
ya existente, y el mantenimiento de la que ya 
se rehúsa a pervivir, depende, entre otros, de 
factores psicológicos54.

do tras la Kehre como indicaciones formales. En este sen-
tido argumenta Kraatz, en consonancia con Kisiel, que la 
indicación formal es el «núcleo operativo» de la filosofía hei-
deggeriana “aun cuando Heidegger no habla más de ella.” 
Karl Kraatz, Das Sein zur Sprache zu bringen. Die formale 
Anzeige als Kern der Begriffs- und Bedeutungstheorie Martin 
Heideggers, (Würzburg, Königshausen & Neumann, 2022), 
23. Véase también: Theodor Kisiel, “Die formale Anzeige 
als Schlüssel zu Heideggers Logik der philosophischen Be-
griffsbildung”, en Heidegger und die Logik, ed. A. Denker y 
H. Zaborowski (Amsterdam/Atlanta: Editions Rodolpi, 2006). 
Asimismo, sobre la acepción particular del término «modelo 
ontológico», así como su pertinencia para un estudio de esta 
naturaleza, véase: Fabián Portillo Palma, “El concepto de 
trabajo y la transformación histórico-crítica de la ontología 
heideggeriana: aportes hermenéuticos para la comprensión 
del primer proyecto filosófico de Herbert Marcuse”, en Apa-
reSER. Revista de Filosofía 2/3 (2024).

54	 Horkheimer, GS 3, 59-60 (Horkheimer, Teoría crítica, 33).

5. �El conflicto con la razón: materialismo 
contra irracionalismo

La crítica horkheimeriana a Heidegger se articula, en 
tercer y último lugar, en torno a la diferente compren-
sión de la necesaria crítica de la racionalidad domi-
nante. La teoría materialista de Horkheimer le obliga 
a situarse en una posición intermedia entre el recha-
zo absoluto de la razón por parte de los irracionalis-
tas y el uso inerme por ideológico de la misma por 
parte de los racionalistas. En “Acerca del conflicto 
con el racionalismo en la filosofía actual” Horkheimer 
presenta su particular posición, y, por tanto, la posi-
ción de la teoría materialista de la sociedad, en el 
marco general del ataque al racionalismo.

Racionalismo refiere aquí a toda expresión in-
telectual, considérese ella misma racionalista o no, 
que parta de la distinción cartesiana entre sustancia 
pensante y extensa para fijar una determinada natu-
raleza del ser humano, conforme a la cual el pensa-
miento constituya el rasgo definitorio de la misma. 
Fijada la prioridad ontológica o antropológica del 
pensamiento, se entiende que la práctica debe ser 
una expresión de aquel, es decir, que la actividad hu-
mana propiamente digna es aquella que se realiza 
conforme a los criterios mismos del pensamiento. 
Racionalismo es, en definitiva, sinónimo de filosofía 
de la conciencia, y Horkheimer observa como tales 
no solo a los racionalistas continentales, sino tam-
bién a los empiristas anglosajones, así como a Kant 
y a Hegel. La crisis de la ciencia – así como de otras 
instituciones sociales – desde comienzos del siglo 
XX es también la crisis del racionalismo. Las prome-
sas emancipatorias de este habían caído en saco 
roto, y en semejante contexto, aparecen fuerzas – 
cada vez más potentes – contrarias a los principios 
fundamentales del racionalismo. Así, la filosofía con-
temporánea – tanto como el arte y la política – mos-
traba ya a ojos de Horkheimer “la desconfianza de la 
burguesía en su tradición humanista”55, expresando, 
“sin embargo, al mismo tiempo la protesta contra el 
aprisionamiento de la vida individual producido por 
la creciente concentración de capitales”56.

La crítica irracionalista de la filosofía racionalista se 
dirige, en gran medida, contra dos ejes fundamentales 
del racionalismo filosófico: a) la primacía del pensa-
miento, entendido este como pensamiento fundamen-
talmente analítico, b) la centralidad del individuo por en-
cima de la comunidad u otras formas de universalidad.

Para el irracionalismo – entre cuyas figuras están 
los pensadores de la Lebensphilosophie, los feno-
menólogos posteriores a Edmund Husserl, y, por su-
puesto, personajes de la talla de Ernst Jünger o Carl 
Schmitt – el pensamiento, conduce a una disgrega-
ción de la realidad que nos impide conocerla realmen-
te. Como resultado de esta incapacidad, el raciona-
lismo no ofrece respuestas últimas y definitivas a los 
asuntos que, digamos, afectan al corazón: para ellos, 
preguntas por el sentido de la existencia o por el bien 
supremo caen fuera de su ámbito de actuación. El 
irracionalismo no cree que la razón pueda salvar al ser 
humano, por lo que no considera que una reforma o 
transformación de la misma contribuya positivamen-
te a nada. Frente al pensamiento, capaz de analizar 

55	 Horkheimer, GS 3, 168.
56	 Horkheimer, GS 3, 168.



146 Portillo Palma, F. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 137-149

la realidad descomponiéndola en sus elementos más 
simples, el irracionalismo fija “la intuición u otras emo-
ciones del ánimo [Gemüt], el temple [Stimmung], la 
alegría [Freude], el aburrimiento [Langeweile], la an-
gustia [Angst], la religiosidad [Gläubigkeit], la crian-
za [Zucht], como condiciones de la comprensión”57. 
Horkheimer concluye esta enumeración con una nota 
al pie donde se hace eco de la conferencia pronun-
ciada por Heidegger en 1929, titulada “¿Qué es meta-
física?”. En ella, Heidegger sostiene que la metafísica 
está impulsada por un temple de ánimo fundamental, 
que le permite enfrentarse a la experiencia radical de 
la nada. Sobre esta experiencia, y, por tanto, sobre la 
metafísica se funda el conocimiento científico, pues

solo porque la nada es patente puede la ciencia 
hacer de lo ente mismo objeto de la investiga-
ción. Solo cuando la ciencia vive de la metafísi-
ca es capaz de volver a lograr una y otra vez su 
tarea esencial, que no consiste en coleccionar 
y ordenar conocimientos, sino en volverse a 
abrir siempre de nuevo al espacio completo de 
la verdad de la naturaleza y de la historia58.

La posibilidad de superar la crisis de la existencia 
provocada por el racionalismo se muestra, de este 
modo, como algo necesariamente vinculado al des-
plazamiento del pensamiento y la razón a un lugar 
secundario. Solo de este modo, en fin, pueden rena-
cer la ciencia y la misma existencia humana.

El segundo frente de la crítica irracionalista es 
el que comprende la relación entre el individuo y la 
comunidad, entre la dimensión concreta y la dimen-
sión general de la vida humana. El irracionalismo, 
sostiene Horkheimer, reacciona ante el conflicto, de 
carácter social, que se reproduce en el seno del in-
dividuo entre los valores económicos, es decir entre 
la pauta marcada por el propio interés, propia de las 
acciones de agentes puramente económicos, y los 
valores donde el propio interés no dirige la acción. 
La crisis del racionalismo muestra la bancarrota de 
la respuesta moderna al conflicto entre la vida so-
cial y la vida individual, pues se torna intolerable 
seguir sosteniendo una visión moral del individuo 
cuando socialmente esta se ha vuelto imposible. El 
irracionalismo responde a esto recuperando el va-
lor de la comunidad, reconstruyendo una moral del 
sacrificio individual con vistas al desarrollo general 
de la vida social, sin que dicho sacrificio se justifi-
que en un análisis serio del momento histórico. La 
transformación del análisis existencial heideggeria-
no en una «política del realismo heroico-racista»59, 

57	 Horkheimer, GS 3, 194-195.
58	 Martin Heidegger, Gesamtausgabe Band 9: Wegmarken 

(Frankfurt am Main, Vittorio Klostermann, 1976), 121. La tra-
ducción castellana remite a Martin Heidegger, Hitos, trad. H. 
Cortés y A. Leyte (Madrid, Alianza Editorial, 2000), 107.

59	 “La filosofía de Heidegger está unida a la idea de una exis-
tencia verdadera que se completa en una decisión firme, 
dispuesta a morir, por sus propias posibilidades. Este es el 
punto donde el análisis existencial de Heidegger se trans-
forma en una política del realismo heroico-racista. […] Como 
la esfera material permanece enteramente fuera de esta fi-
losofía y no puede en ningún caso servir de criterio para la 
existencia verdadera, el hombre aislado en sí mismo se con-
vierte en una presa fácil de cada poder real, el cual […] exige 
una sumisión total del hombre bajo su dominación” Herbert 
Marcuse, “La filosofía alemana entre 1870 y 1933”, en Entre 
fenomenología y marxismo. Escritos filosóficos 1928-1933, 

que Marcuse diagnostica ya en 1933, puede ilustrar 
suficientemente la forma que adquiere la crítica 
irracionalista al individualismo racionalista, detecta-
da por Horkheimer en su trabajo. En Ser y Tiempo, 
Heidegger había indicado ya que el Dasein solo 
acontece plena y propiamente en y con su genera-
ción, en la lucha por la realización del destino común 
[Geschick] de su pueblo [Volk]. Esta posición se radi-
calizará – junto a su portador – a comienzos de la dé-
cada de 1930, completando el proceso de disolución 
de la filosofía de la existencia, que pretendió volver a 
vincular la filosofía con sus fuentes originarias, pero 
acabó entregándola al poder fácticamente existente. 
La «obra dramática» de la filosofía existencial condu-
ce, cuando se transforma en teoría política, a una ne-
gación de las necesidades y los anhelos individuales 
en vistas al bien, sea el que sea, de la comunidad a la 
que pertenece. Así,

el existencialismo acompaña su colapso con 
una humillación única en la historia del espíri-
tu; concluye su propia historia como una obra 
satírica. Filosóficamente comenzó como una 
gran confrontación con el racionalismo y el 
idealismo occidentales para salvar su ideario 
en la concreción histórica de la existencia in-
dividual […]; la lucha contra la razón lo empuja 
ciegamente en brazos de los poderes domi-
nantes. Sirviendo y protegiendo a estos po-
deres se convierte en traidor de aquella gran 
filosofía que una vez celebró como la cumbre 
del pensamiento occidental60

La naturaleza irremediable de la entrega al desti-
no común, y, por tanto, del aplastamiento de las fuer-
zas propias de la vida individual no solo trasluce en 
las fuentes conservadas del año del rectorado (1933-
1934)61, sino que también lo hace en otros lugares de 
la obra heideggeriana. Un ejemplo de lo primero lo 
encontramos en el tercero de los famosos Cuadernos 
negros, donde Heidegger escribe, a propósito de la 
misión histórica del pueblo alemán, que «misión» 
[Auftrag] como tal no es “una «idea» impotente que 
a veces podamos pensarnos […] sino lo que se le ha 
encomendado a la existencia – en su fundamento – 
para que cargue con ello y lo cumpla”62.

La crítica irracionalista se levanta, no obstante, so-
bre dos errores. El primero es un error de carácter lógi-
co-ontológico. El irracionalismo piensa la totalidad de 
manera dogmática, creyendo encontrar salvaguarda 
en un concepto de realidad total no conceptual desde 

trad. J. M. Romero Cuevas (Antioquia, Editorial Universitaria 
de Antioquia, 2019), 251.

60	 Herbert Marcuse, “Der Kampf gegen den Liberalismus in der 
totalitären Staatsauffassung”, en Schriften 3: Aufsätze aus 
der »Zeitschrift für Sozialforschung« (Frankfurt am Main, Su-
hrkamp, 1979), 42-43. El texto castellano es Herbert Marcu-
se, “La lucha contra el liberalismo en la concepción totalitaria 
del Estado”, en La teoría crítica en la era del nacionalsocialis-
mo. Ensayos (1934-1941), trad. J. M. Romero Cuevas (Madrid, 
Trotta, 2025), 74-75.

61	 Véase Martin Heidegger, Gesamtausgabe Band 16: Reden 
und andere Zeugnisse eines Lebensweges (Frankfurt am 
Main, Vittorio Klostermann, 2000).

62	 Martin Heidegger, Gesamtausgabe Band 94: Überlegungen 
II-VI. 1931-1938 (Frankfurt am Main, Vittorio Klostermann, 
2014), 113. El texto castellano corresponde a Martin Heide-
gger, Reflexiones II-VI. Cuadernos negros. 1931-1938, trad. A. 
Ciria. (Madrid, Trotta, 2018), 96.



147Portillo Palma, F. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 137-149

el cual entender, en primer lugar, la relación teórica 
con el mundo y, tras ello, la relación práctica con las 
cosas y con los demás. Su concepto de totalidad es, 
así pues, idealista, dado que presupone la existencia 
de una unidad armónica entre sujeto y objeto. La teo-
ría materialista de la sociedad, en cambio, entiende 
que el concepto de totalidad refiere a la vida social, 
la cual reproduce continuamente la disarmonía entre 
las condiciones objetivas de la vida social y las posibi-
lidades y capacidades subjetivas de la vida individual 
y colectiva. Frente a la totalidad estática del idealismo, 
sea racionalista o irracionalista, se opone una totali-
dad dinámica, una unidad compleja definida por rela-
ciones dialécticas. El irracionalismo se equivoca, ade-
más, en la naturaleza que adscribe a sus conceptos, 
pues considera que los rasgos y las pautas, accesi-
bles a la existencia en esas experiencias arrebatadas, 
tienen una validez universal. Los términos empleados 
por el irracionalismo son, de este modo, conceptos 
ahistóricos, expresiones naturalizadas de procesos 
propios de la sociedad contemporánea. La teoría 
materialista de la sociedad entiende que la razón es 
dialéctica. Esto quiere decir que la crítica al entendi-
miento, es decir, al pensar analítico, no afecta a la to-
talidad del pensamiento. Este es analítico y dialéctico. 
La crítica irracionalista es, por tanto, exagerada. La to-
talidad, que la teoría construye para investigar la vida 
social y promover a mejorarla, es dinámica, es decir, 
está determinada históricamente. Esto solamente es 
asumible por aquella teoría capaz de integrar dialécti-
camente las construcciones teóricas y los resultados 
de los trabajos empíricos.

6. Conclusiones
Entre los contrincantes de la temprana teoría crítica 
de Horkheimer no se encuentra Heidegger, aunque 
su presencia, a veces se observa, a veces se deja in-
tuir, en muchos de sus argumentos y precisiones. En 
efecto, Horkheimer no se confronta con Heidegger 
directamente como sí hace, entre otros, con Kant o 
Hegel. Con todo, la posible relación discursiva entre 
ambos no carece de interés. En ella se deja traslucir 
un conflicto teórico en torno al presente y al futuro de 
la práctica filosófica en un marco histórico y social 
más conflictivo todavía si cabe. La discusión, cierta-
mente crítica, debe ser, así pues, objeto de recons-
trucción histórico-filosófica. Por ello, se ha tratado 
de destacar los rasgos fundamentales de la teoría 
materialista de la sociedad para, desde su exposi-
ción, alumbrar la distancia teórica y práctica que esta 
mantiene con la analítica existencial heideggeriana.

Como se ha visto, la teoría materialista de la socie-
dad revoluciona la percepción que la teoría tiene de 
sí misma. Limitando sus pretensiones de objetividad, 
vincula la praxis teórica con intereses, ellos mismos 
no teóricos, y formula como su más alto interés el de 
abordar, desde la claridad que le da esta autocon-
ciencia, la posibilidad de hacer de este orden social 
un orden más justo. Desde esta perspectiva, la teoría 
materialista abandona las altas cumbres de la meta-
física y se ocupa de la sociedad, comprendiéndola 
como una totalidad siempre móvil y sumamente com-
pleja, donde la relación dialéctica entre sus distintas 
secciones decide, en último término, la posibilidad 
de su superación. Asimismo, la teoría materialista se 
concibe como histórica, demoliendo de este modo 

las Geschichtsphilosophien que asumen, consciente 
o inconscientemente, la idea de una realidad unitaria 
y armónica, donde, en suma, se reproduce incesante-
mente la distinción entre historia esencial e inesencial, 
entre historicidad e historia. Por último, la teoría mate-
rialista no asume acríticamente las formas vigentes 
de la racionalidad social, sino que la aprehende críti-
camente, esto es, la asume como históricamente de-
terminada y, por tanto, como herramienta ciertamente 
útil para el futuro, toda vez que se desembarace de las 
formas ideológicas del racionalismo mayoritario.

Esta nueva teoría, cuya génesis e interés funda-
mental rebasan los estrechos límites de la teoría, res-
ponde también teóricamente a la problemática en tor-
no a la «superación de la filosofía». Frente a esta forma 
de superar la crisis, que aboga por la interdisciplinarie-
dad y que se declara ella misma políticamente activa, 
se erigen otras corrientes filosóficas, que buscan de-
fender sus prerrogativas a través de distintas prácticas 
de autonomización de su campo. La autonomía de la 
filosofía se logra, desde estas posiciones, quebrando 
las distinciones disciplinarias y afirmando la existencia 
de una región pre-teórica – como sucede también en 
el caso de la teoría materialista – sobre la que la filo-
sofía ejerce su dominio y sobre la que, además, se 
fundan y deben fundarse las restantes actividades de 
las disciplinas teóricas particulares. Sobre esta cesura 
se piensa el conflicto entre sociedad e individuo, pero 
también entre realidad e historia, y, por supuesto, entre 
la experiencia reificante de la razón hegemónica y su 
negación activa. Si Horkheimer responde con su teoría 
materialista de la sociedad a esta problemática, la ana-
lítica existencial heideggeriana lo hace a la inversa: el 
carácter aleteiológico preserva para la filosofía su lugar 
y sentido en un mundo que cada vez actúa de forma 
más irracional y donde las certezas, también las de la 
filosofía, parecen esfumarse.

Este es el sentido en el que, en definitiva, debe 
comprenderse la confrontación crítica de Horkheimer 
con Heidegger, pues, como certeramente indica 
Immanen, Horkheimer entendió desde muy pronto 
que Ser y tiempo “trabajaba contra la conciencia so-
cial y crítica que su teoría crítica deseaba generar”63 
, considerando a la opus magna heideggeriana como

una expresión de la burguesía alemana deca-
dente en la fase del capitalismo monopolista. El 
remplazo de los ideales universales y progresis-
tas de la filosofía clásica alemana por rumiacio-
nes pesimistas sobre la vida, el destino y la de-
cadencia reflejaba la situación en la cual la activa 
iniciativa de los empresarios individuales no re-
sultaba a la larga en un control más extenso del 
propio destino en las labores del capitalismo64

En esta encrucijada Horkheimer y Heidegger per-
sonifican, por tanto, las dos posibilidades históricas 
abiertas en el campo filosófico de aquellos años: 
teoría materialista y analítica existencial responden 
a uno y el mismo problema histórico¸ fijado este de 
maneras ciertamente diversas en sus respectivos 
conceptos. Para concluir cabe preguntarse, no obs-
tante, si tras tantos años no debería volver a pensar-
se productivamente ese hiato.

63	 Immanen, Toward a Concrete Philosophy, 209.
64	 Immanen, Toward a Concrete Philosophy, 220.



148 Portillo Palma, F. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 137-149

Referencias
Abromeit, J., Max Horkheimer and the Foundations 

of the Frankfurt School, Cambridge University 
Press, Cambridge/New York, 2011.

Adorno, T. W., “Marcuse, Herbert. Hegels Ontologie 
und die Grundlegung einer Theorie der 
Geschichtlichkeit. Vittorio Klostermann. 
Frankfurt a. M. 1932. 367 s.”, en Zeitschrift für 
Sozialforschung, 1 (1932) 409-410.

Arendt H., Heidegger, M., Correspondencia 1925-
1975, traducido por Adan Kovacsis, Herder, 
Barcelona, 2000.

Asbach, O., Kritische Gesellschaftstheorie und 
historische Praxis. Entwicklungen der kritischen 
Theorie bei Max Horkheimer 1930-1942/43, 
Peter Lang, Frankfurt am Main, 1997.

Dubiel, H., Wissenschaftsorganisation und politische 
Erfahrung. Studien zur frühen Kritischen Theorie, 
Suhrkamp, Frankfurt am Main, 1978.

Habermas, J., Der philosophische Diskurs der 
Moderne. Zwölf Vorlesungen, Suhrkamp, 
Frankfurt am Main, 1985.

Heidegger, M., Gesamtausgabe Band 9: Wegmarken, 
Vittorio Klostermann, Frankfurt am Main, 1976.

Heidegger, M., Gesamtausgabe Band 2: Sein und 
Zeit, Vittorio Klostermann, Frankfurt am Main, 
1977.

Heidegger, M., Ser y tiempo, traducido por Jorge 
Eduardo Rivera, Editorial Universitaria, Santiago 
de Chile, 1997.

Heidegger, M., Gesamtausgabe Band 16: Reden und 
andere Zeugnisse eines Lebensweges, Vittorio 
Klostermann, Frankfurt am Main, 2000.

Heidegger, M., Hitos, traducido por Helena Cortés y 
Arturo Leyte, Alianza Editorial, Madrid, 2000.

Heidegger, M., Gesamtausgabe Band 94: 
Überlegungen II-VI. 1931-1938. Vittorio 
Klostermann, Frankfurt am Main, 2014.

Heidegger, M., Reflexiones II-VI. Cuadernos negros. 
1931-1938, traducido por Alberto Ciria, Trotta, 
Madrid, 2018.

Horkheimer, M., Teoría crítica, traducido por Edgardo 
Albizu y Carlos Luis, Amorrortu Editores, Buenos 
Aires/Madrid, 1974.

Horkheimer, M., Gesammelte Schriften Band 3: 
Schriften 1931-1936, Fischer Verlag, Frankfurt am 
Main, 1988.

Horkheimer, M., Gesammelte Schriften Band 
18: Briefwechsel 1949-1973, Fischer Verlag, 
Frankfurt am Main, 1996.

Horkheimer, M., Materialismo, metafísica y moral, 
traducido por Agapito Maestre y José Romagosa, 
Tecnos, Madrid, 1999.

Horkheimer, M., “La situación actual de la filosofía 
social y las tareas de un Instituto de Investigación 
social (1931)”, traducido por Santiago Castro, en 
Cuadernos de Filosofía Latinoamericana, 36-113 
(2015) 211-224.

Immanen, M., Toward a Concrete Philosophy. 
Heidegger and the Emergence of the Frankfurt 
School, Cornell University Press, Ithaca/New 
York, 2020.

Jay, M., The Dialectical Imagination. A History of 
the Frankfurt School and the Institute for Social 
Research. 1923-1950, University of California 
Press, Berkeley/Los Angeles, 1973.

Kisiel, T., “Die formale Anzeige als Schlüssel zu Heideggers 
Logik der philosophischen Begriffsbildung”, en 
Heidegger und die Logik, editado por Alfred Denker 
y Holger Zaborowski, Editions Rodolpi, Amsterdam/
Atlanta (2006), 49-64

Kraatz, K., Das Sein zur Sprache zu bringen. Die 
formale Anzeige als Kern der Begriffs- und 
Bedeutungstheorie Martin Heideggers, 
Königshausen & Neumann, Würzburg, 2022.

Marcuse, H., Reason and Revolution. Hegel and the 
Rise of Social Theory, Routledge and Paul Kegan, 
London, 1967.

Marcuse, H., Schriften 3: Aufsätze aus der »Zeitschrift 
für Sozialforschung«, Suhrkamp, Frankfurt am 
Main, 1979.

Marcuse, H., Entre fenomenología y marxismo. 
Escritos filosóficos 1928-1933, traducido 
por José Manuel Romero Cuevas, Editorial 
Universitaria de Antioquia, Antioquia, 2019.

Marcuse, H., La teoría crítica en la era del 
nacionalsocialismo. Ensayos 1933-1941, 
traducido por José Manuel Romero Cuevas, 
Trotta, Madrid, 2025.

Mörchen, H., Adorno und Heidegger, Untersuchung 
einer Kommunikationsverweigerung, Klett-Cotta 
Verlag, Stuttgart, 1981.

Ortega Esquembre, C., “La nueva teoría crítica de 
Hartmut Rosa a la luz de la temprana Escuela de 
Frankfurt”, en Fragmentos de Filosofía 21 (2024), 
142-143. https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_
filosofia.2024.02.14.

Portillo Palma, F., “«Ni «vulgar» ni «formal», sino 
«fenomenológico». El concepto de fenómeno y el 
oculto Discours de la Méthode heideggeriano»”, 
en Studia Heideggeriana 13 (2024), 285-304. 
https://doi.org/10.46605/sh.vol13.2024.261.

Portillo Palma, F., “El concepto de trabajo y la 
transformación histórico-crítica de la ontología 
heideggeriana: aportes hermenéuticos para 
la comprensión del primer proyecto filosófico 
de Herbert Marcuse”, en ApareSER. Revista 
de Filosofía 2/3 (2024), 59-87. https://doi.
org/10.35494/arf.v2i3.35.

Portillo Palma, F., “Herbert Marcuse ante el espejo 
de Hegel: historia y crítica a la luz de sus 
dos Hegelsbücher”, en Studia Hegeliana 
XI (2025), 151-173. https://doi.org/10.24310/
stheg.11.2025.21429.

Safranski, R., Ein Meister aus Deutschland: Heidegger 
und seine Zeit, Carl Hans Verlag, München/Wien, 
1994.

Vigo, A., “Meditación, historia, contención. 
Heidegger y la reformulación ontohistórica de la 
aleteiología”, en Claridades. Revista de Filosofía, 
12/22 (2020) 45-74. https://doi.org/10.24310/
Claridadescrf.v12i2.6680.

Weathland, T., The Frankfurt School in the Exile, 
University of Minnesota Press, Minnesota, 2009.

Wiggershaus, R., Die Frankfurter Schule. Geschichte. 
Theoretische Entwicklung. Politische Bedeutung, 
Deutscher Taschenbuch Verlag, München, 1988.

Wiggershaus, R., La escuela de Fráncfort, traducido 
por Marcos Romano Hasán, Fondo de Cultura 
Económica, México D. F., 2010.

Wiggershaus, R., Max Horkheimer. Unternehmer 
in Sachen »Kritische Theorie«, Fischer Verlag, 
Frankfurt am Main, 2013.

https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_filosofia.2024.02.14
https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_filosofia.2024.02.14
https://doi.org/10.46605/sh.vol13.2024.261
https://doi.org/10.35494/arf.v2i3.35
https://doi.org/10.35494/arf.v2i3.35
https://doi.org/10.24310/stheg.11.2025.21429
https://doi.org/10.24310/stheg.11.2025.21429
https://doi.org/10.24310/Claridadescrf.v12i2.6680
https://doi.org/10.24310/Claridadescrf.v12i2.6680


149Portillo Palma, F. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 137-149

Xolocotzi, A., Fundamento y abismo. Aproximaciones 
al Heidegger tardío, Universidad Autónoma de 
Puebla, Puebla, 2011.

Xolocotzi, A., “Apropiación ontológico-fundamental 
y apropiación ontohistórica en Martin 
Heidegger”, en La apropiación de Heidegger, 

editado por Pilar Giraldi González y Delmiro 
Rocha Álvarez, Bonilla Artiga Editores, Ciudad 
de México, 2020.

Zuidervaart, L., “Truth matters: Heidegger and 
Horkheimer in Dialectical Disclosure”, Telos 145 
(2008),131-160.




