
231An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 231-233

Clusa, Josep, Claudia Laos, Luciana Martínez, Matías 
Oroño, Rafael Reyna, Lara Scaglia y Stéfano Straulino, eds. 

Kant y la tierra de la verdad. Comentario a la Analítica de los 
principios, Valencia: Tirant Lo Blanch, 2024.

https://dx.doi.org/10.5209/ashf.101034�

Anales del Seminario de Historia de la Filosofía
e-ISSN 0211-2337

R E S E Ñ AS

Ainara Quirós Castro
Universidad Complutense de Madrid    

No pasa desapercibida la dificultad que supone 
enfrentarse a la Kritik der reinen Vernunft, razón 
por la cual no son pocos los comentarios que en-
contramos abordando el contenido de sus pági-
nas. Pero, no obstante, Kant y la tierra de la verdad. 
Un comentario a la Analítica de los principios es la 
primera obra centrada exclusivamente en comen-
tar dicha sección de la obra magna del filósofo 
de Königsberg. Ese libro segundo de la «Analítica 
trascendental» no pasa desapercibido ni por su 
complejidad, ni por su relevancia en el conjunto 
de la reflexión kantiana en torno al conocimiento, 
pues por medio de él se comprende la coopera-
ción entre las formas puras de nuestras facultades 
cognoscitivas que posibilita nuestro conocimiento. 
En consecuencia, una obra dedicada en su totali-
dad a comentar esta «tierra de la verdad»1 resulta 
sumamente pertinente y oportuna.

Para llevar a cabo tal empresa, los editores de 
esta obra han optado por dedicar a cada una de 
las secciones de la «Analítica de los principios» un 
respectivo capítulo —redactado en cada caso por 
un experto en la materia—. Una opción que redun-
da en una mayor accesibilidad para el lector. Más 
arriba se señalaba la dificultad inherente al propio 
texto que constituye el objeto de este comentario, 
lo cual es reconocido por los propios autores en 
varias ocasiones a lo largo de la obra. Por ejemplo, 
al hablar del «Esquematismo», Lara Scaglia hace 
hincapié en la consideración que se ha tenido de 
él como «el capítulo más oscuro y controvertido de 
la Crítica de la razón pura» (p. 43); en la «Refutación 
del idealismo» Stéfano Straulino nos recuerda que 
este ha sido considerado como «uno de los pasajes 
más problemáticos de la obra kantiana» (p. 225); y, 
de igual forma, Claudia Laos afirma al respecto de 
la «Anfibología» que «este apartado constituye uno 
de los más oscuros de la KrV» (p. 253).

1	 Immanuel Kant. Crítica de la razón pura. México: FCE-UNAM, 
2018, p. 274 [A 235/ B 294].

Sin embargo, las dificultades de este comen-
tario van más allá de la complejidad inherente al 
texto kantiano, y pasan a su vez por las pretensio-
nes que se marcan los propios editores. Así, en el 
prólogo declaran la gran amplitud del público al 
que se dirigen con este comentario, pues aspiran, 
no sólo a elaborar una obra que resulte de utilidad 
para aquellos que están comenzando a estudiar el 
pensamiento kantiano; también tratan de que resul-
te provechosa para aquellos que ya son especialis-
tas en la materia. La obra pretende, pues, aclarar, 
al tiempo que profundizar con rigurosidad. Dos ca-
racterísticas —claridad y rigor— que, ciertamente, 
no resultan siempre fáciles de compaginar, pues en 
muchas ocasiones al tratar de exponer un tema de 
una forma más sencilla y clara se corre el riesgo de 
acabar banalizándolo o simplificándolo en exceso; 
y, viceversa, al intentar profundizar rigurosamente 
en alguna cuestión se tiende, fácilmente, a acabar 
inmerso en una exposición oscura y sumamente 
enrevesada. Sin embargo, esta pretensión de diri-
girse tanto a principiantes como a expertos en la 
filosofía kantiana se alcanza a cumplir en este co-
mentario a la «Analítica de los principios».

Entre los rasgos notorios de la obra, la estructu-
ra de cada capítulo —constituida por: introducción, 
comentario del texto correspondiente, discusión 
de problemas e interpretaciones, y selección de 
lecturas sugeridas— permite al investigador novel 
situarse en cada momento dentro de todo el hilo 
de la argumentación kantiana; y, a su vez, las reco-
mendaciones finales le marcan un camino por el que 
poder seguir su estudio. Por otro lado, la discusión 
de problemas e interpretaciones resulta en espe-
cial muy enriquecedora para alguien, que, siendo ya 
conocedor de la materia, esté interesado en los de-
bates, tanto clásicos como más actuales, en torno a 
las cuestiones tratadas. En este sentido, la obra se 
hace en continuo diálogo con otros intérpretes y/o 
críticos de Kant. Todo aquel que acuda a este co-
mentario no sólo sale con una amplia comprensión 
de los núcleos temáticos que en él se abordan, sino 

Reseñas.

https://dx.doi.org/10.5209/ashf.98661
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:ainaraq4%40gmail.com?subject=
mailto:ainaraqu%40ucm.es?subject=
https://orcid.org/0009-0006-9837-7966


232 Reseñas. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 231-233

también con una panorámica de las interpretacio-
nes, debates y diálogos que se han llevado a cabo 
y se siguen realizando en la actualidad —de la mano 
de Mario Caimi, Alejandro Vigo, Alba Jiménez, María 
Jesús Vázquez Lobeiras, etc.—.

Cabe también destacar el primer capítulo, dedica-
do a la «Introducción: De la facultad trascendental de 
juzgar en general» con la que Kant inicia la «Analítica 
de los principios»; pues, como se indica al inicio 
(p. 23), no suele enfatizarse en los comentarios que 
se han venido haciendo de la KrV, sino que se pasa 
directamente a la sección del «Esquematismo». Sin 
embargo, este análisis permite comprender el papel 
clave del juicio en la problemática de la «Analítica de 
los principios», evitando con ello que semejante re-
levancia pase desapercibida y no se tenga en consi-
deración. Es más, justamente porque el tema de la 
facultad de juzgar resulta transversal a la totalidad 
de la «Analítica de los principios», no debe resultar 
extraño que en el penúltimo capítulo de la obra —de-
dicado a la «Anfibología»— se haga referencia a este 
primer capítulo y al tratamiento en torno a la cuestión 
del juicio que en él se hace (p. 252).

Igualmente, este Capítulo 1 asume la tarea de 
indicar al lector en qué punto exacto se encuentra 
con la «Analítica de los principios» dentro de todo el 
planteamiento de la Crítica, señalándose la propia 
estructura de la obra en conjunto y, con ello, ponien-
do de relieve los temas precedentes abordados por 
Kant y los todavía pendientes de tratar. Esto resulta 
clave en una obra como la KrV, que posee una es-
tructura sistemática, es decir, que consta de una 
«arquitectónica de la razón pura»2. Esta caracterís-
tica propia de la Crítica hace que en el presente co-
mentario continuamente se estén remitiendo unos 
capítulos a otros, especialmente según avanzamos 
en referencia a los anteriores. Incluso se mencionan 
secciones de la KrV que exceden los límites de este 
comentario, como es el caso de la «Estética trascen-
dental» (p. 102), en la medida en que sus resultados 
se están teniendo implícitos en la argumentación 
kantiana acerca de la «Analítica de los principios». A 
ello se le añade ciertas alusiones a secciones veni-
deras de la obra que partirán de los resultados obte-
nidos por Kant en la «Analítica» —este es el caso de 
la mención a la «Dialéctica trascendental» al comen-
tar la «Anfibología» (p. 251-252)—. En definitiva, este 
comentario no sólo recoge de la KrV su contenido, 
sino también su «modo sintético de exposición»3.

De otra parte, sobresale la variedad de recursos 
que ayudan a quienes estén tomando este comen-
tario como puerta de entrada al pensamiento kantia-
no, tales como el empleo de ejemplos y aclaraciones 
terminológicas. En relación con lo primero, a lo largo 
de toda la obra los autores se sirven de ejemplos cer-
canos para, con ello, hacer más accesibles las ideas 
que se presentan. Así, el diagnóstico de una apendi-
citis aclara la contraposición entre entender in abs-
tracto y discernir in concreto (p. 30); o el panorama 
de un cristal roto en el salón de una casa y una piedra 
cerca de él sirve para comprender la distinción entre 

2	 Immanuel Kant. Crítica de la razón pura. México: FCE-UNAM, 
2018, p. 712 [A 832/ B 860].

3	 Immanuel Kant. Prolegómenos a toda metafísica futura que 
haya de poder presentarse como ciencia. Madrid: Istmo, 
2015, p. 37 [Ak, IV, 263].

un orden subjetivo de aprehensión y el orden objeti-
vo de causalidad necesaria (p. 161). Con ello, se su-
ple precisamente la falta de ejemplos que el propio 
Kant reconoce en su KrV4, emprendiéndose tal labor 
clarificadora que el prusiano no pudo llevar a cabo 
él mismo por la magnitud de la empresa a la que se 
abocó. En cuanto a las aclaraciones terminológicas, 
estas resultan de suma relevancia a la hora de per-
mitir una comprensión del vocabulario kantiano por 
parte del público que está dando sus primeros pa-
sos por la filosofía trascendental. Por este motivo se 
discute el significado de palabras como «determina-
ción» (p. 120) u «objeto» (p. 149), las cuales, a pesar 
de formar parte del habla cotidiana, adquieren un 
significado concreto y distinto en el caso de Kant. De 
manera análoga, se da cuenta de los diversos nom-
bres que reciben los principios puros del entendi-
miento —«Axiomas», «Anticipaciones», «Analogías» 
y «Postulados»—, lo cual permite al lector familiari-
zarse con un lenguaje que en un primer momento le 
puede resultar más ajeno y vislumbrar los motivos 
del empleo de tales términos.

No pasa tampoco desapercibido el hecho de 
que los autores de este libro dan siempre cuenta 
de las dos ediciones de la KrV, haciendo especial 
hincapié en los cambios relevantes llevados a cabo 
entre la primera y la segunda edición con respecto 
a la «Analítica de los principios». Así las cosas, a lo 
largo de los capítulos de Kant y la tierra de la verdad 
nos encontramos comparaciones entre el texto de la 
primera y segunda edición (p. 121); casos en los cua-
les la diferencia entre ambas redacciones alcanza tal 
grado que son comentadas por separado (pp. 243-
245); o incluso capítulos dedicados a secciones que 
fueron por completo añadidas en la segunda edición 
—como ocurre respecto de la «Refutación del idea-
lismo», abordada en el Capítulo 12—.

A todo lo anterior se le añade el diálogo entre 
Kant y otros filósofos que se nos va presentando a lo 
largo de los capítulos del libro, a sabiendas de la re-
levancia que dichas influencias y discusiones tuvie-
ron en la configuración de su pensamiento. Diálogos 
junto a Aristóteles (p. 119), Hume (p. 125), Descartes 
(p. 212) o Leibniz (p. 258), por ejemplo, van emergien-
do a lo largo de todo el comentario. Al mismo tiem-
po se señala un diálogo entre la multitud de obras 
que el regiomontano fue elaborando a lo largo de su 
trayectoria filosófica, a través de las cuales se pue-
de vislumbrar la evolución de su propia filosofía. Así, 
encontrarnos en el comentario referencias a obras 
posteriores a la KrV como son los Prolegomena 
(p. 106) o los Metaphysische Anfangsgründe der 
Naturwissenschaft (p. 140).

Finalmente, a pesar de la pluralidad de voces 
inherente a todo trabajo colectivo, como es el 
caso de Kant y la tierra de la verdad, el orden y la 
claridad son unas constantes a lo largo de todo el 
libro: sin enredos en frases largas y excesivamente 
complejas, tratando de redactar de una forma más 
clara y directa, repitiendo las principales ideas en 
multitud de ocasiones y expresándolas de diversas 
maneras para facilitar su comprensión. Además, 
esta colaboración entre filósofos es, justamente, lo 

4	 Immanuel Kant. Crítica de la razón pura. México: FCE-UNAM, 
2018, p. 11 [A XVIII].



233Reseñas. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 231-233

que el propio Kant reclamaba para la filosofía —pues 
no esperaba que el resto de pensadores dejasen de 
«aprovechar toda buena ocasión de colaborar en el 
interés común de una razón que se esclarece cada 
vez más»5—. Podemos concluir, pues, recalcando 
cómo esta obra resulta profundamente kantiana no 
sólo por su contenido —por medio del cual se hace 
accesible con claridad, a la par que se profundiza 
con rigor en la «Analítica de los principios», cuya 

5	 Immanuel Kant. Prolegómenos a toda metafísica futura que 
haya de poder presentarse como ciencia. Madrid: Istmo, 
2015, p. 327 [Ak, IV, 380].

comprensión resulta clave a la hora de abordar la KrV 
en su unidad—, sino también por el trabajo conjunto 
que en ella se pone de manifiesto. Y, con certeza, el 
filósofo de Königsberg, de haberse encontrado con 
un comentario como el aquí reseñado al respecto de 
su KrV o de alguna de las secciones abordadas en 
ella, hubiera sentido no poca satisfacción al ver que 
su obra consiguió ser «estímulo al lector, para unir 
sus esfuerzos a los del autor»6.

6	 Immanuel Kant. Crítica de la razón pura. México: FCE-UNAM, 
2018, p. 12 [A XIX].




