EDICIONES
=] COMPLUTENSE @

Anales del Seminario de Historia de la Filosofia ESTUDIOS
e-ISSN 0211-2337

Wittgenstein y el ideal de felicidad
de las escuelas socraticas antiguas

Begoina Ramoén Camara
Universidad de Murcia (Espafia) =

https://dx.doi.org/10.5209/ashf100481 Recibido: 27/01/2025 e Aceptado: 18/08/2025

Resumen: El objetivo de este trabajo es examinar varios aspectos del problema de la felicidad en
la filosofia de Wittgenstein a la luz de las ideas y debates de las escuelas socraticas sobre este tema.
Tras unas breves consideraciones sobre el vinculo entre la felicidad y la virtud o excelencia, se analiza la
funcion estratégica atribuida a la idea de felicidad como guia y sentido ultimo de la existencia humana, asi
como el papel jugado en este modelo de felicidad por los ideales socraticos de autarquia y de una actitud
imperturbable frente al destino.

Palabras clave: Autarquia; destino; escuelas socraticas antiguas; felicidad; Wittgenstein

ENG Wittgenstein and the Ideal of Happiness
in the Ancient Socratic Schools

Abstract : The aim of this paper is to examine various aspects of the problem of happiness in Wittgenstein's
philosophy in the light of the ideas and debates of the Socratic schools on this subject. After some brief
considerations on the connection between happiness and virtue or excellence, the strategic function
attributed to the idea of happiness both as a guide to, and as the ultimate meaning of, human existence, is
analysed. Therole played in this model of happiness by the Socratic ideals of autarchy and of an imperturbable
attitude towards destiny is also examined.

Keywords: Autarchy; destiny; Ancient Socratic schools; happiness; Wittgenstein

Sumario: 1. Introduccion. 2. Felicidad y excelencia. 3. La felicidad como «meta de la vida». 4. Autarquia y
felicidad. 5. Autarquia y destino. 6. Referencias.

Como citar: Ramoén Camara, B. (2026). Wittgenstein y el ideal de felicidad de las escuelas socraticas
antiguas. Anales del Seminario de Historia de la Filosofia, 43 (1), 87-96.

1. Introduccion Por otro lado, sin embargo, se veia a si mismo, dicho

La idea que se hacia Wittgenstein de su relacion CON SU propia expresion, como un «enamorado in-
con la tradicion filosoéfica esta lejos de ser sencilla. feliz», al no considerarse parte de tradicion alguna,

S . X . pero desear serlo®. Por lo que hace a los origenes de
abemos, por gjgmplo, que expreso el sentido de su la tradicion filosoficay, mas en particular, a Sdcrates?,
labor con relacion a ella en la frase «Destruyo, des- ;5 observaciones dan a entender que no gozaba de
truyo, destruyo»' y, de forma mas contundente aun,
en la consideracion de que si su nombre perviviese
seria «solo como el terminus ad quem de la gran filo- dar el significado que el filésofo atribuyé al Tractatus logico-

sofia occidental; igual, por asi decirlo, que el nombre ﬁ?é’f?i,%’f,’;’céﬁ ,?5[2;’&72?5‘?25";@2,?1‘31%‘7’6 la filosofia.

de aquel que incendid la Biblioteca de Alejandria»®.  « para una presentacién de conjunto de la vida y pensamien-

to de Sdcrates, véase T. Calvo Martinez, «Sécrates», en C.
Garcia Gual (ed.), Historia de la filosofia antigua, pp. 113-129.

' L. Wittgenstein, Aforismos. Cultura y valor, p.62, aforismo Para un recorrido por la presencia de Socrates en parte de la
109. historia posterior del pensamiento, véase G. Luri, Guia para

2 L. Wittgenstein, Movimientos del pensar. Diarios (1930- no entender a Sdécrates, pp. 147-257 y S. Ahbel-Rappe and R.
1932/1936-1937), p. 52. Seguramente no es menester recor- Kamtekar (eds.), A Companion to Socrates, pp. 317-510.

An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 87-96 87


https://dx.doi.org/10.5209/ashf.98661
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:begonia%40um.es?subject=
https://orcid.org/0000-0003-4591-7704

88

su simpatia intelectual®, aungue sin alcanzar el grado
de rechazo de un Nietzsche®. Nos parece, no obs-
tante, que la viday filosofia de Wittgenstein muestran
numerosos puntos de contacto con la vida y filosofia
de Socrates, sobre todo en los temas mas existen-
ciales, por asi decirlo, y, mas en concreto, éticos’.

Lo que querriamos hacer aqui es examinar las
observaciones de Wittgenstein sobre la felicidad
(Gliick)® alaluz de las ideas y debates de las escuelas
socraticas sobre este tema®, pues su comparaciony
contraste con éstas es, segun creemos, hermenéu-
ticamente interesante para una mejor comprension
de la filosofia de Wittgenstein'®.

5 Veéanse a este respecto los andlisis de L. Perissinotto, «“The
Socratic Method!”: Wittgenstein and Plato», en L. Perissi-
notto and B. Ramoén Camara (eds.), Wittgenstein and Plato.
Connections, Comparisons and Contrasts, pp. 48-71.

6 Como es sabido, se trata de una diana constante de las
flechas de Nietzsche. Cf., por ejemplo, El nacimiento de la
tragedia y Crepusculo de los idolos. Como se filosofa con el
martillo. Sobre la interpretacion de Socrates por parte de
Nietzsche véase también D. Sanchez Meca, El itinerario inte-
lectual de Nietzsche, pp. 42-44.

7 Paraun excelente estudio del «Wittgenstein mas existencial,
el Wittgenstein filésofo de la religion, de la ética y de la es-
tética, el Wittgenstein politico en un sentido amplio del tér-
mino, critico de la civilizacion y defensor de la culturay», asi
como de sus semejanzas y diferencias con la mayor parte de
pensadores que influyeron sobre él, véase V. Sanfélix Vidar-
te, Wittgenstein. Una filosofia del espiritu. Las palabras entre
comillas son una cita de la pagina 9 de este libro.

& Sobre el problema de la felicidad en la filosofia de Witt-
genstein, véanse: M. Balaska, «The Notion of Happiness in
Early Wittgenstein: Towards a Non-Contentful Account of
Happiness», South African Journal of Philosophy 33 (2014),
pp. 407-415; G. Citron, «‘The Problem of Life’: Later Witt-
genstein on the Difficulty of Honest Happiness», en M. Bur-
ley (ed.), Wittgenstein, Religion and Ethics: New Perspectives
from Philosophy and Theology, pp. 33-47; J. Fairhurst, «The
Early Wittgenstein on Living a Good Ethical Life», Philoso-
phia 50 (2022), pp. 1745-1767; S. Pihlstrom, «Wittgenstein on
Happiness: Harmony, Disharmony and Antitheodicy», Philo-
sophical Investigations 42,1 (2019), pp. 15-39; I. Reguera, E/
feliz absurdo de la ética (el Wittgenstein mistico), especial-
mente las paginas 115-144; J. Sattler, «‘To fulfill the purpose
of existence’: Wittgenstein's Notebooks and the Search for
Meaningy, en J. Plourde and M. Marion (eds.), Wittgenstein’s
Pre-Tractatus Writings: Interpretations and Reappraisals,
pp. 275-299; J. Schulte, «The Happy Man», en J. Schulte and
G. Sundholm (eds.), Criss-Crossing a Philosophical Lands-
cape. Essays on Wittgensteinian Themes Dedicated to Brian
McGuinness, pp.3-21, y R. Suter, «The Early Wittgenstein
on Happiness», International Philosophical Quarterly 29, 3
(1989), pp. 291-299.

Para el anadlisis de distintos aspectos de la ética
wittgensteiniana vinculados con el tema explorado en
este trabajo, pueden verse también: A.-M., Sendergaard
Christensen, Wittgenstein and Ethics y las colecciones de
ensayos recogidos en B. de Mesel and O. Kuusela (eds.),
Ethics in the Wake of Wittgensteiny en R. Agam-Segal and E.
Dain (eds.), Wittgenstein’s Moral Thought.

9 Para un estudio de conjunto de las éticas antiguas, ponien-
do un énfasis especial en el problema filoséfico de la feli-
cidad, pueden verse: J. Annas, The Morality of Happiness;
J. Cooper, Pursuits of Wisdom: Six Ways of Life in Ancient
Philosophy from Socrates to Plotinus; P. Hadot, ;Qué es la
filosofia antigua?; M. C. Nussbaum, La fragilidad del bien.
Fortuna y ética en la tragedia y la filosofia griega, y M. Veget-
ti, La ética de los antiguos.

© Un estudio pionero sobre las relaciones trazables entre la
filosofia de Wittgenstein y las filosofias antiguas fue el de
P. Hadot, quien abordd, entre otros, el problema ético de lo
inefable en el filésofo austriaco en relaciéon con el neopla-
tonismo. Cf. P. Hadot, Wittgenstein y los limites del lenguaje,
especialmente pp. 33-55.

Ramoén Camara, B. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 87-96

2. Felicidad y excelencia

Comencemos por recordar que para las escuelas
socraticas lo mas importante de las ensenanzas del
maestro es su mensaje de felicidad (sudaigovia)'. Y
ello pese a que se trata de un mensaje dificilmente
comunicable y, por lo demas, sumamente exigente,
pues es un modelo de felicidad cortado a la medida
de individuos con «la fuerza (ioxUg) de Socrates», por
decirlo con la expresion de los antiguos.

Los socraticos, y también Wittgenstein'?, trazan
un vinculo entre la felicidad y lo que llaman «actuar
bien» (€0 TpaTTEIV) Y «vVivir bien» (U Zfiv) o conforme
a excelencia (apetr). El objetivo de trazar este vin-
culo es, entre otros, el de ahuyentar el fantasma de
un destino malo e injusto. Se trata de un punto que
constituye otro de los grandes temas de las escue-
las socraticas y que tiene igualmente mucho peso
en los textos éticos wittgensteinianos. En este sen-
tido, Platon no dejara de reivindicar el valor de ga-
rantia que encierra la relacion légica trazada entre la
felicidad y la excelencia (piénsese, por ejemplo, en
los finales del Gorgias y de la Republica). El modelo
socratico, el cual se nutre, podriamos decir usando
palabras de Wittgenstein, del «coraje que abriga es-
peranzas y esta seguro de la victoria»'®, es un mode-
lo de felicidad absoluta, en el sentido de que la dpeTn
vence siempre, con independencia de cuales sean
las circunstancias. Platon, a quien le importaba pre-
servar y transmitir este legado mas alla de su tiem-
po, pinta los escenarios dramaticos y heroicos de
didlogos como la Apologia, el Criton, el Gorgias y el
Fedodn con el fin de ahuyentar una imagen impotente
o fracasada de la filosofia socratica: la persecucion
y muerte del bueno, del justo, no decide el resultado
final de la partida de la felicidad, pues ésta se juega
en el plano de la verdad del alma.

Y es que en los circulos socraticos la felicidad
esta estrechamente ligada a la conviccion de que
no existe mal alguno que pueda dafar al hombre
bueno', a «la vivencia de sentirse absolutamen-
te seguro, ... a aquel estado animico en el que nos
sentimos inclinados a decir: “Estoy seguro, pase lo
gue pase, nada puede dafiarme”»"®, y que también
Wittgenstein vincula a lo absolutamente bueno o va-
lioso en su Conferencia sobre ética’®. El mundo de

" Sobre la felicidad en Soécrates, pueden verse G. Vlastos,
Socrates. Ironist and Moral Philosopher, pp.200-232; C.
Bobonich, «Socrates and Eudaimonia», en D. R. Morrison
(ed.), Cambridge Companion to Socrates, pp.293-332, y J.
Bussanich and N. D. Smith, «Socratic Eudaimonismy, en The
Bloomsbury Companion to Socrates, pp. 156-184.

2 Cf., por ejemplo, L. Wittgenstein, Diarios secretos, entradas
del 7101914 y 74.1916.

8 Op. cit., entrada del 27.2.1915.

“  Recordamos las palabras de Soécrates: «Sabed bien que si
me condenais a muerte, siendo yo cual digo que soy, no me
danaréis a mi mas que a vosotros mismos. En efecto, a mi
no me causarian ningun dafio ni Meleto ni Anito; cierto que
tampoco podrian, porque no creo que nhaturalmente esté
permitido que un hombre bueno reciba dafio de otro malo»
(Apol. 30 c-d); «es menester que también vosotros, jueces,
... tengais en el animo esta sola verdad: que no existe mal
alguno para el hombre bueno, ni cuando vive ni después de
muerto» (41 c-d).

5 L. Wittgenstein, Conferencia sobre ética, p. 39.

6 Sobre esta conferencia, véase el largo estudio introductorio
de D. Levy en E. Zamuner, E. V. Di Lascio and D. Levy (eds.),
Ludwig Wittgenstein. Lecture on Ethics. Introduction, Inter-
pretation and Complete Text, especialmente el apartado «In-



Ramoén Camara, B. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 87-96

quien se entrega a su destino con esta conviccion
en el animo, la unica necesaria, «es otro que el del
infeliz»': «es un mundo feliz»'®. La serenidad con
la que murid Sdcrates y las Ultimas palabras de
Wittgenstein son, en nuestra opinion, una confirma-
cién de este punto?°.

3. La felicidad como «meta de la vida»

Wittgenstein tiene en comun con la mayor parte
de las escuelas socraticas antiguas la idea funda-
mental de que la vida humana tiene un sentido y
de que este sentido se identifica con la busqueda
y logro de la felicidad.

Podemos recordar la formula del eudemonis-
mo socratico evocando dos textos de Platon. En el
Eutidemo, Sécrates apunta la idea de que la felicidad
es fin universal del género humano: «;No deseamos
acaso todos nosotros, hombres, ser dichosos? ... Es,
sin duda, cosa de locos plantearse siquiera seme-
jante pregunta. Pues, ¢quién no quiere ser dichoso?»
(278 e). Ademas, la felicidad es concebida como fin
perfecto y autosuficiente de la vida humana. En el
contexto de la dialéctica de ascension por la esca-
linata de la Belleza narrada en el Banquete, la sabia
maestra de Socrates le interroga a este propdsito:
«Veamos, Socrates, el amante de las cosas buenas,
las desea: ;Qué desea?». «Que lleguen a ser suyasy,
le responde aquél. «:Y qué le sucedera a aquel que
adquiera las cosas buenas?», sigue preguntando
Diotima. «Sera feliz», responde Sdocrates. «En efecto,
por la posesion de las cosas buenasy», continua ella,
«los felices son felices, y ya no se necesita agregar
esta pregunta: ;Para qué quiere ser feliz el que quie-
re serlo?, sino que parece que la respuesta tiene aqui
su fin» (204 e-205 a).

Se trata de un punto central en la ética de Platon
que reiteraran Aristoteles y las escuelas helenisticas.
Y lo hace también Wittgenstein, el cual escribe en
términos parecidos a los del Banquete: «Una y otra
vez vuelvo sobre ello: la vida feliz es buena, la infeliz
mala.Y siahora me pregunto por qué he de vivir preci-
samente feliz, la pregunta se revela como meramen-
te retdrica; parece que la vida feliz se justifica por si
misma, que es la unica adecuada»?'. Anteriormente
habia escrito también: «Dostojewski tiene razén
cuando afirma que quien es feliz cumple la finalidad
de la existencia. O bien se podria también decir que
cumple la finalidad de la existencia quien no necesi-
ta de finalidad alguna fuera de la vida, esto es, quien

terpreting the Lecture on Ethics». Para un estudio de la ética
de Wittgenstein a la luz de sus posiciones filosoéficas genera-
les, véase P. Donatelli, Wittgenstein e I'etica.

7 Diario filoséfico (1914-1916), entrada del 29.7.16.

®  Ibid.

®  Cf. el final de la Apologia de Sdcrates, de Platon, y el final del
Fedon.

20 Parauna interpretacion distinta del sentido de las Ultimas pa-
labras de Wittgenstein, ligandolo al asombro del que nace la
filosofia (Platon, Theaet. 155 d) y a la critica de los efectos ne-
gativos que tendria la ciencia sobre la capacidad de asom-
bro del hombre, esto es, la idea wittgensteiniana de que la
ciencia adormece nuestra capacidad de maravillarnos, cf. R.
L. Hall, «It’'s a Wonderful Life: Reflections on Wittgenstein's
Last Words», Philosophical Investigations, 2010, pp. 1-18.

2" Diario filoséfico (1914-1916), entrada del 30.7.16. La felicidad
es un faktum sin porqué de la condicién humana, podriamos
decir con Aristoteles (Eth. nic. A11095 b 4-8).

89

esta satisfecho»??. Y una vez mas: «Parece que no
se pueda decir mas que esto: jVive felizmente!»?3.
En otro lugar escribe que una vida que no aspirara a
la felicidad seria una existencia desposeida de todo
sentido, una vida «vacia»®* o «desierta»?®, «la muer-
te en vida»?®; es mas, «la auténtica muerte que hay
que temer»®, porque el «“mero final de la vida” no
se vive»?®, por lo que no hay que temerlo, como re-
cordaban también los epicureos. En fin, en otro tex-
to meditativo para uso propio anota que tener que
«renunciar ... a toda dicha terrena» seria tener que
«asumir lo mas horrible»?°.

De modo que la felicidad es, dicho en términos
clasicos, el bien supremo o fin ultimo de las acciones
humanas; o bien, como dice Wittgenstein, «la meta
de la vida»©®°. Sobre esta idea cabe hacer las siguien-
tes consideraciones.

Para empezar, presupone, obviamente, que se
cree en la existencia de una meta tal, un T€éAog ultimo
capaz de guiar la eleccion de los fines subordinados
o intermedios, asi como de los medios adecuados
para alcanzar la felicidad. Como es expresado por
Aristételes al comienzo de la Etica nicomaquea: «Si
existe, pues, algun fin de nuestros actos que quera-
mos por él mismo y los demas por él, y no elegimos

N

2 Para la idea (poco plausible a nuestro modo de ver) de una
influencia de Los hermanos Karamazov sobre las nociones
de certeza moral y de sujeto como limite del mundo en la
filosofia de Wittgenstein, cf. P. Dehnel, «Wittgenstein and
Dostoevsky: Happiness and Subjectivity», Philosophy and Li-
terature, 45, 2 (2021), pp. 470-488.

23 Diario filosdfico (1914-1916), entrada del 29.7.16.

24 Movimientos del pensar. Diarios (1930-1932/1936-1937),

p.120.

25 Ipbid.

26 Ibid.

27 Ibid.

28 Ibid.

29 L. Wittgenstein, Luz y sombra. Una vivencia(-suefio) nocturna
y un fragmento epistolar, p. 29. El sentido de la existencia se
vive como algo problematico, aunque también parece claro

que el deseo es dejar de experimentarlo de esa forma, es
decir, como una carga triste. Aducimos en este sentido el
siguiente texto: «La solucién a los problemas que ves en tu
vida es vivir en tal forma que desaparezca lo problematico.
Decir que la vida es problematica significa que tu vida no se
ajusta a la forma de la vida. En consecuencia, debes cambiar
tu viday, si se ajusta a la forma, desaparece lo problematico.
¢Pero acaso no sentimos que quien no ve alli un problema
esta ciego ante algo importante, a decir verdad, ante lo mas
importante? ;No me gustaria acaso decir que ese tal vive
precisamente ciego, como un topo, y que, si pudiera ver, veria
el problema? O quiza deberia decir: quien vive correctamen-
te no experimenta el problema como tristeza, es decir, como
algo problematico, sino mas bien como una alegria; por asi
decirlo, como un ligero éter en torno a su vida y no como un
trasfondo dudoso» (Aforismos. Cultura y valor, p. 69, aforismo
149). Por otro lado, se medita sobre la felicidad a sabiendas
de que se trata de llegar a ser razonablemente feliz, pues la
naturaleza humana no consiente una felicidad perfecta. Se
trata de un punto sobre el que insisten practicamente todas
las escuelas socraticas. Ademas, se tiene presente que el
ser humano es un animal que puede llegar a ser, en palabras
de Wittgenstein, «terriblemente infeliz» (Movimientos del
pensar. Diarios (1930-1932/1936-1937), p. 110), para lo cual
no es menester que sufra castigo eterno alguno, pues «en un
solo dia pueden vivirse los terrores del infierno; hay tiempo
suficiente para ello» (Aforismos. Cultura y valor, p. 68, aforis-
mo 140). En la Republica se comenta en este sentido que ver
coémo los seres humanos nos equivocamos unay otra vez en
la eleccion de una forma de vida que pueda hacernos felices
es un espectaculo «lastimoso, ridiculo y extrafio» (€Aeivijv ...
Kai yeAoiav kai Baupaciav, Resp. 620 a).

30 Diarios secretos, entrada del 28.5.1916.



90

todo por otra cosa --pues asi se seguiria hasta el in-
finito, de suerte que el deseo seria vacio y vano—-, es
evidente que ese fin sera lo bueno, esto es, lo mejor»
(i ON 11 TENOG €aTi TV TIPAKTGV O OI' aUTO BouAdueda,
T8AAa B¢ B16 ToUTO, Kai i) TtévTa 8i' £Tepov aipoUpeda
(Mpoeiot yap oUTw ' €ig dmelpov, (OoT' €ival KEVAV Kai
dataiav TRV 6pegIv), dijhov wg ToUT’ av £in Tayabov Kai
10 GplaTov, Eth. Nic. A 2,1094 a 18-22).

A esta concepcion de la felicidad como principio
orientador de las acciones va ligada la idea, también
ampliamente compartida en los circulos socraticos,
de que se la puede alcanzar sélo si se vive de confor-
midad con un cierto arte®, un arte de vivir que tiene
sus reglas, preceptos e instrumentos, lo cual implica
que una vida feliz nada tiene que ver con un dejarse
llevar o vagar al azar (mAavdw)®2. Dicho con una frase
de Wittgenstein: «El hombre no puede convertirse
sin mas —y como a quien le viene dada la cosa— en
un ser feliz»®3. En este sentido, en los Diarios secre-
tos puede vérsele rumiando intensamente sobre
preceptos con los que lograr llevar una vida buena
o feliz. En esta tradicion la voz discordante es la de
Sexto Empirico, para quien intentar anclar la felicidad
en el puerto seguro del arte de vivir, como quieren
los fildsofos —-vendedores de confianza (Contra los
éticos 171)-- siguiendo a Socrates --responsable ul-
timo de todas las «vanas esperanzas [de felicidad],
... de ningun modo ... ciertas» (id., 2 y 168-172)--, es
un error pernicioso que hace a los filésofos mas in-
felices que el resto. Y es que aun suponiendo que

31 Sobre esto véanse los estudios de J. Domansky, La philo-
sophie, théorie ou maniére de vivre? Les controverses de
I’Antiquité a la Renaissance y de J. Sellars, The Art of Living:
The Stoics on the Nature and Function of Philosophy.

32 En el siguiente pasaje del mito de Er narrado en la Republica
se aprecia bien lo dicho a propésito del arte socratico de vi-
vir y la funcion estratégica atribuida a la idea de felicidad, la
cual debe actuar como criterio o diana, conforme alaimagen
del arquero que usaran también aristotélicos y estoicos, a la
que se apunte en todo lo que se haga en la vida publica y
privada: «Alli [en |a eleccion del modelo de vida], segun pare-
ce, estaba, querido Glaucon, todo el peligro para el hombre;
y por esto hay que atender sumamente a que cada uno de
nosotros, aun descuidando las otras ensefianzas, busque y
aprenda éstay vea si es capaz de informarse y averiguar por
algun lado quién le dara el poder y la ciencia de distinguir la
vida provechosay la miserable y de elegir siempre y en todas
partes la mejor posible. Y para ello ha de calcular la relacion
que todas las cosas dichas, ya combinadas entre si, ya cada
cual por si misma, tienen con la excelencia en la vida; ha de
saber el bien o el mal que ha de producir la hermosura unida
ala pobrezay unida a la riqueza y a tal o cual disposicion del
alma, y asimismo el que traeran, combinandose entre si, el
buen o el mal nacimiento, la condicion privada o los mandos,
la robustez o la debilidad, la facilidad o la torpeza en apren-
der y todas las cosas semejantes, existentes por naturaleza
en el alma o adquiridas por ésta. De modo que, cotejandolas
en su mente todas ellas, se hallara capaz de hacer la elec-
cion si delimita la bondad o la maldad de la vida de conformi-
dad con la naturaleza del almayy si, lamando mejor a la que la
lleva a ser mas justa y peor a la que la lleva a ser mas injusta,
deja a un lado todo lo demas: hemos visto, en efecto, que tal
es la mejor eleccion para el hombre, asi en vida como des-
pués de la muerte. Y al ir al Hades hay que llevar esta opinion
firme como el acero, para no dejarse alli impresionar por las
riquezas y males semejantes y para no caer en tiranias y de-
mas practicas de este estilo, con lo que se realizan muchos
e insanables dafnos y se sufren mayores; antes bien, hay que
saber elegir siempre una vida media entre los extremos y
evitar en lo posible los excesos en uno y otro sentido, tanto
en esta vida como en la ulterior, porque asi es como llega el
hombre a mayor felicidad» (Resp. 618 b-619 b).

33 Diario filosodfico (1914-1916), entrada del 14.7.16.

Ramoén Camara, B. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 87-96

existan lo bueno y lo malo por naturaleza, saber lo
que son solo contribuiria a aumentar la inquietud o
turbacion que impide al hombre estar en paz consi-
go mismo, por el deseo intenso de perseguir el bien
y el temor a perderlo, por querer huir de los males,
etcétera (id., 110 ss.). El arte socratico de vivir incurre
en el error de tratar de poner bridas a la vida, pero
una grata sorpresa espera a quien se libera de la
loca pasion por la verdad y abandona la busqueda
de ese arte imposible de domeiar la vida: le ocurrira
algo parecido a lo que se cuenta del pintor Apeles, a
saber, «que estando pintando un caballo y queriendo
imitar en la pintura la saliva espumosa del caballo,
tenia tan poco éxito en ello que desistié del empeho
y arrojo contra el cuadro la esponja en la que mez-
claba los colores del pincel, y ... cuando ésta choco
contra él plasmo la forma de la saliva espumosa del
caballo» (Esbozos pirrénicos, |1 28)%*.

Asimismo, cabe subrayar que en los circulos so-
craticos la felicidad se entiende como una actividad
estable vinculada no a este o aquel acontecimiento
puntual sino al conjunto de una vida. En efecto, en
esta tradicion con frecuencia se repara en la idea de
que la felicidad no puede ser algo efimero u ocasio-
nal, «porque una golondrina no hace verano, ni un
solo dia» ——anade Aristoteles al proverbio—-, «y asi
tampoco hace venturoso y feliz un solo dia o un poco
tiempo» (Eth. nic. A 6,1098 a 18-20).

Por otra parte, se defiende que la felicidad reside
en el alma, es decir, que tiene que ver, por asi decirlo,
con el mundo «interior» o «espiritual» del ser humano,
no con los bienes comunmente considerados apete-
cibles (placer, riqueza, reconocimiento social, etc.). En
este punto puede venir bien recordar unas palabras
de Demdcrito, que en esto coincide con los socrati-
cos: «Al alma pertenecen la felicidad y la infelicidad»
(DK 68 A 170) y, haciendo un juego de palabras entre
eudaipovin («felicidad») y daipwv («demony), afirma
también: «La felicidad no reside en los ganados ni en
el oro: es el alma la morada del demon» (id., 171).

Ademas, el pensar en términos de felicidad supo-
ne elevarse a la perspectiva del conjunto de la propia
existencia y anhelar una vida plena, acabada o reali-
zada. La concepcion de la vida humana que pone de
manifiesto, por ejemplo, el Filebo esta movida por este
deseo de perfeccion, el cual se expresa con palabras
emotivas para al espiritu griego como son Tépag,
TéNOG, TeEAEUTH O PéTpov. Se trata de un punto de vista
compartido en general por los socraticos, a excep-
cion de Aristipo y la escuela cirenaica, que renuncian
expresamente a una perspectiva tan abrumadora o
exigente. Y es que no estaria al alcance del pensa-
miento humano hacer proyectos o calculos sobre la
felicidad teniendo como horizonte una vida entera. El
ser humano tendria que limitarse, mas bien, a vivir el
presente y solo en los limites de este horizonte mas
modesto calibrar el valor de sus esfuerzos por llevar
una vida buena, la cual aspirara en cada momento a
placeres al alcance de la mano. Con todo, este punto
de vista es una anomalia en los ambientes socraticos,
en los que domina, como deciamos anteriormente,
el punto de vista de la felicidad. De ahi que para ellos

3% Sobre la ética pirronica puede verse R. Bett, «Scepticism
and Ethics», en The Cambridge Companion to Ancient Scep-
ticism, pp. 181-194.



Ramoén Camara, B. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 87-96

sea cierto el mensaje que se infiere del célebre dia-
logo entre Creso y Soldn, esto es, que a nadie puede
llamarsele feliz antes de su muerte, pues «es menes-
ter considerar el resultado final de toda situacion»
(Herdédoto 1.32), de modo que sélo tras la muerte se
puede juzgar si la vida de un hombre ha sido realmen-
te, enteramente, feliz.

Pero si la felicidad tiene que ver con toda una
vida, eso quiere decir que es algo serio (oTtouddiog).
Vistas las cosas desde esta perspectiva, «la vida
es», afirma Wittgenstein, «mucho mas seria de lo
que parece en la superficie. La vida es de una se-
riedad terrible»®®. Agrega a este propésito: «El ins-
tante terrible en una muerte desventurada tiene que
ser pensar: “Oh, si hubiera... Ahora ya es demasia-
do tarde”. jOh, si hubiera vivido correctamente! Y el
instante bienaventurado tiene que ser: “jYa esta todo
cumplido!”»®, En el caso de Wittgenstein, esto nada
tiene que ver con el temor a un castigo, sino a desa-
provechar la vida: «La vida es una»®. En otro pasaje
se dice también: «Vive de tal modo que puedas morir
bien»®8, y «ojala que viera la vida como es, es decir,
que la viera mas bien como un todo y no meramente
un corte pequeno, minusculo, suyo, quiero decir, por
ejemplo, mi trabajo. Es como si todo lo demas estu-
viera ensombrecido por un diagrama oscuro y solo
fuera visible ese trozo. Por eso todo parece falso.
Veo, siento, erréneamente el valor de las cosas»®°.

4. Autarquiay felicidad

Otro punto en que coinciden las escuelas socraticas
antiguas es la idea de que el bien (10 dyaBdv) para el
hombre consiste en la autosuficiencia®®, esto es, en
la liberacion de cualquier tipo de atadura que ponga
en riesgo la independencia del individuo. Y ello por-
que se entiende que tratar de vivir con la mayor au-
tosuficiencia posible es la unica garantia de felicidad
para el ser humano.

También en la ética de Wittgenstein la motivacion
principal es, segun creemos, esta misma. Por su par-
te, acostumbra a hacer referencia al ideal clasico de
autarquia apelando a la necesidad de «reposar del
todo en si mismo» y de «no perderse a si mismo»?*,
asi como dando expresion al deseo de «recogi-
miento en si mismo»*?, de forma parecida a como
lo hace Sécrates en el Fedoén cuando afirma que la
condicion de mayor felicidad para el fildsofo es la de
quedarse a solas con su alma, a fin de ser libre para
disponer de si mismo (67 c-68 a). Y, al reveés, la infe-
licidad tiene siempre su causa ultima en la pérdida
de uno mismo. Sirva como botén de muestra el si-
guiente pasaje: «jNada me causa verdadera alegria,
y vivo angustiado por el futuro! Pues ya no reposo en
mi. Cada una de las indecencias de mi entorno --y

35 Movimientos del pensar. Diarios (1930-1932/1936-1937),
p. 106.

36 Qp. cit., p. 110.

87 Diarios secretos, entrada del 6.4.1916.

38 Movimientos del pensar. Diarios (1930-1932/1936-1937),
p. 114.

3 Op. cit., pp. 133-134.

40 Para este sentido primero o basico del término 10 dyadoév
en el uso que hacia de él Sécrates, cf. Platon Lys. 215 a-b y
Resp. 387 e y Aristoteles Eth. Eud. H 12,1244 b 1-10.

4 Cf.Diarios secretos, entradas del 15.8.1914, 911.1914, 12.11.1914,
21.11.1914, 30.12.1914 y 16.71916.

42 QOp. cit., entradas del 25.8.1914 y 14.11.1914.

91

siempre las hay-- me hiere en lo mas intimo, y, antes
de que se cure una herida, jllega otra nueva! No me
siento realmente libre ni siquiera cuando ... no estoy
deprimido. Raras veces tengo ganas de trabajar. ...
Me siento dependiente del mundo y por ello tengo
que temerlo también en los momentos en que no me
ocurre nada malo. Me veo a mi mismo, al yo en el que
pude reposar, como un lejano islote aiorado que se
aparta de mi»*.

«El arte de necesitar de poco», como lo llama
Antistenes (cf. Jenofonte, Symp. IV, 34-44), es un
ejercicio de liberacion de todo aquello que se consi-
dera externo al individuo, pero sobre todo un ejerci-
cio de cultivo del yo que permite vivir intensamente la
relacién con uno mismo“4. Y es que, como se susurra
Wittgenstein a si mismo, «es realmente una suerte
tenerse a uno mismo y poder siempre refugiarse en
uno mismo»“*®. Cabe notar que la autosuficiencia se
piensa como condicion para disfrutar de uno mismo,
pero también para ser generoso con los amigos. El
modelo en este punto es, una vez mas, Soécrates,
«que no calculaba ni pesaba lo que me dabay, afir-
ma Antistenes (id., IV 43). En este modelo de felici-
dad filosdfica, la amistad se concibe como fuente de
felicidad y seguridad y se vive con unos altos grados
de intensidad afectiva, aunque con el freno impres-
cindible para que no lleguen a comprometer la cohe-
rencia personal y autonomia de juicio®®.

Por una parte, este arte se ejercita sobre los bie-
nes materiales, con el fin de sofocar el ansia natural
de poseer siempre mas (TtAeovegia) y la proliferacion
de deseos superfluos. En el seno del socratismo hay
dos doctrinas distintas a este respecto: de un lado, la
postura mas radicalmente austeray sobria, que exalta
la excelencia como condicion necesaria y suficien-
te para la felicidad y priva a los bienes materiales de
valor. De otro, una postura menos alejada del sentido
comun, para la cual la excelencia permite hacer un
buen uso de los bienes, que son tales sdlo por refe-
rencia a una finalidad virtuosa. Entre estas filas esta-
rian Aristipo y Aristoteles, mientras que Antistenes y
los cinicos, Platon y Wittgenstein se situarian en aqué-
llas. En cualquier caso, lo que ambas comparten es
la negativa a atribuir a los bienes un valor auténomo,
pues, dicho en palabras de Wittgenstein, «las cosas
no adquieren “significado” sino en virtud de su re-
lacion con mi voluntad»*’. «El mundo, en si, no es ni
bueno ni malo»*®, «bueno y malo son predicados del
sujeto, no propiedades del mundo»*®. El punto de vis-
ta opuesto seria el representado por un Calicles, que
se burla del parecer socratico aduciendo que si redu-
cir al minimo los deseos hiciera feliz, entonces serian
felices «las piedras y los muertos» (Gorg. 492 e).

4 Id., entrada del 9.11.1914.

4 Sobre la nocion de ejercicio en la filosofia antigua es
inevitable dar la referencia al estudio de P. Hadot, Ejercicios
espirituales y filosofia antigua. Cf. también M. Chase, S. R. L.
Clark and M. McGhee (eds.), Philosophy as a Way of Life: An-
cients and Moderns. Essays in Honor of Pierre Hadot y A. I.
Davidson, «Spiritual Exercises and Ancient Philosophy: An In-
troduction to Pierre Hadot», Critical Inquiry, vol. 16, n.° 3 (1990),
pp. 475-482, asi como el estudio de P. Rabbow, Seelen-
fihrung. Methodik der Exerzitien in der Antike.

45 Diarios secretos, entrada del 2.11.1914.

46 Cf. Platén, Gorg. 482 b-c y Resp. 443 d.

47 Diario filosdfico (1914-1916), entrada del 15.10.1916.

48 Op. cit., entrada del 2.8.1916.

4 Ibid.



92

Por otra parte, aunque sea, afirma Wittgenstein,
«mas facil ser independiente de las cosas que de
las personas, también hay que poder lograr esto»®°.
En este punto, la reflexidon gravita en torno a la idea
de buscar refugio «huyendo de la caverna», o «vi-
viendo en la sombra» como decian los epicureos,
y la consiguiente exaltacion de los beneficios de la
soledad. En la tradicion socratica se ha dado expre-
sion literaria a este aspecto del modelo por medio
de imagenes arquitecténicas que apuntan a la idea
de proteger la libertad y calma interiores del yo fren-
te alainvasion de los demas. Asi, nos topamos, en
la filosofia de Antistenes, con la construccion de
«muros en nuestros propios razonamientos inex-
pugnables» (Didgenes Laercio VII. 13), con la tenta-
cion, en Platon, del «muro» (Resp. 496 d) y de «la
republica interior» (608 b), y con los «templos» en
Lucrecio (de rer. nat. 11, 1-20) y en Wittgenstein: «Mi
ideal es», afirma este ultimo, «una cierta indiferen-
cia. Untemplo que sirva de contorno a las pasiones,
sin mezclarse con ellas»®'.

Por lo que hace a la distincion entre «lo propio»
(oikeTov) y «lo ajeno» (GAAGTpIov), la cual opera como
el parametro fundamental que usan los socraticos®?,
y también Wittgenstein, para pensar la autosuficien-
cia, conviene tener en cuenta que no todos ellos de-
limitan del mismo modo el terreno de «lo propio».

En efecto, en la vertiente mas naturalista del so-
cratismo, «lo propio» no deja de estar ligado a las ne-
cesidades naturales; de ahi que para los cinicos, por
ejemplo, «lo propio» tenga que ver con el espacio de
una naturalidad libre o espontaneamente vivida, con
el cual ponen un limite negativo a los condiciona-
mientos de la vida social y civilizada.

Por el contrario, en Wittgenstein, que esta en esto
mas cerca de la vertiente intelectualista del socra-
tismo, ese espacio aparece como ajeno y hostil al
yo. Su ejercicio de autodominio se ejerce, ante todo,
sobre la propia animalidad, la cual es entendida
como instancia desestabilizadora que puede poner
en peligro el logro de la felicidad. Citamos un texto
en esta linea: «Ayer fui tiroteado. Senti miedo. Tuve
miedo ala muerte. jLo que ahora deseo es vivir! Y re-
sulta dificil renunciar a la vida cuando se le ha toma-
do gusto. Pero precisamente eso es “pecado”, vida
irrazonable, falsa concepcion de la vida. De cuando
en cuando me convierto en un animal. Entonces soy

50 Diarios secretos, entrada del 4.11.1914.

51 Aforismos. Cultura y valor, p. 33, aforismo 16.

52 Recordamos «la distincion», como se la conoce en los circu-
los socraticos, en los términos que la formula, por ejemplo,
Epicteto: «Entre todas las cosas que existen, hay algunas que
dependen de nosotros y otras que no dependen de nosotros.
... Las cosas que dependen de nosotros son libres por na-
turaleza, sin impedimentos, sin trabas. Por el contrario, las
cosas que no dependen de nosotros se hallan en un estado
de sometimiento, de servidumbre, y nos resultan ajenas. Re-
cuerda, por tanto, que si consideras libres las cosas que por
su propia naturaleza se hallan en un estado de sometimiento,
y crees que te pertenece lo que te es ajeno, tropezaras con
innumerables obstaculos, caeras en la tristeza, en la inquie-
tud, haras reproches tanto a los dioses como a los hombres.
Sin embargo, si piensas que sdlo lo que te pertenece es tuyo
y que aquello que es ajeno te es de verdad ajeno, entonces
nadie podra coaccionarte, nadie podra obligarte a hacer
nada, no haras mas reproches, no formularas mas acusacio-
nes, no volveras a hacer nada contra tu voluntad, no tendras
mas enemigos, nadie podra perjudicarte y no sufrirds mas
perjuicios» (Manual para la vida feliz 1).

Ramoén Camara, B. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 87-96

incapaz de pensar en ninguna otra cosa que no sea
comer, beber, dormir. jHorroroso! Y entonces sufro
también como un animal, sin posibilidad de salva-
cion interior. En esos momentos estoy entregado a
mis apetitos y a mis aversiones. En esos momen-
tos es imposible pensar en una vida verdadera»®s.
En este sentido, puede decirse que en la ética de
Wittgenstein la busqueda de la felicidad depende
de que se tenga un control de la propia naturale-
za irracional, de que se amanse, como dice él en
unos términos semejantes a los usados por Platon
en el Fedro (230 a), la «fiera» que se lleva dentro®,
sin que se permita que los elementos voluptuoso e
irascible y el principio racional «<se muerdan mutua-
mente y se devoren en su lucha» (Resp. 589 a). En
este aspecto, la ética de Wittgenstein estaria lejos
de las tradiciones cinica y epicurea e inserta, en
cambio, en la tradicion platonica.

Para ver con mayor claridad este punto, atenda-
mos a la concepcion y uso en estas filosofias de la
figura del nifio. En el cinismo y el epicureismo, el nifio
y el dios operan como modelos de felicidad. Esta es
concebida como una condicion estable de ausencia
de dolor fisico (arovia) y animico (arapa&ia)®®. Se tie-
ne un ejemplo de ella en ese estado de quietud en
que se encuentran los nifios cuando han satisfecho
las necesidades naturales, las cuales tanto cinicos
como epicureos entienden que son y han de ser po-
cas y sencillas®®. Aristoteles se equivocaria al afirmar
que el nifo no es feliz (Eth. nic. A 9, 1100 a 2), por-
que la actividad racional puede ser un ingrediente de
la vida feliz s6lo si se orienta hacia la busqueda del
placer, cosa sin embargo que los nifos ya hacen de
forma natural. La filosofia, la cual es concebida como
arte de vivir, tiene utilidad sdlo si su objetivo es el de
recuperar a aquellos que sufren, al haberse desviado
del camino de la naturaleza. Dicho con palabras de
Epicuro: «Las palabras de un fildsofo son vanas si no
alivian el sufrimiento de la humanidad. Porque igual
que la medicina es inutil si no elimina la enfermedad
del cuerpo, también es inutil aquella filosofia que no
elimine el sufrimiento del almay (fr. 221).

Por el contrario, Platon subraya que la nifiez es una
época de la vida humana sumamente desordenada o
caodtica: «Ningun ser vivo nace con la calidad y grado

53 Diarios secretos, entrada del 29.7.1916.

5 Movimientos del pensar. Diarios (1930-1932/1936-1937),
p.137.

55 Sirvan a titulo de ejemplo las siguientes palabras de Epicu-
ro: «Pues una interpretacion acertada de esta realidad [los
deseos] sabe condicionar toda eleccién y repulsa a la salud
del cuerpo y a la imperturbabilidad del alma, ya que este es
el fin de una vida dichosa. Pues todo lo que hacemos lo ha-
cemos por esto, para no sentir dolor ni temor. Y una vez que
este objetivo se cumple en nosotros, se disipa todo tormento
del alma, al no tener la persona que ir en busca de algo que
le falta ni buscar otra cosa con la que se completara el bien
del alma y el del cuerpo. Pues tenemos necesidad de gozo
solo en el momento en que sentimos dolor por no estar con
nosotros el gozo, pero cuando no sintamos dolor ya no esta-
remos necesitados de gozo. Por esta razén afirmamos que el
gozo es el principio y el fin de una vida dichosa» (Epistola de
Epicuro a Meneceo, 128).

5% Diogenes «les ensefaba [a los nifios a su cargo] a cuidarse
a si mismos usando de una alimentacion sencilla y bebien-
do sélo agua. Los llevaba con el pelo rapado y sin adornos,
y los habituaba a ir sin tunica y sin calzado, silenciosos y
sin reparar mas que en si mismos en las calles» (Diégenes
Laercio VI, 31).



Ramoén Camara, B. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 87-96

de inteligencia que le corresponde tener en su madu-
rez; y, en todo ese tiempo en que aun no ha logrado
su propia discrecion, esta todo él loco y grita descon-
certadamente; y, en cuanto llega a mantenerse en pie,
salta también sin orden ni concierto» (Leg. 672 c). Al
nacer sin una razon ejercitada en el gobierno de las
sensaciones gemelas del placer y el dolor, el nifio se
encuentra dominado por la voragine de los deseos
irracionales (¢ruBuunTikdv) y sujeto, por tanto, a mucho
sufrimiento. En este mismo sentido, Wittgenstein afir-
ma: «Quien, con comprension, oiga gritar a un nifo, sa-
bra que alli dormitan otras fuerzas animicas, terribles,
distintas de las que se suponen. Profunda rabia y dolor
y deseo de devastacion»®’. «El nifio es», agrega Platon,
«la mas temible o dificil de manejar de todas las fieras,
pues, por lo mismo que tiene en si un mas abundan-
te manantial de inteligencia, y éste auin no canalizado,
se hace con ello astuto y aspero y mas insolente que
ninguna otra criatura» (808 d). Requiere por ello de
una amplia y severa educacion, la cual consiste esen-
cialmente en «sujetarle, como quien dice, con mu-
chas bridas» (808 e), «corrigiendo sus [de los nifos]
naturalezas e impulsandolas siempre hacia el bien de
acuerdo con las leyes» (809 a). Sdlo si lo érbuunTikdv
se reprime con firmeza, predisponiendo al nifo a es-
cuchar la voz de la razén y erradicando su deseo na-
tural de abandonarse a los placeres, puede nacer la
unidad racional o armonia entre las distintas partes o
fuerzas del alma, que es lo que hace posible llevar una
vida feliz. O dicho con una célebre imagen usada por
platonicos y epicureos: solo asi es posible superar «la
tempestad del alma» (Epistola de Epicuro a Meneceo,
128) para disfrutar, en cambio, de su bonanza (yaArvn,
Tim. 44 b) o estado que se asemeja a la superficie per-
fectamente en calma de un mar sin oleaje.

Por lo demas, la felicidad, a ojos de Platén, no
consiste meramente en la serenidad tal como es
concebida por los epicureos. La liberacién en lo
posible del dolor fisico y mental es un componente
necesario para una vida buena. Ahora bien, la felici-
dad no es un estado, disposicion o habito, sino una
actividad. En el caso de Platén, y también en el de
Wittgenstein, esta actividad es identificada, sobre
todo, con el gozo que procura el estudio de la 16gi-
ca: lalégica de clases en un caso y la Iogica formal
en el otro®. La felicidad del filésofo est4 en la vida
contemplativa o, en expresion de Wittgenstein, en
«el vivir sélo para el espiritu»®®. Citamos un pasaje
muy ilustrativo en este sentido: «Suponiendo que
el ser humano no pudiera ejercer su voluntad, pero
se viera obligado a sufrir la entera miseria de este
mundo, ¢qué podria entonces hacerle feliz? ;Como
puede el ser humano aspirar a ser feliz si no pue-
de resguardarse de la miseria de este mundo? Por
la vida del conocimiento, precisamente. La buena
conciencia es la felicidad que procura la vida del
conocimiento. La vida del conocimiento es la vida
que es feliz a pesar de la miseria del mundo. Sélo es

57 Aforismos. Culturay valor, pp. 32-33, aforismo 14.

58 Laidea de que, para ser feliz, hay que dedicarse a la logica
es un motivo bastante interesante de estas filosofias. Es de
justicia, no obstante, recordar que el enraizar la excelencia
en el terreno de la l6gica fue originalmente una propuesta de
Antistenes y de O. Weininger.

5 Diarios secretos, por ejemplo, entradas del 21.91914 y
710.1914.

93

feliz la vida que puede renunciar a las amenidades
de este mundo. Una vida para la que esas amenida-
des no son sino otros tantos regalos del destino»®°.

5. Autarquia y destino

Concluiremos con el analisis del vinculo trazado por
estas filosofias entre las nociones de autarquia y
destino. Y es que se espera que la autarquia permita,
asimismo, hacer frente de forma correcta al poder o
influencia del destino sobre la vida humana®'.

Se trata de un motivo de reflexion de mucho peso
en las observaciones éticas de Wittgenstein y tam-
bién en este extremo su mensaje parece cercano al
de los socraticos antiguos: su idea principal es, en
efecto, la de la primacia de la vida interior como alter-
nativa absoluta al imposible dominio del mundo de
los hechos. Sobre el sentimiento de que se navega
en una total impotencia en el «desolado, infinito, gris
mar de los acontecimientos»®?, tan presente también
en los filésofos estoicos de época imperial, recor-
daremos las siguientes palabras: «No puedo orien-
tar los acontecimientos del mundo de acuerdo con
mi voluntad: soy totalmente impotente»®. A las que
siguen la solucién que se propone para afirmar, no
obstante, el poder activo del yo, su ejercicio de auto-
gobierno: «Sélo de un modo puedo independizarme
del mundo y, por tanto, dominarlo en cierto sentido:
renunciando a influir sobre los acontecimientos»®*,

La de autarquia es la nocion con la que se desafia
la idea, propia de la concepcion tragica de la vida,
segun la cual la ingobernabilidad e indescifrabilidad
del destino hacen de la vida humana algo inevita-
blemente infeliz. En este sentido, el mensaje de los
socraticos puede resumirse en la imagen de la acti-
tud altiva de Diégenes, el cual decia que soliaver a la
diosa Tuxn abalanzarse sobre él lamentandose de no
lograr golpearlo. Tampoco en el mundo hostil y ame-
nazante de Wittgenstein cabe la tragedia: «En este
mundo (el mio) no hay tragedia y por ello tampoco
existe todo lo infinito que hace surgir precisamente
la tragedia (como resultado). Por asi decirlo, todo es
soluble en el éter universal; no hay durezas, es decir,
la durezay el conflicto no se convierten en algo subli-
me, sino en una falta. El conflicto se resuelve como la
tension de un muelle en un mecanismo que se funde
(o que se disuelve en acido nitrico). En esta solucion
ya no hay tensiones»®®.

Trastocando el nexo que el sentido comun traza
entre los bienes de lafortunay la felicidad, se defiende
que no debe dejarse el sentido de la vida a merced del

80 Dijario filoséfico (1914-1916), entrada del 13.8.1916.

5 No esta de mas recordar que la filosofia de la felicidad nace
precisamente de la reflexion sobre Tuxn, la imprevisible y
terrible deidad a la que el pensamiento griego arcaico fia-
ba el reparto de los destinos humanos. De hecho, la pro-
pia palabra griega para la felicidad, eudaiyovia, significaba
originariamente tener una buena proteccion demodnica en
los trances de la vida, estar bajo la proteccion de un poder
benévolo en el universo caprichoso y conflictivo de los dio-
ses. Estaba vinculada, pues, al sentimiento de dependencia
de una voluntad ajena que se observa a menudo en los es-
critos personales de Wittgenstein. Cf. en este sentido, por
ejemplo, Luz y Sombra. Una vivencia (-suefio) nocturna y un
fragmento epistolar.

52 Diarios secretos, 1312.1914.

83 Diario filosdfico (1914-1916), 11.6.1916.

84 Ipid.

85 Aforismos. Cultura y valor, p. 44, aforismos 43y 44.



94

destino: «El ser humano no debe depender del azar.
Ni del favorable ni del desfavorable»®®. La indiferencia
hacia «lo ajeno» (GAAGTpIOV) —-y, por tanto, causa po-
tencial de infelicidad-- se impone como unico cami-
no para una vida feliz. Para dar expresion a los efectos
de este distanciamiento, Wittgenstein usa la imagen,
también del gusto de Marco Aurelio, de espectador
del mundo y de la propia vida: «Una sola cosa es ne-
cesaria: ser capaz de ver como un espectador todo
lo que le ocurre a uno»®. Por lo demas, esta imagen
lleva implicita la idea de desapegarse de uno mismo
e incluso de abandonar la referencia a uno mismo
como individualidad determinada.

No obstante, cabe matizar que no se trata me-
ramente de una cuestion de prudencia, sino de
adoptar mas bien todo un estilo o forma de vida que
acostumbre al yo a ser impermeable a toda vicisitud
dependiente del azar, o al menos haga menos dificil
aceptar las circunstancias impuestas por el destino.
Se espera que la practica de la autarquia, arduamen-
te conquistada por medio del ejercicio del autodomi-
nio racional (eykpdreia), prepare para hacer frente a
cualquier trance, a sabiendas de que lo que importa
no son los hechos, por adversos que sean, sino la
actitud que se adopta frente a ellos: «Cuando la vida
llega a ser dificiimente soportable, se piensa en un
cambio de la situacion. Pero el cambio mas impor-
tante y eficaz, el de la propia actitud, apenas se nos
ocurre y nos es muy dificil decidirnos a hacerlo»®8.

Al tratarse de la forma de vida que se lleva, la au-
sencia de turbacion (4rdbsia) a que se aspira no es
concebida como un ejercicio ajeno al dolor, sino
como una fuerza que tiene que lidiar con el deber de
bastarse a si mismo para ser feliz. La inteligencia, a
la que se entrega el timon de la vida, no puede tener
simplemente una funcion represora o censora de los
deseos, ni los motivos pasionales ser concebidos
simplemente como elementos que perturban su tran-
quilidad. Esto se ve especialmente bien en la psicolo-
gia platonica: la funcion de la inteligencia es también
la de una persuasiva integracion de los elementos
emocionales, pues la felicidad depende de la calidad
del vinculo que la razén sea capaz de establecer con
sus componentes emocionales. De no cumplir esta
otra funcion, la inteligencia se vera impotente frente a
la fuerza arrolladora de pasiones y emociones. Dicho
con palabras de Wittgenstein: «Vive de tal modo que
puedas hacer frente a cualquier circunstancia, ya que
entonces todo tu ingenio, todo tu intelecto, no te ayu-
daran en nada. Con ellos estas perdido, es como si
no los tuvieras. (Como si quisieras utilizar tus robustas
piernas cuando caes por el aire.)»%°, Se trata de una
diferencia notable con los estoicos, para quienes las
pasiones son errores, enfermedades de la razon, que
hay que erradicar por completo.

A propésito de este extremo, un texto resulta es-
pecialmente interesante. Se trata de uno de los lar-
gos monodlogos en que Wittgenstein da rienda suelta
a su voluntad de auscultarse’. En él viene a decirse

56 Diarios secretos, 6.10.1914.

57 Op. cit., 25.81914.

88 Aforismos. Cultura y valor, p. 105, aforismo 297.

89 Movimientos del pensar. Diarios (1930-1932/1936-1937),
pp. 120-121.

0 Op. cit., pp. 112-113. Como es un texto largo, nos permitire-
mos resumirlo y parafrasearlo.

Ramoén Camara, B. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 87-96

que todo de lo que se goza en la vida es «un regalo»’’,
es decir, que no se puede «reposar sobre ello, como
sobre algo firme»'?, sin tener presente que se puede
perder por un accidente, por una enfermedad o por
otra razén. O bien, que si se ha reposado sobre ello,
pero ahoraya se ha perdido, hay que aceptarlo como
un hecho, arreglarselas con ello: no se lo ha de «mi-
rar estupefacto con horror, sino estar contento a pe-
sar de todo»”3. No se trata exactamente de buscar un
remedio para librarse de la idea de esa dependencia,
pues mientras se lo busca se sigue en ese estado
doloroso, y puede suceder incluso que no se llegue
a encontrar un remedio, pero tiene que hacerse lo
justo también en ese estado doloroso. Por tanto, hay
que acomodarse a él. La peor actitud que se puede
adoptar en una situacion tal es la de la indignacion:
«jEso es la muerte! Con la indignacion no hago mas
que golpearme a mi mismo. jEso esta claro! ;A quién
si no golpeo con ello? Asi, pues, he de resignarme.
Cualquier lucha ahi es una lucha conmigo mismo; vy,
mientras mas fuerte golpee, mas fuerte seré golpea-
do. Se deberia resignar mi corazén, no simplemente
mi mano. Si tuviera fe, es decir, si hiciera valiente-
mente lo que me pide mivoz interior, se acabaria ese
sufrimiento. No ayuda a rezar el arrodillarse, pero uno
se arrodilla. iLlama a todo eso enfermedad! ;Qué
has dicho con ello? Nada. iNo explicar! jDescribir!
iSomete tu corazon y no te enfades porque hayas de
sufrir asil Este es el consejo que he de darme»™.

En este mismo sentido, Wittgenstein se adhiere a
laidea estoica de que la felicidad es una actividad de
conciliacion con el mundo. «Para vivir feliz», afirma,
«tengo que estar en concordancia con el mundo. Y a
esto se llama “ser feliz”. Estoy entonces, por asi de-
cirlo, en concordancia con aquella voluntad ajena de
la que parezco dependiente. Esto es: “cumplo la vo-
luntad de Dios"»">. Se entiende que, para ser feliz, es
menester lograr anular toda beligerancia emocional
contra el mundo’®, «no ofrecer resistencia»”’, como
dice él, «aligerar completamente mi exterior, por asi
decirlo, para dejar imperturbado mi interior»’. Y es
que malgastar la vida o dilapidar la propia fuerza in-
terior en «una lucha sin esperanzas contra el mundo
exterior»”® careceria de sentido. Concluimos recor-
dando un pasaje especialmente ilustrativo de este
punto: «Que quieras discutir con Dios significa que
tienes un falso concepto de Dios, que estas en una
supersticion. Tienes un concepto incorrecto cuan-
do te enfadas con el destino. Debes reorganizar tus
conceptos. Satisfaccion con tu destino tendria que
ser el primer mandato de la sabiduria»®°.

. Op.cit., p.12.

2 Ibid.

s Ibid.

% QOp.cit.,p.13.

s Diario filoséfico (1914-1916), entrada del 8.7.1916.

76 Afirma Wittgenstein: «Las penas son como enfermedades;
hay que aceptarlas: lo peor que puede hacerse es rebelarse
contra ellas. Vienen como ataques, desencadenados por cir-
cunstancias internas o externas. Y entonces se debe decir:
“Otra vez un ataque»”» (Aforismos. Cultura y valor, p. 145, afo-
rismo 459).

7 Diarios secretos, entrada del 26.8.1914.

8 Ibid.

™ Diarios secretos, entrada del 812.1914.

80 Movimientos del pensar. Diarios (1930-1932/1936-1937),
p.128.



Ramoén Camara, B. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 87-96

Referencias

Agam-Segal R. and Dain E. (eds.), Wittgenstein’s
Moral Thought. London-New York: Routledge,
2018.

Ahbel-Rappe, S. and Kamtekar, R. (eds.). ACompanion
to Socrates. Malden et. al: Wiley-Blackwell, 2006.

Annas, J. The Morality of Happiness. Oxford: Oxford
University Press, 1995.

Aristoteles. Etica a Nicémaco. Trad. de J. Marias.
Madrid: Centro de Estudios Politicos vy
Constitucionales, 2018.

Aristoteles. Etica a Nicomaco. Trad. de José Luis
Calvo Martinez. Madrid: Alianza, 2001.

Aristotelis Opera. Edidit Academia Regia Borusica.
5 vol. Berolini: Apud Georgium Reimerum,
1831-1870.

Balaska, M. «The Notion of Happiness in Early
Wittgenstein: Towards a  Non-Contentful
Account of Happiness», South African Journal of
Philosophy 33 (2014), pp. 407-415.

Bett, R. «Scepticism and Ethics», en The Cambridge
Companion to Ancient Scepticism. Cambridge-
New York-Melbourne-Madrid-Cape Town-
Singapore -Sao Paulo-Delhi-Dubai-Tokyo:
Cambridge University Press, 2010, pp. 181-194.

Bussanich, J. and Smith, N. D. «Socratic Eudaimonismy,
en The Bloomsbury Companion to Socrates.
London et. al: Bloomsbury, 2013, pp. 156-184.

Bobonich, C. «Socrates and Eudaimonia», en D.
R. Morrison (ed.), Cambridge Companion to
Socrates. Cambridge: Cambridge University
Press, 2011, pp. 293-332.

Calvo Martinez, T. «Socrates», en C. Garcia Gual (ed.),
Historia de la filosofia antigua. Madrid: Trotta,
1997, pp. 113-129.

Chase, M., Clark S. R. L. and McGhee M. (eds.),
Philosophy as a Way of Life: Ancients and
Moderns. Essays in Honor of Pierre Hadot. New
Jersey: Wiley, 2013.

Citron, G. «‘The Problem of Life’: Later Wittgenstein
on the Difficulty of Honest Happiness», en M.
Burley (ed.), Wittgenstein, Religion, and Ethics:
New Perspectives from Philosophy and Theology.
London: Bloomsbury, 2018, pp. 33-47.

Cooper, J. Pursuits of Wisdom: Six Ways of Life in
Ancient Philosophy from Socrates to Plotinus.
Princeton: Princeton University Press, 2012.

Davidson, A. |. «Spiritual Exercises and Ancient
Philosophy: An Introduction to Pierre Hadot»,
Critical Inquiry, vol. 16, n.° 3 (1990), pp. 475-482.

Dehnel, P. «Wittgenstein and Dostoevsky: Happiness
and Subjectivity», Philosophy and Literature 45,
2 (2021), pp. 470-488.

De Mesel B. and Kuusela O. (eds.), Ethics in the
Wake of Wittgenstein. London-New York:
Routledge, 2019.

Diégenes Laercio. Vidas de los fildsofos ilustres. Trad.
de C. Garcia Gual. Madrid: Alianza, 2007.

Domansky, J. La philosophie, théorie ou maniére
de vivre? Les controverses de l'Antiquité a la
Renaissance. Fribourg: Editions universitaires
de Fribourg, 1996.

Donatelli, P. Wittgenstein e I'etica. Roma: Laterza,
1998.

Epicuro. Obras completas. Trad. de José Vara.
Madrid: Catedra, 2005.

95

Epicteto. Manual para la vida feliz. Trad. de C. Arroyo
y J. Palacio Tauste. Madrid: Errata naturae, 2015.
Fairhurst, J. «The Early Wittgenstein on Living a Good
Ethical Life», Philosophia 50 (2022), pp. 1745-1767.

Los filésofos presocraticos. Seleccion de testimonios
y fragmentos, seleccion, traduccién y notas de
J. Garcia Roca. 2.2 ed. Valencia, Universidad de
Valencia, 2012.

Hadot, P. ;Qué es la filosofia antigua? Trad. de E.
Cazenave Tapie Isoard. México: Fondo de
Cultura Econémica, 1998.

Hadot, P. Ejercicios espirituales y filosofia antigua.
Trad. de J. Palacio. Madrid: Siruela, 2006.

Hadot, P. Wittgenstein y los limites del lenguaje. Trad.
de M. Arranz. Valencia: Pre-textos, 2007.

Hall, R. L. «lt's a Wonderful Life: Reflections on
Wittgenstein's Last Words», Philosophical
Investigations, 2010, pp. 1-18.

Herddoto. Historia. Trad. de C. Schrader, Madrid:
Gredos, 1979.

Jenofonte. Recuerdos de Sécrates. Apologia o Defensa
ante el jurado. Simposio o el Convite. Trad. de
Agustin Garcia Calvo. Madrid: Alianza, 1967.

Lucrecio. La naturaleza. Trad. de F. Socas. Madrid:

Gredos, 2003.

G. Guia para no entender a Sdcrates.
Reconstruccion de la atopia socratica. Madrid:
Trotta, 2004.

Nietzsche, F. Obras completas. Trad. de D. Sanchez
Meca et al. Madrid: Tecnos, 2011y 2016, vols. 1 y IV.

Nussbaum, M. C. La fragilidad del bien. Fortuna y
ética en la tragedia y la filosofia griega. Trad. de
A. Ballesteros. Madrid: Visor, 2015.

Platon. Dialogos. Trad. de Eduardo Acosta Méndez et
al. 9 vols. Madrid: Gredos, 2003.

Perissinotto, L. «'The Socratic Method!": Wittgenstein
and Plato», en L. Perissinotto and B. Ramon
Camara (eds.), Wittgenstein and Plato.
Connections, Comparisons and Contrasts.
London-New York: Palgrave Macmillan, 2013,
pp. 48-71.

Pihlstrom, S. «Wittgenstein on Happiness: Harmony,
Disharmony and Antitheodicy», Philosophical
Investigations 42,1(2019), pp. 15-39.

Rabbow, P. Seelenfiihrung. Methodik der Exerzitien in
der Antike. Munich: Kosel, 1954.

Reguera, |. El feliz absurdo de la ética. (El Wittgenstein
mistico). Madrid: Tecnos, 1994.

Sanchez Meca, D. El itinerario
Nietzsche. Madrid: Tecnos, 2018.

Sanfélix Vidarte, V. Wittgenstein. Una filosofia del
espiritu. Granada: Universidad de Granada,
2018.

Sattler, J. «“To fulfill the purpose of existence”:
Wittgenstein's Notebooks and the Search for
Meaning», en J. Plourde and M. Marion (eds.),
Wittgenstein’s Pre-Tractatus Writings: Interpre-
tations and Reappraisals, London-New York:
Palgrave Macmillan, 2024, pp. 275-299.

Schulte, J. «The Happy Man», en J. Schulte and G.
Sundholm (eds.), Criss-Crossing a Philosophical
Landscape. Essays on Wittgensteinian Themes
Dedicated to Brian McGuinness. Amsterdam:
Rodopi, 1992, pp. 3-21.

Sellars, J. The Art of Living: The Stoics on the Nature
and Function of Philosophy. London: Bristol
Classical, 2009.

Luri,

intelectual de



96

Sondergaard Christensen, A.-M. Wittgenstein and
Ethics. Cambridge: Cambridge University
Press, 2024.

Suter, R. «The Early Wittgenstein on Happiness»,
International Philosophical Quarterly 29, 3 (1989),
pp. 291-299.

Vegetti, M. La ética de los antiguos. Trad. de M. J.
Rico Martinez. Madrid: Sintesis, 2005.

Vlastos, V. Socrates. Ironist and Moral Philosopher.
Cambridge: Cambridge University Press, 1991.

Wittgenstein, L. Tractatus logico-philosophicus. Trad.
de J. Munoz e |. Reguera. Madrid: Alianza, 1973.

Wittgenstein, L. Diario filosdfico (1914-1916). Trad. de
J. Munoz e I. Reguera. Barcelona: Ariel, 1982.

Wittgenstein, L. Diarios secretos. Trad. de A. Sanchez
Pascual. Madrid: Alianza, 1991.

Ramoén Camara, B. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 87-96

Wittgenstein, L. Conferencia sobre ética. Trad. de F.
Birulés. Barcelona: Paidds, 1997.

Wittgenstein, L. Aforismos. Cultura y valor. Trad. de
E. Cecilia Frost y J. Sadaba. Madrid: Espasa
Calpe, 2004.

Wittgenstein, L. Movimientos del pensar. Diarios
(1930-1932/1936-1937). Trad. de |. Reguera,
Valencia: Pretextos: 2000.

Wittgenstein, L. Luz y Sombra. Una vivencia (-suefo)
nocturna y un fragmento epistolar. Trad. de |.
Reguera. Valencia: Pre-textos, 2006.

Zamuner, E., Di Lascio E. V. and Levy D. (eds.), Ludwig
Wittgenstein. Lecture on Ethics. Introduction,
Interpretation and Complete Text. Macerata:
Quodlibet, 2007.





