
87An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 87-96

Wittgenstein y el ideal de felicidad 
de las escuelas socráticas antiguas

https://dx.doi.org/10.5209/ashf.100481� Recibido: 27/01/2025 • Aceptado: 18/08/2025

Resumen: El objetivo de este trabajo es examinar varios aspectos del problema de la felicidad en 
la filosofía de Wittgenstein a la luz de las ideas y debates de las escuelas socráticas sobre este tema. 
Tras unas breves consideraciones sobre el vínculo entre la felicidad y la virtud o excelencia, se analiza la 
función estratégica atribuida a la idea de felicidad como guía y sentido último de la existencia humana, así 
como el papel jugado en este modelo de felicidad por los ideales socráticos de autarquía y de una actitud 
imperturbable frente al destino.
Palabras clave: Autarquía; destino; escuelas socráticas antiguas; felicidad; Wittgenstein

ENG Wittgenstein and the Ideal of Happiness 
in the Ancient Socratic Schools

Abstract : The aim of this paper is to examine various aspects of the problem of happiness in Wittgenstein’s 
philosophy in the light of the ideas and debates of the Socratic schools on this subject. After some brief 
considerations on the connection between happiness and virtue or excellence, the strategic function 
attributed to the idea of happiness both as a guide to, and as the ultimate meaning of, human existence, is 
analysed. The role played in this model of happiness by the Socratic ideals of autarchy and of an imperturbable 
attitude towards destiny is also examined.
Keywords: Autarchy; destiny; Ancient Socratic schools; happiness; Wittgenstein

Sumario: 1. Introducción. 2. Felicidad y excelencia. 3. La felicidad como «meta de la vida». 4. Autarquía y 
felicidad. 5. Autarquía y destino. 6. Referencias.

Cómo citar: Ramón Cámara, B. (2026). Wittgenstein y el ideal de felicidad de las escuelas socráticas 
antiguas. Anales del Seminario de Historia de la Filosofía, 43 (1), 87-96.

Anales del Seminario de Historia de la Filosofía
e-ISSN 0211-2337

E ST U D I OS

Begoña Ramón Cámara
Universidad de Murcia (España)   

1. Introducción
La idea que se hacía Wittgenstein de su relación 
con la tradición filosófica está lejos de ser sencilla. 
Sabemos, por ejemplo, que expresó el sentido de su 
labor con relación a ella en la frase «Destruyo, des-
truyo, destruyo»1 y, de forma más contundente aún, 
en la consideración de que si su nombre perviviese 
sería «sólo como el terminus ad quem de la gran filo-
sofía occidental; igual, por así decirlo, que el nombre 
de aquel que incendió la Biblioteca de Alejandría»2. 

1	 L. Wittgenstein, Aforismos. Cultura y valor, p. 62, aforismo 
109.

2	 L. Wittgenstein, Movimientos del pensar. Diarios (1930–
1932/1936–1937), p. 52. Seguramente no es menester recor-

Por otro lado, sin embargo, se veía a sí mismo, dicho 
con su propia expresión, como un «enamorado in-
feliz», al no considerarse parte de tradición alguna, 
pero desear serlo3. Por lo que hace a los orígenes de 
la tradición filosófica y, más en particular, a Sócrates4, 
sus observaciones dan a entender que no gozaba de 

dar el significado que el filósofo atribuyó al Tractatus logico-
philosophicus como punto final de la historia de la filosofía.

3	 Aforismos. Cultura y valor, p. 140, aforismo 437.
4	 Para una presentación de conjunto de la vida y pensamien-

to de Sócrates, véase T. Calvo Martínez, «Sócrates», en C. 
García Gual (ed.), Historia de la filosofía antigua, pp. 113–129. 
Para un recorrido por la presencia de Sócrates en parte de la 
historia posterior del pensamiento, véase G. Luri, Guía para 
no entender a Sócrates, pp. 147–257 y S. Ahbel-Rappe and R. 
Kamtekar (eds.), A Companion to Socrates, pp. 317–510.

https://dx.doi.org/10.5209/ashf.98661
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:begonia%40um.es?subject=
https://orcid.org/0000-0003-4591-7704


88 Ramón Cámara, B. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 87-96

su simpatía intelectual5, aunque sin alcanzar el grado 
de rechazo de un Nietzsche6. Nos parece, no obs-
tante, que la vida y filosofía de Wittgenstein muestran 
numerosos puntos de contacto con la vida y filosofía 
de Sócrates, sobre todo en los temas más existen-
ciales, por así decirlo, y, más en concreto, éticos7.

Lo que querríamos hacer aquí es examinar las 
observaciones de Wittgenstein sobre la felicidad 
(Glück)8 a la luz de las ideas y debates de las escuelas 
socráticas sobre este tema9, pues su comparación y 
contraste con éstas es, según creemos, hermenéu-
ticamente interesante para una mejor comprensión 
de la filosofía de Wittgenstein10.

5	 Véanse a este respecto los análisis de L. Perissinotto, «“The 
Socratic Method!”: Wittgenstein and Plato», en L. Perissi-
notto and B. Ramón Cámara (eds.), Wittgenstein and Plato. 
Connections, Comparisons and Contrasts, pp. 48–71.

6	 Como es sabido, se trata de una diana constante de las 
flechas de Nietzsche. Cf., por ejemplo, El nacimiento de la 
tragedia y Crepúsculo de los ídolos. Cómo se filosofa con el 
martillo. Sobre la interpretación de Sócrates por parte de 
Nietzsche véase también D. Sánchez Meca, El itinerario inte-
lectual de Nietzsche, pp. 42–44.

7	 Para un excelente estudio del «Wittgenstein más existencial, 
el Wittgenstein filósofo de la religión, de la ética y de la es-
tética, el Wittgenstein político en un sentido amplio del tér-
mino, crítico de la civilización y defensor de la cultura», así 
como de sus semejanzas y diferencias con la mayor parte de 
pensadores que influyeron sobre él, véase V. Sanfélix Vidar-
te, Wittgenstein. Una filosofía del espíritu. Las palabras entre 
comillas son una cita de la página 9 de este libro.

8	 Sobre el problema de la felicidad en la filosofía de Witt-
genstein, véanse: M. Balaska, «The Notion of Happiness in 
Early Wittgenstein: Towards a Non-Contentful Account of 
Happiness», South African Journal of Philosophy 33 (2014), 
pp. 407–415; G. Citron, «‘The Problem of Life’: Later Witt-
genstein on the Difficulty of Honest Happiness», en M. Bur-
ley (ed.), Wittgenstein, Religion and Ethics: New Perspectives 
from Philosophy and Theology, pp. 33–47; J. Fairhurst, «The 
Early Wittgenstein on Living a Good Ethical Life», Philoso-
phia 50 (2022), pp. 1745–1767; S. Pihlström, «Wittgenstein on 
Happiness: Harmony, Disharmony and Antitheodicy», Philo-
sophical Investigations 42, 1 (2019), pp. 15–39; I. Reguera, El 
feliz absurdo de la ética (el Wittgenstein místico), especial-
mente las páginas 115–144; J. Sattler, «‘To fulfill the purpose 
of existence’: Wittgenstein’s Notebooks and the Search for 
Meaning», en J. Plourde and M. Marion (eds.), Wittgenstein’s 
Pre-Tractatus Writings: Interpretations and Reappraisals, 
pp. 275–299; J. Schulte, «The Happy Man», en J. Schulte and 
G. Sundholm (eds.), Criss-Crossing a Philosophical Lands-
cape. Essays on Wittgensteinian Themes Dedicated to Brian 
McGuinness, pp. 3–21, y R. Suter, «The Early Wittgenstein 
on Happiness», International Philosophical Quarterly 29, 3 
(1989), pp. 291–299.

Para el análisis de distintos aspectos de la ética 
wittgensteiniana vinculados con el tema explorado en 
este trabajo, pueden verse también: A.-M., Søndergaard 
Christensen, Wittgenstein and Ethics y las colecciones de 
ensayos recogidos en B. de Mesel and O. Kuusela (eds.), 
Ethics in the Wake of Wittgenstein y en R. Agam-Segal and E. 
Dain (eds.), Wittgenstein’s Moral Thought.

9	 Para un estudio de conjunto de las éticas antiguas, ponien-
do un énfasis especial en el problema filosófico de la feli-
cidad, pueden verse: J. Annas, The Morality of Happiness; 
J. Cooper, Pursuits of Wisdom: Six Ways of Life in Ancient 
Philosophy from Socrates to Plotinus; P. Hadot, ¿Qué es la 
filosofía antigua?; M. C. Nussbaum, La fragilidad del bien. 
Fortuna y ética en la tragedia y la filosofía griega, y M. Veget-
ti, La ética de los antiguos.

10	 Un estudio pionero sobre las relaciones trazables entre la 
filosofía de Wittgenstein y las filosofías antiguas fue el de 
P. Hadot, quien abordó, entre otros, el problema ético de lo 
inefable en el filósofo austriaco en relación con el neopla-
tonismo. Cf. P. Hadot, Wittgenstein y los límites del lenguaje, 
especialmente pp. 33–55.

2. Felicidad y excelencia
Comencemos por recordar que para las escuelas 
socráticas lo más importante de las enseñanzas del 
maestro es su mensaje de felicidad (εὐδαιμονία)11. Y 
ello pese a que se trata de un mensaje difícilmente 
comunicable y, por lo demás, sumamente exigente, 
pues es un modelo de felicidad cortado a la medida 
de individuos con «la fuerza (ἰσχύς) de Sócrates», por 
decirlo con la expresión de los antiguos.

Los socráticos, y también Wittgenstein12, trazan 
un vínculo entre la felicidad y lo que llaman «actuar 
bien» (εὖ πράττειν) y «vivir bien» (εὖ ζῆν) o conforme 
a excelencia (ἀρετή). El objetivo de trazar este vín-
culo es, entre otros, el de ahuyentar el fantasma de 
un destino malo e injusto. Se trata de un punto que 
constituye otro de los grandes temas de las escue-
las socráticas y que tiene igualmente mucho peso 
en los textos éticos wittgensteinianos. En este sen-
tido, Platón no dejará de reivindicar el valor de ga-
rantía que encierra la relación lógica trazada entre la 
felicidad y la excelencia (piénsese, por ejemplo, en 
los finales del Gorgias y de la República). El modelo 
socrático, el cual se nutre, podríamos decir usando 
palabras de Wittgenstein, del «coraje que abriga es-
peranzas y está seguro de la victoria»13, es un mode-
lo de felicidad absoluta, en el sentido de que la ἀρετή 
vence siempre, con independencia de cuáles sean 
las circunstancias. Platón, a quien le importaba pre-
servar y transmitir este legado más allá de su tiem-
po, pinta los escenarios dramáticos y heroicos de 
diálogos como la Apología, el Critón, el Gorgias y el 
Fedón con el fin de ahuyentar una imagen impotente 
o fracasada de la filosofía socrática: la persecución 
y muerte del bueno, del justo, no decide el resultado 
final de la partida de la felicidad, pues ésta se juega 
en el plano de la verdad del alma.

Y es que en los círculos socráticos la felicidad 
está estrechamente ligada a la convicción de que 
no existe mal alguno que pueda dañar al hombre 
bueno14, a «la vivencia de sentirse absolutamen-
te seguro, … a aquel estado anímico en el que nos 
sentimos inclinados a decir: “Estoy seguro, pase lo 
que pase, nada puede dañarme”»15, y que también 
Wittgenstein vincula a lo absolutamente bueno o va-
lioso en su Conferencia sobre ética16. El mundo de 

11	 Sobre la felicidad en Sócrates, pueden verse G. Vlastos, 
Socrates. Ironist and Moral Philosopher, pp. 200–232; C. 
Bobonich, «Socrates and Eudaimonia», en D. R. Morrison 
(ed.), Cambridge Companion to Socrates, pp. 293–332, y J. 
Bussanich and N. D. Smith, «Socratic Eudaimonism», en The 
Bloomsbury Companion to Socrates, pp. 156–184.

12	 Cf., por ejemplo, L. Wittgenstein, Diarios secretos, entradas 
del 7.10.1914 y 7.4.1916.

13	 Op. cit., entrada del 27.2.1915.
14	 Recordamos las palabras de Sócrates: «Sabed bien que si 

me condenáis a muerte, siendo yo cual digo que soy, no me 
dañaréis a mí más que a vosotros mismos. En efecto, a mí 
no me causarían ningún daño ni Meleto ni Ánito; cierto que 
tampoco podrían, porque no creo que naturalmente esté 
permitido que un hombre bueno reciba daño de otro malo» 
(Apol. 30 c–d); «es menester que también vosotros, jueces, 
… tengáis en el ánimo esta sola verdad: que no existe mal 
alguno para el hombre bueno, ni cuando vive ni después de 
muerto» (41 c–d).

15	 L. Wittgenstein, Conferencia sobre ética, p. 39.
16	 Sobre esta conferencia, véase el largo estudio introductorio 

de D. Levy en E. Zamuner, E. V. Di Lascio and D. Levy (eds.), 
Ludwig Wittgenstein. Lecture on Ethics. Introduction, Inter-
pretation and Complete Text, especialmente el apartado «In-



89Ramón Cámara, B. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 87-96

quien se entrega a su destino con esta convicción 
en el ánimo, la única necesaria, «es otro que el del 
infeliz»17: «es un mundo feliz»18. La serenidad con 
la que murió Sócrates19 y las últimas palabras de 
Wittgenstein son, en nuestra opinión, una confirma-
ción de este punto20.

3. La felicidad como «meta de la vida»
Wittgenstein tiene en común con la mayor parte 
de las escuelas socráticas antiguas la idea funda-
mental de que la vida humana tiene un sentido y 
de que este sentido se identifica con la búsqueda 
y logro de la felicidad.

Podemos recordar la fórmula del eudemonis-
mo socrático evocando dos textos de Platón. En el 
Eutidemo, Sócrates apunta la idea de que la felicidad 
es fin universal del género humano: «¿No deseamos 
acaso todos nosotros, hombres, ser dichosos? … Es, 
sin duda, cosa de locos plantearse siquiera seme-
jante pregunta. Pues, ¿quién no quiere ser dichoso?» 
(278 e). Además, la felicidad es concebida como fin 
perfecto y autosuficiente de la vida humana. En el 
contexto de la dialéctica de ascensión por la esca-
linata de la Belleza narrada en el Banquete, la sabia 
maestra de Sócrates le interroga a este propósito: 
«Veamos, Sócrates, el amante de las cosas buenas, 
las desea: ¿Qué desea?». «Que lleguen a ser suyas», 
le responde aquél. «¿Y qué le sucederá a aquel que 
adquiera las cosas buenas?», sigue preguntando 
Diotima. «Será feliz», responde Sócrates. «En efecto, 
por la posesión de las cosas buenas», continúa ella, 
«los felices son felices, y ya no se necesita agregar 
esta pregunta: ¿Para qué quiere ser feliz el que quie-
re serlo?, sino que parece que la respuesta tiene aquí 
su fin» (204 e–205 a).

Se trata de un punto central en la ética de Platón 
que reiterarán Aristóteles y las escuelas helenísticas. 
Y lo hace también Wittgenstein, el cual escribe en 
términos parecidos a los del Banquete: «Una y otra 
vez vuelvo sobre ello: la vida feliz es buena, la infeliz 
mala. Y si ahora me pregunto por qué he de vivir preci-
samente feliz, la pregunta se revela como meramen-
te retórica; parece que la vida feliz se justifica por sí 
misma, que es la única adecuada»21. Anteriormente 
había escrito también: «Dostojewski tiene razón 
cuando afirma que quien es feliz cumple la finalidad 
de la existencia. O bien se podría también decir que 
cumple la finalidad de la existencia quien no necesi-
ta de finalidad alguna fuera de la vida, esto es, quien 

terpreting the Lecture on Ethics». Para un estudio de la ética 
de Wittgenstein a la luz de sus posiciones filosóficas genera-
les, véase P. Donatelli, Wittgenstein e l’etica.

17	 Diario filosófico (1914–1916), entrada del 29.7.16.
18	 Ibid.
19	 Cf. el final de la Apología de Sócrates, de Platón, y el final del 

Fedón.
20	 Para una interpretación distinta del sentido de las últimas pa-

labras de Wittgenstein, ligándolo al asombro del que nace la 
filosofía (Platón, Theaet. 155 d) y a la crítica de los efectos ne-
gativos que tendría la ciencia sobre la capacidad de asom-
bro del hombre, esto es, la idea wittgensteiniana de que la 
ciencia adormece nuestra capacidad de maravillarnos, cf. R. 
L. Hall, «It’s a Wonderful Life: Reflections on Wittgenstein’s 
Last Words», Philosophical Investigations, 2010, pp. 1–18.

21	 Diario filosófico (1914–1916), entrada del 30.7.16. La felicidad 
es un faktum sin porqué de la condición humana, podríamos 
decir con Aristóteles (Eth. nic. A 1 1095 b 4–8).

está satisfecho»22. Y una vez más: «Parece que no 
se pueda decir más que esto: ¡Vive felizmente!»23. 
En otro lugar escribe que una vida que no aspirara a 
la felicidad sería una existencia desposeída de todo 
sentido, una vida «vacía»24 o «desierta»25, «la muer-
te en vida»26; es más, «la auténtica muerte que hay 
que temer»27, porque el «“mero final de la vida” no 
se vive»28, por lo que no hay que temerlo, como re-
cordaban también los epicúreos. En fin, en otro tex-
to meditativo para uso propio anota que tener que 
«renunciar … a toda dicha terrena» sería tener que 
«asumir lo más horrible»29.

De modo que la felicidad es, dicho en términos 
clásicos, el bien supremo o fin último de las acciones 
humanas; o bien, como dice Wittgenstein, «la meta 
de la vida»30. Sobre esta idea cabe hacer las siguien-
tes consideraciones.

Para empezar, presupone, obviamente, que se 
cree en la existencia de una meta tal, un τέλος último 
capaz de guiar la elección de los fines subordinados 
o intermedios, así como de los medios adecuados 
para alcanzar la felicidad. Como es expresado por 
Aristóteles al comienzo de la Ética nicomáquea: «Si 
existe, pues, algún fin de nuestros actos que quera-
mos por él mismo y los demás por él, y no elegimos 

22	 Para la idea (poco plausible a nuestro modo de ver) de una 
influencia de Los hermanos Karamazov sobre las nociones 
de certeza moral y de sujeto como límite del mundo en la 
filosofía de Wittgenstein, cf. P. Dehnel, «Wittgenstein and 
Dostoevsky: Happiness and Subjectivity», Philosophy and Li-
terature, 45, 2 (2021), pp. 470–488.

23	 Diario filosófico (1914–1916), entrada del 29.7.16.
24	 Movimientos del pensar. Diarios (1930–1932/1936–1937), 

p. 120.
25	 Ibid.
26	 Ibid.
27	 Ibid.
28	 Ibid.
29	 L. Wittgenstein, Luz y sombra. Una vivencia(-sueño) nocturna 

y un fragmento epistolar, p. 29. El sentido de la existencia se 
vive como algo problemático, aunque también parece claro 
que el deseo es dejar de experimentarlo de esa forma, es 
decir, como una carga triste. Aducimos en este sentido el 
siguiente texto: «La solución a los problemas que ves en tu 
vida es vivir en tal forma que desaparezca lo problemático. 
Decir que la vida es problemática significa que tu vida no se 
ajusta a la forma de la vida. En consecuencia, debes cambiar 
tu vida y, si se ajusta a la forma, desaparece lo problemático. 
¿Pero acaso no sentimos que quien no ve allí un problema 
está ciego ante algo importante, a decir verdad, ante lo más 
importante? ¿No me gustaría acaso decir que ese tal vive 
precisamente ciego, como un topo, y que, si pudiera ver, vería 
el problema? O quizá debería decir: quien vive correctamen-
te no experimenta el problema como tristeza, es decir, como 
algo problemático, sino más bien como una alegría; por así 
decirlo, como un ligero éter en torno a su vida y no como un 
trasfondo dudoso» (Aforismos. Cultura y valor, p. 69, aforismo 
149). Por otro lado, se medita sobre la felicidad a sabiendas 
de que se trata de llegar a ser razonablemente feliz, pues la 
naturaleza humana no consiente una felicidad perfecta. Se 
trata de un punto sobre el que insisten prácticamente todas 
las escuelas socráticas. Además, se tiene presente que el 
ser humano es un animal que puede llegar a ser, en palabras 
de Wittgenstein, «terriblemente infeliz» (Movimientos del 
pensar. Diarios (1930–1932/1936–1937), p. 110), para lo cual 
no es menester que sufra castigo eterno alguno, pues «en un 
solo día pueden vivirse los terrores del infierno; hay tiempo 
suficiente para ello» (Aforismos. Cultura y valor, p. 68, aforis-
mo 140). En la República se comenta en este sentido que ver 
cómo los seres humanos nos equivocamos una y otra vez en 
la elección de una forma de vida que pueda hacernos felices 
es un espectáculo «lastimoso, ridículo y extraño» (ἐλεινήν … 
καὶ γελοίαν καὶ θαυμασίαν, Resp. 620 a).

30	 Diarios secretos, entrada del 28.5.1916.



90 Ramón Cámara, B. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 87-96

todo por otra cosa ––pues así se seguiría hasta el in-
finito, de suerte que el deseo sería vacío y vano––, es 
evidente que ese fin será lo bueno, esto es, lo mejor» 
(εἰ δή τι τέλος ἐστὶ τῶν πρακτῶν ὃ δι᾽ αὑτὸ βουλόμεθα, 
τἆλλα δὲ διὰ τοῦτο, καὶ μὴ πάντα δι᾽ ἕτερον αἱρούμεθα 
(πρόεισι γὰρ οὕτω γ᾽ εἰς ἄπειρον, ὥστ᾽ εἶναι κενὴν καὶ 
ματαίαν τὴν ὄρεξιν), δῆλον ὡς τοῦτ᾽ ἂν εἴη τἀγαθὸν καὶ 
τὸ ἄριστον, Eth. Nic. A 2, 1094 a 18–22).

A esta concepción de la felicidad como principio 
orientador de las acciones va ligada la idea, también 
ampliamente compartida en los círculos socráticos, 
de que se la puede alcanzar sólo si se vive de confor-
midad con un cierto arte31, un arte de vivir que tiene 
sus reglas, preceptos e instrumentos, lo cual implica 
que una vida feliz nada tiene que ver con un dejarse 
llevar o vagar al azar (πλανάω)32. Dicho con una frase 
de Wittgenstein: «El hombre no puede convertirse 
sin más —y como a quien le viene dada la cosa— en 
un ser feliz»33. En este sentido, en los Diarios secre-
tos puede vérsele rumiando intensamente sobre 
preceptos con los que lograr llevar una vida buena 
o feliz. En esta tradición la voz discordante es la de 
Sexto Empírico, para quien intentar anclar la felicidad 
en el puerto seguro del arte de vivir, como quieren 
los filósofos ––vendedores de confianza (Contra los 
éticos 171)–– siguiendo a Sócrates ––responsable úl-
timo de todas las «vanas esperanzas [de felicidad], 
… de ningún modo … ciertas» (id., 2 y 168–172)––, es 
un error pernicioso que hace a los filósofos más in-
felices que el resto. Y es que aun suponiendo que 

31	 Sobre esto véanse los estudios de J. Domansky, La philo-
sophie, théorie ou manière de vivre? Les controverses de 
l’Antiquité à la Renaissance y de J. Sellars, The Art of Living: 
The Stoics on the Nature and Function of Philosophy.

32	 En el siguiente pasaje del mito de Er narrado en la República 
se aprecia bien lo dicho a propósito del arte socrático de vi-
vir y la función estratégica atribuida a la idea de felicidad, la 
cual debe actuar como criterio o diana, conforme a la imagen 
del arquero que usarán también aristotélicos y estoicos, a la 
que se apunte en todo lo que se haga en la vida pública y 
privada: «Allí [en la elección del modelo de vida], según pare-
ce, estaba, querido Glaucón, todo el peligro para el hombre; 
y por esto hay que atender sumamente a que cada uno de 
nosotros, aun descuidando las otras enseñanzas, busque y 
aprenda ésta y vea si es capaz de informarse y averiguar por 
algún lado quién le dará el poder y la ciencia de distinguir la 
vida provechosa y la miserable y de elegir siempre y en todas 
partes la mejor posible. Y para ello ha de calcular la relación 
que todas las cosas dichas, ya combinadas entre sí, ya cada 
cual por sí misma, tienen con la excelencia en la vida; ha de 
saber el bien o el mal que ha de producir la hermosura unida 
a la pobreza y unida a la riqueza y a tal o cual disposición del 
alma, y asimismo el que traerán, combinándose entre sí, el 
buen o el mal nacimiento, la condición privada o los mandos, 
la robustez o la debilidad, la facilidad o la torpeza en apren-
der y todas las cosas semejantes, existentes por naturaleza 
en el alma o adquiridas por ésta. De modo que, cotejándolas 
en su mente todas ellas, se hallará capaz de hacer la elec-
ción si delimita la bondad o la maldad de la vida de conformi-
dad con la naturaleza del alma y si, llamando mejor a la que la 
lleva a ser más justa y peor a la que la lleva a ser más injusta, 
deja a un lado todo lo demás: hemos visto, en efecto, que tal 
es la mejor elección para el hombre, así en vida como des-
pués de la muerte. Y al ir al Hades hay que llevar esta opinión 
firme como el acero, para no dejarse allí impresionar por las 
riquezas y males semejantes y para no caer en tiranías y de-
más prácticas de este estilo, con lo que se realizan muchos 
e insanables daños y se sufren mayores; antes bien, hay que 
saber elegir siempre una vida media entre los extremos y 
evitar en lo posible los excesos en uno y otro sentido, tanto 
en esta vida como en la ulterior, porque así es como llega el 
hombre a mayor felicidad» (Resp. 618 b–619 b).

33	 Diario filosófico (1914–1916), entrada del 14.7.16.

existan lo bueno y lo malo por naturaleza, saber lo 
que son sólo contribuiría a aumentar la inquietud o 
turbación que impide al hombre estar en paz consi-
go mismo, por el deseo intenso de perseguir el bien 
y el temor a perderlo, por querer huir de los males, 
etcétera (id., 110 ss.). El arte socrático de vivir incurre 
en el error de tratar de poner bridas a la vida, pero 
una grata sorpresa espera a quien se libera de la 
loca pasión por la verdad y abandona la búsqueda 
de ese arte imposible de domeñar la vida: le ocurrirá 
algo parecido a lo que se cuenta del pintor Apeles, a 
saber, «que estando pintando un caballo y queriendo 
imitar en la pintura la saliva espumosa del caballo, 
tenía tan poco éxito en ello que desistió del empeño 
y arrojó contra el cuadro la esponja en la que mez-
claba los colores del pincel, y … cuando ésta chocó 
contra él plasmó la forma de la saliva espumosa del 
caballo» (Esbozos pirrónicos, I 28)34.

Asimismo, cabe subrayar que en los círculos so-
cráticos la felicidad se entiende como una actividad 
estable vinculada no a este o aquel acontecimiento 
puntual sino al conjunto de una vida. En efecto, en 
esta tradición con frecuencia se repara en la idea de 
que la felicidad no puede ser algo efímero u ocasio-
nal, «porque una golondrina no hace verano, ni un 
solo día» ––añade Aristóteles al proverbio––, «y así 
tampoco hace venturoso y feliz un solo día o un poco 
tiempo» (Eth. nic. A 6, 1098 a 18–20).

Por otra parte, se defiende que la felicidad reside 
en el alma, es decir, que tiene que ver, por así decirlo, 
con el mundo «interior» o «espiritual» del ser humano, 
no con los bienes comúnmente considerados apete-
cibles (placer, riqueza, reconocimiento social, etc.). En 
este punto puede venir bien recordar unas palabras 
de Demócrito, que en esto coincide con los socráti-
cos: «Al alma pertenecen la felicidad y la infelicidad» 
(DK 68 A 170) y, haciendo un juego de palabras entre 
εὐδαιμονίη («felicidad») y δαίμων («demon»), afirma 
también: «La felicidad no reside en los ganados ni en 
el oro: es el alma la morada del demon» (id., 171).

Además, el pensar en términos de felicidad supo-
ne elevarse a la perspectiva del conjunto de la propia 
existencia y anhelar una vida plena, acabada o reali-
zada. La concepción de la vida humana que pone de 
manifiesto, por ejemplo, el Filebo está movida por este 
deseo de perfección, el cual se expresa con palabras 
emotivas para al espíritu griego como son πέρας, 
τέλος, τελευτή o μέτρον. Se trata de un punto de vista 
compartido en general por los socráticos, a excep-
ción de Aristipo y la escuela cirenaica, que renuncian 
expresamente a una perspectiva tan abrumadora o 
exigente. Y es que no estaría al alcance del pensa-
miento humano hacer proyectos o cálculos sobre la 
felicidad teniendo como horizonte una vida entera. El 
ser humano tendría que limitarse, más bien, a vivir el 
presente y sólo en los límites de este horizonte más 
modesto calibrar el valor de sus esfuerzos por llevar 
una vida buena, la cual aspirará en cada momento a 
placeres al alcance de la mano. Con todo, este punto 
de vista es una anomalía en los ambientes socráticos, 
en los que domina, como decíamos anteriormente, 
el punto de vista de la felicidad. De ahí que para ellos 

34	 Sobre la ética pirrónica puede verse R. Bett, «Scepticism 
and Ethics», en The Cambridge Companion to Ancient Scep-
ticism, pp. 181–194.



91Ramón Cámara, B. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 87-96

sea cierto el mensaje que se infiere del célebre diá-
logo entre Creso y Solón, esto es, que a nadie puede 
llamársele feliz antes de su muerte, pues «es menes-
ter considerar el resultado final de toda situación» 
(Heródoto 1.32), de modo que sólo tras la muerte se 
puede juzgar si la vida de un hombre ha sido realmen-
te, enteramente, feliz.

Pero si la felicidad tiene que ver con toda una 
vida, eso quiere decir que es algo serio (σπουδαῖος). 
Vistas las cosas desde esta perspectiva, «la vida 
es», afirma Wittgenstein, «mucho más seria de lo 
que parece en la superficie. La vida es de una se-
riedad terrible»35. Agrega a este propósito: «El ins-
tante terrible en una muerte desventurada tiene que 
ser pensar: “Oh, si hubiera… Ahora ya es demasia-
do tarde”. ¡Oh, si hubiera vivido correctamente! Y el 
instante bienaventurado tiene que ser: “¡Ya está todo 
cumplido!”»36. En el caso de Wittgenstein, esto nada 
tiene que ver con el temor a un castigo, sino a desa-
provechar la vida: «La vida es una»37. En otro pasaje 
se dice también: «Vive de tal modo que puedas morir 
bien»38, y «ojalá que viera la vida como es, es decir, 
que la viera más bien como un todo y no meramente 
un corte pequeño, minúsculo, suyo, quiero decir, por 
ejemplo, mi trabajo. Es como si todo lo demás estu-
viera ensombrecido por un diagrama oscuro y sólo 
fuera visible ese trozo. Por eso todo parece falso. 
Veo, siento, erróneamente el valor de las cosas»39.

4. Autarquía y felicidad
Otro punto en que coinciden las escuelas socráticas 
antiguas es la idea de que el bien (τὸ ἀγαθόν) para el 
hombre consiste en la autosuficiencia40, esto es, en 
la liberación de cualquier tipo de atadura que ponga 
en riesgo la independencia del individuo. Y ello por-
que se entiende que tratar de vivir con la mayor au-
tosuficiencia posible es la única garantía de felicidad 
para el ser humano.

También en la ética de Wittgenstein la motivación 
principal es, según creemos, esta misma. Por su par-
te, acostumbra a hacer referencia al ideal clásico de 
autarquía apelando a la necesidad de «reposar del 
todo en sí mismo» y de «no perderse a sí mismo»41, 
así como dando expresión al deseo de «recogi-
miento en sí mismo»42, de forma parecida a como 
lo hace Sócrates en el Fedón cuando afirma que la 
condición de mayor felicidad para el filósofo es la de 
quedarse a solas con su alma, a fin de ser libre para 
disponer de sí mismo (67 c–68 a). Y, al revés, la infe-
licidad tiene siempre su causa última en la pérdida 
de uno mismo. Sirva como botón de muestra el si-
guiente pasaje: «¡Nada me causa verdadera alegría, 
y vivo angustiado por el futuro! Pues ya no reposo en 
mí. Cada una de las indecencias de mi entorno ––y 

35	 Movimientos del pensar. Diarios (1930–1932/1936–1937), 
p. 106.

36	 Op. cit., p. 110.
37	 Diarios secretos, entrada del 6.4.1916.
38	 Movimientos del pensar. Diarios (1930–1932/1936–1937), 

p. 114.
39	 Op. cit., pp. 133–134.
40	 Para este sentido primero o básico del término τὸ ἀγαθόν 

en el uso que hacía de él Sócrates, cf. Platón Lys. 215 a–b y 
Resp. 387 e y Aristóteles Eth. Eud. Η 12, 1244 b 1–10.

41	 Cf. Diarios secretos, entradas del 15.8.1914, 9.11.1914, 12.11.1914, 
21.11.1914, 30.12.1914 y 16.7.1916.

42	 Op. cit., entradas del 25.8.1914 y 14.11.1914.

siempre las hay–– me hiere en lo más íntimo, y, antes 
de que se cure una herida, ¡llega otra nueva! No me 
siento realmente libre ni siquiera cuando … no estoy 
deprimido. Raras veces tengo ganas de trabajar. … 
Me siento dependiente del mundo y por ello tengo 
que temerlo también en los momentos en que no me 
ocurre nada malo. Me veo a mí mismo, al yo en el que 
pude reposar, como un lejano islote añorado que se 
aparta de mí»43.

«El arte de necesitar de poco», como lo llama 
Antístenes (cf. Jenofonte, Symp. IV, 34–44), es un 
ejercicio de liberación de todo aquello que se consi-
dera externo al individuo, pero sobre todo un ejerci-
cio de cultivo del yo que permite vivir intensamente la 
relación con uno mismo44. Y es que, como se susurra 
Wittgenstein a sí mismo, «es realmente una suerte 
tenerse a uno mismo y poder siempre refugiarse en 
uno mismo»45. Cabe notar que la autosuficiencia se 
piensa como condición para disfrutar de uno mismo, 
pero también para ser generoso con los amigos. El 
modelo en este punto es, una vez más, Sócrates, 
«que no calculaba ni pesaba lo que me daba», afir-
ma Antístenes (id., IV 43). En este modelo de felici-
dad filosófica, la amistad se concibe como fuente de 
felicidad y seguridad y se vive con unos altos grados 
de intensidad afectiva, aunque con el freno impres-
cindible para que no lleguen a comprometer la cohe-
rencia personal y autonomía de juicio46.

Por una parte, este arte se ejercita sobre los bie-
nes materiales, con el fin de sofocar el ansía natural 
de poseer siempre más (πλεονεξία) y la proliferación 
de deseos superfluos. En el seno del socratismo hay 
dos doctrinas distintas a este respecto: de un lado, la 
postura más radicalmente austera y sobria, que exalta 
la excelencia como condición necesaria y suficien-
te para la felicidad y priva a los bienes materiales de 
valor. De otro, una postura menos alejada del sentido 
común, para la cual la excelencia permite hacer un 
buen uso de los bienes, que son tales sólo por refe-
rencia a una finalidad virtuosa. Entre estas filas esta-
rían Aristipo y Aristóteles, mientras que Antístenes y 
los cínicos, Platón y Wittgenstein se situarían en aqué-
llas. En cualquier caso, lo que ambas comparten es 
la negativa a atribuir a los bienes un valor autónomo, 
pues, dicho en palabras de Wittgenstein, «las cosas 
no adquieren “significado” sino en virtud de su re-
lación con mi voluntad»47. «El mundo, en sí, no es ni 
bueno ni malo»48, «bueno y malo son predicados del 
sujeto, no propiedades del mundo»49. El punto de vis-
ta opuesto sería el representado por un Calicles, que 
se burla del parecer socrático aduciendo que si redu-
cir al mínimo los deseos hiciera feliz, entonces serían 
felices «las piedras y los muertos» (Gorg. 492 e).

43	 Id., entrada del 9.11.1914.
44	 Sobre la noción de ejercicio en la filosofía antigua es  

inevitable dar la referencia al estudio de P. Hadot, Ejercicios 
espirituales y filosofía antigua. Cf. también M. Chase, S. R. L. 
Clark and M. McGhee (eds.), Philosophy as a Way of Life: An-
cients and Moderns. Essays in Honor of Pierre Hadot y A. I. 
Davidson, «Spiritual Exercises and Ancient Philosophy: An In-
troduction to Pierre Hadot», Critical Inquiry, vol. 16, n.º 3 (1990), 
pp. 475–482, así como el estudio de P. Rabbow, Seelen- 
führung. Methodik der Exerzitien in der Antike.

45	 Diarios secretos, entrada del 2.11.1914.
46	 Cf. Platón, Gorg. 482 b–c y Resp. 443 d.
47	 Diario filosófico (1914–1916), entrada del 15.10.1916.
48	 Op. cit., entrada del 2.8.1916.
49	 Ibid.



92 Ramón Cámara, B. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 87-96

Por otra parte, aunque sea, afirma Wittgenstein, 
«más fácil ser independiente de las cosas que de 
las personas, también hay que poder lograr esto»50. 
En este punto, la reflexión gravita en torno a la idea 
de buscar refugio «huyendo de la caverna», o «vi-
viendo en la sombra» como decían los epicúreos, 
y la consiguiente exaltación de los beneficios de la 
soledad. En la tradición socrática se ha dado expre-
sión literaria a este aspecto del modelo por medio 
de imágenes arquitectónicas que apuntan a la idea 
de proteger la libertad y calma interiores del yo fren-
te a la invasión de los demás. Así, nos topamos, en 
la filosofía de Antístenes, con la construcción de 
«muros en nuestros propios razonamientos inex-
pugnables» (Diógenes Laercio VII. 13), con la tenta-
ción, en Platón, del «muro» (Resp. 496 d) y de «la 
república interior» (608 b), y con los «templos» en 
Lucrecio (de rer. nat. II, 1–20) y en Wittgenstein: «Mi 
ideal es», afirma este último, «una cierta indiferen-
cia. Un templo que sirva de contorno a las pasiones, 
sin mezclarse con ellas»51.

Por lo que hace a la distinción entre «lo propio» 
(οἰκεῖον) y «lo ajeno» (ἀλλότριον), la cual opera como 
el parámetro fundamental que usan los socráticos52, 
y también Wittgenstein, para pensar la autosuficien-
cia, conviene tener en cuenta que no todos ellos de-
limitan del mismo modo el terreno de «lo propio».

En efecto, en la vertiente más naturalista del so-
cratismo, «lo propio» no deja de estar ligado a las ne-
cesidades naturales; de ahí que para los cínicos, por 
ejemplo, «lo propio» tenga que ver con el espacio de 
una naturalidad libre o espontáneamente vivida, con 
el cual ponen un límite negativo a los condiciona-
mientos de la vida social y civilizada.

Por el contrario, en Wittgenstein, que está en esto 
más cerca de la vertiente intelectualista del socra-
tismo, ese espacio aparece como ajeno y hostil al 
yo. Su ejercicio de autodominio se ejerce, ante todo, 
sobre la propia animalidad, la cual es entendida 
como instancia desestabilizadora que puede poner 
en peligro el logro de la felicidad. Citamos un texto 
en esta línea: «Ayer fui tiroteado. Sentí miedo. Tuve 
miedo a la muerte. ¡Lo que ahora deseo es vivir! Y re-
sulta difícil renunciar a la vida cuando se le ha toma-
do gusto. Pero precisamente eso es “pecado”, vida 
irrazonable, falsa concepción de la vida. De cuando 
en cuando me convierto en un animal. Entonces soy 

50	 Diarios secretos, entrada del 4.11.1914.
51	 Aforismos. Cultura y valor, p. 33, aforismo 16.
52	 Recordamos «la distinción», como se la conoce en los círcu-

los socráticos, en los términos que la formula, por ejemplo, 
Epicteto: «Entre todas las cosas que existen, hay algunas que 
dependen de nosotros y otras que no dependen de nosotros. 
… Las cosas que dependen de nosotros son libres por na-
turaleza, sin impedimentos, sin trabas. Por el contrario, las 
cosas que no dependen de nosotros se hallan en un estado 
de sometimiento, de servidumbre, y nos resultan ajenas. Re-
cuerda, por tanto, que si consideras libres las cosas que por 
su propia naturaleza se hallan en un estado de sometimiento, 
y crees que te pertenece lo que te es ajeno, tropezarás con 
innumerables obstáculos, caerás en la tristeza, en la inquie-
tud, harás reproches tanto a los dioses como a los hombres. 
Sin embargo, si piensas que sólo lo que te pertenece es tuyo 
y que aquello que es ajeno te es de verdad ajeno, entonces 
nadie podrá coaccionarte, nadie podrá obligarte a hacer 
nada, no harás más reproches, no formularás más acusacio-
nes, no volverás a hacer nada contra tu voluntad, no tendrás 
más enemigos, nadie podrá perjudicarte y no sufrirás más 
perjuicios» (Manual para la vida feliz 1).

incapaz de pensar en ninguna otra cosa que no sea 
comer, beber, dormir. ¡Horroroso! Y entonces sufro 
también como un animal, sin posibilidad de salva-
ción interior. En esos momentos estoy entregado a 
mis apetitos y a mis aversiones. En esos momen-
tos es imposible pensar en una vida verdadera»53. 
En este sentido, puede decirse que en la ética de 
Wittgenstein la búsqueda de la felicidad depende 
de que se tenga un control de la propia naturale-
za irracional, de que se amanse, como dice él en 
unos términos semejantes a los usados por Platón 
en el Fedro (230 a), la «fiera» que se lleva dentro54, 
sin que se permita que los elementos voluptuoso e 
irascible y el principio racional «se muerdan mutua-
mente y se devoren en su lucha» (Resp. 589 a). En 
este aspecto, la ética de Wittgenstein estaría lejos 
de las tradiciones cínica y epicúrea e inserta, en 
cambio, en la tradición platónica.

Para ver con mayor claridad este punto, atenda-
mos a la concepción y uso en estas filosofías de la 
figura del niño. En el cinismo y el epicureísmo, el niño 
y el dios operan como modelos de felicidad. Ésta es 
concebida como una condición estable de ausencia 
de dolor físico (ἀπονία) y anímico (ἀταραξία)55. Se tie-
ne un ejemplo de ella en ese estado de quietud en 
que se encuentran los niños cuando han satisfecho 
las necesidades naturales, las cuales tanto cínicos 
como epicúreos entienden que son y han de ser po-
cas y sencillas56. Aristóteles se equivocaría al afirmar 
que el niño no es feliz (Eth. nic. A 9, 1100 a 2), por-
que la actividad racional puede ser un ingrediente de 
la vida feliz sólo si se orienta hacia la búsqueda del 
placer, cosa sin embargo que los niños ya hacen de 
forma natural. La filosofía, la cual es concebida como 
arte de vivir, tiene utilidad sólo si su objetivo es el de 
recuperar a aquellos que sufren, al haberse desviado 
del camino de la naturaleza. Dicho con palabras de 
Epicuro: «Las palabras de un filósofo son vanas si no 
alivian el sufrimiento de la humanidad. Porque igual 
que la medicina es inútil si no elimina la enfermedad 
del cuerpo, también es inútil aquella filosofía que no 
elimine el sufrimiento del alma» (fr. 221).

Por el contrario, Platón subraya que la niñez es una 
época de la vida humana sumamente desordenada o 
caótica: «Ningún ser vivo nace con la calidad y grado 

53	 Diarios secretos, entrada del 29.7.1916.
54	 Movimientos del pensar. Diarios (1930–1932/1936–1937), 

p. 137.
55	 Sirvan a título de ejemplo las siguientes palabras de Epicu-

ro: «Pues una interpretación acertada de esta realidad [los 
deseos] sabe condicionar toda elección y repulsa a la salud 
del cuerpo y a la imperturbabilidad del alma, ya que este es 
el fin de una vida dichosa. Pues todo lo que hacemos lo ha-
cemos por esto, para no sentir dolor ni temor. Y una vez que 
este objetivo se cumple en nosotros, se disipa todo tormento 
del alma, al no tener la persona que ir en busca de algo que 
le falta ni buscar otra cosa con la que se completará el bien 
del alma y el del cuerpo. Pues tenemos necesidad de gozo 
sólo en el momento en que sentimos dolor por no estar con 
nosotros el gozo, pero cuando no sintamos dolor ya no esta-
remos necesitados de gozo. Por esta razón afirmamos que el 
gozo es el principio y el fin de una vida dichosa» (Epístola de 
Epicuro a Meneceo, 128).

56	 Diógenes «les enseñaba [a los niños a su cargo] a cuidarse 
a sí mismos usando de una alimentación sencilla y bebien-
do sólo agua. Los llevaba con el pelo rapado y sin adornos, 
y los habituaba a ir sin túnica y sin calzado, silenciosos y 
sin reparar más que en sí mismos en las calles» (Diógenes 
Laercio VI, 31).



93Ramón Cámara, B. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 87-96

de inteligencia que le corresponde tener en su madu-
rez; y, en todo ese tiempo en que aún no ha logrado 
su propia discreción, está todo él loco y grita descon-
certadamente; y, en cuanto llega a mantenerse en pie, 
salta también sin orden ni concierto» (Leg. 672 c). Al 
nacer sin una razón ejercitada en el gobierno de las 
sensaciones gemelas del placer y el dolor, el niño se 
encuentra dominado por la vorágine de los deseos 
irracionales (ἐπιθυμητικόν) y sujeto, por tanto, a mucho 
sufrimiento. En este mismo sentido, Wittgenstein afir-
ma: «Quien, con comprensión, oiga gritar a un niño, sa-
brá que allí dormitan otras fuerzas anímicas, terribles, 
distintas de las que se suponen. Profunda rabia y dolor 
y deseo de devastación»57. «El niño es», agrega Platón, 
«la más temible o difícil de manejar de todas las fieras, 
pues, por lo mismo que tiene en sí un más abundan-
te manantial de inteligencia, y éste aún no canalizado, 
se hace con ello astuto y áspero y más insolente que 
ninguna otra criatura» (808 d). Requiere por ello de 
una amplia y severa educación, la cual consiste esen-
cialmente en «sujetarle, como quien dice, con mu-
chas bridas» (808 e), «corrigiendo sus [de los niños] 
naturalezas e impulsándolas siempre hacia el bien de 
acuerdo con las leyes» (809 a). Sólo si lo ἐπιθυμητικόν 
se reprime con firmeza, predisponiendo al niño a es-
cuchar la voz de la razón y erradicando su deseo na-
tural de abandonarse a los placeres, puede nacer la 
unidad racional o armonía entre las distintas partes o 
fuerzas del alma, que es lo que hace posible llevar una 
vida feliz. O dicho con una célebre imagen usada por 
platónicos y epicúreos: sólo así es posible superar «la 
tempestad del alma» (Epístola de Epicuro a Meneceo, 
128) para disfrutar, en cambio, de su bonanza (γαλήνη, 
Tim. 44 b) o estado que se asemeja a la superficie per-
fectamente en calma de un mar sin oleaje.

Por lo demás, la felicidad, a ojos de Platón, no 
consiste meramente en la serenidad tal como es 
concebida por los epicúreos. La liberación en lo 
posible del dolor físico y mental es un componente 
necesario para una vida buena. Ahora bien, la felici-
dad no es un estado, disposición o hábito, sino una 
actividad. En el caso de Platón, y también en el de 
Wittgenstein, esta actividad es identificada, sobre 
todo, con el gozo que procura el estudio de la lógi-
ca: la lógica de clases en un caso y la lógica formal 
en el otro58. La felicidad del filósofo está en la vida 
contemplativa o, en expresión de Wittgenstein, en 
«el vivir sólo para el espíritu»59. Citamos un pasaje 
muy ilustrativo en este sentido: «Suponiendo que 
el ser humano no pudiera ejercer su voluntad, pero 
se viera obligado a sufrir la entera miseria de este 
mundo, ¿qué podría entonces hacerle feliz? ¿Cómo 
puede el ser humano aspirar a ser feliz si no pue-
de resguardarse de la miseria de este mundo? Por 
la vida del conocimiento, precisamente. La buena 
conciencia es la felicidad que procura la vida del 
conocimiento. La vida del conocimiento es la vida 
que es feliz a pesar de la miseria del mundo. Sólo es 

57	 Aforismos. Cultura y valor, pp. 32–33, aforismo 14.
58	 La idea de que, para ser feliz, hay que dedicarse a la lógica 

es un motivo bastante interesante de estas filosofías. Es de 
justicia, no obstante, recordar que el enraizar la excelencia 
en el terreno de la lógica fue originalmente una propuesta de 
Antístenes y de O. Weininger.

59	 Diarios secretos, por ejemplo, entradas del 21.9.1914 y 
7.10.1914.

feliz la vida que puede renunciar a las amenidades 
de este mundo. Una vida para la que esas amenida-
des no son sino otros tantos regalos del destino»60.

5. Autarquía y destino
Concluiremos con el análisis del vínculo trazado por 
estas filosofías entre las nociones de autarquía y 
destino. Y es que se espera que la autarquía permita, 
asimismo, hacer frente de forma correcta al poder o 
influencia del destino sobre la vida humana61.

Se trata de un motivo de reflexión de mucho peso 
en las observaciones éticas de Wittgenstein y tam-
bién en este extremo su mensaje parece cercano al 
de los socráticos antiguos: su idea principal es, en 
efecto, la de la primacía de la vida interior como alter-
nativa absoluta al imposible dominio del mundo de 
los hechos. Sobre el sentimiento de que se navega 
en una total impotencia en el «desolado, infinito, gris 
mar de los acontecimientos»62, tan presente también 
en los filósofos estoicos de época imperial, recor-
daremos las siguientes palabras: «No puedo orien-
tar los acontecimientos del mundo de acuerdo con 
mi voluntad: soy totalmente impotente»63. A las que 
siguen la solución que se propone para afirmar, no 
obstante, el poder activo del yo, su ejercicio de auto-
gobierno: «Sólo de un modo puedo independizarme 
del mundo y, por tanto, dominarlo en cierto sentido: 
renunciando a influir sobre los acontecimientos»64.

La de autarquía es la noción con la que se desafía 
la idea, propia de la concepción trágica de la vida, 
según la cual la ingobernabilidad e indescifrabilidad 
del destino hacen de la vida humana algo inevita-
blemente infeliz. En este sentido, el mensaje de los 
socráticos puede resumirse en la imagen de la acti-
tud altiva de Diógenes, el cual decía que solía ver a la 
diosa Τύχη abalanzarse sobre él lamentándose de no 
lograr golpearlo. Tampoco en el mundo hostil y ame-
nazante de Wittgenstein cabe la tragedia: «En este 
mundo (el mío) no hay tragedia y por ello tampoco 
existe todo lo infinito que hace surgir precisamente 
la tragedia (como resultado). Por así decirlo, todo es 
soluble en el éter universal; no hay durezas, es decir, 
la dureza y el conflicto no se convierten en algo subli-
me, sino en una falta. El conflicto se resuelve como la 
tensión de un muelle en un mecanismo que se funde 
(o que se disuelve en ácido nítrico). En esta solución 
ya no hay tensiones»65.

Trastocando el nexo que el sentido común traza 
entre los bienes de la fortuna y la felicidad, se defiende 
que no debe dejarse el sentido de la vida a merced del 

60	 Diario filosófico (1914–1916), entrada del 13.8.1916.
61	 No está de más recordar que la filosofía de la felicidad nace 

precisamente de la reflexión sobre Τύχη, la imprevisible y 
terrible deidad a la que el pensamiento griego arcaico fia-
ba el reparto de los destinos humanos. De hecho, la pro-
pia palabra griega para la felicidad, εὐδαιμονία, significaba 
originariamente tener una buena protección demónica en 
los trances de la vida, estar bajo la protección de un poder 
benévolo en el universo caprichoso y conflictivo de los dio-
ses. Estaba vinculada, pues, al sentimiento de dependencia 
de una voluntad ajena que se observa a menudo en los es-
critos personales de Wittgenstein. Cf. en este sentido, por 
ejemplo, Luz y Sombra. Una vivencia (-sueño) nocturna y un 
fragmento epistolar.

62	 Diarios secretos, 13.12.1914.
63	 Diario filosófico (1914–1916), 11.6.1916.
64	 Ibid.
65	 Aforismos. Cultura y valor, p. 44, aforismos 43 y 44.



94 Ramón Cámara, B. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 87-96

destino: «El ser humano no debe depender del azar. 
Ni del favorable ni del desfavorable»66. La indiferencia 
hacia «lo ajeno» (ἀλλότριον) ––y, por tanto, causa po-
tencial de infelicidad–– se impone como único cami-
no para una vida feliz. Para dar expresión a los efectos 
de este distanciamiento, Wittgenstein usa la imagen, 
también del gusto de Marco Aurelio, de espectador 
del mundo y de la propia vida: «Una sola cosa es ne-
cesaria: ser capaz de ver como un espectador todo 
lo que le ocurre a uno»67. Por lo demás, esta imagen 
lleva implícita la idea de desapegarse de uno mismo 
e incluso de abandonar la referencia a uno mismo 
como individualidad determinada.

No obstante, cabe matizar que no se trata me-
ramente de una cuestión de prudencia, sino de 
adoptar más bien todo un estilo o forma de vida que 
acostumbre al yo a ser impermeable a toda vicisitud 
dependiente del azar, o al menos haga menos difícil 
aceptar las circunstancias impuestas por el destino. 
Se espera que la práctica de la autarquía, arduamen-
te conquistada por medio del ejercicio del autodomi-
nio racional (εγκράτεια), prepare para hacer frente a 
cualquier trance, a sabiendas de que lo que importa 
no son los hechos, por adversos que sean, sino la 
actitud que se adopta frente a ellos: «Cuando la vida 
llega a ser difícilmente soportable, se piensa en un 
cambio de la situación. Pero el cambio más impor-
tante y eficaz, el de la propia actitud, apenas se nos 
ocurre y nos es muy difícil decidirnos a hacerlo»68.

Al tratarse de la forma de vida que se lleva, la au-
sencia de turbación (ἀπάθεια) a que se aspira no es 
concebida como un ejercicio ajeno al dolor, sino 
como una fuerza que tiene que lidiar con el deber de 
bastarse a sí mismo para ser feliz. La inteligencia, a 
la que se entrega el timón de la vida, no puede tener 
simplemente una función represora o censora de los 
deseos, ni los motivos pasionales ser concebidos 
simplemente como elementos que perturban su tran-
quilidad. Esto se ve especialmente bien en la psicolo-
gía platónica: la función de la inteligencia es también 
la de una persuasiva integración de los elementos 
emocionales, pues la felicidad depende de la calidad 
del vínculo que la razón sea capaz de establecer con 
sus componentes emocionales. De no cumplir esta 
otra función, la inteligencia se verá impotente frente a 
la fuerza arrolladora de pasiones y emociones. Dicho 
con palabras de Wittgenstein: «Vive de tal modo que 
puedas hacer frente a cualquier circunstancia, ya que 
entonces todo tu ingenio, todo tu intelecto, no te ayu-
darán en nada. Con ellos estás perdido, es como si 
no los tuvieras. (Como si quisieras utilizar tus robustas 
piernas cuando caes por el aire.)»69. Se trata de una 
diferencia notable con los estoicos, para quienes las 
pasiones son errores, enfermedades de la razón, que 
hay que erradicar por completo.

A propósito de este extremo, un texto resulta es-
pecialmente interesante. Se trata de uno de los lar-
gos monólogos en que Wittgenstein da rienda suelta 
a su voluntad de auscultarse70. En él viene a decirse 

66	 Diarios secretos, 6.10.1914.
67	 Op. cit., 25.8.1914.
68	 Aforismos. Cultura y valor, p. 105, aforismo 297.
69	 Movimientos del pensar. Diarios (1930–1932/1936–1937), 

pp. 120–121.
70	 Op. cit., pp. 112–113. Como es un texto largo, nos permitire-

mos resumirlo y parafrasearlo.

que todo de lo que se goza en la vida es «un regalo»71, 
es decir, que no se puede «reposar sobre ello, como 
sobre algo firme»72, sin tener presente que se puede 
perder por un accidente, por una enfermedad o por 
otra razón. O bien, que si se ha reposado sobre ello, 
pero ahora ya se ha perdido, hay que aceptarlo como 
un hecho, arreglárselas con ello: no se lo ha de «mi-
rar estupefacto con horror, sino estar contento a pe-
sar de todo»73. No se trata exactamente de buscar un 
remedio para librarse de la idea de esa dependencia, 
pues mientras se lo busca se sigue en ese estado 
doloroso, y puede suceder incluso que no se llegue 
a encontrar un remedio, pero tiene que hacerse lo 
justo también en ese estado doloroso. Por tanto, hay 
que acomodarse a él. La peor actitud que se puede 
adoptar en una situación tal es la de la indignación: 
«¡Eso es la muerte! Con la indignación no hago más 
que golpearme a mí mismo. ¡Eso está claro! ¿A quién 
si no golpeo con ello? Así, pues, he de resignarme. 
Cualquier lucha ahí es una lucha conmigo mismo; y, 
mientras más fuerte golpee, más fuerte seré golpea-
do. Se debería resignar mi corazón, no simplemente 
mi mano. Si tuviera fe, es decir, si hiciera valiente-
mente lo que me pide mi voz interior, se acabaría ese 
sufrimiento. No ayuda a rezar el arrodillarse, pero uno 
se arrodilla. ¡Llama a todo eso enfermedad! ¿Qué 
has dicho con ello? Nada. ¡No explicar! ¡Describir! 
¡Somete tu corazón y no te enfades porque hayas de 
sufrir así! Éste es el consejo que he de darme»74.

En este mismo sentido, Wittgenstein se adhiere a 
la idea estoica de que la felicidad es una actividad de 
conciliación con el mundo. «Para vivir feliz», afirma, 
«tengo que estar en concordancia con el mundo. Y a 
esto se llama “ser feliz”. Estoy entonces, por así de-
cirlo, en concordancia con aquella voluntad ajena de 
la que parezco dependiente. Esto es: “cumplo la vo-
luntad de Dios”»75. Se entiende que, para ser feliz, es 
menester lograr anular toda beligerancia emocional 
contra el mundo76, «no ofrecer resistencia»77, como 
dice él, «aligerar completamente mi exterior, por así 
decirlo, para dejar imperturbado mi interior»78. Y es 
que malgastar la vida o dilapidar la propia fuerza in-
terior en «una lucha sin esperanzas contra el mundo 
exterior»79 carecería de sentido. Concluimos recor-
dando un pasaje especialmente ilustrativo de este 
punto: «Que quieras discutir con Dios significa que 
tienes un falso concepto de Dios, que estás en una 
superstición. Tienes un concepto incorrecto cuan-
do te enfadas con el destino. Debes reorganizar tus 
conceptos. Satisfacción con tu destino tendría que 
ser el primer mandato de la sabiduría»80.

71	 Op. cit., p. 112.
72	 Ibid.
73	 Ibid.
74	 Op. cit., p. 113.
75	 Diario filosófico (1914–1916), entrada del 8.7.1916.
76	 Afirma Wittgenstein: «Las penas son como enfermedades; 

hay que aceptarlas: lo peor que puede hacerse es rebelarse 
contra ellas. Vienen como ataques, desencadenados por cir-
cunstancias internas o externas. Y entonces se debe decir: 
“Otra vez un ataque»”» (Aforismos. Cultura y valor, p. 145, afo-
rismo 459).

77	 Diarios secretos, entrada del 26.8.1914.
78	 Ibid.
79	 Diarios secretos, entrada del 8.12.1914.
80	 Movimientos del pensar. Diarios (1930–1932/1936–1937), 

p. 128.



95Ramón Cámara, B. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 87-96

Referencias
Agam-Segal R. and Dain E. (eds.), Wittgenstein’s 

Moral Thought. London–New York: Routledge, 
2018.

Ahbel-Rappe, S. and Kamtekar, R. (eds.). A Companion 
to Socrates. Malden et. al: Wiley–Blackwell, 2006.

Annas, J. The Morality of Happiness. Oxford: Oxford 
University Press, 1995.

Aristóteles. Ética a Nicómaco. Trad. de J. Marías. 
Madrid: Centro de Estudios Políticos y 
Constitucionales, 2018.

Aristóteles. Ética a Nicómaco. Trad. de José Luis 
Calvo Martínez. Madrid: Alianza, 2001.

Aristotelis Opera. Edidit Academia Regia Borusica. 
5 vol. Berolini: Apud Georgium Reimerum, 
1831–1870.

Balaska, M. «The Notion of Happiness in Early 
Wittgenstein: Towards a Non-Contentful 
Account of Happiness», South African Journal of 
Philosophy 33 (2014), pp. 407–415.

Bett, R. «Scepticism and Ethics», en The Cambridge 
Companion to Ancient Scepticism. Cambridge–
New York–Melbourne–Madrid–Cape Town–
Singapore –São Paulo–Delhi–Dubai–Tokyo: 
Cambridge University Press, 2010, pp. 181–194.

Bussanich, J. and Smith, N. D. «Socratic Eudaimonism», 
en The Bloomsbury Companion to Socrates. 
London et. al: Bloomsbury, 2013, pp. 156–184.

Bobonich, C. «Socrates and Eudaimonia», en D. 
R. Morrison (ed.), Cambridge Companion to 
Socrates. Cambridge: Cambridge University 
Press, 2011, pp. 293–332.

Calvo Martínez, T. «Sócrates», en C. García Gual (ed.), 
Historia de la filosofía antigua. Madrid: Trotta, 
1997, pp. 113–129.

Chase, M., Clark S. R. L. and McGhee M. (eds.), 
Philosophy as a Way of Life: Ancients and 
Moderns. Essays in Honor of Pierre Hadot. New 
Jersey: Wiley, 2013.

Citron, G. «‘The Problem of Life’: Later Wittgenstein 
on the Difficulty of Honest Happiness», en M. 
Burley (ed.), Wittgenstein, Religion, and Ethics: 
New Perspectives from Philosophy and Theology. 
London: Bloomsbury, 2018, pp. 33–47.

Cooper, J. Pursuits of Wisdom: Six Ways of Life in 
Ancient Philosophy from Socrates to Plotinus. 
Princeton: Princeton University Press, 2012.

Davidson, A. I. «Spiritual Exercises and Ancient 
Philosophy: An Introduction to Pierre Hadot», 
Critical Inquiry, vol. 16, n.º 3 (1990), pp. 475–482.

Dehnel, P. «Wittgenstein and Dostoevsky: Happiness 
and Subjectivity», Philosophy and Literature 45, 
2 (2021), pp. 470–488.

De Mesel B. and Kuusela O. (eds.), Ethics in the 
Wake of Wittgenstein. London–New York: 
Routledge, 2019.

Diógenes Laercio. Vidas de los filósofos ilustres. Trad. 
de C. García Gual. Madrid: Alianza, 2007.

Domansky, J. La philosophie, théorie ou manière 
de vivre? Les controverses de l’Antiquité à la 
Renaissance. Fribourg: Éditions universitaires 
de Fribourg, 1996.

Donatelli, P. Wittgenstein e l’etica. Roma: Laterza, 
1998.

Epicuro. Obras completas. Trad. de José Vara. 
Madrid: Cátedra, 2005.

Epicteto. Manual para la vida feliz. Trad. de C. Arroyo 
y J. Palacio Tauste. Madrid: Errata naturae, 2015.

Fairhurst, J. «The Early Wittgenstein on Living a Good 
Ethical Life», Philosophia 50 (2022), pp. 1745–1767.

Los filósofos presocráticos. Selección de testimonios 
y fragmentos, selección, traducción y notas de 
J. García Roca. 2.ª ed. Valencia, Universidad de 
Valencia, 2012.

Hadot, P. ¿Qué es la filosofía antigua? Trad. de E. 
Cazenave Tapie Isoard. México: Fondo de 
Cultura Económica, 1998.

Hadot, P. Ejercicios espirituales y filosofía antigua. 
Trad. de J. Palacio. Madrid: Siruela, 2006.

Hadot, P. Wittgenstein y los límites del lenguaje. Trad. 
de M. Arranz. Valencia: Pre-textos, 2007.

Hall, R. L. «It’s a Wonderful Life: Reflections on 
Wittgenstein’s Last Words», Philosophical 
Investigations, 2010, pp. 1–18.

Heródoto. Historia. Trad. de C. Schrader, Madrid: 
Gredos, 1979.

Jenofonte. Recuerdos de Sócrates. Apología o Defensa 
ante el jurado. Simposio o el Convite. Trad. de 
Agustín García Calvo. Madrid: Alianza, 1967.

Lucrecio. La naturaleza. Trad. de F. Socas. Madrid: 
Gredos, 2003.

Luri, G. Guía para no entender a Sócrates. 
Reconstrucción de la atopía socrática. Madrid: 
Trotta, 2004.

Nietzsche, F. Obras completas. Trad. de D. Sánchez 
Meca et al. Madrid: Tecnos, 2011 y 2016, vols. I y IV.

Nussbaum, M. C. La fragilidad del bien. Fortuna y 
ética en la tragedia y la filosofía griega. Trad. de 
A. Ballesteros. Madrid: Visor, 2015.

Platón. Diálogos. Trad. de Eduardo Acosta Méndez et 
al. 9 vols. Madrid: Gredos, 2003.

Perissinotto, L. «‘The Socratic Method!’: Wittgenstein 
and Plato», en L. Perissinotto and B. Ramón 
Cámara (eds.), Wittgenstein and Plato. 
Connections, Comparisons and Contrasts. 
London–New York: Palgrave Macmillan, 2013, 
pp. 48–71.

Pihlström, S. «Wittgenstein on Happiness: Harmony, 
Disharmony and Antitheodicy», Philosophical 
Investigations 42, 1(2019), pp. 15–39.

Rabbow, P. Seelenführung. Methodik der Exerzitien in 
der Antike. Munich: Kosel, 1954.

Reguera, I. El feliz absurdo de la ética. (El Wittgenstein 
místico). Madrid: Tecnos, 1994.

Sánchez Meca, D. El itinerario intelectual de 
Nietzsche. Madrid: Tecnos, 2018.

Sanfélix Vidarte, V. Wittgenstein. Una filosofía del 
espíritu. Granada: Universidad de Granada, 
2018.

Sattler, J. «“To fulfill the purpose of existence”: 
Wittgenstein’s Notebooks and the Search for 
Meaning», en J. Plourde and M. Marion (eds.), 
Wittgenstein’s Pre-Tractatus Writings: Interpre-
tations and Reappraisals, London–New York: 
Palgrave Macmillan, 2024, pp. 275–299.

Schulte, J. «The Happy Man», en J. Schulte and G. 
Sundholm (eds.), Criss-Crossing a Philosophical 
Landscape. Essays on Wittgensteinian Themes 
Dedicated to Brian McGuinness. Amsterdam: 
Rodopi, 1992, pp. 3–21.

Sellars, J. The Art of Living: The Stoics on the Nature 
and Function of Philosophy. London: Bristol 
Classical, 2009.



96 Ramón Cámara, B. An. Sem. His. Filos. 43(1), 2026: 87-96

Søndergaard Christensen, A.-M. Wittgenstein and 
Ethics. Cambridge: Cambridge University 
Press, 2024.

Suter, R. «The Early Wittgenstein on Happiness», 
International Philosophical Quarterly 29, 3 (1989), 
pp. 291–299.

Vegetti, M. La ética de los antiguos. Trad. de M. J. 
Rico Martínez. Madrid: Síntesis, 2005.

Vlastos, V. Socrates. Ironist and Moral Philosopher. 
Cambridge: Cambridge University Press, 1991.

Wittgenstein, L. Tractatus logico-philosophicus. Trad. 
de J. Muñoz e I. Reguera. Madrid: Alianza, 1973.

Wittgenstein, L. Diario filosófico (1914–1916). Trad. de 
J. Muñoz e I. Reguera. Barcelona: Ariel, 1982.

Wittgenstein, L. Diarios secretos. Trad. de A. Sánchez 
Pascual. Madrid: Alianza, 1991.

Wittgenstein, L. Conferencia sobre ética. Trad. de F. 
Birulés. Barcelona: Paidós, 1997.

Wittgenstein, L. Aforismos. Cultura y valor. Trad. de 
E. Cecilia Frost y J. Sádaba. Madrid: Espasa 
Calpe, 2004.

Wittgenstein, L. Movimientos del pensar. Diarios 
(1930–1932/1936–1937). Trad. de I. Reguera, 
Valencia: Pretextos: 2000.

Wittgenstein, L. Luz y Sombra. Una vivencia (-sueño) 
nocturna y un fragmento epistolar. Trad. de I. 
Reguera. Valencia: Pre-textos, 2006.

Zamuner, E., Di Lascio E. V. and Levy D. (eds.), Ludwig 
Wittgenstein. Lecture on Ethics. Introduction, 
Interpretation and Complete Text. Macerata: 
Quodlibet, 2007.




