
199Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 199-208

Anarquismo, Estado y lo no-gobernable.  
Explorar lo insubordinado en Catherine Malabou

Javier Agüero Águila  
Universidad de Los Lagos. Centro de Formación Integral, Chile   

Mauro Salazar Jaque  
Universidad de La Frontera, Chile   

https://dx.doi.org/10.5209/asem.106190 � Recibido: 07/08/2025 • Aceptado: 08/10/2025

Resumen. El siguiente artículo explora el acontecimiento del anarquismo en la obra de la filósofa francesa Catherine 
Malabou, quien, se piensa, abre hacia nuevas consideraciones sobre esta problemática y lo político a partir, 
fundamentalmente, de la diferencia entre lo no-gobernable y lo ingobernable. Para dar cuenta de lo anterior, el texto 
se organiza en cuatro apartados centrales. El primero ensaya una comprensión sobre la «invención» del anarquismo 
en Malabou así como la potencia ontológica adherida al «ser anarquista». En segundo lugar, se indaga en lo que se 
da a llamar «lo horizontal» y que se desplegaría de manera lateral a la «razón» de Estado. En un tercer momento, se 
analizan las tensiones propuestas por la autora entre el anarquismo y el marxismo, en el sentido que el primero –a 
juicio del segundo– habría olvidado la dimensión de la explotación económica del capitalismo centrándose solo en 
la política. Como cuarto apartado, se reflexiona y expone la crítica de Catherine Malabou a los filósofos cercanos al 
posestructuralismo. Todos estos apartados persiguen apoyar la diferencia que la autora muestra entre lo gobernable 
y lo ingobernable, lo que será el asunto central a desarrollar en este texto, como ya se sostuvo. Finalmente, se dejan 
circulando algunas reflexiones que abren a la posibilidad de futuros trabajos en esta perspectiva. 
Palabras clave: Malabou; anarquismo; ser-anarquista; Estado; lo no-gobernable.

EN Anarchism, State and the non-governable.  
Explore the insubordinate in Catherine Malabou

Abstract. The following article explores the event of anarchism in the work of the French philosopher Catherine 
Malabou, which, is thought, opens up new considerations on this problem and the political, essentially based on the 
difference between what is non-governable and what is ungovernable. In this line, our search is organized around four 
central points and a conclusion. The first of them tests an understanding on the «invention» of anarchism in Malabou 
as well as on the ontological power attached to the «being anarchist». In a second place, we investigate in what is 
called «the horizontal» and that would be deployed laterally to the «reason» of State. In a third moment, we examine 
the tensions proposed by the author between Anarchism and Marxism, in the sense that the former –according to the 
latter–would have forgotten the dimension of capitalism’s economic exploitation focusing only on politics. As a fourth 
point, reflects and exposes Catherine Malabou’s critique of philosophers close to post-structuralism. All these parts 
seek to support the difference that the author shows between the non-governable and the ungovernable, which will be 
the central point to develop in this text, as mentioned previously. Finally, some considerations are presented that open 
the possibility of future research in this area. 
Keywords: Malabou; anarchism; be an anarchist; State; the non-governable. 

Sumario: 1. Introducción; 2. La invención y el ser anarquista; 3. Horizontalidades múltiples: la «razón» de Estado; 
4. Anarquismo más allá del marxismo; 5. El recelo al «llamado anarquista» y lo no-gobernable; 6. Conclusión; 7. 
Referencias bibliográficas.

Cómo citar: Agüero Águila, J; Salazar Jaque, M. (2025): “Anarquismo, Estado y lo no-gobernable. Explorar lo 
insubordinado en Catherine Malabou”, Logos. Anales del Seminario de Metafísica 58 (2), pp. 199-208.

Logos. Anales del Seminario de Metafísica
ISSN: 1575-6866  •  e-ISSN: 1988-3242

A RT Í C U LOS

mailto:jagueroag@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-8990-9613
mailto:mauro.salazar@ufrontera.cl
https://orcid.org/0000-0003-2280-0378
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense


200 Agüero Águila, J; Salazar Jaque, M. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 199-208

La luna es el ave 

que va alumbrando mis palabras 

(Elicura Chihuailaf, 
poeta mapuche)

1. Introducción1

El siguiente artículo explora el acontecimiento del anarquismo en la obra de la pensadora francesa 
Catherine Malabou. Noción que, es probable, no haya adquirido –durante el primer cuarto de este siglo al 
menos– tal relevancia hasta los últimos trabajos de la filósofa, quien ha desplazado esta cuestión a zonas 
interpretativas y filosófico-políticas inéditas, pero, también, intensificando la problemática en relación a 
derivadas fisiológicas y tecnológicas. Para alcanzar lo anterior, la autora recurre a los principales textos 
y pensadores del anarquismo decimonónico discutiendo sistemáticamente con algunos de los filósofos 
más relevantes de la escena contemporánea. 

En relación a lo anterior, en el año 2010 tuvo lugar en Nueva York un simposio que se llamó The Anarchist 
Turn. Pensadoras como Judith Butler, Andrej Grubacic, Jacob Blumenfeld, entre otros/as, plantearon la 
pregunta central de cómo resignificar el sentido de la cuestión anarquista al día de hoy –casi 200 años 
después del surgimiento de los tratados anarquistas clásicos–. En resumen, se llegó a la idea de que el 
asunto no va simplemente de una instalación irreflexiva de los conceptos principales de los anarquistas 
del siglo XIX, sino que es imperativa una revisión profunda sobre los aspectos principales que definen, 
en la actualidad, al mundo democrático-liberal capitalista. Ya no se trataría solo de un fenómeno que se 
enfrenta a cualquier forma de coerción sobre la acción humana y a sus expresiones colectivas, sino de 
pensar sobre aquellas horizontalidades parainstitucionales, entendidas como estrategias de resistencia, 
en diferentes partes del globo y que demandan, entonces, una relectura sistemática de lo que el anarquismo 
decimonónico instaló como significativo. Aquí es, justamente, donde es posible instalar el pensamiento 
Catherine Malabou al respecto.

Además de lo planteado, y antes de entrar en el desarrollo de este escrito, pensamos que es importante 
enmarcar el anarquismo en el trabajo de la filósofa al interior de un debate de gran alcance y que ha 
involucrado a una serie de autores y autoras que han abordado la cuestión desde ópticas colindantes. Al 
respecto, Alejandro Escudero Pérez y Mar Rosàs Tosas, por ejemplo, señalarán que el pensamiento de 
la filósofa francesa puede ser sujeto de reflexión al interior de la categoría formulada por Oliver Marchart 
de pensamiento político posfundacional, el cual «[…] se opone, pues, al fundacionalismo, pero también 
al antifundacionalismo, puesto que el posfundacionalismo no postula la ausencia total de fundamentos, 
sino más bien la imposibilidad de un fundamento último»2. El posfundacionalismo podría acercarse al 
pensamiento anarquista que defiende Malabou, dado que no hay un fundamento o estructura a la base 
que gobierne una idea, un lenguaje, en fin, una filosofía política si se quiere. Así, el trayecto posfundacional 
estaría determinado no por un afán destituyente del fundamento, sino más bien porque habría intuido una 
permanente falta en la política y, entonces, una pulsión a lo suplementario. Aquí habría, precisamente, 
que pensar a la política y del mismo modo, haciendo el paralelo, al anarquismo como lo sin fundamento 
que, a pesar de esto, se resuelve en diversas estrategias de resistencia de cara a cualquier formato 
de subordinación. Así lo formula Marchart a modo de pregunta: «¿Por qué la política, como concepto 
único, demuestra ser insuficiente en un cierto punto y, por lo tanto, es menester suplementarla con otro 
término?»3.

Asimismo, los análisis de Jacques Lezra en su libro Materialismo salvaje. La ética del terror y la república 
moderna, en el cual se opone a toda forma coercitiva aludiendo a una «norma ético-política positiva de la 
república radical»4, sintoniza con la idea de lo no-gobernable que desarrolla Malabou, esto es: una forma 
de radicalidad a la luz de cuál sea el intento de captura normativo-institucional. 

 Por cierto que, entre otros, los trabajos Laura Llevadot y Ester Jordana también resultan relevantes toda 
vez que intentamos posicionar el pensamiento sobre el anarquismo en Catherine Malabou al interior del 
debate filosófico actual. Llevadot y Jordana, en este sentido, plantean la crítica al fundamento apuntado 
que:

1	 Una parte importante de las citas han sido extraídas desde los textos originales en francés y traducidas por los autores de este 
escrito. Cuando sea necesario se pondrá (t.a.), “traducción de los autores”.

2	 Escudero Pérez, A.; Rosàs Tosas, M.: «An-arkhé. El giro anárquico del pensamiento contemporáneo», Enrahonar (74), 2025, p. 8.
3	 Marchart, O.:  Pensamiento político posfundacional. La diferencia política, en Nancy, Lefort, Badiou y Laclau, Buenos Aires, Fondo 

de Cultura Económica, 2009, p. 18.
4	 Lezra, J.: Materialismo salvaje. La ética del terror y la república moderna (trad. Javier Rodríguez Fernández), Biblioteca Nueva, 

2012, p. 51.



201Agüero Águila, J; Salazar Jaque, M. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 199-208

[…] Lo político, entendido como exceso o resto respecto a la política institucional y representativa, los movi-
mientos sociales, los antagonismos, los conflictos políticos que hasta ahora se habían pensado como pertene-
cientes al ámbito de la privacidad… reclaman sus derechos frente a la política5

Este tipo de reflexiones están muy próximas a la noción de «horizontalidad» que defiende Malabou, 
justo, como lo no-gobernable, y que se extendería por todas partes evidenciando lo que sería  lo propio del 
anarquismo, es decir su lateralidad respecto del Estado o cualquier dispositivo de dominación.

Ciertamente esta delimitación no será suficiente, las y los pensadores que han vitalizado el «Giro 
anarquista» son múltiples y diversas/os. No obstante, se entiende que esta territorialización del 
pensamiento de Malabou al interior de la intensa discusión contemporánea sobre la cuestión anarquista, 
permite circunscribir su filosofía, abrir el estado del arte y comenzar nuestra reflexión.

2. La invención y el ser anarquista

En el pensamiento de Catherine Malabou el acontecimiento6 del anarquismo ha ocupado, particularmente 
en la última década, un lugar central en su trabajo que apertura a cuestiones, por cierto, filosóficas, pero 
desde aquí éticas, teletecnológicas, anatómicas7, etc. Todas estas líneas abordadas, desde una pers-
pectiva general, se articulan con su preocupación y análisis en torno a lo político, en la medida que en el 
mundo contemporáneo «La vía anarquista es la única que sigue abierta»8. 

Se advierte en esta frase, en principio y como será a lo largo de todo el pensamiento de Malabou relativo 
al anarquismo, una toma de posición política definida por una radicalidad en la que se asume la necesidad 
de reelaborar un pensamiento filosófico sobre éste mas, y con igual intensidad, asumirlo como un zona 
de realización de lo colectivo: «Pensar ser anarquista, y no sólo (quizás en absoluto) anárquico, implica 
la invención de un discurso militante, no sólo meditativo, militante-meditador, que abra su compromiso 
alternativo a la acción filosófica en la horizontalidad»9. 

En la importancia de la diferencia entre el «ser anarquista» y anárquico, es decir entre el dar cuenta 
de una posición política colectiva a la luz de la dominación y las pulsiones destructivas hacia el Estado 
(que sería una forma de dominación más), lo que aparece como significativo, consideramos, es la palabra 
«invención». 

Sostenemos lo anterior, en el entendido que la influencia derridiana en Malabou, como es sabido, es de 
primer orden, asumiéndola como una intensidad crítica a lo largo de toda su obra y muchas veces entrando 
en tensión con ella. Por ejemplo, y como lo explica en una entrevista realizada por Cristóbal Durán:

La pregunta que se plantea entonces y que es una cuestión de proporciones, es saber si la deconstrucción 
misma puede todavía tener una significación y ser operativa como método crítico más allá de la deconstruc-
ción de la presencia. ¿Qué queda por deconstruir fuera de la presencia? A mi entender, esta interrogación 
fundamental causó un movimiento de retroceso en Derrida.10

Sin embargo, y aunque su escritura cuestiona los alcances de la filosofía de Jacques Derrida en su 
lectura del presente, la deconstrucción es una «deriva» constitutiva de la singularidad de la obra de la 

5	 Llevadot, L. Jordana, E.: «Democracia y anarkhé», Democracia radical. Virginia Fusco / Andrea Greppi (eds.), Madrid, Lengua de 
trapo, 2024, p. 99.  

6	 Nos referiremos al anarquismo como acontecimiento temporal y espacial que se desplaza en una cierta lateralidad y no se ajusta 
a contextos particulares siendo, siempre, absolutamente singular; no es previsible ni menos sujeto de ponderación. En esta línea 
el anarquismo, como motivo filosófico, pero también político, se recupera en esta crono-espacialidad diferencial, en la medida 
que sería irrupción que desajusta el continuo histórico y del cual no es posible calcular su llegada. Como lo escribe Alain Badiou, 
el acontecimiento «[…] viene a hacer inciso en el fraseado continuo de un mundo». Badiou, A.: Lógicas de los Mundos. El Ser y 
el Acontecimiento 2, Buenos Aires, Manantial, 2008, p. 63. O como lo apunta Jaques Derrida en sintonía con Badiou: «Uno de 
los rasgos del acontecimiento es no solamente que viene como lo que es imprevisible, como aquello que viene a desgarrar el 
curso ordinario de la historia, sino que es también absolutamente singular». Derrida, J.: « Une certaine possibilité impossible de 
dire l´événement », en Dire l’événement, est-ce possible ? L’Harmattan, Budapest, 2001a, p. 89 (t.a).

7	 No trabajaremos en este texto la temática del «clítoris» que reflexiona −con gran lucidez y originalidad− Catherine Malabou, 
específicamente en su libro Le plaisir effacé. Clitoris et pensé de 2020. Esta ausencia no obedece en ningún caso a un olvido 
de nuestra parte o a la consideración de esta obra como marginal, lo que sería imposible dada la magnitud del análisis que ahí 
se propone. El porqué de esta decisión se relaciona con que en la actualidad nos dedicamos a otro texto sobre «el anarquismo 
filo-anatómico en el pensamiento de Malabou». Sin embargo, y de manera muy general, nada más señalar que la reflexión de 
la filósofa en esta línea parte por la constatación de que «El clítoris es un anarquista»: una zona íntima que no se activa por 
ningún tipo de penetración o influencia externa, sino que permanece ahí, absolutamente anárquica en su devenir clitoridiano. En 
esta línea es que la pensadora francesa insiste en que las zonas de éxtasis son, del mismo modo, zonas de sentido desde las 
cuales es posible extraer consideraciones filosóficas y políticas relevantes sin que sea necesaria su exposición, su «sobresalir». 
Malabou ve en el clítoris (y en esa suerte de habitar clandestino) una conexión con el anarquismo en su versión política de 
ocultamiento para enfrentar al poder; el anarquista vive a resguardo, ya sea bajo un ropaje, en lugares subterráneos, cambiando 
de identidad o de estética, en fin. Del mismo modo es pensable el clítoris, como un anarquista secreto, anónimo, que no se deja 
ver y que desde este lugar de ocultamiento resiste, crea y recrea en la subversión: «El clítoris −así como lo femenino− es relación 
con el poder pero no relación de poder. En todo caso, el mío piensa en esos términos. El clítoris es un anarquista». Malabou, C.: 
Le plaisir effacé. Clitoris et pensée, París, Éditions Payot & Rivages, 2020, p. 118 (t.a).

8	 Malabou, C.: « La voie anarchiste est la seule qui reste encore ouverte », AOC, Enero, 2022b (t.a).
9	 Malabou, C.: Au voleur ! Anarchisme et philosophie, op. cit., p. 386 (t.a.).
10	 Malabou, C.: «Dialéctica, deconstrucción, plasticidad», Papel Máquina. Revista de Cultura (5), 2010a, p. 141.



202 Agüero Águila, J; Salazar Jaque, M. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 199-208

pensadora. Es por esta razón que se dificultaría entender un discurso sobre el anarquismo desde una 
filósofa como la que estudiamos, sin que ese relato sea sensible a la «estrategia» deconstructiva, es decir 
a la desmantelación de su propia tradición, ritología, persistencia iconoclasta, autoridad, etc. Entonces, tal 
como sentencia Jacques Derrida: «La deconstrucción es inventiva o no es»11. Diremos en esta línea que, y 
en un ejercicio de reemplazo posible, para Catherine Malabou El anarquismo es inventivo o no es. 

De este modo, si el anarquismo para la autora es un acontecimiento político y filosófico que va siendo 
y entonces es palanca que activa la deconstrucción, aunque no lo sostenga con estas palabras, al decir 
de Jacob Rogozinski habrá que:

[…] arrancar una huella o una serie de huellas en la no-verdad que las envuelve y amenaza con recubrirlas. En 
este sentido, nada es más verdadero que el pensamiento de la deconstrucción […] y ninguno le es tan infiel a la 
verdad al mismo tiempo ni se cierra tan profundamente sobre sí mismo.12 

Así, el tratamiento de la cuestión anarquista en Catherine Malabou sería también una búsqueda por 
la invención; invención que a pesar de la incuestionable herencia derridiana la sitúa como una heredera 
«infiel», tan infiel como le es posible en el sentido que al corromper la herencia lo que encuentra es una 
nueva zona para el pensamiento (una diferencia herética). La filósofa recibe el influjo de la deconstrucción, 
pero es anarquista respecto de la deconstrucción misma; su pensamiento es insobornable en esta 
perspectiva. Su propia estrategia deconstructiva persigue que lo político del anarquismo, en tensión con 
lo filosófico, haga surgir, como se verá, una asimilación que para la autora está en deuda. 

De este modo, «lo ontológico» en torno al anarquismo aparece con fuerza en la reflexión de la pensadora. 
En este punto sostendrá que:

La cuestión del ser ha pasado al lado de sí misma, ya que el anarquismo es su sentido. Si la cuestión del ser 
tiene realmente un sentido, se confunde con lo no-gobernable, con la radical extrañeza a la dominación. Al ser 
no le importa el poder. El anarquista es él.13 

El párrafo es de una gran intensidad y se reconoce la originalidad para entender, quizás, al ser como 
el gran anarquista de la historia de la filosofía, si es que nos dejamos permear por la idea de que, en este 
caso, el «ser anarquista» no es solo una consideración política sino que se relaciona con la dimensión 
del ser mismo y la tradición que se inaugura, hasta donde sabemos, con los inicios del pensamiento 
occidental. Entonces Malabou comprenderá que la ontología ha prescindido de lo no-gobernable que 
la constituye; el ser es su anarquismo inherente, su poder destituyente de todo orden y aquí, también, la 
filosofía entra en el terreno de la deuda ¿Qué es el ser sino lo inabarcable sine qua non para la filosofía y, 
entonces, un desplazamiento siempre anárquico que no fue considerado como tal en la redacción de la 
historia filosófica? O como se lo pregunta la autora de una forma algo irónica:

¿No es mejor, al mismo tiempo también […] abandonar por sí misma la cuestión del ser –que parece haber des-
aparecido totalmente de la escena filosófica desde el destierro de Heidegger, como si esta cuestión hubiera 
sido básicamente exclusivamente suya y habría desaparecido con él? ¿Como si la anarquía filosófica no fuera 
sólo luto sino también amnistía?14

Las preguntas planteadas son de gran envergadura, no obstante, podrían ser respondidas adoptando 
una cierta distancia con Catherine Malabou en este punto. Esto, porque ella le atribuye a la filosofía la 
responsabilidad de no haberle dado un «destino» al ser en tanto el an-arché mismo de lo filosófico. En 
esta perspectiva, si el ser no tiene principio y es más bien lo asignado a lo óntico y sus disposiciones 
existenciales, entonces es precisamente esta no consideración del ser como gesto anárquico intelectivo la 
que, por defecto, reivindica su anarquía respecto de su ausencia en la historia de la filosofía y que la autora 
francesa impugna. No es sino porque queda suspendido, y de esta manera no sujeto de incorporación, 
que hoy podemos intuir su potencia no-gobernable (distinto de lo ingobernable, a lo que también nos 
abocaremos más adelante).

Lo que se entrevé es una aporía que es posible formular a modo de preguntas: ¿puede el ser mismo 
entenderse como el gran anarquista de la filosofía si ésta se hubiera preocupado de sistematizarlo, 
precisamente, como el gran anarquista? ¿es lo “verdaderamente” anarquista, en un sentido filosófico, una 
disposición histórica relativa a ser ajustada a marcos de análisis que lo escruten perdiendo, en esta línea, 
su condición de indeterminación e inestabilidad ahora coincidente con el lenguaje, la forma, la categoría? 
En breve, sería porque no habría sido analizado y porque «la cuestión del ser ha pasado al lado de sí 
misma» que éste se dinamiza, aún, como lo anárquico filosófico, como esa «radical extrañeza».

11	 Derrida, J.: Psyché. Inventions de l’autre, París, Galilée, 1987, p. 29 (t.a.).
12	 Rogozinski, J.: «El giro de la generosidad», en autor/a, 2025.
13	 Malabou, C.: Au voleur ! Anarchisme et philosophie, op. cit., p. 385 (t.a.).
14	 Íbid., p. 387 (t.a.).



203Agüero Águila, J; Salazar Jaque, M. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 199-208

Desde aquí es posible, sin abandonar la premisa ontológica del «ser anarquista», ir a lo político del 
anarquismo; lo que no podría ser pensado en Catherine Malabou, sino como una imbricación, en espera, 
con la filosofía.

3. Horizontalidades múltiples: la «razón» de Estado 

A partir de lo anterior, y para ser justos con la autora, el problema del ser es algo que el anarquismo político 
no ha relevado en torno a un cuestionamiento: «Por el momento, hay que señalarlo, el anarquismo, por 
su parte, no ha respondido a esta dilución a la vez ontológica y práctica de sí mismo. No lo suficiente al 
menos»15. O como lo apunta Fernández-Jara: 

No hablamos de la anarquía como hablamos de un libro o de una ideología que pudiera tener dentro suyo tal 
o cual contenido. Sería absurdo y absolutamente contradictorio otorgar un margen delimitado a la anarquía16. 

En esta cita entendemos que el anarquismo no podrá ser concebido ni como dogma, ni como religión, 
ni como ideología o todas estas cuestiones reunidas en un gran dispositivo categorial y axiológico que 
funcione como un sistema y tienda permanentemente a la clausura, a la sutura. El anarquismo existe de 
cara a todo intento de expropiación de ese «ser anarquista» defendiendo precisamente el derecho al 
an-arché; es decir, a lo que no tiene otro principio ni mandato más que el de resistir a toda dominación 
independiente de cuál sea la forma en que ésta se agencia. En breve, no existe un «anarquismo capturado», 
cerrado sobre sí mismo, puesto en cautiverio; todo esto es anacrónico; no es su temporalidad que, de 
tenerla, más bien se diseminaría en una búsqueda por líneas de fuga (es decir de los cortes provocados 
en un continuum que desde un flujo aleatorio inician la desterritorialización17) que lo alienten a transgredir 
los pulsos subordinantes, provocando al decir de Gilles Deleuze, un «efecto de superficie»18; revelándose 
un camino de emancipación en lo horizontal-colectivo, el que no está exento, en relación a una ontología 
posible, de una contradicción que lo acompañará siempre. Así lo explica García Calvo:

El anarquista no sabe nada, sino lo que el Estado sabe, y que lo sabe justamente para denunciarlo como men-
tira; el anarquista no es él mismo, y en la locución “ser anarquista” hay una lucha a muerte entre los términos; el 
anarquismo, que no quiere que las cosas sean lo que son, no puede ser a su vez nada.19

De esta manera es que Malabou se dirige a los fundamentos del anarquismo, a sus autores más 
relevantes y que hace dialogar (Proudhon, Bakunin, Malatesta, Kropotkin), autorizando desde aquí un 
cuestionamiento profundo a la noción de poder concentrada en la gestión del Estado, habilitando entonces 
la urgente −y siempre devenida contingencia− desconfianza de por qué tenemos que ser dirigidas/os y, 
entonces, entregar nuestras vidas a una centralidad hegemónica que buscará siempre esencializarse. Así 
lo apunta:

El anarquismo no ataca y nunca ha atacado simplemente, como se cree con demasiada frecuencia, al Estado. 
La destrucción del Estado tal vez ni siquiera sea, o ya no sea, su horizonte rector. El anarquismo es ante todo 
una lucha contra los mecanismos de dominación, que van más allá del ámbito estatal stricto sensu para abar-
car todos los ámbitos de la vida: pública, privada, colectiva, individual.20

De esta suerte, el anarquismo no queda prendado en su solo perímetro antiestatal. Aún más, Malabou 
indicará que el Estado no es el «qué» del anarquismo. En su lectura, éste último es una práctica expansiva 
que en su particularidad política, en su aquiescencia, está lejos de concebir al Estado únicamente a partir 
de la sentencia hobbesiana donde el deber del individuo: «[…] es conferir todo su poder y fortaleza a un 

15	 Ídem., (t.a).
16	 Fernández-Jara, F.: «Catherine Malabou ¡Al ladrón! Anarquismo y filosofía» (reseña), Resonancias (18), 2024, p. 138.
17	 Es posible enganchar en este punto con el pensamiento de Félix Guattari, el cual señala, en relación a la sociedad capitalista y 

sus métodos de control que «Detrás’ de sus relaciones institucionales no cesarán de perfilarse agenciamientos, líneas de fuga 
imprevisibles que la amenazarán desde adentro, en una suerte de inflación innovadora o que, por el contrario, desencadenarán 
mecanismos que la bloquearán sobre sí misma». Guattari, F.: Líneas de fuga Por otro mundo de posibles, Buenos Aires, Cactus, 
2013, p. 56. Sería importante para futuros estudios poner en tensión el pensamiento de Guattari y Malabou en relación al 
anarquismo. Si bien las entradas son distintas (siendo una filósofa y el otro psicoanalista), es posible intuir más de un punto de 
encuentro en torno a la elaboración de un pensamiento anarquista en esta perspectiva.

18	 Así lo dirá Deleuze: «Los estoicos han descubierto los efectos de superficie. Los simulacros dejan de ser estos rebeldes 
subterráneos, hacen valer sus efectos (lo que se podría llamar ‘fantasmas’, independientemente de la terminología estoica). 
Lo más oculto se ha vuelto lo más manifiesto, todas las viejas paradojas del devenir deben recobrar el rostro en una nueva 
juventud: “transmutación”». Deleuze, G.: La logique du sense, París, Ed. Minuit, 1969, p. 17 (t.a.). Nos preguntamos junto al autor 
¿Es el anarquismo, que va siempre siendo como un acontecimiento sin principio, pero dispuesto al porvenir, aquella «nueva 
juventud»? ¿puede el anarquismo ser el resultado de una transmutación o la transmutación misma? Al igual que con Guattari 
las intersecciones entre Malabou y Deleuze, pensamos, ampliarían el campo intelectivo del anarquismo filosófico. Esto será, 
también, motivo de futuros trabajos.

19	 García Calvo, A.: «Contra la idea de hacer una historia del anarquismo», Historia Libertaria (1), 1978, pp. 4-5.
20	 Malabou, C.: Au voleur ! Anarchisme et philosophie, op. cit., p. 26 (t.a.).



204 Agüero Águila, J; Salazar Jaque, M. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 199-208

hombre o a una asamblea de hombres, todos los cuales, por pluralidad de votos, puedan reducir sus 
voluntades a una sola voluntad»21. 

El anarquismo es más allá de la dominación de una estructura generada por la pulsión a la dominación 
que se despliega desde alguna institucionalidad. A la luz de la escritura de la autora, éste es una forma de 
resistencia que excede a las formas políticas en su versión de estructura burocrática de cualquier orden. 
Es una posición de cara al mundo tan íntima como exterior; resistir a todo intento de homogeneización por 
parte de una jerarquía cuya vitalidad radica en el sometimiento del uno por sobre los otros. Es la acústica 
insurgente que altera la hegemonía de lo homogéneo impulsando una diferencia en la resistencia colectiva. 
De otro modo, es lo «iterable», es decir, la diferencia en la repetición, lo otro que irrumpe: «[…] el singular 
siempre inaugura, incluso llega, imprevisiblemente, como el arrivante mismo, a través de la repetición»22.

Y aquí es necesaria una pausa para pensar al Estado en su contexto, dado que, en la actualidad, éste 
se desplazaría en una doble contingencia. Por un lado los estados, tal y como se han entendido histórica 
y tradicionalmente, no van a desaparecer; sin embargo y en segundo término, de alguna forma ya habrían 
desparecido, en vistas de que su acción prioritaria no es la de llevar adelante políticas dirigidas a la 
población y que se podrían inteligir como «públicas», sino que su motivo central y aquello que lo sostiene 
como actor preponderante en la dinámica de la sociedades contemporáneas, es que debe hacer frente a 
múltiples formas de horizontalidad23 paraestatales que, desplegadas por todo el mundo, le proporcionan 
su «razón» de Estado. 

Entonces, no se trataría hoy de concebir un Estado, nuevamente, puramente hobbesiano en el que 
el poder se abrevie en un soberano o en un «grupo de notables», sino como una fuerza reactiva a estas 
horizontalidades que se reivindican o existen por fuera de lo estatal como eje de la articulación social. Así 
lo sostiene la filósofa:

No pienso que las estructuras estatales vayan a desaparecer en un futuro próximo. Sin embargo, es 
posible considerar, como lo hacía Marx, que en cierto sentido los estados ya han desaparecido: el Estado 
no es más que una pura reacción a la proliferación de los funcionamientos horizontales contra las cuales 
intenta luchar. No se mantiene más que en la reactividad ante una situación totalmente nueva.24

4. Anarquismo más allá del marxismo

En una dirección similar, en un polémico libro sobre la Revolución francesa –que titula haciendo eco de 
la brutal frase lanzada por Proudhon en 1840 de que «No hubo revolución»25– Catherine Malabou escribe 
que «[…] la política es la denuncia de la dinámica de dominación y de subyugación en marcha en todos 
los regímenes, ‘antiguo’ o ‘revolucionario’, una dinámica que la ciencia económica nunca podrá iluminar 
totalmente»26. 

Ciertamente, la cita deja observar que la particularidad de la política y el fundamento desde el cual 
se impulsa, es su capacidad de auto revelarse a sí misma como una suerte de inmutabilidad histórica 
que, por encima de cualquier régimen, persigue el sometimiento de la  «población» (en el sentido que 
le dio Maquiavelo a esté último término mucho antes que Foucault, es decir no como una simple suma 
de individuos sensibles a la  gestión del poder, sino como esa suerte de entelequia que completa y 
totaliza el poder del Estado27). Mas, creemos, no es solo esto lo que busca develar la autora, también 
se expresa una crítica directa al marxismo que sería propio de los autores a los cuales Malabou refiere, 

21	 Hobbes, T.: El Leviatán Tomo I, Ciudad de México, Ediciones Gernika, 1994, p. 172.
22	 Derrida, J.: « Autrui est secret parce qu’il est autre », Papier Machine, París, Galilée, 2001b, p. 367 (t.a.).
23	 Aunque bien apunta Catherine Malabou que en la actualidad la horizontalidad está en crisis, no lo estaría en el sentido de la 

fuerza que implica la distribución de un poder horizontal, sino que lo está porque no hay «un» horizontal, sino que diferentes y 
rizomáticos alternando en todo el mundo de cara a la arbitrariedad centralizante de la distribución del poder y la dominación que 
caracteriza al Estado. Quizás, la palabra más precisa sería «horizontalidades». Mas, las nociones de horizonte, horizontalidad, 
horizontal, en fin, y todo al interior de un pensamiento espacial-geográfico, es un ámbito principal en el trabajo de la filósofa: 
«La espacialización anarquista, antecesora de la geografía social y la ecología, trabaja incansablemente por una comprensión 
política de la horizontalidad. No es un juego de palabras decir que la geografía y la política preparan mutuamente el terreno. Geo-
grafía de la emancipación contra geografía de la dominación: el anarquismo enfoca la verticalidad sobre lo que es, una lógica de 
gobierno, que reduce cualquier diastema a una subordinación». Au voleur ! Anarchisme et philosophie, op. cit., p. 13 (t.a.).

24	 Malabou, C.: « Les cryptomonnaies remettent en cause l’idée même d’État », Philosophie Magazine (144), octubre 2020 (t.a.).
25	 Proudhon, P. J.: ¿Qué es la propiedad? Investigaciones sobre el principio del derecho y del gobierno, Buenos Aires, Libros de 

Anarres, 2005, p. 33. Después de señalar que la Revolución Francesa no tuvo lugar –pensando la idea de Revolución como 
un cambio estructural en la Francia de la época y en el que las instituciones del antiguo régimen feudal-monárquico han sido 
completamente derrocadas para dar paso a otras inspiradas y soportadas sobre los célebres principios de «libertad, igualdad, 
fraternidad» como formas concretas del nuevo orden revolucionario y posrevolucionario– Proudhon impugna aún con más fuerza: 
«Y aún se habla, con inconsciente entusiasmo, de la gloriosa Revolución Francesa, de la regeneración de 1789, de las grandes 
reformas que se acometieron, de las instituciones... ¡Mentira! ¡Mentira!» Proudhon, P. J.: ¿Qué es la propiedad? op. cit., p. 33.

26	 Malabou, C.: Il n’y a pas eu de Révolution. Réflexions anarchistes sur la propriété et la condition servile en France, París, Biblio-
thèques Rivages, 2024, p. 98 (t.a.).

27	 Así lo describe, con maestría, Maquiavelo «Por lo tanto, uno que se convierta en príncipe mediante el favor del pueblo debe con-
servarlo como aliado: lo cual es fácil, porque la población sólo le pide no ser oprimida». Maquiavelo. N: El Príncipe, Río piedras, 
Editorial de la Universidad de Puerto Rico, 2004, p. 106.



205Agüero Águila, J; Salazar Jaque, M. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 199-208

en tanto estos habrían desestimado –y hasta ironizado– al anarquismo por no separar la dominación 
política de la explotación económica. En otras palabras, para el marxismo como corriente de pensamiento 
histórica, en genérico, pero específicamente en la lectura, digamos, postestructuralista, el anarquismo 
habría desconocido la variable material al momento de elaborar su crítica contra el Estado cuando, para 
Malabou, éste último ha ido incluso más allá que el marxismo, a la luz de que en su crítica al capitalismo la 
querella resulta polisémica y alternante, estibando en una complejidad mayor en este punto en específico 
(nos detendremos en esto en el siguiente apartado). En definitivas cuentas, contra el reduccionismo 
economicista del marxismo, Malabou considera que el anarquismo resiste a la crítica afirmando la 
autonomía relativa de lo político con respecto a lo económico. Así lo escribe:

Muchos marxistas han criticado a los anarquistas por separar dominación y explotación. La objeción es irrele-
vante. Sin abandonar por un momento la crítica al capitalismo, los anarquistas reconocen al mismo tiempo que 
el problema del poder infiltra todos los ámbitos de la vida, doméstico, institucional, académico, psíquico, y que 
este fenómeno debe ser objeto de atención y de un estudio específico.28

A pesar de lo anterior, la pensadora francesa dará cuenta –en este momento de su trabajo siguiendo 
particularmente a Giorgio Agamben29–, que el anarquismo y el marxismo decimonónicos se reunían en 
la sacralidad que le atribuían al Estado. Esta sacralización estaba definida desde la idea de que el este 
último era una estructura dominante a todo orden, y que era capaz de imprimirle un valor sobrenatural a 
la mercancía. Esto es sin duda importante, en tanto que algo que no tiene valor en sí mismo, sino que lo 
adquiere desde la acción estatal en cualquiera de sus expresiones y a través de esa suerte de proceso 
alquímico que es el de la fetichización de la mercancía, termina, efectivamente, por adquirirlo. Resumiendo, 
el capitalismo en su dimensión ceremonial convierte la mercancía en cáliz sagrado. Aquí la matriz sacra 
del Estado en ambas miradas de lo político.

Todo esto es más claro en la medida que en el marxismo y en el anarquismo no existe un clivaje religioso 
o iconoclasta en el sentido de admitir imaginarios escatológicos depositarios de una fe en lo sobrenatural 
(bien que el proletariado, en otra línea distinta a la religiosa, podía y puede ser entendido en el anillo de lo 
mesiánico, pero esa sería otra discusión), lo que hace del Estado la única dimensión sagrada reconocida. 
Solo así la mercancía entra en el orden de lo político, es decir, desde la hierática utilitaria al capitalismo que 
termina por organizar una ideología dominante. Como lo señala Catherine Malabou:

El anarquismo compartía con el marxismo la visión de la autoridad estatal como autoridad sagrada […] rodea-
da de un aura de religiosidad y reflejo, en el orden superestructural, de la fetichización de las mercancías”. Al 
carecer del verdadero significado de lo sagrado, el anarquismo y el marxismo asimilaron demasiado rápido la 
política a la religión, las cuales consideraban inseparables, una pura y simple construcción ideológica.30

En este sentido, y más allá de lo desarrollado hasta este punto, le atribuimos relevancia a la cuestión 
planteada ahora por Rancière –quien, según Malabou, junto a Schürmann, Levinas, Derrida Foucault y 
Agamben, no habrían llegado nunca a «comprometerse con un verdadero pensamiento del anarquismo»31– 
de que el anarquismo es «[…] la ruptura de la axiomática de la dominación, es decir, de la correlación entre 
la capacidad de mandar y la capacidad de ser mandado»32. En este pasaje Rancière releva inflexiones muy 
relevantes, las que se ensamblan con la idea de ruptura. Lo interesante es que no se trata de proyectar 
directamente la destrucción del Estado democrático-capitalista que reina hoy en occidente, sino que el 
hiato que Jacques Rancière percibe es más sutil, pero no por esto menos desestabilizante. 

Todo iría, se piensa, de constatar que el anarquismo corta el principio rector del ejercicio vertical 
del poder que se funda en la relación dominador-dominado. En este sentido, el anarquismo es más un 
acontecimiento que desajusta el protocolo tradicional de la subordinación, posicionando a lo simbólico-
relacional por sobre la agencia política directa. Ya no es posible solamente que el poder domine ni tampoco 
que el dominado se deje impactar por éste. Entonces, en Rancière el «qué» del anarquismo no se juega en 
el campo de la inducción al mero al acto; tampoco es determinante porque invierte las jerarquías o acabe 
con el verticalismo, sino que es definitivo porque que esas jerarquías y ese verticalismo ya no organizan ni 
coordinan las relaciones de dominación. 

Con esta idea del anarquismo como fuerza de ruptura dentro de un campo relacional, se neutraliza 
aquello que Malabou explica en relación con el hábito, es decir «[…] un movimiento de esencialización de 
la contingencia»33. En otras palabras, esencializar lo an-arché (lo sin principio, fundamento, base, origen, 
archihuella, en fin) como una pura potencia fáctica de destrucción de las estructuras asociadas al Estado. 

28	 Malabou, C.: Au voleur ! Anarchisme et philosophie, op. cit., p. 27 (t.a.).
29	 Tomemos este pasaje de Agamben para clarificar lo que viene: «[…] la vida es sagrada sólo en la medida en que está atrapada 

en la excepción soberana; y la confusión entre un fenómeno jurídico-político […] y un fenómeno específicamente religioso está 
en el origen de todos los malentendidos que, en nuestro tiempo, han marcado tanto los estudios sobre lo sagrado como sobre la 
soberanía». Agamben, G.: Homo sacer. Le pouvoir souverain et la vie nue, París, Seuil, 1997, p. 80 (t.a.).

30	 Malabou, C.: Au voleur ! Anarchisme et philosophie, op. cit., pp. 272-273 (t.a.).
31	 Íbid., op. cit., p. 14 (t.a.).
32	 Rancière, J.: La mésentente, París, Galilée, 1995, p. 232 (t.a.).
33	 Malabou, C.: El porvenir de Hegel. Plasticidad, temporalidad, dialéctica, Santiago de Chile, Palinodia/La Cebra, 2013, p. 140.



206 Agüero Águila, J; Salazar Jaque, M. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 199-208

Esto, aunque para ella no será suficiente, implica entrar en una zona en la que el anarquismo filosófico se 
funde con el anarquismo político, provocándose en esta juntura una potencia inédita que sería lo propio de 
una reivindicación del relato anarquista en el mundo contemporáneo como opción real de descentramiento 
del Estado, entendido a éste como la cantera de sentido que le entrega, al anarquismo nuevamente, sus 
condiciones de posibilidad y al revés. En síntesis, el anarquismo contemporáneo no es contra el Estado, 
es a pesar de él.

5. El recelo al «llamado anarquista» y lo no-gobernable

En el texto Au voleur ! Anarchisme et philosophie, la filósofa se implica en una fuerte crítica a diferentes 
autores contemporáneos (ya se señalados) tales como Schürmann, Levinas, Derrida, Foucault, Agamben 
y Rancière. Ésta es fruto de la excepcional sistematización por parte de Malabou de los pensadores anar-
quistas del siglo XIX, así como de la profundización que hace de sus obras, dando cuenta de una interpre-
tación también inédita considerando que no son identificables fácilmente, al menos en la literatura dispo-
nible, trabajos tan finos y de tal alcance en el pensamiento actual, se insiste, sobre lo que fue la sustantiva 
y vasta obra de los anarquistas del XIX. Esto, además y como se sostuvo, le permite avanzar en una crítica 
radical y de largo aliento a los filósofos continentales cercanos al perímetro postestructuralista en relación 
a su auto-atribuido fuero para excluirse de ser «llamados anarquistas». 

Este resuelto análisis crítico parte con una pregunta:
¿Qué pensar entonces de los filósofos que declaran “no soy anarquista” aun cuando la “anarquía” es omnipre-
sente en sus obras, hasta el punto de ser incluso, quizás, la última palabra? ¿Qué pensar, sino que las reservas 
filosóficas frente al anarquismo son también la expresión de una forma de represión medio exitosa?34

Se reconoce que Au voleur ! Es en sí mismo un libro que contiene una gestualidad y fuerza anarquista 
manifiesta, que posiciona al anarquismo filosófico a la luz de la irradiación crítica para con pensadores 
que habrían bizcado la mirada cuando se les rotulaba de anarquistas. Aquí Malabou asume una posición 
política clara y de gran arrojo, en la medida que cuestiona sin mucha metaforización a los que pueden ser 
considerados «filósofos mayores» del siglo XX.

 Con esta severidad se expresa esta obliteración del anarquismo en los autores que concurren a la 
objeción malabouiana: 

[…] si declararse marxista, para un filósofo, nunca ha sido ni es vergonzoso, llamarse anarquista es casi una 
indecencia, ya que el anarquismo se asocia inmediatamente con lo imposible, lo inalcanzable, la mezcla de 
violencia terrorista y de ingenuidad confusa.35 

Además de la excepcionalidad del trabajo en el ámbito referido, entre las múltiples tesis que se juegan 
en este texto, rescatamos que para la autora debería existir una diferencia cardinal entre lo ingobernable 
y lo no-gobernable, en el entendido que es justo en esta distinción que se podría dar un «[…] lugar de 
encuentro, de trabajo en común entre anarquí(a)ismo filosófico y anarquismo político»36. A esta luz lo 
que, en principio, apunta la filósofa, es que en la mirada contemporánea se ha tendido a generar una 
distancia entre el anarquismo en su variante político-destituyente y su comprensión filosófica cuando, a 
su juicio, sería solo en el ensamble entre estas dos latitudes que una filosofía anarquista podría alcanzar 
su realización.

Sostiene: 
Lo no-gobernable no es lo ingobernable […] Lo ingobernable es y no es lo contrario de lo gobernable. Resiste 
y se opone a lo que supone, la prioridad del gobierno […] Lo no- gobernable no es lo contrario de la lógica de 
gobierno, no es lo que la contradice. Es lo otro. Lo otro en el (y no del) gobierno. La marca de su imposibilidad.37

Lo que parece intensificarse en Malabou en este punto, es que lo ingobernable puede monitorearse 
desde dentro del poder, al que llama gobierno. Como bien lo describe, lo ingobernable puede ser al mismo 
tiempo parte o no de lo gobernable, sin embargo no produce una fisura radical con el poder mismo de la 
gobernabilidad. 

Lo no-gobernable, por el contrario, apunta más allá, en tanto no se despliega necesariamente contra 
los preceptos específicos del poder o de un tipo de gobierno, sino que de plano es lo otro; lo otro instalado 
en el corazón del gobierno, pero no lo otro del gobierno. En palabras diferentes y en la pista levinasiana, la 
filósofa apuesta a que lo no-gobernable es la alteridad (o lo otro) que genera una perturbación densificada 
o un vaciamiento del poder en sus diferentes fórmulas. Diremos «plasticidad», tal vez la noción más 

34	 Malabou, C.: Au voleur ! Anarchisme et philosophie, op. cit., p. 46 (t.a.).
35	 Íbid., pp. 34-35 (t.a.).
36	 Íbid., p. 51 (t.a.).
37	 Íbid., pp. 51-52 (t.a.).



207Agüero Águila, J; Salazar Jaque, M. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 199-208

importante en la obra de Catherine Malabou que no trataremos en este artículo como se quisiera, sin 
embargo, tal como lo escribe: «[…] parece que el significado de la plasticidad es anarquismo»38. 

Un poco más adelante, Malabou destaca que:
Lo no gobernable, en cambio, solo puede ser dominado. La única manera de tratarlo es no tratar con él, ya 
sea ignorándolo activamente u oprimiéndolo, aplastándolo y hasta dándole muerte. Pero gobernarlo es de-
finitivamente imposible porque, digámoslo una vez más, es la marca de la imposibilidad y el fracaso de todo 
gobierno.39

¿Podría ser la plasticidad aquello no-gobernable que, lejos de lo ingobernable, resiste y se disemina en 
su propia y anárquica toma y vaciamiento de forma? Es una pregunta por responder, sin duda, en trabajos 
por venir.40

Podríamos arriesgar que lo no-gobernable es la esencia de la anarquía. Esto, que puede resultar 
contraintuitivo en el entendido que el anarquismo es antiesencialista y se resiste a ser conminado en una 
suerte de ontología paralizante, se recupera como acción política y una forma de entrar en el mundo; toda 
vez que entendemos a Catherine Malabou como una pensadora que se sumerge en lo inextricable de 
la dimensión política misma, encontrado ahí las condiciones de posibilidad para la disidencia anárquica 
que no supondrá centralidad alguna sino que horizontalidad en la multiplicidad, la que no obedece a las 
obligaciones subordinantes del aparato estatal. O tal vez, pero de una forma más radical y al decir de 
Pierre-Joseph Proudhon: «La anarquía es el orden sin poder»41. 

No se puede gobernar lo no-gobernable, o se le ignora, como lo apunta Malabou, o se le extermina. 
Entonces es en lo no-gobernable como principio de resistencia que podemos pensar al anarquismo en 
su condición de disidencia incorporada al mundo y en ningún caso marginal. Así como la plasticidad, el 
anarquismo sería el «[…] el exceso del porvenir en el porvenir»42; exceso de contingencia que siempre 
despuntará hacia un a posteriori. El anarquismo puede ser entendido en este sentido como contingencia 
y dilación, presencia y espaciamiento que desborda las fronteras del tiempo y el espacio puesto que 
reconoce al porvenir, lo diremos de este modo, como la potencia siempre en espera de su diferencia. 

Pensamos, desde el camino recorrido, que así como el anarquismo desde la lectura de Malabou 
pretende romper la cadena vertical en el despliegue de las hegemonías, al igual que la plasticidad, lo que 
deja ver es una horizontalidad siempre en crisis (en el sentido de sus movimientos contrahegemónicos) 
que no puede, no podría bajo ninguna contingencia, ser gobernada. Esto, por cierto, podría ser asumido 
de igual forma como un principio anarquista.

Lo ingobernable se negocia, se incorpora, se ajusta; lo no-gobernable va ahí, alterando de forma notable 
–en una suerte de juego de formas y vaciamientos– aquello constituyente del poder y la dominación. 

6. Conclusión

Para finalizar y después de todo lo recorrido, sabemos que no es posible cerrar una discusión como ésta 
considerando que la obra de Catherine Malabou sobre el anarquismo no solo es enorme, sino que está 
en pleno desarrollo y es mucho lo que aún podemos esperar de esta filósofa central para el pensamiento 
contemporáneo. Por lo tanto, solo se dejarán circulando algunas consideraciones a modo de líneas abier-
tas para futuros estudios que han podido ser intuidas en este artículo.

Primero, se puede validar la idea de que sí es posible el anarquismo; uno que encuentre en la sistemática 
reaparición del porvenir como plasticidad el principio de lo que no puede ser fijado. El anarquismo es lo 
que queda o quedará; un después que no caduca en su vocación a la subversión, entendida ésta como 

38	 Malabou, C.: Plasticity: The Promise of Explosion, Edimburgo, 2022c, p. 317 (t.a.).
39	 Malabou, C.: Au voleur ! Anarchisme et philosophie, op. cit., p. 52 (t.a.).
40	 No será este artículo el lugar –como se señaló más arriba– para profundizar en la noción de plasticidad, tan ampliamente 

reconocida y, con justicia, celebrada en la filosofía contemporánea. Bien que su relación con el pensamiento anarquista parece 
ir de suyo, se quisiera dejar en evidencia algunas posiciones relativas a la importancia de esta idea para la vitalidad de la filosofía 
en la actualidad y, también, para un pensamiento sobre lo político. Como lo plantean algunas y algunos autoras/es, «[…] no se 
trata tan solo de probar el rendimiento de la plasticidad en diversos campos, sino reconocer en ella un ‘esquema motor de 
nuestro tiempo». Durán, C.: «Por una vida plástica. El pensamiento de Catherine Malabou». Revista de humanidades (39), 2019, 
p. 11. O como lo señala Ainhoa Suárez: «[…] la situación actual demanda la construcción de un esquema plástico bajo el cual 
se aglutinen estas significaciones que hoy impregnan la cultura». Suárez, A.: «Catherine Malabou y la plasticidad: un motivo 
filosófico para el mundo», Interpretatio (92), 2024, p. 17. O leámoslo en palabras de la propia filósofa en su libro La plasticidad en 
espera: «La intervención de la plasticidad en la filosofía contemporánea define una nueva concepción de la libertad: la libertad 
como intimación de la metamorfosis en un mundo cumplido y ya siempre realizado. El motivo de la metamorfosis deja de designar 
una realidad solo mitológica o ficticia para tomar explícitamente un sentido ontológico o político». Malabou, C.: La plasticidad 
en espera, Santiago de Chile, Palinodia, 2010b, p. 9. Lo mismo podría ocurrir con la idea de «anarquismo», esto es: abandonar 
su disposición puramente de mito destructivo del Estado para desplegar una mutación que lo despertará en su potencia onto-
política, ocupándose así de su rol en la historia y de la transformación que ya viene siendo.

41	 Proudhon, P. J.: Les Confessions d’un révolutionnaire, pour servir à l’histoire de la révolution de février, París, Hachette/BNF, 2012, 
p. 14 (t.a.).

42	 Malabou, C.: El porvenir de Hegel, op. cit., p. 25.



208 Agüero Águila, J; Salazar Jaque, M. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 199-208

esa íntima zona de resistencia que no es, obligadamente, su variante puramente política de acción 
desestabilizante que debería ocurrir en un «ahora» contra el Estado: «Lo no-gobernable se revela así 
después, como contraprueba de esa nada que es la imposibilidad de todo gobierno. El ‘Ser anarquista’, 
como afirmó Proudhon, es un neologismo para siempre»43, lo confirma Malabou.

En segundo término, el anarquismo, la plasticidad y lo no-gobernable son lo mismo, se unen y reúnen 
en una región donde la estructura no es, necesariamente, destruida sino vaciada (una cierta «anarquía 
de la desocupación», podríamos proponer); inseminada de contingencia y resistencia que no dejará de 
tensar lo hegemónico desde su inacabable toma de forma que es un a posteriori y que habitará en el 
corazón del porvenir. 

Con todo, asumimos que la esperanza de Catherine Malabou habita en la activación (existencia) de 
aquel espacio en el que se reúnen la filosofía y el pensamiento anarquista. A partir de aquí emerge una 
contingencia posible; contingencia que, tal y como se ha intentado dar cuenta, es también una forma de 
resistencia en la diferencia; lo que nos llevaría a aspirar –de cara a un mundo azolado por los asensos 
totalitarios, las guerras, los genocidios y el borramiento del (lo) otro– a una «[…] nueva libertad»44.

7. Referencias bibliográficas

Agamben, G.: Homo sacer. Le pouvoir souverain et la vie nue, París, Seuil, 1997. 
Badiou, A.: Lógicas de los Mundos. El Ser y el Acontecimiento 2, Buenos Aires, Manantial, 2008. 
Deleuze, G.: La logique du sense, París, Ed. Minuit, 1969. 
Derrida, J.: « Une certaine possibilité impossible de dire l´événement », en Dire l’événement, est-ce possible 

? L’Harmattan, Budapest, 2001a. 
Derrida, J.: « Autrui est secret parce qu’il est autre », en Papier Machine, París, Galilée, 2001b. 
Derrida, J.: Psyché. Inventions de l’autre, París, Galilée, 1987. 
Durán, C.: «Por una vida plástica. El pensamiento de Catherine Malabou». Revista de humanidades (39), 2019. 
Escudero Pérez, A.; Rosàs Tosas, M.: «An-arkhé. El giro anárquico del pensamiento contemporáneo», 

Enrahonar (74), 2025. 
Fernández-Jara, F.: «Catherine Malabou ¡Al ladrón! Anarquismo y filosofía» (Reseña), Resonancias (18), 2024. 
García Calvo, A.: «Contra la idea de hacer una historia del anarquismo», Historia Libertaria (1), 1978. 
Guattari, F.: Líneas de fuga Por otro mundo de posibles, Buenos Aires, Cactus, 2013. 
Hobbes, T.: El Leviatán Tomo I, Ciudad de México, Ediciones Gernika, 1994. 
Lezra, J.: Materialismo salvaje. La ética del terror y la república moderna (trad. Javier Rodríguez Fernández), 

Madrid, Biblioteca Nueva, 2012. 
Llevadot, L. Jordana, E.: «Democracia y anarkhé», en Democracia radical Virginia Fusco / Andrea Greppi 

(eds.), Madrid, Lengua de trapo, 2024. 
Malabou, C.: Il n’y a pas eu de Révolution. Réflexions anarchistes sur la propriété et la condition servile en 

France, París, Bibliothèques Rivages, 2024. 
Malabou, C.: Au voleur ! Anarchisme et philosophie, París, PUF, 2022a. 
Malabou, C.: « La voie anarchiste est la seule qui reste encore ouverte », AOC, Enero, 2022b. 
Malabou, C.: Plasticity: The Promise of Explosion, Edimburgo, 2022c. 
Malabou, C.: « Les cryptomonnaies remettent en cause l’idée même d’État », Philosophie Magazine (144), 

octubre, 2020a. 
Malabou, C.: Le plaisir effacé. Clitoris et pensée, París, Éditions Payot & Rivages, 2020b. 
Malabou, C.: El porvenir de Hegel. Plasticidad, temporalidad, dialéctica. Santiago de Chile, Palinodia/La 

Cebra, 2013. 
Malabou, C.: «Dialéctica, deconstrucción, plasticidad». Papel Máquina. Revista de Cultura (5), 2010a. 
Malabou, C.: La plasticidad en espera, Santiago de Chile, Palinodia, 2010b. 
Marchart, O.: El pensamiento político posfundacional. La diferencia política, en Nancy, Lefort, Badiou y Laclau, 

Buenos Aires, Fondo de Cultura Económica, 2009. 
Maquiavelo, N.: El Príncipe, Río piedras, Editorial de la Universidad de Puerto Rico, 2004. 
Proudhon, P. J.: ¿Qué es la propiedad? Investigaciones sobre el principio del derecho y del gobierno, Buenos 

Aires, Libros de Anarres, 2005. 
Rancière, J.: La mésentente, París, Galilée, 1995. 
Rogozinski, J.: El giro de la generosidad, en autor/a, 2025. 
Suárez, A.: «Catherine Malabou y la plasticidad: un motivo filosófico para el mundo», Interpretatio (92), 2024.

43	 Malabou, C.: Au voleur ! Anarchisme et philosophie, op. cit., p. 395 (t.a.).
44	 Ídem (t.a.).


