EDICIONES
=] COMPLUTENSE @

Logos. Anales del Seminario de Metafisica ARTICULOS
ISSN: 1575-6866 « e-ISSN: 1988-3242

Anarquismo, Estado y lo no-gobernable.
Explorar lo insubordinado en Catherine Malabou

Javier Agiiero Aguila
Universidad de Los Lagos. Centro de Formacion Integral, Chile &

Mauro Salazar Jaque
Universidad de La Frontera, Chile 5=

https://dx.doi.org/10.56209/asem.106190 Recibido: 07/08/2025 e Aceptado: 08/10/2025

Resumen. El siguiente articulo explora el acontecimiento del anarquismo en la obra de la fildsofa francesa Catherine
Malabou, quien, se piensa, abre hacia nuevas consideraciones sobre esta problematica y lo politico a partir,
fundamentalmente, de la diferencia entre lo no-gobernable y lo ingobernable. Para dar cuenta de lo anterior, el texto
se organiza en cuatro apartados centrales. El primero ensaya una comprension sobre la «invencion» del anarquismo
en Malabou asi como la potencia ontoldgica adherida al «ser anarquista». En segundo lugar, se indaga en lo que se
da a llamar «lo horizontal» y que se desplegaria de manera lateral a la «razén» de Estado. En un tercer momento, se
analizan las tensiones propuestas por la autora entre el anarquismo y el marxismo, en el sentido que el primero -a
juicio del segundo- habria olvidado la dimension de la explotacion econdmica del capitalismo centrandose solo en
la politica. Como cuarto apartado, se reflexiona y expone la critica de Catherine Malabou a los filésofos cercanos al
posestructuralismo. Todos estos apartados persiguen apoyar la diferencia que la autora muestra entre lo gobernable
y lo ingobernable, lo que sera el asunto central a desarrollar en este texto, como ya se sostuvo. Finalmente, se dejan
circulando algunas reflexiones que abren a la posibilidad de futuros trabajos en esta perspectiva.

Palabras clave: Malabou; anarquismo; ser-anarquista; Estado; lo no-gobernable.

EN Anarchism, State and the non-governable.
Explore the insubordinate in Catherine Malabou

Abstract. The following article explores the event of anarchism in the work of the French philosopher Catherine
Malabou, which, is thought, opens up new considerations on this problem and the political, essentially based on the
difference between what is non-governable and what is ungovernabile. In this line, our search is organized around four
central points and a conclusion. The first of them tests an understanding on the «invention» of anarchism in Malabou
as well as on the ontological power attached to the «being anarchist». In a second place, we investigate in what is
called «the horizontal» and that would be deployed laterally to the «reason» of State. In a third moment, we examine
the tensions proposed by the author between Anarchism and Marxism, in the sense that the former —according to the
latter-would have forgotten the dimension of capitalism’s economic exploitation focusing only on politics. As a fourth
point, reflects and exposes Catherine Malabou’s critique of philosophers close to post-structuralism. All these parts
seek to support the difference that the author shows between the non-governable and the ungovernable, which will be
the central point to develop in this text, as mentioned previously. Finally, some considerations are presented that open
the possibility of future research in this area.

Keywords: Malabou; anarchism; be an anarchist; State; the non-governable.

Sumario: 1. Introduccion; 2. La invencion y el ser anarquista; 3. Horizontalidades multiples: la «razén» de Estado;
4. Anarquismo mas alla del marxismo; 5. El recelo al «llamado anarquista» y lo no-gobernable; 6. Conclusion; 7.
Referencias bibliograficas.

Coémo citar: Agiiero Aguila, J; Salazar Jaque, M. (2025): “Anarquismo, Estado y lo no-gobernable. Explorar lo
insubordinado en Catherine Malabou”, Logos. Anales del Seminario de Metafisica 58 (2), pp. 199-208.

Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025:199-208 199


mailto:jagueroag@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-8990-9613
mailto:mauro.salazar@ufrontera.cl
https://orcid.org/0000-0003-2280-0378
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense

200 Agiiero Aguila, J; Salazar Jaque, M. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 199-208

Laluna es el ave

que va alumbrando mis palabras
(Elicura Chihuailaf,

poeta mapuche)

1. Introduccion’

El siguiente articulo explora el acontecimiento del anarquismo en la obra de la pensadora francesa
Catherine Malabou. Nocién que, es probable, no haya adquirido —-durante el primer cuarto de este siglo al
menos- tal relevancia hasta los ultimos trabajos de la filésofa, quien ha desplazado esta cuestion a zonas
interpretativas y filoséfico-politicas inéditas, pero, también, intensificando la problematica en relacion a
derivadas fisiologicas y tecnoldgicas. Para alcanzar lo anterior, la autora recurre a los principales textos
y pensadores del anarquismo decimononico discutiendo sistematicamente con algunos de los fildsofos
mas relevantes de la escena contemporanea.

En relacién alo anterior, en el aio 2010 tuvo lugar en Nueva York un simposio que se llamé The Anarchist
Turn. Pensadoras como Judith Butler, Andrej Grubacic, Jacob Blumenfeld, entre otros/as, plantearon la
pregunta central de cémo resignificar el sentido de la cuestion anarquista al dia de hoy -casi 200 afos
después del surgimiento de los tratados anarquistas clasicos-. En resumen, se lleg6 a la idea de que el
asunto no va simplemente de una instalacion irreflexiva de los conceptos principales de los anarquistas
del siglo XIX, sino que es imperativa una revision profunda sobre los aspectos principales que definen,
en la actualidad, al mundo democratico-liberal capitalista. Ya no se trataria solo de un fenédmeno que se
enfrenta a cualquier forma de coercion sobre la accion humana y a sus expresiones colectivas, sino de
pensar sobre aquellas horizontalidades parainstitucionales, entendidas como estrategias de resistencia,
endiferentes partes del globoy que demandan, entonces, unarelectura sistematica de lo que el anarquismo
decimonodnico instalé como significativo. Aqui es, justamente, donde es posible instalar el pensamiento
Catherine Malabou al respecto.

Ademas de lo planteado, y antes de entrar en el desarrollo de este escrito, pensamos que es importante
enmarcar el anarquismo en el trabajo de la fildsofa al interior de un debate de gran alcance y que ha
involucrado a una serie de autores y autoras que han abordado la cuestion desde opticas colindantes. Al
respecto, Alejandro Escudero Pérez y Mar Rosas Tosas, por ejemplo, sefialaran que el pensamiento de
la fildsofa francesa puede ser sujeto de reflexion al interior de la categoria formulada por Oliver Marchart
de pensamiento politico posfundacional, el cual «[...] se opone, pues, al fundacionalismo, pero también
al antifundacionalismo, puesto que el posfundacionalismo no postula la ausencia total de fundamentos,
sino mas bien la imposibilidad de un fundamento ultimo»?. El posfundacionalismo podria acercarse al
pensamiento anarquista que defiende Malabou, dado que no hay un fundamento o estructura a la base
que gobierne una idea, un lenguaje, en fin, una filosofia politica si se quiere. Asi, el trayecto posfundacional
estaria determinado no por un afan destituyente del fundamento, sino mas bien porque habria intuido una
permanente falta en la politica y, entonces, una pulsion a lo suplementario. Aqui habria, precisamente,
que pensar a la politica y del mismo modo, haciendo el paralelo, al anarquismo como lo sin fundamento
que, a pesar de esto, se resuelve en diversas estrategias de resistencia de cara a cualquier formato
de subordinacion. Asi lo formula Marchart a modo de pregunta: «;Por qué la politica, como concepto
unico, demuestra ser insuficiente en un cierto punto y, por lo tanto, es menester suplementarla con otro
término?»°.

Asimismo, los analisis de Jacques Lezra en su libro Materialismo salvaje. La ética del terrory la republica
moderna, en el cual se opone a toda forma coercitiva aludiendo a una «norma ético-politica positiva de la
republica radical»*, sintoniza con la idea de lo no-gobernable que desarrolla Malabou, esto es: una forma
de radicalidad a la luz de cual sea el intento de captura normativo-institucional.

Por cierto que, entre otros, los trabajos Laura Llevadot y Ester Jordana también resultan relevantes toda
vez que intentamos posicionar el pensamiento sobre el anarquismo en Catherine Malabou al interior del
debate filosoéfico actual. Lievadot y Jordana, en este sentido, plantean la critica al fundamento apuntado
que:

Una parte importante de las citas han sido extraidas desde los textos originales en francés y traducidas por los autores de este
escrito. Cuando sea necesario se pondra (t.a.), “traduccion de los autores”.

Escudero Pérez, A.; Rosas Tosas, M.: «An-arkhé. El giro anarquico del pensamiento contemporaneo», Enrahonar (74), 2025, p. 8.
Marchart, O.: Pensamiento politico posfundacional. La diferencia politica, en Nancy, Lefort, Badiou y Laclau, Buenos Aires, Fondo
de Cultura Econdmica, 20009, p. 18.

Lezra, J.: Materialismo salvaje. La ética del terror y la republica moderna (trad. Javier Rodriguez Fernandez), Biblioteca Nueva,
2012, p. 51.



Agiiero Aguila, J; Salazar Jaque, M. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 199-208 201

[...] Lo politico, entendido como exceso o resto respecto a la politica institucional y representativa, los movi-
mientos sociales, los antagonismos, los conflictos politicos que hasta ahora se habian pensado como pertene-
cientes al ambito de la privacidad... reclaman sus derechos frente a la politica®

Este tipo de reflexiones estan muy proximas a la nocion de «horizontalidad» que defiende Malabou,
justo, como lo no-gobernable, y que se extenderia por todas partes evidenciando lo que seria lo propio del
anarquismo, es decir su lateralidad respecto del Estado o cualquier dispositivo de dominacion.

Ciertamente esta delimitacion no sera suficiente, las y los pensadores que han vitalizado el «Giro
anarquista» son multiples y diversas/os. No obstante, se entiende que esta territorializacion del
pensamiento de Malabou al interior de la intensa discusion contemporanea sobre la cuestion anarquista,
permite circunscribir su filosofia, abrir el estado del arte y comenzar nuestra reflexion.

2. Lainvenciony el ser anarquista

En el pensamiento de Catherine Malabou el acontecimiento® del anarquismo ha ocupado, particularmente
en la ultima década, un lugar central en su trabajo que apertura a cuestiones, por cierto, filosoéficas, pero
desde aqui éticas, teletecnoldgicas, anatémicas’, etc. Todas estas lineas abordadas, desde una pers-
pectiva general, se articulan con su preocupacion y analisis en torno a lo politico, en la medida que en el
mundo contemporaneo «La via anarquista es la Unica que sigue abiertax®.

Se advierte en estafrase, en principioy como sera a lo largo de todo el pensamiento de Malabou relativo
al anarquismo, una toma de posicion politica definida por una radicalidad en la que se asume la necesidad
de reelaborar un pensamiento filosofico sobre éste mas, y con igual intensidad, asumirlo como un zona
de realizacion de lo colectivo: «Pensar ser anarquista, y no solo (quizas en absoluto) anarquico, implica
la invencion de un discurso militante, no sélo meditativo, militante-meditador, que abra su compromiso
alternativo a la accion filosoéfica en la horizontalidad»®.

En la importancia de la diferencia entre el «ser anarquista» y anarquico, es decir entre el dar cuenta
de una posicion politica colectiva a la luz de la dominacion y las pulsiones destructivas hacia el Estado
(que seria una forma de dominacion mas), lo que aparece como significativo, consideramos, es la palabra
«invenciony.

Sostenemos lo anterior, en el entendido que la influencia derridiana en Malabou, como es sabido, es de
primer orden, asumiéndola como una intensidad critica a lo largo de toda su obray muchas veces entrando
en tension con ella. Por ejemplo, y como lo explica en una entrevista realizada por Cristobal Duran:

La pregunta que se plantea entonces y que es una cuestion de proporciones, es saber si la deconstruccion
misma puede todavia tener una significacion y ser operativa como método critico mas alla de la deconstruc-
cion de la presencia. ¢Qué queda por deconstruir fuera de la presencia? A mi entender, esta interrogacion
fundamental causé un movimiento de retroceso en Derrida.”®

Sin embargo, y aunque su escritura cuestiona los alcances de la filosofia de Jacques Derrida en su
lectura del presente, la deconstruccion es una «deriva» constitutiva de la singularidad de la obra de la

Llevadot, L. Jordana, E.: «Democracia y anarkhé», Democracia radical. Virginia Fusco / Andrea Greppi (eds.), Madrid, Lengua de
trapo, 2024, p. 99.

Nos referiremos al anarquismo como acontecimiento temporal y espacial que se desplaza en una cierta lateralidad y no se ajusta
a contextos particulares siendo, siempre, absolutamente singular; no es previsible ni menos sujeto de ponderacion. En esta linea
el anarquismo, como motivo filosoéfico, pero también politico, se recupera en esta crono-espacialidad diferencial, en la medida
que seria irrupcion que desajusta el continuo histérico y del cual no es posible calcular su llegada. Como lo escribe Alain Badiou,
el acontecimiento «[...] viene a hacer inciso en el fraseado continuo de un mundo». Badiou, A.: Ldgicas de los Mundos. El Ser y
el Acontecimiento 2, Buenos Aires, Manantial, 2008, p. 63. O como lo apunta Jaques Derrida en sintonia con Badiou: «Uno de
los rasgos del acontecimiento es no solamente que viene como lo que es imprevisible, como aquello que viene a desgarrar el
curso ordinario de la historia, sino que es también absolutamente singular». Derrida, J.: « Une certaine possibilité impossible de
dire I'événement », en Dire I'événement, est-ce possible ? 'Harmattan, Budapest, 2001a, p. 89 (t.a).

No trabajaremos en este texto la tematica del «clitoris» que reflexiona —con gran lucidez y originalidad— Catherine Malabou,
especificamente en su libro Le plaisir effacé. Clitoris et pensé de 2020. Esta ausencia no obedece en ningun caso a un olvido
de nuestra parte o a la consideracion de esta obra como marginal, lo que seria imposible dada la magnitud del analisis que ahi
se propone. El porqué de esta decision se relaciona con que en la actualidad nos dedicamos a otro texto sobre «el anarquismo
filo-anatdomico en el pensamiento de Malabou». Sin embargo, y de manera muy general, nada mas sefalar que la reflexion de
la fildsofa en esta linea parte por la constatacion de que «El clitoris es un anarquista»: una zona intima que no se activa por
ningun tipo de penetracion o influencia externa, sino que permanece ahi, absolutamente anarquica en su devenir clitoridiano. En
esta linea es que la pensadora francesa insiste en que las zonas de éxtasis son, del mismo modo, zonas de sentido desde las
cuales es posible extraer consideraciones filosoficas y politicas relevantes sin que sea necesaria su exposicion, su «sobresalir».
Malabou ve en el clitoris (y en esa suerte de habitar clandestino) una conexion con el anarquismo en su version politica de
ocultamiento para enfrentar al poder; el anarquista vive a resguardo, ya sea bajo un ropaje, en lugares subterraneos, cambiando
de identidad o de estética, en fin. Del mismo modo es pensable el clitoris, como un anarquista secreto, anénimo, que no se deja
very que desde este lugar de ocultamiento resiste, crea y recrea en la subversion: «El clitoris —asi como lo femenino- es relacion
con el poder pero no relacion de poder. En todo caso, el mio piensa en esos términos. El clitoris es un anarquista». Malabou, C.:
Le plaisir effacé. Clitoris et pensée, Paris, Editions Payot & Rivages, 2020, p. 118 (t.a).

Malabou, C.: « La voie anarchiste est la seule qui reste encore ouverte », AOC, Enero, 2022b (t.a).

Malabou, C.: Au voleur ! Anarchisme et philosophie, op. cit., p. 386 (t.a.).

Malabou, C.: «Dialéctica, deconstruccion, plasticidad», Papel Maquina. Revista de Cultura (5), 20103, p. 141.



202 Agiiero Aguila, J; Salazar Jaque, M. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 199-208

pensadora. Es por esta razon que se dificultaria entender un discurso sobre el anarquismo desde una
fildsofa como la que estudiamos, sin que ese relato sea sensible a la «estrategia» deconstructiva, es decir
ala desmantelacion de su propia tradicion, ritologia, persistencia iconoclasta, autoridad, etc. Entonces, tal
como sentencia Jacques Derrida: «La deconstruccion es inventiva o no es»". Diremos en esta linea que, y
en un ejercicio de reemplazo posible, para Catherine Malabou El anarquismo es inventivo o no es.

De este modo, si el anarquismo para la autora es un acontecimiento politico y filoséfico que va siendo
y entonces es palanca que activa la deconstruccion, aunque no lo sostenga con estas palabras, al decir
de Jacob Rogozinski habra que:

[...] arrancar una huella o una serie de huellas en la no-verdad que las envuelve y amenaza con recubrirlas. En
este sentido, nada es mas verdadero que el pensamiento de la deconstruccion [...] y ninguno le es tan infiel a la
verdad al mismo tiempo ni se cierra tan profundamente sobre si mismo.”?

Asi, el tratamiento de la cuestion anarquista en Catherine Malabou seria también una busqueda por
la invencion; invencion que a pesar de la incuestionable herencia derridiana la sitia como una heredera
«infiel», tan infiel como le es posible en el sentido que al corromper la herencia lo que encuentra es una
nueva zona para el pensamiento (una diferencia herética). La filésofa recibe el influjo de la deconstruccion,
pero es anarquista respecto de la deconstrucciéon misma; su pensamiento es insobornable en esta
perspectiva. Su propia estrategia deconstructiva persigue que lo politico del anarquismo, en tensién con
lo filoséfico, haga surgir, como se vera, una asimilacion que para la autora esta en deuda.

De este modo, «lo ontoldgico» entorno al anarquismo aparece confuerzaenlareflexionde la pensadora.
En este punto sostendra que:

La cuestion del ser ha pasado al lado de si misma, ya que el anarquismo es su sentido. Si la cuestion del ser
tiene realmente un sentido, se confunde con lo no-gobernable, con la radical extrafieza a la dominacion. Al ser
no le importa el poder. El anarquista es él.®

El parrafo es de una gran intensidad y se reconoce la originalidad para entender, quizas, al ser como
el gran anarquista de la historia de la filosofia, si es que nos dejamos permear por la idea de que, en este
caso, el «ser anarquista» no es solo una consideracion politica sino que se relaciona con la dimension
del ser mismo y la tradiciéon que se inaugura, hasta donde sabemos, con los inicios del pensamiento
occidental. Entonces Malabou comprendera que la ontologia ha prescindido de lo no-gobernable que
la constituye; el ser es su anarquismo inherente, su poder destituyente de todo orden y aqui, también, la
filosofia entra en el terreno de la deuda ;Qué es el ser sino lo inabarcable sine qua non para la filosofia y,
entonces, un desplazamiento siempre anarquico que no fue considerado como tal en la redaccion de la
historia filoséfica? O como se lo pregunta la autora de una forma algo irénica:

¢No es mejor, al mismo tiempo también [...] abandonar por si misma la cuestion del ser -que parece haber des-
aparecido totalmente de la escena filosofica desde el destierro de Heidegger, como si esta cuestion hubiera
sido basicamente exclusivamente suya y habria desaparecido con él? ;Como si la anarquia filoséfica no fuera
solo luto sino también amnistia?™

Las preguntas planteadas son de gran envergadura, no obstante, podrian ser respondidas adoptando
una cierta distancia con Catherine Malabou en este punto. Esto, porque ella le atribuye a la filosofia la
responsabilidad de no haberle dado un «destino» al ser en tanto el an-arché mismo de lo filosofico. En
esta perspectiva, si el ser no tiene principio y es mas bien lo asignado a lo éntico y sus disposiciones
existenciales, entonces es precisamente esta no consideracion del ser como gesto anarquico intelectivo la
que, por defecto, reivindica su anarquia respecto de su ausencia en la historia de la filosofia y que la autora
francesa impugna. No es sino porque queda suspendido, y de esta manera no sujeto de incorporacion,
que hoy podemos intuir su potencia no-gobernable (distinto de lo ingobernable, a lo que también nos
abocaremos mas adelante).

Lo que se entrevé es una aporia que es posible formular a modo de preguntas: ;puede el ser mismo
entenderse como el gran anarquista de la filosofia si ésta se hubiera preocupado de sistematizarlo,
precisamente, como el gran anarquista? ;es lo “verdaderamente” anarquista, en un sentido filosofico, una
disposicion historica relativa a ser ajustada a marcos de analisis que lo escruten perdiendo, en esta linea,
su condicion de indeterminacion e inestabilidad ahora coincidente con el lenguaje, la forma, la categoria?
En breve, seria porque no habria sido analizado y porque «la cuestion del ser ha pasado al lado de si
misma» que éste se dinamiza, aun, como lo anarquico filoséfico, como esa «radical extrafieza».

n Derrida, J.: Psyché. Inventions de I'autre, Paris, Galilée, 1987, p. 29 (t.a.).

12 Rogozinski, J.: «El giro de la generosidad», en autor/a, 2025.
13 Malabou, C.: Au voleur ! Anarchisme et philosophie, op. cit., p. 385 (t.a.).
4 fbid., p. 387 (t.a.).



Agiiero Aguila, J; Salazar Jaque, M. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 199-208 203

Desde aqui es posible, sin abandonar la premisa ontoldgica del «ser anarquista», ir a o politico del
anarquismo; lo que no podria ser pensado en Catherine Malabou, sino como una imbricacioén, en espera,
con la filosofia.

3. Horizontalidades muiltiples: la «razén» de Estado

A partir de lo anterior, y para ser justos con la autora, el problema del ser es algo que el anarquismo politico
no ha relevado en torno a un cuestionamiento: «Por el momento, hay que sefialarlo, el anarquismo, por
su parte, no ha respondido a esta dilucion a la vez ontoldgica y practica de si mismo. No lo suficiente al
menos»®. O como lo apunta Fernandez-Jara:

No hablamos de la anarquia como hablamos de un libro o de una ideologia que pudiera tener dentro suyo tal
o cual contenido. Seria absurdo y absolutamente contradictorio otorgar un margen delimitado a la anarquia™.

En esta cita entendemos que el anarquismo no podra ser concebido ni como dogma, ni como religion,
ni como ideologia o todas estas cuestiones reunidas en un gran dispositivo categorial y axiolégico que
funcione como un sistema y tienda permanentemente a la clausura, a la sutura. El anarquismo existe de
cara a todo intento de expropiacion de ese «ser anarquista» defendiendo precisamente el derecho al
an-arché; es decir, a lo que no tiene otro principio ni mandato mas que el de resistir a toda dominacion
independiente de cual sealaformaen que ésta se agencia. En breve, no existe un «anarquismo capturado»,
cerrado sobre si mismo, puesto en cautiverio; todo esto es anacronico; no es su temporalidad que, de
tenerla, mas bien se diseminaria en una busqueda por lineas de fuga (es decir de los cortes provocados
en un continuum que desde un flujo aleatorio inician la desterritorializacion™) que lo alienten a transgredir
los pulsos subordinantes, provocando al decir de Gilles Deleuze, un «efecto de superficie»'®; revelandose
un camino de emancipacion en lo horizontal-colectivo, el que no esta exento, en relacion a una ontologia
posible, de una contradiccion que lo acompanara siempre. Asi lo explica Garcia Calvo:

El anarquista no sabe nada, sino lo que el Estado sabe, y que lo sabe justamente para denunciarlo como men-
tira; el anarquista no es él mismo, y en la locucion “ser anarquista” hay una lucha a muerte entre los términos; el
anarquismo, que no quiere que las cosas sean lo que son, no puede ser a su vez nada.”®

De esta manera es que Malabou se dirige a los fundamentos del anarquismo, a sus autores mas
relevantes y que hace dialogar (Proudhon, Bakunin, Malatesta, Kropotkin), autorizando desde aqui un
cuestionamiento profundo ala nociéon de poder concentrada en la gestion del Estado, habilitando entonces
la urgente -y siempre devenida contingencia— desconfianza de por qué tenemos que ser dirigidas/os y,
entonces, entregar nuestras vidas a una centralidad hegemaonica que buscara siempre esencializarse. Asi
lo apunta:

El anarquismo no atacay nunca ha atacado simplemente, como se cree con demasiada frecuencia, al Estado.
La destruccion del Estado tal vez ni siquiera sea, o ya no sea, su horizonte rector. El anarquismo es ante todo
una lucha contra los mecanismos de dominacion, que van mas alla del ambito estatal stricto sensu para abar-
car todos los ambitos de la vida: publica, privada, colectiva, individual.?°

De esta suerte, el anarquismo no queda prendado en su solo perimetro antiestatal. Aun mas, Malabou
indicara que el Estado no es el «qué» del anarquismo. En su lectura, éste ultimo es una practica expansiva
que en su particularidad politica, en su aquiescencia, esta lejos de concebir al Estado unicamente a partir
de la sentencia hobbesiana donde el deber del individuo: «[...] es conferir todo su poder y fortaleza a un

15
16
7

Idem., (t.a).

Fernandez-Jara, F.: «Catherine Malabou jAl ladron! Anarquismo y filosofia» (resefia), Resonancias (18), 2024, p. 138.

Es posible enganchar en este punto con el pensamiento de Félix Guattari, el cual sefala, en relacion a la sociedad capitalista y
sus métodos de control que «Detras’ de sus relaciones institucionales no cesaran de perfilarse agenciamientos, lineas de fuga
imprevisibles que la amenazaran desde adentro, en una suerte de inflacion innovadora o que, por el contrario, desencadenaran
mecanismos que la bloquearan sobre si misma». Guattari, F.: Lineas de fuga Por otro mundo de posibles, Buenos Aires, Cactus,
2013, p. 56. Seria importante para futuros estudios poner en tension el pensamiento de Guattari y Malabou en relacion al
anarquismo. Si bien las entradas son distintas (siendo una fildsofa y el otro psicoanalista), es posible intuir mas de un punto de
encuentro en torno a la elaboracion de un pensamiento anarquista en esta perspectiva.

Asi lo dira Deleuze: «Los estoicos han descubierto los efectos de superficie. Los simulacros dejan de ser estos rebeldes
subterraneos, hacen valer sus efectos (lo que se podria llamar ‘fantasmas’, independientemente de la terminologia estoica).
Lo mas oculto se ha vuelto lo mas manifiesto, todas las viejas paradojas del devenir deben recobrar el rostro en una nueva
juventud: “transmutacion”». Deleuze, G.: La logique du sense, Paris, Ed. Minuit, 1969, p. 17 (t.a.). Nos preguntamos junto al autor
¢Es el anarquismo, que va siempre siendo como un acontecimiento sin principio, pero dispuesto al porvenir, aquella «nueva
juventud»? ;puede el anarquismo ser el resultado de una transmutacion o la transmutacion misma? Al igual que con Guattari
las intersecciones entre Malabou y Deleuze, pensamos, ampliarian el campo intelectivo del anarquismo filosofico. Esto ser3,
también, motivo de futuros trabajos.

Garcia Calvo, A.: «Contra la idea de hacer una historia del anarquismon, Historia Libertaria (1), 1978, pp. 4-5.

Malabou, C.: Au voleur ! Anarchisme et philosophie, op. cit., p. 26 (t.a.).

19



204 Agiiero Aguila, J; Salazar Jaque, M. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 199-208

hombre o a una asamblea de hombres, todos los cuales, por pluralidad de votos, puedan reducir sus
voluntades a una sola voluntad»?'.

El anarquismo es mas alla de la dominacion de una estructura generada por la pulsion a la dominacion
que se despliega desde alguna institucionalidad. A la luz de la escritura de la autora, éste es una forma de
resistencia que excede a las formas politicas en su version de estructura burocratica de cualquier orden.
Es una posicion de cara al mundo tan intima como exterior; resistir a todo intento de homogeneizacion por
parte de una jerarquia cuya vitalidad radica en el sometimiento del uno por sobre los otros. Es la acustica
insurgente que alterala hegemonia de lo homogéneo impulsando una diferencia en la resistencia colectiva.
De otro modo, es lo «iterable», es decir, |la diferencia en la repeticion, /o otro que irrumpe: «[...] el singular
siempre inaugura, incluso llega, imprevisiblemente, como el arrivante mismo, a través de la repeticidon»?2.

Y aqui es necesaria una pausa para pensar al Estado en su contexto, dado que, en la actualidad, éste
se desplazaria en una doble contingencia. Por un lado los estados, tal y como se han entendido histoérica
y tradicionalmente, no van a desaparecer; sin embargo y en segundo término, de alguna forma ya habrian
desparecido, en vistas de que su accion prioritaria no es la de llevar adelante politicas dirigidas a la
poblacion y que se podrian inteligir como «publicas», sino que su motivo central y aquello que lo sostiene
como actor preponderante en la dinamica de la sociedades contemporaneas, es que debe hacer frente a
multiples formas de horizontalidad?? paraestatales que, desplegadas por todo el mundo, le proporcionan
su «razoén» de Estado.

Entonces, no se trataria hoy de concebir un Estado, nuevamente, puramente hobbesiano en el que
el poder se abrevie en un soberano o en un «grupo de notables», sino como una fuerza reactiva a estas
horizontalidades que se reivindican o existen por fuera de lo estatal como eje de la articulacion social. Asi
lo sostiene la fildsofa:

No pienso que las estructuras estatales vayan a desaparecer en un futuro proximo. Sin embargo, es
posible considerar, como lo hacia Marx, que en cierto sentido los estados ya han desaparecido: el Estado
Nno es mas que una pura reaccion a la proliferacion de los funcionamientos horizontales contra las cuales
intenta luchar. No se mantiene mas que en la reactividad ante una situacion totalmente nueva.

4. Anarquismo mas alla del marxismo

En una direccion similar, en un polémico libro sobre la Revolucion francesa -que titula haciendo eco de
la brutal frase lanzada por Proudhon en 1840 de que «No hubo revolucién»?®- Catherine Malabou escribe
que «[...] la politica es la denuncia de la dinamica de dominacion y de subyugacion en marcha en todos
los regimenes, ‘antiguo’ o ‘revolucionario’, una dinamica que la ciencia econémica nunca podra iluminar
totalmente»?6.

Ciertamente, la cita deja observar que la particularidad de la politica y el fundamento desde el cual
se impulsa, es su capacidad de auto revelarse a si misma como una suerte de inmutabilidad histoérica
que, por encima de cualquier régimen, persigue el sometimiento de la «poblacion» (en el sentido que
le dio Maquiavelo a esté ultimo término mucho antes que Foucault, es decir no como una simple suma
de individuos sensibles a la gestion del poder, sino como esa suerte de entelequia que completa y
totaliza el poder del Estado?). Mas, creemos, no es solo esto lo que busca develar la autora, también
se expresa una critica directa al marxismo que seria propio de los autores a los cuales Malabou refiere,

21 Hobbes, T.: El Leviatan Tomo I, Ciudad de México, Ediciones Gernika, 1994, p. 172.

22 Derrida, J.: « Autrui est secret parce qu'il est autre », Papier Machine, Paris, Galilée, 2001b, p. 367 (t.a.).

28 Aunque bien apunta Catherine Malabou que en la actualidad la horizontalidad esta en crisis, no lo estaria en el sentido de la
fuerza que implica la distribucion de un poder horizontal, sino que lo esta porque no hay «un» horizontal, sino que diferentes y
rizomaticos alternando en todo el mundo de cara a la arbitrariedad centralizante de la distribucion del poder y la dominacion que
caracteriza al Estado. Quizas, la palabra mas precisa seria «horizontalidades». Mas, las nociones de horizonte, horizontalidad,
horizontal, en fin, y todo al interior de un pensamiento espacial-geografico, es un ambito principal en el trabajo de la fildsofa:
«La espacializacion anarquista, antecesora de la geografia social y la ecologia, trabaja incansablemente por una comprension
politica de la horizontalidad. No es un juego de palabras decir que la geografiay la politica preparan mutuamente el terreno. Geo-
grafia de la emancipacion contra geografia de la dominacion: el anarquismo enfoca la verticalidad sobre lo que es, una légica de
gobierno, que reduce cualquier diastema a una subordinacion». Au voleur ! Anarchisme et philosophie, op. cit., p. 13 (t.a.).
Malabou, C.: « Les cryptomonnaies remettent en cause I'idée méme d’Etat », Philosophie Magazine (144), octubre 2020 (t.a.).
Proudhon, P. J.: ;Qué es la propiedad? Investigaciones sobre el principio del derecho y del gobierno, Buenos Aires, Libros de
Anarres, 2005, p. 33. Después de sefialar que la Revolucion Francesa no tuvo lugar -pensando la idea de Revolucion como
un cambio estructural en la Francia de la época y en el que las instituciones del antiguo régimen feudal-monarquico han sido
completamente derrocadas para dar paso a otras inspiradas y soportadas sobre los célebres principios de «libertad, igualdad,
fraternidad» como formas concretas del nuevo orden revolucionario y posrevolucionario- Proudhon impugna aun con mas fuerza:
«Y aun se habla, con inconsciente entusiasmo, de la gloriosa Revolucion Francesa, de la regeneracion de 1789, de las grandes
reformas que se acometieron, de las instituciones... jMentira! jMentiral» Proudhon, P. J.: ;Qué es la propiedad? op. cit., p. 33.
Malabou, C.: Il n’y a pas eu de Révolution. Réflexions anarchistes sur la propriété et la condition servile en France, Paris, Biblio-
theques Rivages, 2024, p. 98 (t.a.).

Asilo describe, con maestria, Maquiavelo «Por lo tanto, uno que se convierta en principe mediante el favor del pueblo debe con-
servarlo como aliado: lo cual es facil, porque la poblacion sélo le pide no ser oprimida». Maquiavelo. N: El Principe, Rio piedras,
Editorial de la Universidad de Puerto Rico, 2004, p. 106.

24
25

26

27



Agiiero Aguila, J; Salazar Jaque, M. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 199-208 205

en tanto estos habrian desestimado -y hasta ironizado- al anarquismo por no separar la dominacion
politica de la explotacion econdmica. En otras palabras, para el marxismo como corriente de pensamiento
historica, en genérico, pero especificamente en la lectura, digamos, postestructuralista, el anarquismo
habria desconocido la variable material al momento de elaborar su critica contra el Estado cuando, para
Malabou, éste ultimo haido incluso mas alla que el marxismo, a la luz de que en su critica al capitalismo la
querella resulta polisémica y alternante, estibando en una complejidad mayor en este punto en especifico
(nos detendremos en esto en el siguiente apartado). En definitivas cuentas, contra el reduccionismo
economicista del marxismo, Malabou considera que el anarquismo resiste a la critica afirmando la
autonomia relativa de lo politico con respecto a lo econémico. Asi lo escribe:

Muchos marxistas han criticado a los anarquistas por separar dominacion y explotacion. La objecion es irrele-
vante. Sin abandonar por un momento la critica al capitalismo, los anarquistas reconocen al mismo tiempo que
el problema del poder infiltra todos los ambitos de la vida, doméstico, institucional, académico, psiquico, y que
este fendmeno debe ser objeto de atencion y de un estudio especifico.?®

A pesar de lo anterior, la pensadora francesa dara cuenta —en este momento de su trabajo siguiendo
particularmente a Giorgio Agamben?-, que el anarquismo y el marxismo decimondnicos se reunian en
la sacralidad que le atribuian al Estado. Esta sacralizacion estaba definida desde la idea de que el este
ultimo era una estructura dominante a todo orden, y que era capaz de imprimirle un valor sobrenatural a
la mercancia. Esto es sin duda importante, en tanto que algo que no tiene valor en si mismo, sino que lo
adquiere desde la accion estatal en cualquiera de sus expresiones y a través de esa suerte de proceso
alquimico que es el de la fetichizacion de la mercancia, termina, efectivamente, por adquirirlo. Resumiendo,
el capitalismo en su dimension ceremonial convierte la mercancia en caliz sagrado. Aqui la matriz sacra
del Estado en ambas miradas de lo politico.

Todo esto es mas claro en la medida que en el marxismoy en el anarquismo no existe un clivaje religioso
o iconoclasta en el sentido de admitir imaginarios escatologicos depositarios de una fe en lo sobrenatural
(bien que el proletariado, en otra linea distinta a la religiosa, podia y puede ser entendido en el anillo de lo
mesianico, pero esa seria otra discusion), lo que hace del Estado la unica dimension sagrada reconocida.
Solo asila mercancia entra en el orden de lo politico, es decir, desde la hieratica utilitaria al capitalismo que
termina por organizar una ideologia dominante. Como lo sefiala Catherine Malabou:

El anarquismo compartia con el marxismo la vision de la autoridad estatal como autoridad sagrada [...] rodea-
da de un aura de religiosidad y reflejo, en el orden superestructural, de la fetichizacion de las mercancias”. Al
carecer del verdadero significado de lo sagrado, el anarquismo y el marxismo asimilaron demasiado rapido la
politica a la religion, las cuales consideraban inseparables, una pura y simple construccion ideolégica.®®

En este sentido, y mas alla de lo desarrollado hasta este punto, le atribuimos relevancia a la cuestion
planteada ahora por Ranciere -quien, segun Malabou, junto a Schiirmann, Levinas, Derrida Foucault y
Agamben, no habrian llegado nunca a «<comprometerse con un verdadero pensamiento del anarquismo»'-
de que el anarquismo es «[...] la ruptura de la axiomatica de la dominacion, es decir, de la correlacion entre
la capacidad de mandary la capacidad de ser mandado»®2. En este pasaje Ranciére releva inflexiones muy
relevantes, las que se ensamblan con la idea de ruptura. Lo interesante es que no se trata de proyectar
directamente la destruccion del Estado democratico-capitalista que reina hoy en occidente, sino que el
hiato que Jacques Ranciére percibe es mas sutil, pero no por esto menos desestabilizante.

Todo iria, se piensa, de constatar que el anarquismo corta el principio rector del ejercicio vertical
del poder que se funda en la relacion dominador-dominado. En este sentido, el anarquismo es mas un
acontecimiento que desajusta el protocolo tradicional de la subordinacion, posicionando a lo simbdlico-
relacional por sobre la agencia politica directa. Ya no es posible solamente que el poder domine nitampoco
que el dominado se deje impactar por éste. Entonces, en Ranciere el «qué» del anarquismo no se juega en
el campo de la induccion al mero al acto; tampoco es determinante porque invierte las jerarquias o acabe
con el verticalismo, sino que es definitivo porque que esas jerarquias y ese verticalismo ya no organizan ni
coordinan las relaciones de dominacion.

Con esta idea del anarquismo como fuerza de ruptura dentro de un campo relacional, se neutraliza
aquello que Malabou explica en relacion con el habito, es decir «[...] un movimiento de esencializacion de
la contingencia»®. En otras palabras, esencializar lo an-arché (lo sin principio, fundamento, base, origen,
archihuella, en fin) como una pura potencia factica de destruccion de las estructuras asociadas al Estado.

28

% Malabou, C.: Au voleur ! Anarchisme et philosophie, op. cit., p. 27 (t.a.).

Tomemos este pasaje de Agamben para clarificar lo que viene: «[...] la vida es sagrada soélo en la medida en que esta atrapada
en la excepcion soberana; y la confusion entre un fenémeno juridico-politico [...] y un fendmeno especificamente religioso esta
en el origen de todos los malentendidos que, en nuestro tiempo, han marcado tanto los estudios sobre lo sagrado como sobre la
soberania». Agamben, G.: Homo sacer. Le pouvoir souverain et la vie nue, Paris, Seuil, 1997, p. 80 (t.a.).

30 Malabou, C.: Au voleur ! Anarchisme et philosophie, op. cit., pp. 272-273 (t.a.).

8! ibid., op. cit., p. 14 (t.a.).

32 Ranciere, J.: La mésentente, Paris, Galilée, 1995, p. 232 (t.a.).

33 Malabou, C.: El porvenir de Hegel. Plasticidad, temporalidad, dialéctica, Santiago de Chile, Palinodia/La Cebra, 2013, p. 140.



206 Agiiero Aguila, J; Salazar Jaque, M. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 199-208

Esto, aunque para ella no sera suficiente, implica entrar en una zona en la que el anarquismo filosofico se
funde con el anarquismo politico, provocandose en esta juntura una potencia inédita que seria lo propio de
unareivindicacion del relato anarquista en el mundo contemporaneo como opcioénreal de descentramiento
del Estado, entendido a éste como la cantera de sentido que le entrega, al anarquismo nuevamente, sus
condiciones de posibilidad y al revés. En sintesis, el anarquismo contemporaneo no es contra el Estado,
es a pesar de él.

5. El recelo al «llamado anarquista» y lo no-gobernable

En el texto Au voleur ! Anarchisme et philosophie, |a fildsofa se implica en una fuerte critica a diferentes
autores contemporaneos (ya se sefialados) tales como Schiirmann, Levinas, Derrida, Foucault, Agamben
y Ranciére. Esta es fruto de la excepcional sistematizacion por parte de Malabou de los pensadores anar-
quistas del siglo XIX, asi como de la profundizacion que hace de sus obras, dando cuenta de una interpre-
tacion también inédita considerando que no son identificables facilmente, al menos en la literatura dispo-
nible, trabajos tan finos y de tal alcance en el pensamiento actual, se insiste, sobre lo que fue la sustantiva
y vasta obra de los anarquistas del XIX. Esto, ademas y como se sostuvo, le permite avanzar en una critica
radical y de largo aliento a los fildsofos continentales cercanos al perimetro postestructuralista en relacion
a su auto-atribuido fuero para excluirse de ser «llamados anarquistas».
Este resuelto analisis critico parte con una pregunta:

¢Qué pensar entonces de los fildsofos que declaran “no soy anarquista” aun cuando la “anarquia” es omnipre-
sente en sus obras, hasta el punto de ser incluso, quizas, la ultima palabra? ;Qué pensar, sino que las reservas
filosoficas frente al anarquismo son también la expresion de una forma de represion medio exitosa?%*

Se reconoce que Au voleur ! Es en si mismo un libro que contiene una gestualidad y fuerza anarquista
manifiesta, que posiciona al anarquismo filosoéfico a la luz de la irradiacion critica para con pensadores
que habrian bizcado la mirada cuando se les rotulaba de anarquistas. Aqui Malabou asume una posicion
politica clara y de gran arrojo, en la medida que cuestiona sin mucha metaforizacion a los que pueden ser
considerados «filésofos mayores» del siglo XX.

Con esta severidad se expresa esta obliteracion del anarquismo en los autores que concurren a la
objecion malabouiana:

[...] si declararse marxista, para un fildsofo, nunca ha sido ni es vergonzoso, llamarse anarquista es casi una
indecencia, ya que el anarquismo se asocia inmediatamente con lo imposible, lo inalcanzable, la mezcla de
violencia terrorista y de ingenuidad confusa.®®

Ademas de la excepcionalidad del trabajo en el ambito referido, entre las multiples tesis que se juegan
en este texto, rescatamos que para la autora deberia existir una diferencia cardinal entre lo ingobernable
y lo no-gobernable, en el entendido que es justo en esta distincion que se podria dar un «[...] lugar de
encuentro, de trabajo en comun entre anarqui(a)ismo filoséfico y anarquismo politico»®®. A esta luz lo
que, en principio, apunta la filésofa, es que en la mirada contemporanea se ha tendido a generar una
distancia entre el anarquismo en su variante politico-destituyente y su comprension filoséfica cuando, a
Su juicio, seria solo en el ensamble entre estas dos latitudes que una filosofia anarquista podria alcanzar
su realizacion.

Sostiene:

Lo no-gobernable no es lo ingobernable [...] Lo ingobernable es y no es lo contrario de lo gobernable. Resiste
y se opone a lo que supone, la prioridad del gobierno [...] Lo no- gobernable no es lo contrario de la I6gica de
gobierno, no es lo que la contradice. Es lo otro. Lo otro en el (y no del) gobierno. La marca de su imposibilidad.®”

Lo que parece intensificarse en Malabou en este punto, es que lo ingobernable puede monitorearse
desde dentro del poder, al que llama gobierno. Como bien lo describe, lo ingobernable puede ser al mismo
tiempo parte o no de lo gobernable, sin embargo no produce una fisura radical con el poder mismo de la
gobernabilidad.

Lo no-gobernable, por el contrario, apunta mas alla, en tanto no se despliega necesariamente contra
los preceptos especificos del poder o de un tipo de gobierno, sino que de plano es /o otro; lo otro instalado
en el corazdn del gobierno, pero no /o otro del gobierno. En palabras diferentes y en la pista levinasiana, la
fildsofa apuesta a que lo no-gobernable es la alteridad (o lo otro) que genera una perturbacion densificada
0 un vaciamiento del poder en sus diferentes formulas. Diremos «plasticidad», tal vez la nocidon mas

34 Malabou, C.: Au voleur ! Anarchisme et philosophie, op. cit., p. 46 (t.a.).
35 ibid., pp. 34-35 (t.a.).

3¢ ibid., p. 51 (t.a.).

37 ibid., pp. 51-52 (t.a.).



Agiiero Aguila, J; Salazar Jaque, M. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 199-208 207

importante en la obra de Catherine Malabou que no trataremos en este articulo como se quisiera, sin
embargo, tal como lo escribe: «[...] parece que el significado de la plasticidad es anarquismo».
Un poco mas adelante, Malabou destaca que:

Lo no gobernable, en cambio, solo puede ser dominado. La unica manera de tratarlo es no tratar con €l, ya
sea ignorandolo activamente u oprimiéndolo, aplastandolo y hasta dandole muerte. Pero gobernarlo es de-
finitivamente imposible porque, digadmoslo una vez mas, es la marca de la imposibilidad y el fracaso de todo
gobierno.®®

¢Podria ser la plasticidad aquello no-gobernable que, lejos de lo ingobernable, resiste y se disemina en
Su propia y anarquica tomay vaciamiento de forma? Es una pregunta por responder, sin duda, en trabajos
por venir.#°

Podriamos arriesgar que lo no-gobernable es la esencia de la anarquia. Esto, que puede resultar
contraintuitivo en el entendido que el anarquismo es antiesencialista y se resiste a ser conminado en una
suerte de ontologia paralizante, se recupera como accion politica y una forma de entrar en el mundo; toda
vez que entendemos a Catherine Malabou como una pensadora que se sumerge en lo inextricable de
la dimension politica misma, encontrado ahi las condiciones de posibilidad para la disidencia anarquica
que no supondra centralidad alguna sino que horizontalidad en la multiplicidad, la que no obedece a las
obligaciones subordinantes del aparato estatal. O tal vez, pero de una forma mas radical y al decir de
Pierre-Joseph Proudhon: «La anarquia es el orden sin poder»*.

No se puede gobernar lo no-gobernable, o se le ignora, como lo apunta Malabou, o se le extermina.
Entonces es en lo no-gobernable como principio de resistencia que podemos pensar al anarquismo en
su condicion de disidencia incorporada al mundo y en ningun caso marginal. Asi como la plasticidad, el
anarquismo seria el «[...] el exceso del porvenir en el porvenir»*?; exceso de contingencia que siempre
despuntara hacia un a posteriori. El anarquismo puede ser entendido en este sentido como contingencia
y dilacién, presencia y espaciamiento que desborda las fronteras del tiempo y el espacio puesto que
reconoce al porvenir, lo diremos de este modo, como la potencia siempre en espera de su diferencia.

Pensamos, desde el camino recorrido, que asi como el anarquismo desde la lectura de Malabou
pretende romper la cadena vertical en el despliegue de las hegemonias, al igual que la plasticidad, lo que
deja ver es una horizontalidad siempre en crisis (en el sentido de sus movimientos contrahegemaonicos)
que no puede, no podria bajo ninguna contingencia, ser gobernada. Esto, por cierto, podria ser asumido
de igual forma como un principio anarquista.

Lo ingobernable se negocia, se incorpora, se ajusta; lo no-gobernable va ahi, alterando de forma notable
-en una suerte de juego de formas y vaciamientos- aquello constituyente del poder y la dominacion.

6. Conclusion

Para finalizar y después de todo lo recorrido, sabemos que no es posible cerrar una discusion como ésta
considerando que la obra de Catherine Malabou sobre el anarquismo no solo es enorme, sino que esta
en pleno desarrollo y es mucho lo que aun podemos esperar de esta fildsofa central para el pensamiento
contemporaneo. Por lo tanto, solo se dejaran circulando algunas consideraciones a modo de lineas abier-
tas para futuros estudios que han podido ser intuidas en este articulo.

Primero, se puede validar laidea de que si'es posible el anarquismo; uno que encuentre en la sistematica
reaparicion del porvenir como plasticidad el principio de lo que no puede ser fijado. El anarquismo es lo
que queda o quedara; un después que no caduca en su vocacion a la subversion, entendida ésta como

38 Malabou, C.: Plasticity: The Promise of Explosion, Edimburgo, 2022c, p. 317 (t.a.).
Malabou, C.: Au voleur ! Anarchisme et philosophie, op. cit., p. 52 (t.a.).
No sera este articulo el lugar -como se sefialdé mas arriba- para profundizar en la nocién de plasticidad, tan ampliamente
reconocida y, con justicia, celebrada en la filosofia contemporanea. Bien que su relacion con el pensamiento anarquista parece
ir de suyo, se quisiera dejar en evidencia algunas posiciones relativas a laimportancia de esta idea para la vitalidad de la filosofia
en la actualidad y, también, para un pensamiento sobre lo politico. Como lo plantean algunas y algunos autoras/es, «[...] no se
trata tan solo de probar el rendimiento de la plasticidad en diversos campos, sino reconocer en ella un ‘esquema motor de
nuestro tiempox. Duran, C.: «Por una vida plastica. El pensamiento de Catherine Malabou». Revista de humanidades (39), 2019,
p. 11. O como lo sefala Ainhoa Suarez: «[...] la situacion actual demanda la construccion de un esquema plastico bajo el cual
se aglutinen estas significaciones que hoy impregnan la cultura». Suarez, A.: «Catherine Malabou y la plasticidad: un motivo
filosofico para el mundoy, Interpretatio (92), 2024, p. 17. O ledmoslo en palabras de la propia filésofa en su libro La plasticidad en
espera: «La intervencion de la plasticidad en la filosofia contemporanea define una nueva concepcion de la libertad: /a libertad
como intimacion de la metamorfosis en un mundo cumplido y ya siempre realizado. El motivo de la metamorfosis deja de designar
una realidad solo mitoldgica o ficticia para tomar explicitamente un sentido ontoldgico o politico». Malabou, C.: La plasticidad
en espera, Santiago de Chile, Palinodia, 2010b, p. 9. Lo mismo podria ocurrir con la idea de «anarquismo, esto es: abandonar
su disposicion puramente de mito destructivo del Estado para desplegar una mutacion que lo despertara en su potencia onto-
politica, ocupandose asi de su rol en la historia y de la transformacién que ya viene siendo.
Proudhon, P. J.: Les Confessions d’un révolutionnaire, pour servir a I’histoire de la révolution de février, Paris, Hachette/BNF, 2012,
p.14 (t.a.).

42 Malabou, C.: El porvenir de Hegel, op. cit., p. 25.



208 Agiiero Aguila, J; Salazar Jaque, M. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 199-208

esa intima zona de resistencia que no es, obligadamente, su variante puramente politica de accion
desestabilizante que deberia ocurrir en un «ahora» contra el Estado: «Lo no-gobernable se revela asi
después, como contraprueba de esa nada que es la imposibilidad de todo gobierno. El ‘Ser anarquista’,
como afirmé Proudhon, es un neologismo para siempre»*3, lo confirma Malabou.

En segundo término, el anarquismo, la plasticidad y lo no-gobernable son lo mismo, se unen y reunen
en una region donde la estructura no es, necesariamente, destruida sino vaciada (una cierta «anarquia
de la desocupacion», podriamos proponer); inseminada de contingencia y resistencia que no dejara de
tensar lo hegemonico desde su inacabable toma de forma que es un a posteriori y que habitara en el
corazon del porvenir.

Con todo, asumimos que la esperanza de Catherine Malabou habita en la activacion (existencia) de
aquel espacio en el que se reunen la filosofia y el pensamiento anarquista. A partir de aqui emerge una
contingencia posible; contingencia que, tal y como se ha intentado dar cuenta, es también una forma de
resistencia en la diferencia; lo que nos llevaria a aspirar -de cara a un mundo azolado por los asensos
totalitarios, las guerras, los genocidios y el borramiento del (/o) otro- a una «[...] nueva libertad»*4.

7. Referencias bibliograficas

Agamben, G.: Homo sacer. Le pouvoir souverain et la vie nue, Paris, Seuil, 1997.

Badiou, A.: Légicas de los Mundos. El Ser y el Acontecimiento 2, Buenos Aires, Manantial, 2008.

Deleuze, G.: La logique du sense, Paris, Ed. Minuit, 1969.

Derrida, J.: « Une certaine possibilité impossible de dire I'événement », en Dire 'événement, est-ce possible
? UHarmattan, Budapest, 2001a.

Derrida, J.: « Autrui est secret parce qu'il est autre », en Papier Machine, Paris, Galilée, 2001b.

Derrida, J.: Psyché. Inventions de l'autre, Paris, Galilée, 1987.

Duran, C.: «Por una vida plastica. El pensamiento de Catherine Malabou». Revista de humanidades (39), 2019.

Escudero Pérez, A.; Rosas Tosas, M.: «An-arkhé. El giro anarquico del pensamiento contemporaneoy,
Enrahonar (74), 2025.

Fernandez-Jara, F.: «Catherine Malabou jAl ladrén! Anarquismo y filosofia» (Resefia), Resonancias (18), 2024.

Garcia Calvo, A.: «Contra la idea de hacer una historia del anarquismoy, Historia Libertaria (1), 1978.

Guattari, F.: Lineas de fuga Por otro mundo de posibles, Buenos Aires, Cactus, 2013.

Hobbes, T.: El Leviatan Tomo I, Ciudad de México, Ediciones Gernika, 1994.

Lezra, J.: Materialismo salvaje. La ética del terror y la republica moderna (trad. Javier Rodriguez Fernandez),
Madrid, Biblioteca Nueva, 2012.

Llevadot, L. Jordana, E.: «kDemocracia y anarkhé», en Democracia radical Virginia Fusco / Andrea Greppi
(eds.), Madrid, Lengua de trapo, 2024.

Malabou, C.: Il n’y a pas eu de Révolution. Réflexions anarchistes sur la propriété et la condition servile en
France, Paris, Bibliotheéques Rivages, 2024.

Malabou, C.: Au voleur ! Anarchisme et philosophie, Paris, PUF, 2022a.

Malabou, C.: « La voie anarchiste est la seule qui reste encore ouverte », AOC, Enero, 2022b.

Malabou, C.: Plasticity: The Promise of Explosion, Edimburgo, 2022c.

Malabou, C.: « Les cryptomonnaies remettent en cause I'idée méme d’Etat », Philosophie Magazine (144),
octubre, 2020a.

Malabou, C.: Le plaisir effacé. Clitoris et pensée, Paris, Editions Payot & Rivages, 2020b.

Malabou, C.: El porvenir de Hegel. Plasticidad, temporalidad, dialéctica. Santiago de Chile, Palinodia/La
Cebra, 2013.

Malabou, C.: «Dialéctica, deconstruccion, plasticidad». Papel Maquina. Revista de Cultura (5), 2010a.

Malabou, C.: La plasticidad en espera, Santiago de Chile, Palinodia, 2010b.

Marchart, O.: El pensamiento politico posfundacional. La diferencia politica, en Nancy, Lefort, Badiou y Laclau,
Buenos Aires, Fondo de Cultura Econémica, 20009.

Maquiavelo, N.: El Principe, Rio piedras, Editorial de la Universidad de Puerto Rico, 2004.

Proudhon, P. J.: ;Qué es la propiedad? Investigaciones sobre el principio del derecho y del gobierno, Buenos
Aires, Libros de Anarres, 2005.

Ranciére, J.: La mésentente, Paris, Galilée, 1995.

Rogozinski, J.: El giro de la generosidad, en autor/a, 2025.

Suarez, A.: «Catherine Malabou y la plasticidad: un motivo filoséfico para el mundoy, Interpretatio (92), 2024.

43 Malabou, C.: Au voleur ! Anarchisme et philosophie, op. cit., p. 395 (t.a.).
Idem (t.a.).



