EDICIONES
=] COMPLUTENSE @

Logos. Anales del Seminario de Metafisica ARTICULOS
ISSN: 1575-6866 » e-ISSN: 1988-3242

La confrontacion Husserl-Nietzsche
en los inéditos juveniles de Michel Foucault

Edgardo Castro
Universidad de Buenos Aires / CONICET, Argentina 52

https://dx.doi.org/10.56209/asem.105273 Recibido: 05/10/2025 « Aceptado: 12/10/2025

Resumen. En este articulo se exploran la confrontacion Husserl-Nietzsche en los escritos de Michel Foucault
de la década de 1950. Luego de mostrar la importancia de la confrontaciéon Husserl-Nietzsche en el pensamiento
foucaultiano, en primer lugar, nos ocupamos de la recepcion de Nietzsche por esos afios en Francia y, en particular,
en relacion con Michel Foucault. En segundo lugar, se presentan las tesis generales de la interpretacion de Husserl
propuesta por Foucault en Phénoménologie et psychologie. En tercer lugar, a la luz de esta interpretacion, se abordan
dos breves textos de esta época dedicados a Nietzsche y de reciente publicacién: “Wahrsagen et Wahrnehmen”y “La
profondeur”. Nuestra intencién es mostrar como la confrontacion con Husserl constituye una de las especificidades
de la recepcion foucaultiana de Nietzsche, imprimiendo su impronta a los posteriores desarrollos de nuestro autor.

Palabras clave: nietzscheanismo; Wahrnehmen fenomenoldgica; Wahrsagen nietzscheano; profundidad.

ENThe Nietzsche-Husserl confrontation
in Michel Foucault’s unpublished early works

Abstract. This article explores the Husserl-Nietzsche confrontation in Michel Foucault’s writings from the 1950s.
After demonstrating the importance of the Husserl-Nietzsche confrontation in Foucaultian thought, we first address
the reception of Nietzsche in France during those years, particularly in relation to Michel Foucault. Second, we present
the general theses of Foucault’s interpretation of Husserl in Phénoménologie et psychologie. Third, in light of this
interpretation, we address two recently published short texts from this period dedicated to Nietzsche: “Wahrsagen et
Wahrnehmen” and “La profondeur.” Our intention is to show how the confrontation with Husserl constitutes one of the
specificities of Foucault’s reception of Nietzsche, leaving its mark on the author’s subsequent developments.
Keywords: phenomenology; Nietzscheanism; phenomenological Wahnehmen; Nietzschean Wahrsagen;
depth.

Sumario: 1. Introduccion; 2. Encuentro con Nietzsche, desencuentro con Husserl, de 1950 a 1953; 3. La tension
Nietzsche-Husserl en el archivo foucaultiano, 1954-1966; 4. La Wahrnehmung fenomenoldgica y la autoctonia de
la verdad; 5. El Wahrsagen (decir verdadero) y la Tiefe (profundidad) nietzscheanos: la destruccion de la verdad; 6.
Conclusion; 7. Referencias bibliograficas.

Como citar: Castro, E. (2025): “La confrontacion Husserl-Nietzsche en los inéditos juveniles de Michel Foucault”,
Logos. Anales del Seminario de Metafisica 58 (2), pp. 187-198.

Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025:187-198 187


mailto:edgardomanuelcastro@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-8673-0295
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense

188 Castro, E. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 187-198

1. Introduccion

Uno de los mas recientes volumenes de los inéditos foucaultianos esta enteramente dedicado al filésofo
de Rocken. Titulado precisamente Nietzsche' se compone de cuatro partes. La primera corresponde al
curso dictado por Foucault en 1969-1970 en la Universidad de Vincennes; la segunda, a otro curso sobre
“La connaissance et le désir”, de 1970 en la Universidad de Buffalo; y la tercera, a las conferencias de
abril de 1971 en la Universidad McGill y a dos anexos, de esta misma época, acerca de la verdad y su
historia. La cuarta parte rompe esta progresion cronoldgica para remitirnos a la década de 1950. Nos
encontramos aqui con cuatro series de escritos breves. Los dos textos que abordaremos en el presente
trabajo, “Wahrsagen et Wahrnehmen” y “La profondeur”,? se ubican en la ultima de estas, agrupados bajo la
denominacion comun de “Fragments divers”. Se situan en el otofio de 1953 o el invierno de 1954, es decir,
en la época en que Foucault terminaba el manuscrito de Maladie mentale et personnalité.?

Para el editor del volumen, Bernard Harcourt, “Foucault pensaba sus libros confrontandose con
Nietzsche”. La hipdtesis que quisiéramos desarrollar en el presente trabajo ampliay, almismo tiempo, limita
este principio interpretativo propuesto por Harcourt. A nuestro modo de ver, Foucault pensaba algunos de
sus libros confrontandose, al mismo tiempo y ya desde sus anos de aprendizaje, con Nietzsche y con
Husserl o, mas exactamente, confrontando a Nietzsche con Husserl. En este sentido, resulta necesario
precisarlo, no se trata solo de afirmar, como el propio Foucault o ha sefialado, que Nietzsche fue uno de los
caminos que lo alejaron de la fenomenologia;® sino de hacer foco en la confrontaciéon misma, en el modo
en que, en sus inéditos juveniles, sus lecturas de Husserl y de Nietzsche se entrelazan. Esta confrontacion,
ademas, como esperamos mostrarlo, constituye una de las especificidades del joven Foucault. Aspecto
que, en el excelente trabajo de Stuart Elden, el mas exhaustivo sobre este periodo de nuestro autor, The
Early Foucault (2021), sin embargo, no ha sido explorado.

Con este propdsito, nuestro interés se concentrara sobre todo en los ya mencionados inéditos de
la década de 1950; pero también nos ocuparemos de la interpretacion del pensamiento husserliano
elaborada por nuestro autor por esa misma época, en Phénoménologie et psychologie, sin la cual estos
dos breves escritos del Nietzsche resultan, en gran medida, poco comprensibles y, en todo caso, fuera de
contexto. Nos ocuparemos previamente de algunas consideraciones de caracter diacrénico acerca de la
confrontacion entre Nietzsche y Husserl en el archivo foucaultiano y también de algunas consideraciones
generales sobre larecepcion del pensamiento nietzscheano en Francia, las que nos permitiran comprender
mejor las particularidades de la lectura foucaultiana.

2. Encuentro con Nietzsche, desencuentro con Husserl, de 1950 a 1953

Durante sus primeros afios en Paris, el joven Foucault se ocupo, en primer lugar,de Hegel y de Husserl. Enla
universidad, recordard, “me habian entrenado, formado y empujado a aprender esas grandes maquinarias
filosoficas llamadas hegelianismo, fenomenologia [...]".¢ Las diferentes corrientes de pensamiento por ese
entonces - por un lado, “una filosofia de la experiencia, del sentido y del sujeto” y, por otro, una filosofia
“del saber, la racionalidad y el concepto”- habian tomado forma, segun Foucault, a partir de las célebres
conferencias pronunciadas por el fildsofo moravo en 1929 en Paris, publicadas luego como Cartesianische
Meditationen.” En pocas palabras, las fenomenologias de Hegel y de Husserl habian impregnado, desde el
inicio, la filosofia francesa contemporanea.

Todavia en la década de 1950, Nietzsche, en cambio, ni estaba incluido en los programas oficiales
de ensefianza ni era una referencia obligada para los pensadores franceses. La Nietzsche-Renaissance
debera esperar hasta la década sucesiva. En 1962, Gilles Deleuze publica su Nietzsche et la philosophie. Y
en 1964, tiene lugar el célebre Colloque de Royaumont sobre Nietzsche, del que participaran, entre otros,
Foucault, con su “Nietzsche, Freud, Marx”,2 Deleuze y también los responsables de la edicion critica de
los textos nietzscheanos, Giorgio Colliy Mazzino Montinari. Esto no significa, sin embargo, que Nietzsche
haya estado ausente hasta ese entonces durante los afos de aprendizaje de nuestro fildsofo o en la vida
académica francesa.

Georges Bataille y Maurice Blanchot, segun el relato autobiografico del propio Foucault, lo condujeron
precozmente hacia él.° Y a pesar de las dudas que pueda generar, como, por ejemplo, a propdsito de la
edicion bilinglie de las obras de Nietzsche que Foucault leia con entusiasmo durante unas vacaciones

Foucault, M.: Nietzsche, Paris, Seuil-Gallimard-EHESS, 2024.

Foucault, M.: Nietzsche, op. cit., pp. 323-328.

Cf. Foucault, M.: Nietzsche, op. cit., p. 333, nota 1.

Foucault, M.: Nietzsche, op. cit., p. 359. Excepto que indiqguemos lo contrario, las traducciones son nuestras.
Cf. Foucault, M.: Dits et écrits, Paris, Gallimard, 199¢, t. €, p. 581

Foucault, M.: Dits et écrits, op. cit., t. 4, p. 43.

Cf. Foucault, M.: Dits et écrits, op. cit., t. 4, p. 763.

Foucault, M.: Dits et écrits, op. cit., t. 1, pp. 564-579.

Cf. Foucault, M.: Dits et écrits, op. cit., t. 4, p. 437.

© ©® N o o b w N =



Castro, E. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 187-198 189

en ltalia en 1953;'° segun el testimonio de Maurice Pinguet, ese fue el afo decisivo del encuentro de
Foucault con Nietzsche. En todo caso, los recuerdos del propio Foucault coinciden con los de Pinguet.”
Ese encuentro en ese afio marco, para Foucault, el final de sus anos de aprendizaje y el comienzo de
un proyecto filoséfico de espiritu nietzscheano.”? Pinguet rememora también que, por esa época, Jean
Hyppolite lo habia interrogado acerca de por donde comenzar a leer Nietzsche; “por Zaratustra”, fue
la respuesta enfatica de Foucault.® Sefialemos, por el momento, que es precisamente al Zaratustra de
Nietzsche al que nos remiten, en gran medida, los dos fragmentos juveniles de los que nos ocuparemos
mas adelante.

Pero, si 1953 debe ser considerado un afio particularmente significativo en la biografia intelectual de
nuestro autor en cuanto concierne a Nietzsche; debemos decir lo mismo de los afios precedentes, los
primeros de la década, respecto de la recepcion general de Nietzsche en Francia. Seria un gran error,
sin dudas, pasar por alto o no prestar suficiente atencion a este particular momento. En 1950, en efecto,
Gallimard publica latraduccion de la obra de Karl Jaspers de 1936, Nietzsche. Introduction a sa philosophie.
Y ese mismo ano se publica eninglés el trabajo de Walter Kaufmann, Nietzsche. Philosopher, Psychologist,
Antichrist, que circul6 rapidamente entre los lectores franceses y que rivalizaba con la posicion critica de
Lukacs, quien consideraba a Nietzsche un filésofo antiiluminista y un antecedente del nazismo. Opinion
que dominaba en gran parte de la cultura de izquierda, sobre todo en los por entonces denominados
paises del Este, donde el estudio de Nietzsche y el acceso a su archivo estaban prohibidos.”* De 1951 es el
articulo de Jules Vuillemin en Le Temps Modernes, “Nietzsche aujourd’hui”, en el que, a modo de balance
critico, se resenan las obras de Jaspers y Kaufmann, a las que se suman las propuestas interpretativas
del Von Hegel zu Nietzsche de Karl Léwith (cuya segunda edicion reelaborada es de 1950) y la de Martin
Heidegger expuesta en su “Nietzsches Wort ‘Gott ist tot”” de 1943, pero incluido en Holzwege, publicado
también en 1950, donde retoma algunas de las ensefanzas de sus cursos sobre Nietzsche de los afnos
1936-1941. Ya por ese entonces, respecto de la circulacion de esta literatura secundaria sobre Nietzsche
en Francia, afirma, por ello, Vuillemin, “si la vitalidad de un pensamiento se mide por la diversidad de los
intérpretes, los manes de Nietzsche pueden estar tranquilos. Se multiplican entre nosotros”.'

Los documentos conservados en los Fonds Foucault de la Bibliotheque Nationale de France vy, en
particular, la publicacion de La question anthropologique nos muestran la importancia que tuvieron
tempranamente cada uno de los mencionados autores para el joven Foucault. De la obra de Jaspers, se
sirve incluso para remitir a los textos de Nietzsche. El joven Foucault frecuentemente cita a Nietzsche (la
Grossoktavausgabe editada por Elisabeth, la hermana del fildsofo) a través de Jaspers.” Al libro de Lowith,
que no estaba disponible en francés, lo leyd y anoté minuciosamente.” El trabajo de Kaufmann despertd
su mayor interés y atencion.”® Respecto del texto de Heidegger sobre el “Dios ha muerto” de Nietzsche,
también los inéditos de esta época nos muestran la importancia que tuvo para nuestro autor.?° En sus
cursos en la Ecole Normale, ademas, Foucault se ocupé de cada una de estas interpretaciones, como lo
indican las notas de dos de los asistentes, Jacques Lagrange y Simon Gérard.?

Ahora bien, a esa diversidad de interpretaciones a las que se refiere Vuillemin, debemos sumar
la que elaboraba el propio Foucault por esta misma época y que recién ahora se ha vuelto accesible
con la publicacion de los inéditos. Pues, mas alla de la importancia que hayan tenido para Foucault los
escritos sobre Nietzsche de inicios de la década de 1950 (Lowith, Jaspers, Kaufmann, Vuillemin y el
propio Heidegger), no encontramos en ninguno de ellos esa contraposicion entre Husserl y Nietzsche
que caracteriza la lectura foucaultiana desde sus afnos juveniles. Lowith dedica su libro a la memoria de
Husserl; pero el punto de referencia de la fractura revolucionaria en el pensamiento decimonodnico, a la
que se alude desde el subtitulo, no es Husserl, sino Hegel. La revolucion nietzscheana de la que hablan,
como veremos, los inéditos juveniles foucaultianos que aqui nos ocupan, no tiene, por ello, exactamente el
mismo sentido que la revolucion en el pensamiento del siglo XIX estudiada por el discipulo de Heidegger.
En Kauffmann encontramos una unica mencion a Husserl; pero, en este caso, para senalar una linea de
continuidad con Nietzsche.?? Jaspers, Vuillemin y también Heidegger ni siquiera mencionan al padre de

0 Cf. Elden, St.: The Early Foucault, Cambridge, Polity Press, 2021, pp. 113y ss.

" Cf. Foucault, M.: Dits et écrits, op. cit., t. 4, p. 436.

2 Cf. Pinguet, M.: “Les années d’apprentissage”, en Le débat, 1986/4 n° 41, p. 130.

S lbid.

4 Cf. Ferrari Zumbini, M.: Nietzsche storia di un processo politico, Soveria Mannelli, Rubbettino Editore, 2011, pp. 12, 43, 76.

®  Vale la pena sefnalar que la mencionada obra de Jaspers en alemany la de Lowith, en este caso, su Nietzsche. Philosophie der
Ewigen Wiederkunft des Gleichen (1935), ya habian sido resefadas en 1937 en el segundo numero de 1937 de Acéphale (pp. 28-
32), la revista de Georges Bataille, consagrado precisamente a Nietzsche.

6 Vuillemin, J.: “Nietzsche aujourd’hui”, en Les Temps Modernes, n. 67, mai 1951, p. 1921.

7 Cf. Elden, St.: The Early Foucault, op. cit., p. 115.

'8 Cf. Foucault, M.: La question anthropologique, Paris, EHESS-Gallimard-Seuil, 2022, p. 269.

9 Cf. Elden, St.: The Early Foucault, op. cit., p. 116.

20 Cf. Foucault, M.: La question anthropologique, op. cit., p. 213.

21 Cf. Foucault, M.: La question anthropologique, op. cit., p. 194, nota a; Foucault, M.: Nietzsche, op. cit., p. 260, nota 1.

22 Cf. Kaufmann, W.: Nietzsche. Philosopher, Psychologist, Antichrist, Princeton, Princeton University Press, 1974, p. 84.



190 Castro, E. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025:187-198

la fenomenologia en los referidos trabajos sobre Nietzsche. Desde esta perspectiva, el Nietzsche de
Foucault no es el Nietzsche de ninguno de los autores a partir de los cuales, sin embargo, se introdujo en
Su pensamiento.

Para comprender quién era, por ese entonces, el Nietzsche de Foucault, es necesario interrogarse,
sobre todo, como lo haremos seguidamente, por los efectos de la lectura de Husserl en su recepcion de
Nietzschey, viceversa, de la lectura de Nietzsche en su interpretacion del pensamiento husserliano.

3. La tension Nietzsche-Husserl en el archivo foucaultiano, 1954-1966

Comencemos con algunas breves consideraciones diacronicas. La tension entre el pensamiento de
Nietzschey el de Husserl constituye uno de los grandes ejes del despliegue conceptual de Michel Foucault
entre los anos 1954 y 1966. Asi nos lo muestra un recorrido sumario desde La question anthropologique
(redactado en 1954-1955) a Le discours philosophique (compuesto en 1966), pasando por Les mots et les
choses (finalizado en 1965). Esta tension surge a proposito de lo que Foucault define como la disposicion
antropologica del pensamiento moderno.

Ciertamente, esta disposicion no es una especificidad de la fenomenologia husserliana. En el registro
histérico de La question anthropologique, ella es una posibilidad que se abre con Kant y se desarrolla con
Feuerbach y Dilthey. Pero, recién con Husserl, para expresarlo de algun modo, la disposicion antropoldgica
del pensamiento moderno alcanza, para nuestro autor, su forma mas acabada. La fenomenologia es,
para Foucault, la consumacion filoséfica de la antropologia. En este sentido, vale la pena precisarlo, no
es la psicologia, de la que Husserl ha hecho reiterados esfuerzos para distanciarse, sino la antropologia.
O, en otros términos, no es la referencia a la subjetividad psicolégica, mas o menos empirica; sino a la
subjetividad filosdfica, trascendental, la que define la disposicion antropoldgica del pensamiento.

Ya desde las primeras paginas de La question anthropologique se apunta hacia la fenomenologia para
explicar esa centralidad que ocupa la antropologia en la filosofia contemporanea. Con la fenomenologia,
sostiene Foucault, se produce: “un desplazamiento del tema antropolégico de la situacion marginal y
fronteriza que ocupaba hasta finales del siglo XIX hacia una posicion central en la problematica sobre el
sentido del mundo”.?®

Respecto de esta problematica del sentido del mundo, que domina la exposicion de La question
anthropologique ya desde la lectura de la Epoca clésica (siglos XVII y XVIII), Nietzsche aparece como
la contrafigura. Con él, la relacion constitutiva entre el hombre y el mundo se deshace. Nietzsche se
convierte él mismo en la “negatividad del mundo”.?* Si el mundo es, en Husserl, segun Phénoménologie et
psychologie, “la implicacion de una verdad sin Dios”;?® con Nietzsche pasamos del ateismo de la verdad al
nihilismo de la verdad. De una verdad sin Dios a, podriamos decir, una verdad sin verdad. De este modo,
segun otra expresion utilizada por Foucault para definir con precision la disposicion antropologica de la
Modernidad, la verdad deja de estar “a la altura”, “a plein-pied” del hombre.?¢ Por ello, se afirma: “[...] en la
forma de la libertad dionisiaca del espiritu, se desanuda por primera vez esta implicacion de la verdad y el
hombre que, desde Kant, constituia el problema mismo de la antropologia”.?”

También en Les mots et les choses nos encontramos con la confrontacion entre, por un lado, el destino
antropoldgico de la Modernidad y la fenomenologia y, por otro, el pensamiento de Nietzsche. Aunque las
razones y los motivos por los que la figura del hombre se disuelve “como en el limite del mar, un rostro
de arena”?® no son exactamente los mismos que diez afios antes. En Les mots et les choses, en efecto,
la problematica del mundo, que articula la argumentacion de La question anthropologique, ha sido
desplazada por la de la episteme. En consecuencia, en lugar del protagonismo de los nombres propios
del inédito de una década antes, nos encontramos ahora con las figuras anonimas del ser del lenguaje (el
discurso clasico, la literatura moderna). Sin embargo, Nietzsche no deja de ser la contrafigura. Pero ahora
lo es a partir del ser mismo del lenguaje, mas que respecto de la problematica del mundo. Foucault afirma,
en efecto:

[...] en ese espacio filosoéfico-filologico que Nietzsche nos ha abierto, el lenguaje surge con una multiplicidad
enigmatica.?® [...] con Nietzsche, con Mallarmé, el pensamiento fue reconducido, y violentamente, hacia el len-
guaje mismo, hacia su ser unico y dificil.3°

28 Foucault M.: La question anthropologique, op. cit., p. 17.

24 Foucault M.: La question anthropologique, op. cit., p. 205.

25 Foucault, M.: Phénoménologie et psychologie, Paris, EHESS-Gallimard-Seuil, 2021, p. 76.
26 Foucault M.: La question anthropologique, op. cit., p. 63.

27 Foucault M.: La question anthropologique, op. cit., p. 162.

28 Foucault, M.: Les mots et les choses, Paris, Gallimard, 1966, p. 398.

2% Foucault, M.: Les mots et les choses, p. 316.

30 Foucault, M.: Les mots et les choses, op. cit., p. 317.



Castro, E. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 187-198 191

Le discours philosophique nos ofrece una nueva reconfiguracion de la oposicion entre Husserl
y Nietzsche. La confrontacion ya no gira en torno a la problematica del mundo o de la episteme; sino,
precisamente, alrededor de la hocion misma de discurso filosoéfico. Foucault lo expresa en estos términos:

A partir del momento en que el discurso filosofico pierde sus determinaciones y sus funciones, todo lo que po-
dia garantizar la unidad de su ambito se disocia a su vez: ese elemento que vinculaba para el discurso filosofico
el ambito primario del sujeto con el del fundamento y que, desde la sustancia pensante de Descartes hasta la
subjetividad constituyente de Husserl, habia transformado el alma, objeto metafisico, en funcion discursiva,
ese elemento se desata en el pensamiento de Nietzsche para convertirse en la pluralidad de los sujetos.®

Vale la pena subrayar la relevancia filosofica que Foucault concede, en este ensayo compuesto en
1966, al pensamiento de Husserl, y que explica, al menos en parte, la razon por la cual representa el punto
de confrontacion con Nietzsche. Afirma, en efecto:

Esta filosofia, [cuyo] proyecto de radicalidad y su voluntad de volver a las cosas mismas hacen pasar por el
grado cero de la filosofia, es en realidad la organizacion mas compleja, la mas cargada histéricamente, que ha
aparecido en los ultimos tres siglos.®?

En resumen, ya sea en relacion con la problematica del mundo, con la de la episteme o del discurso
filosofico, Husserl y Nietzsche son, para Foucault, contrafiguras. Veremos ahora, sincronicamente, en los
inéditos juveniles, como emerge esta oposicion, a propdsito de la cuestion del mundo.

4. La Wahrnehmung fenomenolégicay la autoctonia de la verdad

El primer capitulo de Phénoménologie et psychologie propone una interpretacion del pensamiento de
Husserl que, ademas de constituir el punto de apoyo de los capitulos sucesivos, resulta indispensable
para comprender el sentido y el alcance de los mencionados textos del Nietzsche. Segun las posiciones
ya en boga en la época de composicion de este inédito foucaultiano, entre la Philosophie der Arithmetik
(1891) y sus Logische Untersuchungen (1900-1901), Husserl habria pasado del psicologismo de la prime-
ra al logicismo de la segunda. Para nuestro autor, todo el sentido filoséfico de la fenomenologia esta en
juego en esta interpretacion.®® Foucault, en cambio, quiere mostrar que, con la nociéon de numero de la
Philosophie der Arithmetik, es decir, antes de las Logische Untersuchungen, Husserl ya habia superado
ese psicologismo fundamental que compartian las diferentes escuelas filoséficas de la segunda mitad el
siglo XIXy, por lo tanto, descubierto la dimension propiamente fenomenoldgica de la conciencia.

Con este propdsito, distingue entre un psicologismo especifico de la escuela llamada psicologista, otro
psicologismo propio de la escuela rival, el logicismo, y, finalmente, un psicologismo “mas fundamental”,
“universal” y “comun” a las dos posiciones en conflicto.** Este se define por la negacion del caracter
originario y constitutivo de la conciencia. Para los psicologistas y también para los logicistas, la conciencia,
en definitiva, es solo un lugar de paso; la verdad ya existe "totalmente desplegada” y “ofrecida a la
eventualidad” del conocimiento.®® El otro postulado que define a este psicologismo universal del siglo
XIX es la afirmacion de un entendimiento infinito o de un “pensamiento divino”, segun la expresion de H.
Gomperz retomada por Foucault,?® del que provendria esa verdad que le es ofrecida a la conciencia.

Para Foucault, lasolidaridad conceptual entre estos dos postulados, lanegacion del caracter constitutivo
de la concienciay una concepcion teoldgica de la verdad, se remonta a la Epoca clasica (s. XVII-XVIII), y de
manera particular a Nicolas Malebranche.?” De ahi la importancia que atribuye a las criticas de Husserl a
la obra de Gomperz, segun las cuales la idea de un entendimiento infinito y de una verdad infinita son una
“estupidez infinita”.3®

Como ya dijimos, segun nuestro autor, ya en la época de la Philosophie der Arithmetik, Husserl
habria descubierto la dimension no psicologista de la conciencia® y sostenido, consecuentemente, una
concepcion ateade laverdad. De este modo, segun Foucault, “por primera vez en la historia de la filosofia”,*°
Husserl habria afirmado la unidad entre lo vivido y lo conocido sin recurrir a la idea de un entendimiento
infinito. Husserl se convierte, asi, en un anti-Malebranche; pues, para este, era Dios quien aseguraba esa
unidad. Pero, si la verdad, la unidad de lo vivido y de lo conocido, no se encuentra disponible antes de la
actividad de la conciencia, si la verdad no proviene de un entendimiento infinito; ;como le es dada a la
conciencia? La respuesta de la fenomenologia es como mundo.

8" Foucault, M.: Le discours philosophique, Paris, EHESS-Gallimard-Seuil, 2023, p. 181.

32 Foucault, M.: Nietzsche, op. cit., 204.

33 Cf. Foucault, M.: Phénoménologie et psychologie, op. cit., pp. 38-39.

% Foucault, M.: Phénoménologie et psychologie, op. cit., pp. 48-49.

%5 Foucault, M.: Phénoménologie et psychologie, op. cit., p. 46.

36 |bid.

87 Cf. Foucault, M.: Phénoménologie et psychologie, op. cit., p. 40; Foucault 2022: 44 y ss.

38 Husserl, E.: Husserliana XXII [1979], p. 210; Foucault, M.: Phénoménologie et psychologie, op. cit., p. 46.
%9 Cf. Foucault, M.: Phénoménologie et psychologie, op. cit., p. 49.

40 Foucault, M.: Phénomeénologie et psychologie, op. cit., p. 56.



192 Castro, E. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025:187-198

“Mundo” es un término clave en los escritos foucaultianos de esta época, pero también polisémico.
Para darse cuenta de ello, basta con recorrer la primera parte de La question anthropologique. Hablando
respectivamente de Aristoteles, Descartes, Malebranche y Leibniz, el mundo es el elemento de realidad de
todos los acontecimientos espaciales, el error que nos conduce a la verdad, la revelacion de las voluntades
particulares de Dios y la expresion del logos divino al final de los tiempos.#' Pero, en relacién con Husserl,
el mundo es la implicacion de “una verdad sin Dios” o, segun otra formula que, por el momento, solo
se encuentra en Phénoménologie et psychologie, es la afirmacion de “una verdad autdctona”.*? En este
sentido, y siguiendo la interpretacion propuesta por Eugen Fink, el mundo es, para Foucault, el problema
fundamental de la fenomenologia.*®

En la Philosophie der Arithmetik, Husserl habria descubierto esta autoctonia de la verdad con las
nociones de kollektive Verbindung (conexion colectiva), que se opone al primero de los mencionados
postulados del psicologismo universal del siglo XIX, y de actos heterogéneos, que se opone al segundo. La
kollektive Verbindug es la operacion de la conciencia mediante la cual las multiplicidades son unitariamente
consideradas, posibilitando, asi, la determinacion de su cantidad. Para Husserl, vale la pena recordarlo,
un numero es una multiplicidad cuantitativamente determinada. Ahora bien, Husserl concibe la kollektive
Verbindung como una operacion originaria de la conciencia y no una consecuencia ni de las operaciones
Iogicas (la correspondencia biounivoca, por ejemplo) ni de los procesos psicolégicos vinculados a la
percepcion del espacio y del tiempo, la simultaneidad o la sucesividad, respectivamente.** A partir de
esta operacion originaria de la conciencia, el campo de la aritmética se configura mediante una serie de
actos que tienen la misma necesidad pero no la misma evidencia, que son, por lo tanto, heterogéneos
entre si. Esta heterogeneidad de los actos de la aritmética implica un horizonte de virtualidad que excluye
la “presencia absoluta de verdades transparente”® o, en otros términos, la actividad de un entendimiento
infinito. En conclusion, afirma Foucault, la “aurora” del mundo, el darse de la verdad a la conciencia en su
autoctonia, “comienza cuando cesa el calculo de Dios”.#®

Para nuestro autor, la problematica del acceso a esa verdad autoctona guia el entero desarrollo del
pensamiento de Husserl, pero segun dos modalidades diferentes de interrogacion. La primeralo ha guiado
desde la época de la Philosophie der Arithmetik hasta el primer volumen de /deen (1913). Durante todo este
periodo de mas de veinte anos, segun Foucault, Husserl no habria dejado de interrogarse acerca de como
la verdad puede darse por interposita persona, esto es, a través de signos. La segunda modalidad explora,
en cambio, el camino inverso, como la verdad puede estar al origen de si misma.*” A partir de Ideen |y
hasta sus ultimos trabajos, Husserl, observa Foucault, ha reiteradamente formulado y propuesto diferentes
abordajes de esta cuestion, desde la génesis constitutiva a la historicidad del sentido. En estos diferentes
abordajes, sin embargo, la cuestion fenomenoldgica del mundo no ha dejado de guiar el pensamiento
husserliano.

Ahora bien, segun la interpretacion propuesta por Foucault, estas dos modalidades de interrogacion
acerca de la autoctonia de la verdad se hicieron posibles a partir del momento en que Husserl supero
la problematica de la Erscheinung en direccion de la Erlebniss, es decir, en direccion de los fendomenos
intencionales. Foucault califica esta superacion como el “acta de defuncién”® de las Erscheinungen, de
las apariciones. Con esta superacion, afirma, la intencionalidad “encuentra su suelo de apodicticidad”#°
y la fenomenologia, “el fundamento significativo de toda verdad”.’° Los términos clasicos de la filosofia
alemana, como Wahrnehmung, pero también Vorstellung (representacion) y Ausdruck (expresion), por
ejemplo, se despojan, asi, de su sentido psicologista y adquieren uno nuevo propiamente fenomenoldogico.

Consecuentemente, para la fenomenologia, el sentido de las palabras ya no esta ligado al contenido
efectivo de las percepciones empiricas, a las Erscheinungen; sino a la vision de las cosas mismas, a la
Wahrnehmung fenomenoldgica. “Lo que yo descubro en mis propias palabras [sostiene Foucault respecto
de Husserl], lo que los demas descifran en ellas es la presencia de un significado, la ‘presentificacion’ de
un sentido”.®' Las palabras tienen, por ello, una “estructura paradojal”: no estan vinculadas a la percepcion
empirica de un objeto concreto; pero, para que sean signos, para que puedan funcionar como enunciados
(Aussagen), deben remitirse a un conjunto significativo,%? cuyo fundamento es el mundo fenomenoldgico,
es decir, el darse de las cosas mismas en el ambito de las vivencias intencionales.

4 Cf. Foucault M.: La question anthropologique, op. cit., pp. 20, 27-28, 38, 46.

42 Foucault, M.: Phénoménologie et psychologie, op. cit., p. 69.

43 Sobre la relacion de Foucault con Fink en cuanto concierne a la interpretacion de Husserl, cf. la nota del Prof. Sabot, en Foucault,
M.: Phénoménologie et psychologie, op. cit., p. 369, nota 10.

44 Cf. Foucault, M.: Phénoménologie et psychologie, op. cit., pp. 52-54.

45 Foucault M.: Phénoménologie et psychologie, op. cit., p. 55.

46 Foucault M.: Phénoménologie et psychologie, op. cit., pp. 56-57, nota a.

47 Cf. Foucault M.: Phénoménologie et psychologie, op. cit., p. 50.

48 Foucault M.: Phénoménologie et psychologie, op. cit., p. 59.

49 Foucault M.: Phénoménologie et psychologie, op. cit., p. 74.

50 Foucault M.: Phénoménologie et psychologie, op. cit., p. 76.

5" Foucault M.: Phénoménologie et psychologie, op. cit., p. 74.

52 Cf. Foucault M.: Phénoménologie et psychologie, op. cit., p. 72.



Castro, E. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 187-198 193

Un dltimo desarrollo sobre la lectura foucaultiana de Husserl con vistas a los textos del Nietzsche
que abordaremos a continuacion. Para explorar las formas en que se nos da el mundo, Husserl elaboro,
como ya sefalamos, diferentes y sucesivos métodos para el analisis de la génesis del sentido, del modo
en que la verdad puede estar al origen de si misma. Recurrio, en efecto, al suelo antepredicativo de la
experiencia, al mundo de la vida y a las sedimentaciones historicas. En esta ultima via, segun Foucault, la
fenomenologia se convierte, finalmente, en una arqueologia que debe seguir “el trabajo secreto de una
teleologia”.?® La arqueologia fenomenoldgica, de este modo, se vuelve una fenomenologia del eidos, de la
Idea, del horizonte en el que el sentido no nos es dado ni por las intuiciones concretas ni por las estructuras
ideales del conocimiento; sino -y Foucault insiste en este punto- por las ficciones de la imaginacion.5*

5. El Wahrsagen (decir verdadero) y la Tiefe (profundidad) nietzscheanos: la destruccion
de la verdad

El inédito titulado “Wahrsagen et Wahrnehmen”, “Decir verdadero y percepcion” -pero que también podria
traducirse literalmente como “Decir lo verdadero y captar lo verdadero”-, introduce un concepto sobre el
que Foucault regresara extensamente en sus ultimos cursos en el College de France, precisamente, el
decir verdadero. Pero este concepto emerge en los escritos foucaultianos tempranamente y en el marco
de la confrontacion con la fenomenologia husserliana. Mientras el Wahrnehmen es, para Husserl, sintetiza
Foucault: “insercion original en el mundo, apertura a lo preexistente, presencia donde cobran formay se
sedimentan los actos silenciosos de la intencionalidad”; el Wahrsagen de Nietzsche, en cambio: “desarrai-
go original, apertura hacia lo aun no constituido, ausencia en la que se abre el espacio vacio [...]".%®

Textualmente, ni el infinitivo ni su forma substantivada, esto es, “Wahrsagen”, decir lo verdadero,
se encuentran en los textos nietzscheanos; si, en cambio, el participio y sus formas substantivadas,
“Wahrsager”, el que dice lo verdadero. En base a este ultimo, Nietzsche, como sabemos, acuia el
término “Wahrlacher”, el que rie lo verdadero. Zaratustra es el Wahrsagery el Wahrlacher, el que dice y rie
lo verdadero.% Wahrsager ha sido traducido por “adivino”, mediante la parafrasis “el que dice verdad” y
también por “profeta”.®” Foucault, en el texto que aqui nos ocupa, adopta este ultimo, que coincide con el
utilizado por Geneviéve Bianquis en su traduccion al francés de 1946, utilizada por nuestro autor. Bianquis
traduce el referido pasaje como “Zarathoustra le prophéte, Zarathoustra le rieur prophétique”.®® En este
sentido, vale la pena recordar que el propio Nietzsche se ha presentado a si mismo repetidamente como
un profeta.%®

Pero el profetismo en Nietzsche, sefiala Foucault, pertenece tanto al reino luminoso de Apolo como al
de la noche oscura de Dionisio, al reino del mito, la ebriedad, la locura y, sobre todo, el suefio.®° El profeta
nietzscheano, el Wahrsager, dice laverdad y no la dice o, mejor, la dice solo en la medida en que la destruye.
Pues lo verdadero nietzscheano no procede de la percepcion del sentido de las cosas mismas, de una
Wharnehmung fenomenologica. Al contrario,

solo puede captarse a nivel de la apariencia [apparence], no porque la verdad esté oculta o haya sido eliminada,
sino porque se ha destruido a si misma en el mismo movimiento por el que se constituye como mundo. El se-
creto cosmoldgico no es ni misterio, ni caida, ni olvido, sino solo esto: que la verdad se destruye al convertirse
en mundo.®

El francés “apparence”, utilizado aqui por Foucault, o el espainol “apariencia”, con el que lo hemos
traducido, remiten a un universo semantico para el que la lengua alemana se sirve de tres términos:
Schein, Erscheinung, Phdnomen. Las relaciones entre estos bien pueden servir como hilo conductor de la
entera filosofia alemana del conocimiento, pero también para comprender, en particular, la contraposicion
foucaultiana entre Nietzsche y Husserl. A los dos ultimos términos, Erscheinung y Phdnomen, ya los
hemos encontrado en relacion con Husserl. Con el Schein, nos encontramos ahora, a propdsito del decir
verdadero nietzscheano.

58 Foucault M.: Phénoménologie et psychologie, op. cit., p. 89.

54 Cf. Foucault M.: Phénoménologie et psychologie, op. cit., p. 101.

55 Foucault, M.: Nietzsche, op. cit., p. 324.

5% Nietzsche,F.:ZA,KSAIV,p.366.Paralasreferencias de Nietzsche, utilizamoslas siglas de las obras consagradas internacionalmente
por los Nietzsche-Studien. Remitimos a las S&dmtliche Werke. Kritische Studienausgabe con la sigla, también internacionalmente
adoptada, KSA, al tomo con numeros romanos y a las paginas con nimero arabigo. Para otras ediciones de sus obras, nos
servimos del método habitual.

57 El traductor espaiiol, Andrés Sanchez Pascual, utiliza a veces “adivino” y, en el pasaje del Zaratustra al que nos referimos, “el que
dice verdad” (Asi habl6 Zaratustra, Madrid, Alianza, 2003, p. 490, nota 539; p. 399). En la traduccion italiana de Mazzino Montinari
nos encontramos con las mismas opciones léxicas: “indovino” y “Zarathustra che dice, che ride la verita” (Cosi parld Zarathustra,
Milano, Adelphi, 1973, pp. 163, 357).

58 Nietzsche, F.: Ainsi parlait Zarathoustre. Trad. de Geneviéve Bianquis. Paris, Flammarion, 2006, p. 354.

5 Sobre el profetismo en Nietzsche, cf. de Launay, M.: “Nietzsche et le prophétisme” en Les Etudes philosophiques, Mai 2005, No.
2, pp. 183-192.

80 Cf. Foucault, M.: Nietzsche, op. cit., p. 323.

6" Foucault, M.: Nietzsche, op. cit., p. 324.



194 Castro, E. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025:187-198

En cuanto al término en simismo, su fortunafilosofica, sefala el Historisches Wérterbuch der Philosophie
de Ritter, esta ligada a su ambivalencia semantica.’? En efecto, entre otros sentidos (el brillo, el brillar
y los astros mismos en tanto que brillan), Schein significa también el hacerse o el ser visible. Pero esta
visibilidad puede ser la de |la evidencia o la de la ilusion, la de la clarté cartesiana del entendimiento o la de
la ilusion kantiana de la razon, el transzendentale Schein. Pero para Nietzsche, como veremos, no es ni lo
uno ni lo otro.

Como sabemos, en la primera de sus Criticas, Kant distingue entre Erscheinung y cosa en si, entre
las impresiones sensibles que constituyen la materia de los fendmenos y aquello de lo que no tenemos
ninguna representacion propiamente cognoscitiva.®® Pero esto no significa que las Erscheinungen sean
simplemente Scheinen, ilusiones. Kant, en efecto, distingue los Phdnomenen, cuya materia son las
Erscheinungen, de las apariencias (Scheinen), para delimitar, precisamente, el campo de su dialéctica
trascendental.®

Bajo la influencia de la filosofia de Schopenhauer, que sostenia, en cambio, una continuidad entre
Schein y Erscheinung, Nietzsche pone tempranamente en tela de juicio estas distinciones kantianas vy,
por ello, en Uber Liige und Wahrheit im aussermoralischen Sinne (1873), afirma: “La palabra Erscheinung
contiene muchas tentaciones, por lo que la evito en la medida de lo posible: no es cierto que la esencia de
las cosas aparezca [erscheint] en el mundo empirico”.®® En lugar de Erscheinung, Nietzsche, contra Kant,
opta semantica y filoséficamente por Schein. Su filosofia es, en gran medida, una filosofia del Schein, del
aparecer y de las apariencias.®® Pero, en la lectura foucaultiana, el Schein nietzscheano no se define solo
por su distancia respecto de la Erscheinung kantiana, sino sobre todo del Phdnomen fenomenoldgico.

Este ultimo, como sabemos, constituye el tema del primer capitulo de L’étre et le néant (1943).%” Sartre
inicia su exposicion refiriendose a los progresos que ha realizado el pensamiento moderno desde que
reemplazo los dualismos que incomodaban a la filosofia por el “monismo del fendmeno”.?® Seguidamente,
esboza una breve historia de esta substitucion. Desde la perspectiva de Sartre, la primera referencia en
esta historia es, precisamente, al Schein nietzscheano; en este caso, para evitar toda concepcion negativa
del fendmeno, que lo piense como “lo que no es el ser”.®® En este contexto, Sartre sostiene:

Si nos hemos desprendido de una vez por todas de lo que Nietzsche llamaba “lailusion de los mundos ocultos”
[arriere-mondes] y si dejamos de creer en el ser-detras-de-la-apariencia, esta se vuelve, por el contrario, plena
positividad, su esencia es un “aparecer” que ya no se opone al ser, sino que, por el contrario, es su medida. [...]"°

Esta caracterizacion puede aplicarse apropiadamente, sin dudas, al Schein nietzscheano;
seguidamente, sin embargo, Sartre va mas alla y hace de este ultimo una etapa en el camino hacia el
aparecer fenomenologico, hacia el Phdnomen. Afirma, en efecto:

Asi [partiendo de Nietzsche] llegamos a la idea de fendmeno, tal y como la encontramos, por ejemplo, en la
“Fenomenologia” de Husserl o de Heidegger, el fendmeno o lo relativo-absoluto. El fendmeno sigue siendo
relativo porque “aparecer supone, por esencia, alguien a quien aparecer”. Pero no tiene la doble relatividad de
la Erscheinung kantiana. No indica, por encima de su hombro, un ser verdadero que seria, €l mismo, el absolu-
to. Lo que es, lo es absolutamente, porque se revela tal como es. El fendmeno puede ser estudiado y descrito
como tal, porque es absolutamente indicativo de si mismo.”

En resumen, Sartre, por un lado, aleja el Schein nietzscheano de la Erscheinung kantiana -como hace el
propio Nietzsche-; pero, y aquiradica la cuestion, termina acercandolo o incluso asimilandolo al Phdnomen
de las fenomenologias de Husserl y de Heidegger. Sartre se situa, asi, en una linea interpretativa que
habria propuesto el propio Heidegger en sus cursos sobre Nietzsche de 1936-1941.2

Antes de avanzar con el Nietzsche del joven Foucault, sefialemos que, en linea con Sartre y Heidegger,
la aproximacion entre Nietzsche y Husserl ha dado lugar a toda una corriente interpretativa del fildsofo de
Rocken en clave fenomenoldgica.”™ Asi, por ejemplo, para mencionar solo dos nombres relevantes para
nuestros propdsitos: Rudolf Boehmy Eugen Fink. Boehm, uno de los asistentes al coloquio de Royaumont

62 Cf. Ritter, J.; Eisler, R.: Historisches Worterbuch der Philosophie, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1971-2007, t. 8,
p. 1230.

63 Cf. Kant, I.: KrV, BXXII-BXXVIII, B69. KrV remite a Critica de la razén pura, como habitualmente aceptado.

64 Cf. Kant, |.: KrV, B349.

65 Nietzsche, F.: WL, KSA |, p. 884.

66 Acerca de los sentidos de Schein en Nietzsche, cf. Rithey R.: “Schein in Nietzsche's philosophy”, en Ansell-Pearson, Keith (ed.),
Nietzsche and Modern German Thought, London-New York, Routledge, 1991, pp. 59-87.

67 También Heidegger, como sabemos, aborda el concepto de fendmeno en el primer capitulo de la introduccién de Sein und Zeit
(§ 7); pero, a diferencia de Sartre, no involucra a Nietzsche en la problematizacion de este concepto.

68  Sartre, J.-P.: L‘étre et le néant. Essai d’ontologie phénoménologique, Paris, Gallimard, 1943, p. 11.

89 Sartre, J.-P.: L'étre et le néant. Essai d’ontologie phénoménologique, op. cit., p. 12.

70 bid.

7 lbid.

72 Cf. Haar, M.: Nietzsche et la métaphysique, Paris, Gallimard, 1994, p. 87.

73 Acerca de la recepcion fenomenolégica de Nietzsche, cf. Bertot, Cl.; Leclecq, D.: Nietzsche et la phénoménologie. Entre textes,
réceptions et interprétations, op. cit.; Boublil, E.; Daigle, Ch.: Nietzsche and Phenomology. Power, Life, Subjectivity, Bloomington-
Indianapolis, Indiana University Press, 2013.



Castro, E. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 187-198 195

sobre Nietzsche, que participa en la discusion de la intervencién de Foucault,” habia publicado poco
antes, en 1962, un articulo titulado “Deux points de vues: Husserl y Nietzsche”. Al inicio de su trabajo,
afirma Boehm: “Debe parecer sorprendente que se haya prestado tan poca atencion a la analogia; sin
embargo notable, que existe entre los analisis nietzscheanos —en Gétzen-Dammerung, por ejemplo—
y husserliano —en Krisis der européischen Wissenschaften- sobre todo de la crisis del racionalismo
europeo”.”® Boehm concluye en una lectura de la constitucion husserliana en términos de interpretacion
nietzscheanay, viceversa, de la interpretacion nietzscheana en términos de constitucion husserliana.” En
1960, Eugen Fink, cuya interpretacion acerca de la filosofia de Husserl fue determinante para Foucault,
publica sus Nietzsches Philosophie y Spiel als Weltsymbol en los que establece un nexo entre las nociones
fenomendlogica de mundo y nietzscheana de juego.

Pero volvamos a Foucault. Su lectura del Schein nietzscheano sigue otro camino, exactamente inverso
al de las interpretaciones fenomenoldgicas. En lugar de aproximar el Schein nietzscheano al Phdnomen
fenomenoldgico, los opone. El contrapunto del Wahrsagen nietzscheano, del decir verdadero de las
apariencias, es, precisamente, como ya sefialamos, el Wahrnehmen fenomenolégico. Emerge asi, a nuestro
modo de ver, no solo toda la especificidad de la lectura de Nietzsche elaborada por el joven Foucault; sino
también el marco conceptual, la oposicion entre el Schein nietzscheanoy el Phdnomen husserliano, dentro
del cual debemos comprender el sentido de las nociones puestas en juego en las concisas afirmaciones
que componen estos dos inéditos que nos ocupan: mundo, decir verdadero y profundidad.

Como sabemos, tanto en Husserl como en Nietzsche hay un abandono de la creencia en la existencia
de una realidad independiente de la subjetividad. Husserl, en efecto, deja de lado el mundo de la actitud
natural, segun el vocabulario de la epojé fenomenoldgica, reduciendo el ser en si al ser como aparicion.
Pero estas apariciones son para Husserl, como vimos, intencionales, es decir, fendomenos. Por ello, con
la denominada reduccion trascendental, Husserl recupera un mundo trascendente y comun, mediante el
analisis de las estructuras esenciales de la intencionalidad de esos fendmenos. Y, por ello, mas tarde, en
su fenomenologia genética, afirma la existencia de una Lebenswelt, de un mundo de la vida. Con el Schein
nietzscheano, en cambio, no solo es abolido el mundo de la actitud natural; sino también el mundo de los
fendmenos.

En Gétzen-Dadmmerung, en esa breve historia del abandono del mundo subtitulada “Historia de un
error”, Nietzsche sostiene, en efecto:

Hemos abolido el mundo verdadero: ;qué mundo queda? ;Quizas el aparente? ... jPero no! jCon el mundo
verdadero también abolimos el aparente! (Mediodia; momento de la sombra mas corta; fin del error mas largo;
apogeo de la humanidad; INCIPIT ZARATHUSTRA.).””

“Mundo” adquiere, de este modo, un nuevo significado. Ya no es ni el error que conduce a la verdad,
ni una manifestacion del logos divino durante y después de la historia, segun los sentidos con que este
término es utilizado en La question anthropologique; pero tampoco laverdad autéctona de Phénoménologie
et psychologie. El “secreto cosmologico” del que habla Foucault, a propodsito de Nietzsche, en la referencia
citadamas arriba, es que tampoco hay una verdad de las apariencias. Aqui “incipit Zaratustra”, el Wahrsager
y el Wahrlacher.

Por ello, el Wahrsager dice lo verdadero, segun Foucault, pero con un “gesto magico”,”® que no es una
percepcion, una Wahrnehmung. Este gesto es ilustrado con la referencia a la figura de Epiménides. “[...]
Epiménides es la reduccion, en la transparencia de la I6gica, de la profecia [del decir verdadero] como
destino”.” La magia de este gesto consiste en la reciproca implicacion, extramoral, de verdad y mentira,
de verdad y no verdad. Si Epiménides, al decir “miento”, dice “no miento”; la verdad que dice el Wahrsager
es que no hay verdad. Los signos dejan de ser, entonces, esa interposita persona de los enunciados
(Aussagen) fenomenologicos, en los que se expresa una verdad que no les pertenece, pero que les es
dada en la Wahrnehmung fenomenologica. La verdad, en Nietzsche, ya no esta mas alla de su propio ser
dicha, porque ella no es mas que una

hueste en movimiento de metaforas, metonimias, antropomorfismos [...] ilusiones de las que se ha olvidado
que lo son; metaforas que se han vuelto gastadas y sin fuerza sensible, monedas que han perdido suimageny
ahora no son consideradas como monedas, sino como metal.g°

La primera parte de «Wahrsagen et Wahrnehmen», de la que acabamos de hablar, puede leerse, por
tanto, como una critica, a partir de Nietzsche, de la primera de las modalidades de acceso a una verdad

" Colloque philosophique International de Royaumont 1964, Nietzsche, Paris, Minuit, 1967, p. 193.

> Boehm, R.: « Deux points de vue: Husserl et Nietzsche », En Bertot, Cl.; Leclecq, J.: Nietzsche et la phénoménologie. Entre textes,
réceptions et interpretations, Paris, Classique Garnier, 2019, p. 120.

76 Cf. Boehm, R.: « Deux points de vue: Husserl et Nietzsche », op. cit., p. 128.

77 Nietzsche, F.: GD, KSA VI, p. 8.

78 Foucault, M.: Nietzsche, op. cit., p. 323.

7 Foucault, M.: Nietzsche, op. cit., p. 324.

80 Nietzsche, F.: WL, KSA |, pp. 880-881.



196 Castro, E. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025:187-198

autoctona exploradas por Husserl, es decir, através de signos y simbolos. La segunda parte de “Wahrsagen
et Wahrnehmen®'y el texto titulado “La profondeur”,2? por su parte, como una critica de la otra modalidad
contemplada por Husserl a partir de Ideen I, aquella en la que la fenomenologia se convierte finalmente en
una arqueologia de la Idea como horizonte y como origen del sentido.

En esta segunda parte de “Wahrsagen et Wahrnehmen”, el decir verdadero es puesto en relacion
con las nociones de cultura y de historia. En este caso, el contrapunto entre Husserl y Nietzsche busca
invertir las relaciones entre estos dos términos. El Wahrsageny el Wahrnehmen como momentos originarios
de la emergencia de la verdad son también, afirma Foucault, “aquello a partir de lo cual la historia es
posible”.8 Para la fenomenologia, como vimos, el Wahrnehmen, el presente del sentido, comunica con
la historia, con el pasado del sentido, a través de sus capas sedimentadas. Puesto que “la percepcion
[Wahrnehmung] pertenece siempre al horizonte de las culturas”;3* Foucault reformula en estos términos
la relacion entre cultura e historia en la fenomenologia husserliana: en ese camino que va del sentido
percibido del Wahrnehmen al sentido sedimentado, se pasa de una cierta cultura, aquella en la que se
percibe el sentido, a las otras culturas, al sentido sedimentado, y, de este modo, se hace de esa cultura
en la que se percibe la condicion de posibilidad del conocimiento histérico de las otras culturas, las
sedimentadas. De este modo, la propia cultura funciona como condicion de la historia. Con el Wahrsagen
esta relacion se invierte y la historia como acontecer, desde el momento en que “se despliega mas alla de
todo contenido perceptivo concreto”, se vuelve el “a priori” y el “fundamento radical de la diversidad de
las culturas”.®® Entre lo verdadero nietzscheano de la historia y la verdad de las historias constituidas en
una cultura existe, segun Foucault, la misma distancia que entre la voluntad de voluntad y la voluntad de
conocimiento. Mientras esta ultima privilegia la constitucion del sentido; la primera, afirma, corre el riesgo
de un por-venir no constituido, que es la juventud y el coraje de la voluntad.®®

Como ocurre con el Wahrsagen, también la Tiefe nietzscheana nos remite al Zaratustra. La profundidad
domina sobre todo el final de esta obra, es el término recurrente de la cancion “cuyo titulo es Otravez”y su
sentido “jPor toda la eternidad!”: profunda es la medianoche, profundo es el sofar, profundo es el mundo,
profundo es el dolor, profundo es el placer, mas profundo que la profundidad del sufrimiento, y profunda
es la eternidad.?’

Lacima, explica Foucault, refiriendose a las ascensiones y descensos de Zaratustra, es “el punto de vista
desde el cual el mundo tiene mas profundidad”,®® a partir del cual vemos la profundidad de la superficie.
No se trata, comentara mas tarde Foucault en el Colloque de Royaumont, ni de la profundidad ideal ni de la
profundidad de la conciencia, ni de la verdad pura ni de la verdad interior; sino del “descubrimiento de que
la profundidad no era sino un juego y un pliegue de la superficie”.?® La destruccion dionisiaca de la verdad
conlleva, por ello, una “revolucion en el espacio filosofico”, una inversion de todas sus polaridades, que
sacude por completo a los conceptos filosoficos®y, asi, “libera al pensamiento del destino de la verdad”.®

También en “La profondeur” Husserl sigue siendo, para Foucault, el blanco de su encuentro con el
autor del Zaratustra; pero la profundidad nietzscheana trastoca ahora toda su formacion académica y sus
principales intereses hasta entonces. Aunque no siempre con nombres propios, Foucault esboza un breve
inventario en el que a Husserl se le suman Kant y Hegel, Freud y el existencialismo. Dos expresiones
describen a este conjunto dispar: la “constelacion de la verdad” y la “constelacion de la idea”.?? La
profundidad nietzscheana, en efecto, opone la dispersion y la diseminacion espacial del concepto a la
sintesis dialéctica; la reduccion genealdgica a la deduccion trascendental; la profundidad en la positividad
de su rebasamiento a la profundidad como limite exterior de la conciencia; un inconsciente sin relacion
con la conciencia, un olvido sin experiencia del tiempo y un fantasma sin intencionalidad al gran error de
los sucesores de Husserl, para quienes la profundidad es la existencia.®s

En la parte final de “La profondeur”, la concepcion fenomenodlogica de la imaginacion -hacia la que
se ordenaba, como vimos, el entero proyecto fenomenoldgico- es el objetivo de la lectura foucaultiana,
en este caso, para despojarla de todo significado antropoldgico: “no se debe otorgar a este imaginario
[nietzscheano] un sentido antropoldgico: no es la refraccion subjetiva del mundo, sino el verbo mismo de
su profundidad”.®4

8 Foucault, M.: Nietzsche, op. cit., p. 324-326.
82 Foucault, M.: Nietzsche, op. cit., p. 326-328.
8 Foucault, M.: Nietzsche, op. cit., p. 324.

8  Foucault, M.: Nietzsche, op. cit., p. 325.

8  Foucault, M.: Nietzsche, op. cit., p. 325-326.
8  Foucault, M.: Nietzsche, op. cit., p. 325-326.
8 Nietzsche, F.: ZA, KSA IV, 404.

8  Foucault, M.: Nietzsche, op. cit., p. 328.

8 Foucault, M.: Dits et écrits, op. cit., p. O7A.

% Foucault, M.: Nietzsche, op. cit., p. 326.

9" Foucault, M.: Nietzsche, op. cit., p. 327.

92 Foucault, M.: Nietzsche, op. cit., p. 327.

9 Cf. Foucault, M.: Nietzsche, op. cit., pp. 327-328.
% Foucault, M.: Nietzsche, op. cit., p. 328.



Castro, E. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 187-198 197

6. Conclusion

Como dijimos al inicio, para ese joven Foucault, el afio 1953 marcé un punto de inflexion, fue el momento
de su encuentro con Nietzsche y de su desencuentro con Husserl. En varias ocasiones, el propio Foucault
ha sefialado que la lectura de Nietzsche lo habia alejado de las fenomenologias que dominaron su forma-
cion universitaria, la de Hegel y la de Husserl. La novedad que aportan los inéditos de esta época concier-
ne al modo en que se llevé a cabo esta ruptura. En los inéditos de la primera mitad de la década de 1950,
nos encontramos, por un lado, con una particular lectura de Husserl, la que se expone en Phénoménologie
et psychologie. Segun esta, como vimos, Husserl concibe la verdad como una verdad autéctona ya desde
la época de la Philosophie der Aritnmetik, la de ese mundo sin Dios que se vuelve fendmeno para la con-
ciencia. Desde esta perspectiva, la fenomenologia husserliana representa, para Foucault, una ateologia
antropoldgica de la verdad.

Por otro lado, en los inéditos de esta misma época, nos encontramos también, aunque mas brevemente
desarrollada, con una interpretacion de Nietzsche que sacudira toda esta lectura de Husserl acerca de las
vias de acceso a esa verdad autdctona, la de los signos y la de la génesis constitutiva. De este modo, con
su lectura de Nietzsche, Foucault pasa de la ateologia antropoldgica de la verdad al nihilismo cosmoldgico
de la verdad. La verdad que proclama Zaratustra es que no hay verdad, que el mundo no es mas que
apariencias (Scheinen) y no fendmenos.

Los dos “fragmentos” juveniles de los que nos hemos ocupado, “Wahrsagen et Wahrnehmen” y “La
profondeur”, nos muestran en detalle esta confrontacion entre la verdad como fendmeno y la verdad
como apariencia, entre la enunciacion de la verdad y la verdad de la enunciacion, entre la profundidad
de la verdad y la profundidad de la no-verdad. De este modo, estos “fragmentos” nos permiten leer el
entrelazamiento entre la lectura foucaultiana de Husserl y la recepcion foucaultiana de Nietzsche. A partir
de entonces, a diferencia de Sartre y otros herederos de la fenomenologia, esperamos haberlo mostrado,
Husserl y Nietzsche se vuelven, para Foucault, dos polos irreconciliablemente opuestos.

7. Referencias bibliograficas

Acéphale. Réparation a Nietzsche, enero de 1937, Paris.

Ansell-Pearson, K. (ed.), Nietzsche and Modern German Thought, London-New York, Routledge, 1991.

Bertot, Cl.; Leclecq, J. (eds.): Nietzsche et la phénoménologie. Entre textes, réceptions et interpretations,
Paris, Classique Garnier, 2019.

Boehm, R.: « Deux points de vue: Husserl et Nietzsche », En Bertot, Cl.; Leclecq, J.. Nietzsche et la
phénomeénologie. Entre textes, réceptions et interpretations, op. cit., pp. 117-135.

Boublil, Elodie; Daigle, Christine: Nietzsche and Phenomenology. Power, Life, Subjectivity, Bloomington-
Indianapolis, Indiana University Press, 2013.

Colloque philosophique International de Royaumont 1964. Nietzsche, Paris, Minuit, 1967.

De Launay, M.: “Nietzsche et le prophétisme” en Les Etudes philosophiques, mayo 2005, No. 2, pp. 183-192,
2005.

Deleuze, G.: Nietzsche et la philosophie, Paris, PUF, 1962.

Elden, Stuart: The Early Foucault, Cambridge, Polity Press, 2021.

Ferrari Zumbini, Massimo: Nietzsche storia di un processo politico, Soveria Mannelli, Rubbettino Editore, 2011.

Fink, E.: Spiel als Weltsymbol, Stuttgart, Kohlhammer, 1960.

Fink. E.: Nietzsches Philosophie, Stuttgart, Kohlhammer, 1960.

Foucault, M.: Dits et écrits, 4 vols., Paris, Gallimard, 1994.

Foucault, M.: La question anthropologique, Paris, EHESS-Gallimard-Seuil, 2022.

Foucault, M.: Le discours philosophique, Paris, EHESS-Gallimard-Seuil, 2023.

Foucault, M.: Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines, Paris, Gallimard, 1966.

Foucault, M.: Nietzsche, Paris, EHESS-Gallimard-Seuil, 2024.

Foucault, M.: Phénoménologie et psychologie, Paris, EHESS-Gallimard-Seuil, 2021.

Haar, M.: Nietzsche et la métaphysique, Paris, Gallimard, 1994.

Heidegger, M.: Holzwege, Frankfurt a. M., V. Klostermann, 1950.

Heidegger, M.: Sein und Zeit, Tibingen, Niemeyer, 1967.

Husserl, E.: Aufséatze und Rezensionen, Hua XXIl, The Hague, Martinus Nijhoff, 1979.

Kant, |.: Werke Il, Kritik Der Reinen Vernunft. Darmstadt, WBG - Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Kaufmann, W.: Nietzsche. Philosopher, Psychologist, Antichrist. Princeton: Princeton University Press, 1974.

Lowith, K.: Nietzsche. Philosophie der Ewigen Wiederkunft des Gleichen, Stuttgart, Kohlhammer, 1935.

Lowith, K.: Von Hegel zu Nietzsche. Der revolutiondre Bruch im Denken des neunzehnten Jahrhunderts,
Kohlhammer GmbH, Stuttgart, 1950.

Nietzsche, F.: Ainsi parlait Zarathoustre. Trad. de Genevieve Bianquis, Paris, Flammarion, 20086.

Nietzsche, F.: Cosi parlo Zarathustra. Trad. de Mazzino Montinari, Milano, Adelphi, 1973.



198 Castro, E. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025:187-198

Nietzsche, F.: Sdmtliche Werke. Kritische Studienausgabe, ed. G. Colliy M.Montinari, 15 vols., Berlin-New York
/ Miinchen: W. de Gruyter, 1967 en adelante. Citada como KSA.

Nietzsche, N.: Asi habld Zaratustra, trad. de Andrés Sanchez Pascual, Madrid, Alianza, 2003.

Pinguet, M.: “Les années d’apprentissage”, en Le débat, 1986/4 n° 41, pp. 122-131.

Rithey, R.: “Schein in Nietzsche’s philosophy”, en Ansell-Pearson, Keith (ed.), Nietzsche and Modern German
Thought, op. cit. 59-87.

Ritter, J.; Eisler, R. (eds.): Historisches Worterbuch der Philosophie, Darmstadt, Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, 1971-2007.

Sartre, J.-P.: L‘étre et le néant. Essai d’ontologie phénoménologique, Paris, Gallimard, 1943.

Vuillemin, J.: “Nietzsche aujourd’hui”, en Les Temps Modernes, n. 67, mayo de 1951, pp. 1921-1954.



