
187Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 187-198

La confrontación Husserl-Nietzsche  
en los inéditos juveniles de Michel Foucault

Edgardo Castro  
Universidad de Buenos Aires / CONICET, Argentina   

https://dx.doi.org/10.5209/asem.105273 � Recibido: 05/10/2025 • Aceptado: 12/10/2025

Resumen. En este artículo se exploran la confrontación Husserl-Nietzsche en los escritos de Michel Foucault 
de la década de 1950. Luego de mostrar la importancia de la confrontación Husserl-Nietzsche en el pensamiento 
foucaultiano, en primer lugar, nos ocupamos de la recepción de Nietzsche por esos años en Francia y, en particular, 
en relación con Michel Foucault. En segundo lugar, se presentan las tesis generales de la interpretación de Husserl 
propuesta por Foucault en Phénoménologie et psychologie. En tercer lugar, a la luz de esta interpretación, se abordan 
dos breves textos de esta época dedicados a Nietzsche y de reciente publicación: “Wahrsagen et Wahrnehmen” y “La 
profondeur”. Nuestra intención es mostrar cómo la confrontación con Husserl constituye una de las especificidades 
de la recepción foucaultiana de Nietzsche, imprimiendo su impronta a los posteriores desarrollos de nuestro autor.
Palabras clave: nietzscheanismo; Wahrnehmen fenomenológica; Wahrsagen nietzscheano; profundidad.

EN The Nietzsche-Husserl confrontation  
in Michel Foucault’s unpublished early works

Abstract. This article explores the Husserl-Nietzsche confrontation in Michel Foucault’s writings from the 1950s. 
After demonstrating the importance of the Husserl-Nietzsche confrontation in Foucaultian thought, we first address 
the reception of Nietzsche in France during those years, particularly in relation to Michel Foucault. Second, we present 
the general theses of Foucault’s interpretation of Husserl in  Phénoménologie et psychologie. Third, in light of this 
interpretation, we address two recently published short texts from this period dedicated to Nietzsche: “Wahrsagen et 
Wahrnehmen” and “La profondeur.” Our intention is to show how the confrontation with Husserl constitutes one of the 
specificities of Foucault’s reception of Nietzsche, leaving its mark on the author’s subsequent developments.
Keywords: phenomenology; Nietzscheanism; phenomenological Wahnehmen; Nietzschean Wahrsagen; 
depth.

Sumario: 1. Introducción; 2. Encuentro con Nietzsche, desencuentro con Husserl, de 1950 a 1953; 3. La tensión 
Nietzsche-Husserl en el archivo foucaultiano, 1954-1966; 4. La Wahrnehmung fenomenológica y la autoctonía de 
la verdad; 5. El Wahrsagen (decir verdadero) y la Tiefe (profundidad) nietzscheanos: la destrucción de la verdad; 6. 
Conclusión; 7. Referencias bibliográficas.

Cómo citar: Castro, E. (2025): “La confrontación Husserl-Nietzsche en los inéditos juveniles de Michel Foucault”, 
Logos. Anales del Seminario de Metafísica 58 (2), pp. 187-198.

 

Logos. Anales del Seminario de Metafísica
ISSN: 1575-6866  •  e-ISSN: 1988-3242

A RT Í C U LOS

mailto:edgardomanuelcastro@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-8673-0295
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense


188 Castro, E. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 187-198

1. Introducción

Uno de los más recientes volúmenes de los inéditos foucaultianos está enteramente dedicado al filósofo 
de Röcken. Titulado precisamente Nietzsche1 se compone de cuatro partes. La primera corresponde al 
curso dictado por Foucault en 1969-1970 en la Universidad de Vincennes; la segunda, a otro curso sobre 
“La connaissance et le désir”, de 1970 en la Universidad de Buffalo; y la tercera, a las conferencias de 
abril de 1971 en la Universidad McGill y a dos anexos, de esta misma época, acerca de la verdad y su 
historia. La cuarta parte rompe esta progresión cronológica para remitirnos a la década de 1950. Nos 
encontramos aquí con cuatro series de escritos breves. Los dos textos que abordaremos en el presente 
trabajo, “Wahrsagen et Wahrnehmen” y “La profondeur”,2 se ubican en la última de estas, agrupados bajo la 
denominación común de “Fragments divers”. Se sitúan en el otoño de 1953 o el invierno de 1954, es decir, 
en la época en que Foucault terminaba el manuscrito de Maladie mentale et personnalité.3

Para el editor del volumen, Bernard Harcourt, “Foucault pensaba sus libros confrontándose con 
Nietzsche”.4 La hipótesis que quisiéramos desarrollar en el presente trabajo amplía y, al mismo tiempo, limita 
este principio interpretativo propuesto por Harcourt. A nuestro modo de ver, Foucault pensaba algunos de 
sus libros confrontándose, al mismo tiempo y ya desde sus años de aprendizaje, con Nietzsche y con 
Husserl o, más exactamente, confrontando a Nietzsche con Husserl. En este sentido, resulta necesario 
precisarlo, no se trata solo de afirmar, como el propio Foucault lo ha señalado, que Nietzsche fue uno de los 
caminos que lo alejaron de la fenomenología;5 sino de hacer foco en la confrontación misma, en el modo 
en que, en sus inéditos juveniles, sus lecturas de Husserl y de Nietzsche se entrelazan. Esta confrontación, 
además, como esperamos mostrarlo, constituye una de las especificidades del joven Foucault. Aspecto 
que, en el excelente trabajo de Stuart Elden, el más exhaustivo sobre este período de nuestro autor, The 
Early Foucault (2021), sin embargo, no ha sido explorado.

Con este propósito, nuestro interés se concentrará sobre todo en los ya mencionados inéditos de 
la década de 1950; pero también nos ocuparemos de la interpretación del pensamiento husserliano 
elaborada por nuestro autor por esa misma época, en Phénoménologie et psychologie, sin la cual estos 
dos breves escritos del Nietzsche resultan, en gran medida, poco comprensibles y, en todo caso, fuera de 
contexto. Nos ocuparemos previamente de algunas consideraciones de carácter diacrónico acerca de la 
confrontación entre Nietzsche y Husserl en el archivo foucaultiano y también de algunas consideraciones 
generales sobre la recepción del pensamiento nietzscheano en Francia, las que nos permitirán comprender 
mejor las particularidades de la lectura foucaultiana.

2. Encuentro con Nietzsche, desencuentro con Husserl, de 1950 a 1953

Durante sus primeros años en París, el joven Foucault se ocupó, en primer lugar, de Hegel y de Husserl. En la 
universidad, recordará, “me habían entrenado, formado y empujado a aprender esas grandes maquinarias 
filosóficas llamadas hegelianismo, fenomenología […]”.6 Las diferentes corrientes de pensamiento por ese 
entonces – por un lado, “una filosofía de la experiencia, del sentido y del sujeto” y, por otro, una filosofía 
“del saber, la racionalidad y el concepto”– habían tomado forma, según Foucault, a partir de las célebres 
conferencias pronunciadas por el filósofo moravo en 1929 en París, publicadas luego como Cartesianische 
Meditationen.7 En pocas palabras, las fenomenologías de Hegel y de Husserl habían impregnado, desde el 
inicio, la filosofía francesa contemporánea.

Todavía en la década de 1950, Nietzsche, en cambio, ni estaba incluido en los programas oficiales 
de enseñanza ni era una referencia obligada para los pensadores franceses. La Nietzsche-Renaissance 
deberá esperar hasta la década sucesiva. En 1962, Gilles Deleuze publica su Nietzsche et la philosophie. Y 
en 1964, tiene lugar el célebre Colloque de Royaumont sobre Nietzsche, del que participarán, entre otros, 
Foucault, con su “Nietzsche, Freud, Marx”,8 Deleuze y también los responsables de la edición crítica de 
los textos nietzscheanos, Giorgio Colli y Mazzino Montinari. Esto no significa, sin embargo, que Nietzsche 
haya estado ausente hasta ese entonces durante los años de aprendizaje de nuestro filósofo o en la vida 
académica francesa. 

Georges Bataille y Maurice Blanchot, según el relato autobiográfico del propio Foucault, lo condujeron 
precozmente hacia él.9 Y a pesar de las dudas que pueda generar, como, por ejemplo, a propósito de la 
edición bilingüe de las obras de Nietzsche que Foucault leía con entusiasmo durante unas vacaciones 

1	 Foucault, M.: Nietzsche, París, Seuil-Gallimard-EHESS, 2024.
2	 Foucault, M.: Nietzsche, op. cit., pp. 323-328.
3	 Cf. Foucault, M.: Nietzsche, op. cit., p. 333, nota 1.
4	 Foucault, M.: Nietzsche, op. cit., p. 359. Excepto que indiquemos lo contrario, las traducciones son nuestras.
5	 Cf. Foucault, M.: Dits et écrits, París, Gallimard, 1994, t. 4, p. 581
6	 Foucault, M.: Dits et écrits, op. cit., t. 4, p. 43.
7	 Cf. Foucault, M.: Dits et écrits, op. cit., t. 4, p. 763.
8	 Foucault, M.: Dits et écrits, op. cit., t. 1, pp. 564-579.
9	 Cf. Foucault, M.: Dits et écrits, op. cit., t. 4, p. 437.



189Castro, E. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 187-198

en Italia en 1953;10 según el testimonio de Maurice Pinguet, ese fue el año decisivo del encuentro de 
Foucault con Nietzsche. En todo caso, los recuerdos del propio Foucault coinciden con los de Pinguet.11 
Ese encuentro en ese año marcó, para Foucault, el final de sus años de aprendizaje y el comienzo de 
un proyecto filosófico de espíritu nietzscheano.12 Pinguet rememora también que, por esa época, Jean 
Hyppolite lo había interrogado acerca de por dónde comenzar a leer Nietzsche; “por Zaratustra”, fue 
la respuesta enfática de Foucault.13 Señalemos, por el momento, que es precisamente al Zaratustra de 
Nietzsche al que nos remiten, en gran medida, los dos fragmentos juveniles de los que nos ocuparemos 
más adelante. 

Pero, si 1953 debe ser considerado un año particularmente significativo en la biografía intelectual de 
nuestro autor en cuanto concierne a Nietzsche; debemos decir lo mismo de los años precedentes, los 
primeros de la década, respecto de la recepción general de Nietzsche en Francia. Sería un gran error, 
sin dudas, pasar por alto o no prestar suficiente atención a este particular momento. En 1950, en efecto, 
Gallimard publica la traducción de la obra de Karl Jaspers de 1936, Nietzsche. Introduction à sa philosophie. 
Y ese mismo año se publica en inglés el trabajo de Walter Kaufmann, Nietzsche. Philosopher, Psychologist, 
Antichrist, que circuló rápidamente entre los lectores franceses y que rivalizaba con la posición crítica de 
Lukács, quien consideraba a Nietzsche un filósofo antiiluminista y un antecedente del nazismo. Opinión 
que dominaba en gran parte de la cultura de izquierda, sobre todo en los por entonces denominados 
países del Este, donde el estudio de Nietzsche y el acceso a su archivo estaban prohibidos.14 De 1951 es el 
artículo de Jules Vuillemin en Le Temps Modernes, “Nietzsche aujourd’hui”, en el que, a modo de balance 
crítico, se reseñan las obras de Jaspers y Kaufmann, a las que se suman las propuestas interpretativas 
del Von Hegel zu Nietzsche de Karl Löwith (cuya segunda edición reelaborada es de 1950) y la de Martin 
Heidegger expuesta en su “Nietzsches Wort ‘Gott ist tot’” de 1943, pero incluido en Holzwege, publicado 
también en 1950, donde retoma algunas de las enseñanzas de sus cursos sobre Nietzsche de los años 
1936-1941.15 Ya por ese entonces, respecto de la circulación de esta literatura secundaria sobre Nietzsche 
en Francia, afirma, por ello, Vuillemin, “si la vitalidad de un pensamiento se mide por la diversidad de los 
intérpretes, los manes de Nietzsche pueden estar tranquilos. Se multiplican entre nosotros”.16

Los documentos conservados en los Fonds Foucault de la Bibliothèque Nationale de France y, en 
particular, la publicación de La question anthropologique nos muestran la importancia que tuvieron 
tempranamente cada uno de los mencionados autores para el joven Foucault. De la obra de Jaspers, se 
sirve incluso para remitir a los textos de Nietzsche. El joven Foucault frecuentemente cita a Nietzsche (la 
Grossoktavausgabe editada por Elisabeth, la hermana del filósofo) a través de Jaspers.17 Al libro de Löwith, 
que no estaba disponible en francés, lo leyó y anotó minuciosamente.18 El trabajo de Kaufmann despertó 
su mayor interés y atención.19 Respecto del texto de Heidegger sobre el “Dios ha muerto” de Nietzsche, 
también los inéditos de esta época nos muestran la importancia que tuvo para nuestro autor.20 En sus 
cursos en la École Normale, además, Foucault se ocupó de cada una de estas interpretaciones, como lo 
indican las notas de dos de los asistentes, Jacques Lagrange y Simon Gérard.21 

Ahora bien, a esa diversidad de interpretaciones a las que se refiere Vuillemin, debemos sumar 
la que elaboraba el propio Foucault por esta misma época y que recién ahora se ha vuelto accesible 
con la publicación de los inéditos. Pues, más allá de la importancia que hayan tenido para Foucault los 
escritos sobre Nietzsche de inicios de la década de 1950 (Löwith, Jaspers, Kaufmann, Vuillemin y el 
propio Heidegger), no encontramos en ninguno de ellos esa contraposición entre Husserl y Nietzsche 
que caracteriza la lectura foucaultiana desde sus años juveniles. Löwith dedica su libro a la memoria de 
Husserl; pero el punto de referencia de la fractura revolucionaria en el pensamiento decimonónico, a la 
que se alude desde el subtítulo, no es Husserl, sino Hegel. La revolución nietzscheana de la que hablan, 
como veremos, los inéditos juveniles foucaultianos que aquí nos ocupan, no tiene, por ello, exactamente el 
mismo sentido que la revolución en el pensamiento del siglo XIX estudiada por el discípulo de Heidegger. 
En Kauffmann encontramos una única mención a Husserl; pero, en este caso, para señalar una línea de 
continuidad con Nietzsche.22 Jaspers, Vuillemin y también Heidegger ni siquiera mencionan al padre de 

10	 Cf. Elden, St.: The Early Foucault, Cambridge, Polity Press, 2021, pp. 113 y ss.
11	 Cf. Foucault, M.: Dits et écrits, op. cit., t. 4, p. 436.
12	 Cf. Pinguet, M.: “Les années d’apprentissage”, en Le débat, 1986/4 n° 41, p. 130.
13	 Ibid.
14	 Cf. Ferrari Zumbini, M.: Nietzsche storia di un processo politico, Soveria Mannelli, Rubbettino Editore, 2011, pp. 12, 43, 76.
15	 Vale la pena señalar que la mencionada obra de Jaspers en alemán y la de Löwith, en este caso, su Nietzsche. Philosophie der 

Ewigen Wiederkunft des Gleichen (1935), ya habían sido reseñadas en 1937 en el segundo número de 1937 de Acéphale (pp. 28-
32), la revista de Georges Bataille, consagrado precisamente a Nietzsche. 

16	 Vuillemin, J.: “Nietzsche aujourd’hui”, en Les Temps Modernes, n. 67, mai 1951, p. 1921.
17	 Cf. Elden, St.: The Early Foucault, op. cit., p. 115.
18	 Cf. Foucault, M.: La question anthropologique, París, EHESS-Gallimard-Seuil, 2022, p. 269.
19	 Cf. Elden, St.: The Early Foucault, op. cit., p. 116.
20	 Cf. Foucault, M.: La question anthropologique, op. cit., p. 213.
21	 Cf. Foucault, M.: La question anthropologique, op. cit., p. 194, nota a; Foucault, M.: Nietzsche, op. cit., p. 260, nota 1.
22	 Cf. Kaufmann, W.: Nietzsche. Philosopher, Psychologist, Antichrist, Princeton, Princeton University Press, 1974, p. 84.



190 Castro, E. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 187-198

la fenomenología en los referidos trabajos sobre Nietzsche. Desde esta perspectiva, el Nietzsche de 
Foucault no es el Nietzsche de ninguno de los autores a partir de los cuales, sin embargo, se introdujo en 
su pensamiento.

Para comprender quién era, por ese entonces, el Nietzsche de Foucault, es necesario interrogarse, 
sobre todo, como lo haremos seguidamente, por los efectos de la lectura de Husserl en su recepción de 
Nietzsche y, viceversa, de la lectura de Nietzsche en su interpretación del pensamiento husserliano.

3. La tensión Nietzsche-Husserl en el archivo foucaultiano, 1954-1966

Comencemos con algunas breves consideraciones diacrónicas. La tensión entre el pensamiento de 
Nietzsche y el de Husserl constituye uno de los grandes ejes del despliegue conceptual de Michel Foucault 
entre los años 1954 y 1966. Así nos lo muestra un recorrido sumario desde La question anthropologique 
(redactado en 1954-1955) a Le discours philosophique (compuesto en 1966), pasando por Les mots et les 
choses (finalizado en 1965). Esta tensión surge a propósito de lo que Foucault define como la disposición 
antropológica del pensamiento moderno.

Ciertamente, esta disposición no es una especificidad de la fenomenología husserliana. En el registro 
histórico de La question anthropologique, ella es una posibilidad que se abre con Kant y se desarrolla con 
Feuerbach y Dilthey. Pero, recién con Husserl, para expresarlo de algún modo, la disposición antropológica 
del pensamiento moderno alcanza, para nuestro autor, su forma más acabada. La fenomenología es, 
para Foucault, la consumación filosófica de la antropología. En este sentido, vale la pena precisarlo, no 
es la psicología, de la que Husserl ha hecho reiterados esfuerzos para distanciarse, sino la antropología. 
O, en otros términos, no es la referencia a la subjetividad psicológica, más o menos empírica; sino a la 
subjetividad filosófica, trascendental, la que define la disposición antropológica del pensamiento.

Ya desde las primeras páginas de La question anthropologique se apunta hacia la fenomenología para 
explicar esa centralidad que ocupa la antropología en la filosofía contemporánea. Con la fenomenología, 
sostiene Foucault, se produce: “un desplazamiento del tema antropológico de la situación marginal y 
fronteriza que ocupaba hasta finales del siglo XIX hacia una posición central en la problemática sobre el 
sentido del mundo”.23

Respecto de esta problemática del sentido del mundo, que domina la exposición de La question 
anthropologique ya desde la lectura de la Época clásica (siglos XVII y XVIII), Nietzsche aparece como 
la contrafigura. Con él, la relación constitutiva entre el hombre y el mundo se deshace. Nietzsche se 
convierte él mismo en la “negatividad del mundo”.24 Si el mundo es, en Husserl, según Phénoménologie et 
psychologie, “la implicación de una verdad sin Dios”;25 con Nietzsche pasamos del ateísmo de la verdad al 
nihilismo de la verdad. De una verdad sin Dios a, podríamos decir, una verdad sin verdad. De este modo, 
según otra expresión utilizada por Foucault para definir con precisión la disposición antropológica de la 
Modernidad, la verdad deja de estar “a la altura”, “à plein-pied” del hombre.26 Por ello, se afirma: “[…] en la 
forma de la libertad dionisíaca del espíritu, se desanuda por primera vez esta implicación de la verdad y el 
hombre que, desde Kant, constituía el problema mismo de la antropología”.27 

También en Les mots et les choses nos encontramos con la confrontación entre, por un lado, el destino 
antropológico de la Modernidad y la fenomenología y, por otro, el pensamiento de Nietzsche. Aunque las 
razones y los motivos por los que la figura del hombre se disuelve “como en el límite del mar, un rostro 
de arena”28 no son exactamente los mismos que diez años antes. En Les mots et les choses, en efecto, 
la problemática del mundo, que articula la argumentación de La question anthropologique, ha sido 
desplazada por la de la episteme. En consecuencia, en lugar del protagonismo de los nombres propios 
del inédito de una década antes, nos encontramos ahora con las figuras anónimas del ser del lenguaje (el 
discurso clásico, la literatura moderna). Sin embargo, Nietzsche no deja de ser la contrafigura. Pero ahora 
lo es a partir del ser mismo del lenguaje, más que respecto de la problemática del mundo. Foucault afirma, 
en efecto: 

[...] en ese espacio filosófico-filológico que Nietzsche nos ha abierto, el lenguaje surge con una multiplicidad 
enigmática.29 […] con Nietzsche, con Mallarmé, el pensamiento fue reconducido, y violentamente, hacia el len-
guaje mismo, hacia su ser único y difícil.30

23	 Foucault M.: La question anthropologique, op. cit., p. 17.
24	 Foucault M.: La question anthropologique, op. cit., p. 205.
25	 Foucault, M.: Phénoménologie et psychologie, París, EHESS-Gallimard-Seuil, 2021, p. 76.
26	 Foucault M.: La question anthropologique, op. cit., p. 63.
27	 Foucault M.: La question anthropologique, op. cit., p. 162.
28	 Foucault, M.: Les mots et les choses, París, Gallimard, 1966, p. 398.
29	 Foucault, M.: Les mots et les choses, p. 316.
30	 Foucault, M.: Les mots et les choses, op. cit., p. 317.



191Castro, E. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 187-198

Le discours philosophique nos ofrece una nueva reconfiguración de la oposición entre Husserl 
y Nietzsche. La confrontación ya no gira en torno a la problemática del mundo o de la episteme; sino, 
precisamente, alrededor de la noción misma de discurso filosófico. Foucault lo expresa en estos términos: 

A partir del momento en que el discurso filosófico pierde sus determinaciones y sus funciones, todo lo que po-
día garantizar la unidad de su ámbito se disocia a su vez: ese elemento que vinculaba para el discurso filosófico 
el ámbito primario del sujeto con el del fundamento y que, desde la sustancia pensante de Descartes hasta la 
subjetividad constituyente de Husserl, había transformado el alma, objeto metafísico, en función discursiva, 
ese elemento se desata en el pensamiento de Nietzsche para convertirse en la pluralidad de los sujetos.31

Vale la pena subrayar la relevancia filosófica que Foucault concede, en este ensayo compuesto en 
1966, al pensamiento de Husserl, y que explica, al menos en parte, la razón por la cual representa el punto 
de confrontación con Nietzsche. Afirma, en efecto:

Esta filosofía, [cuyo] proyecto de radicalidad y su voluntad de volver a las cosas mismas hacen pasar por el 
grado cero de la filosofía, es en realidad la organización más compleja, la más cargada históricamente, que ha 
aparecido en los últimos tres siglos.32

En resumen, ya sea en relación con la problemática del mundo, con la de la episteme o del discurso 
filosófico, Husserl y Nietzsche son, para Foucault, contrafiguras. Veremos ahora, sincrónicamente, en los 
inéditos juveniles, cómo emerge esta oposición, a propósito de la cuestión del mundo.

4. La Wahrnehmung fenomenológica y la autoctonía de la verdad

El primer capítulo de Phénoménologie et psychologie propone una interpretación del pensamiento de 
Husserl que, además de constituir el punto de apoyo de los capítulos sucesivos, resulta indispensable 
para comprender el sentido y el alcance de los mencionados textos del Nietzsche. Según las posiciones 
ya en boga en la época de composición de este inédito foucaultiano, entre la Philosophie der Arithmetik 
(1891) y sus Logische Untersuchungen (1900-1901), Husserl habría pasado del psicologismo de la prime-
ra al logicismo de la segunda. Para nuestro autor, todo el sentido filosófico de la fenomenología está en 
juego en esta interpretación.33 Foucault, en cambio, quiere mostrar que, con la noción de número de la 
Philosophie der Arithmetik, es decir, antes de las Logische Untersuchungen, Husserl ya había superado 
ese psicologismo fundamental que compartían las diferentes escuelas filosóficas de la segunda mitad el 
siglo XIX y, por lo tanto, descubierto la dimensión propiamente fenomenológica de la conciencia.

Con este propósito, distingue entre un psicologismo específico de la escuela llamada psicologista, otro 
psicologismo propio de la escuela rival, el logicismo, y, finalmente, un psicologismo “más fundamental”, 
“universal” y “común” a las dos posiciones en conflicto.34 Este se define por la negación del carácter 
originario y constitutivo de la conciencia. Para los psicologistas y también para los logicistas, la conciencia, 
en definitiva, es solo un lugar de paso; la verdad ya existe "totalmente desplegada” y “ofrecida a la 
eventualidad” del conocimiento.35 El otro postulado que define a este psicologismo universal del siglo 
XIX es la afirmación de un entendimiento infinito o de un “pensamiento divino”, según la expresión de H. 
Gomperz retomada por Foucault,36 del que provendría esa verdad que le es ofrecida a la conciencia.

Para Foucault, la solidaridad conceptual entre estos dos postulados, la negación del carácter constitutivo 
de la conciencia y una concepción teológica de la verdad, se remonta a la Época clásica (s. XVII-XVIII), y de 
manera particular a Nicolas Malebranche.37 De ahí la importancia que atribuye a las críticas de Husserl a 
la obra de Gomperz, según las cuales la idea de un entendimiento infinito y de una verdad infinita son una 
“estupidez infinita”.38 

Como ya dijimos, según nuestro autor, ya en la época de la Philosophie der Arithmetik, Husserl 
habría descubierto la dimensión no psicologista de la conciencia39 y sostenido, consecuentemente, una 
concepción atea de la verdad. De este modo, según Foucault, “por primera vez en la historia de la filosofía”,40 
Husserl habría afirmado la unidad entre lo vivido y lo conocido sin recurrir a la idea de un entendimiento 
infinito. Husserl se convierte, así, en un anti-Malebranche; pues, para este, era Dios quien aseguraba esa 
unidad. Pero, si la verdad, la unidad de lo vivido y de lo conocido, no se encuentra disponible antes de la 
actividad de la conciencia, si la verdad no proviene de un entendimiento infinito; ¿cómo le es dada a la 
conciencia? La respuesta de la fenomenología es como mundo.

31	 Foucault, M.: Le discours philosophique, París, EHESS-Gallimard-Seuil, 2023, p. 181.
32	 Foucault, M.: Nietzsche, op. cit., 204.
33	 Cf. Foucault, M.: Phénoménologie et psychologie, op. cit., pp. 38-39.
34	 Foucault, M.: Phénoménologie et psychologie, op. cit., pp. 48-49.
35	 Foucault, M.: Phénoménologie et psychologie, op. cit., p. 46.
36	 Ibid.
37	 Cf. Foucault, M.: Phénoménologie et psychologie, op. cit., p. 40; Foucault 2022: 44 y ss.
38	 Husserl, E.: Husserliana XXII [1979], p. 210; Foucault, M.: Phénoménologie et psychologie, op. cit., p. 46.
39	 Cf. Foucault, M.: Phénoménologie et psychologie, op. cit., p. 49.
40	 Foucault, M.: Phénoménologie et psychologie, op. cit., p. 56.



192 Castro, E. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 187-198

“Mundo” es un término clave en los escritos foucaultianos de esta época, pero también polisémico. 
Para darse cuenta de ello, basta con recorrer la primera parte de La question anthropologique. Hablando 
respectivamente de Aristóteles, Descartes, Malebranche y Leibniz, el mundo es el elemento de realidad de 
todos los acontecimientos espaciales, el error que nos conduce a la verdad, la revelación de las voluntades 
particulares de Dios y la expresión del logos divino al final de los tiempos.41 Pero, en relación con Husserl, 
el mundo es la implicación de “una verdad sin Dios” o, según otra fórmula que, por el momento, solo 
se encuentra en Phénoménologie et psychologie, es la afirmación de “una verdad autóctona”.42 En este 
sentido, y siguiendo la interpretación propuesta por Eugen Fink, el mundo es, para Foucault, el problema 
fundamental de la fenomenología.43

En la Philosophie der Arithmetik, Husserl habría descubierto esta autoctonía de la verdad con las 
nociones de kollektive Verbindung (conexión colectiva), que se opone al primero de los mencionados 
postulados del psicologismo universal del siglo XIX, y de actos heterogéneos, que se opone al segundo. La 
kollektive Verbindug es la operación de la conciencia mediante la cual las multiplicidades son unitariamente 
consideradas, posibilitando, así, la determinación de su cantidad. Para Husserl, vale la pena recordarlo, 
un número es una multiplicidad cuantitativamente determinada. Ahora bien, Husserl concibe la kollektive 
Verbindung como una operación originaria de la conciencia y no una consecuencia ni de las operaciones 
lógicas (la correspondencia biounívoca, por ejemplo) ni de los procesos psicológicos vinculados a la 
percepción del espacio y del tiempo, la simultaneidad o la sucesividad, respectivamente.44 A partir de 
esta operación originaria de la conciencia, el campo de la aritmética se configura mediante una serie de 
actos que tienen la misma necesidad pero no la misma evidencia, que son, por lo tanto, heterogéneos 
entre sí. Esta heterogeneidad de los actos de la aritmética implica un horizonte de virtualidad que excluye 
la “presencia absoluta de verdades transparente”45 o, en otros términos, la actividad de un entendimiento 
infinito. En conclusión, afirma Foucault, la “aurora” del mundo, el darse de la verdad a la conciencia en su 
autoctonía, “comienza cuando cesa el cálculo de Dios”.46

Para nuestro autor, la problemática del acceso a esa verdad autóctona guía el entero desarrollo del 
pensamiento de Husserl, pero según dos modalidades diferentes de interrogación. La primera lo ha guiado 
desde la época de la Philosophie der Arithmetik hasta el primer volumen de Ideen (1913). Durante todo este 
período de más de veinte años, según Foucault, Husserl no habría dejado de interrogarse acerca de cómo 
la verdad puede darse por interposita persona, esto es, a través de signos. La segunda modalidad explora, 
en cambio, el camino inverso, cómo la verdad puede estar al origen de sí misma.47 A partir de Ideen I y 
hasta sus últimos trabajos, Husserl, observa Foucault, ha reiteradamente formulado y propuesto diferentes 
abordajes de esta cuestión, desde la génesis constitutiva a la historicidad del sentido. En estos diferentes 
abordajes, sin embargo, la cuestión fenomenológica del mundo no ha dejado de guiar el pensamiento 
husserliano.

Ahora bien, según la interpretación propuesta por Foucault, estas dos modalidades de interrogación 
acerca de la autoctonía de la verdad se hicieron posibles a partir del momento en que Husserl superó 
la problemática de la Erscheinung en dirección de la Erlebniss, es decir, en dirección de los fenómenos 
intencionales. Foucault califica esta superación como el “acta de defunción”48 de las Erscheinungen, de 
las apariciones. Con esta superación, afirma, la intencionalidad “encuentra su suelo de apodicticidad”49 
y la fenomenología, “el fundamento significativo de toda verdad”.50 Los términos clásicos de la filosofía 
alemana, como Wahrnehmung, pero también Vorstellung (representación) y Ausdruck (expresión), por 
ejemplo, se despojan, así, de su sentido psicologista y adquieren uno nuevo propiamente fenomenológico.

Consecuentemente, para la fenomenología, el sentido de las palabras ya no está ligado al contenido 
efectivo de las percepciones empíricas, a las Erscheinungen; sino a la visión de las cosas mismas, a la 
Wahrnehmung fenomenológica. “Lo que yo descubro en mis propias palabras [sostiene Foucault respecto 
de Husserl], lo que los demás descifran en ellas es la presencia de un significado, la ‘presentificación’ de 
un sentido”.51 Las palabras tienen, por ello, una “estructura paradojal”: no están vinculadas a la percepción 
empírica de un objeto concreto; pero, para que sean signos, para que puedan funcionar como enunciados 
(Aussagen), deben remitirse a un conjunto significativo,52 cuyo fundamento es el mundo fenomenológico, 
es decir, el darse de las cosas mismas en el ámbito de las vivencias intencionales.

41	 Cf. Foucault M.: La question anthropologique, op. cit., pp. 20, 27-28, 38, 46.
42	 Foucault, M.: Phénoménologie et psychologie, op. cit., p. 69.
43	 Sobre la relación de Foucault con Fink en cuanto concierne a la interpretación de Husserl, cf. la nota del Prof. Sabot, en Foucault, 

M.: Phénoménologie et psychologie, op. cit., p. 369, nota 10.
44	 Cf. Foucault, M.: Phénoménologie et psychologie, op. cit., pp. 52-54.
45	 Foucault M.: Phénoménologie et psychologie, op. cit., p. 55.
46	 Foucault M.: Phénoménologie et psychologie, op. cit., pp. 56-57, nota a.
47	 Cf. Foucault M.: Phénoménologie et psychologie, op. cit., p. 50.
48	 Foucault M.: Phénoménologie et psychologie, op. cit., p. 59.
49	 Foucault M.: Phénoménologie et psychologie, op. cit., p. 74. 
50	 Foucault M.: Phénoménologie et psychologie, op. cit., p. 76.
51	 Foucault M.: Phénoménologie et psychologie, op. cit., p. 74.
52	 Cf. Foucault M.: Phénoménologie et psychologie, op. cit., p. 72.



193Castro, E. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 187-198

Un último desarrollo sobre la lectura foucaultiana de Husserl con vistas a los textos del Nietzsche 
que abordaremos a continuación. Para explorar las formas en que se nos da el mundo, Husserl elaboró, 
como ya señalamos, diferentes y sucesivos métodos para el análisis de la génesis del sentido, del modo 
en que la verdad puede estar al origen de sí misma. Recurrió, en efecto, al suelo antepredicativo de la 
experiencia, al mundo de la vida y a las sedimentaciones históricas. En esta última vía, según Foucault, la 
fenomenología se convierte, finalmente, en una arqueología que debe seguir “el trabajo secreto de una 
teleología”.53 La arqueología fenomenológica, de este modo, se vuelve una fenomenología del eidos, de la 
Idea, del horizonte en el que el sentido no nos es dado ni por las intuiciones concretas ni por las estructuras 
ideales del conocimiento; sino –y Foucault insiste en este punto– por las ficciones de la imaginación.54

5. El Wahrsagen (decir verdadero) y la Tiefe (profundidad) nietzscheanos: la destrucción 
de la verdad

El inédito titulado “Wahrsagen et Wahrnehmen”, “Decir verdadero y percepción” –pero que también podría 
traducirse literalmente como “Decir lo verdadero y captar lo verdadero”–, introduce un concepto sobre el 
que Foucault regresará extensamente en sus últimos cursos en el Collège de France, precisamente, el 
decir verdadero. Pero este concepto emerge en los escritos foucaultianos tempranamente y en el marco 
de la confrontación con la fenomenología husserliana. Mientras el Wahrnehmen es, para Husserl, sintetiza 
Foucault: “inserción original en el mundo, apertura a lo preexistente, presencia donde cobran forma y se 
sedimentan los actos silenciosos de la intencionalidad”; el Wahrsagen de Nietzsche, en cambio: “desarrai-
go original, apertura hacia lo aún no constituido, ausencia en la que se abre el espacio vacío […]”.55

Textualmente, ni el infinitivo ni su forma substantivada, esto es, “Wahrsagen”, decir lo verdadero, 
se encuentran en los textos nietzscheanos; sí, en cambio, el participio y sus formas substantivadas, 
“Wahrsager”, el que dice lo verdadero. En base a este último, Nietzsche, como sabemos, acuña el 
término “Wahrlacher”, el que ríe lo verdadero. Zaratustra es el Wahrsager y el Wahrlacher, el que dice y ríe 
lo verdadero.56 Wahrsager ha sido traducido por “adivino”, mediante la paráfrasis “el que dice verdad” y 
también por “profeta”.57 Foucault, en el texto que aquí nos ocupa, adopta este último, que coincide con el 
utilizado por Geneviève Bianquis en su traducción al francés de 1946, utilizada por nuestro autor. Bianquis 
traduce el referido pasaje como “Zarathoustra le prophète, Zarathoustra le rieur prophétique”.58 En este 
sentido, vale la pena recordar que el propio Nietzsche se ha presentado a sí mismo repetidamente como 
un profeta.59 

Pero el profetismo en Nietzsche, señala Foucault, pertenece tanto al reino luminoso de Apolo como al 
de la noche oscura de Dionisio, al reino del mito, la ebriedad, la locura y, sobre todo, el sueño.60 El profeta 
nietzscheano, el Wahrsager, dice la verdad y no la dice o, mejor, la dice solo en la medida en que la destruye. 
Pues lo verdadero nietzscheano no procede de la percepción del sentido de las cosas mismas, de una 
Wharnehmung fenomenológica. Al contrario,

solo puede captarse a nivel de la apariencia [apparence], no porque la verdad esté oculta o haya sido eliminada, 
sino porque se ha destruido a sí misma en el mismo movimiento por el que se constituye como mundo. El se-
creto cosmológico no es ni misterio, ni caída, ni olvido, sino solo esto: que la verdad se destruye al convertirse 
en mundo.61

El francés “apparence”, utilizado aquí por Foucault, o el español “apariencia”, con el que lo hemos 
traducido, remiten a un universo semántico para el que la lengua alemana se sirve de tres términos: 
Schein, Erscheinung, Phänomen. Las relaciones entre estos bien pueden servir como hilo conductor de la 
entera filosofía alemana del conocimiento, pero también para comprender, en particular, la contraposición 
foucaultiana entre Nietzsche y Husserl. A los dos últimos términos, Erscheinung y Phänomen, ya los 
hemos encontrado en relación con Husserl. Con el Schein, nos encontramos ahora, a propósito del decir 
verdadero nietzscheano.

53	 Foucault M.: Phénoménologie et psychologie, op. cit., p. 89.
54	 Cf. Foucault M.: Phénoménologie et psychologie, op. cit., p. 101.
55	 Foucault, M.: Nietzsche, op. cit., p. 324.
56	 Nietzsche, F.: ZA, KSA IV, p. 366. Para las referencias de Nietzsche, utilizamos las siglas de las obras consagradas internacionalmente 

por los Nietzsche-Studien. Remitimos a las Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe con la sigla, también internacionalmente 
adoptada, KSA, al tomo con números romanos y a las páginas con número arábigo. Para otras ediciones de sus obras, nos 
servimos del método habitual.

57	 El traductor español, Andrés Sánchez Pascual, utiliza a veces “adivino” y, en el pasaje del Zaratustra al que nos referimos, “el que 
dice verdad” (Así habló Zaratustra, Madrid, Alianza, 2003, p. 490, nota 539; p. 399). En la traducción italiana de Mazzino Montinari 
nos encontramos con las mismas opciones léxicas: “indovino” y “Zarathustra che dice, che ride la verità” (Così parlò Zarathustra, 
Milano, Adelphi, 1973, pp. 163, 357).

58	 Nietzsche, F.: Ainsi parlait Zarathoustre. Trad. de Geneviève Bianquis. Paris, Flammarion, 2006, p. 354.
59	 Sobre el profetismo en Nietzsche, cf. de Launay, M.: “Nietzsche et le prophétisme” en Les Études philosophiques, Mai 2005, No. 

2, pp. 183-192.
60	 Cf. Foucault, M.: Nietzsche, op. cit., p. 323.
61	 Foucault, M.: Nietzsche, op. cit., p. 324.



194 Castro, E. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 187-198

En cuanto al término en sí mismo, su fortuna filosófica, señala el Historisches Wörterbuch der Philosophie 
de Ritter, está ligada a su ambivalencia semántica.62 En efecto, entre otros sentidos (el brillo, el brillar 
y los astros mismos en tanto que brillan), Schein significa también el hacerse o el ser visible. Pero esta 
visibilidad puede ser la de la evidencia o la de la ilusión, la de la clarté cartesiana del entendimiento o la de 
la ilusión kantiana de la razón, el transzendentale Schein. Pero para Nietzsche, como veremos, no es ni lo 
uno ni lo otro.

Como sabemos, en la primera de sus Críticas, Kant distingue entre Erscheinung y cosa en sí, entre 
las impresiones sensibles que constituyen la materia de los fenómenos y aquello de lo que no tenemos 
ninguna representación propiamente cognoscitiva.63 Pero esto no significa que las Erscheinungen sean 
simplemente Scheinen, ilusiones. Kant, en efecto, distingue los Phänomenen, cuya materia son las 
Erscheinungen, de las apariencias (Scheinen), para delimitar, precisamente, el campo de su dialéctica 
trascendental.64

Bajo la influencia de la filosofía de Schopenhauer, que sostenía, en cambio, una continuidad entre 
Schein y Erscheinung, Nietzsche pone tempranamente en tela de juicio estas distinciones kantianas y, 
por ello, en Über Lüge und Wahrheit im aussermoralischen Sinne (1873), afirma: “La palabra Erscheinung 
contiene muchas tentaciones, por lo que la evito en la medida de lo posible: no es cierto que la esencia de 
las cosas aparezca [erscheint] en el mundo empírico”.65 En lugar de Erscheinung, Nietzsche, contra Kant, 
opta semántica y filosóficamente por Schein. Su filosofía es, en gran medida, una filosofía del Schein, del 
aparecer y de las apariencias.66 Pero, en la lectura foucaultiana, el Schein nietzscheano no se define solo 
por su distancia respecto de la Erscheinung kantiana, sino sobre todo del Phänomen fenomenológico.

Este último, como sabemos, constituye el tema del primer capítulo de L’être et le néant (1943).67 Sartre 
inicia su exposición refiriéndose a los progresos que ha realizado el pensamiento moderno desde que 
reemplazó los dualismos que incomodaban a la filosofía por el “monismo del fenómeno”.68 Seguidamente, 
esboza una breve historia de esta substitución. Desde la perspectiva de Sartre, la primera referencia en 
esta historia es, precisamente, al Schein nietzscheano; en este caso, para evitar toda concepción negativa 
del fenómeno, que lo piense como “lo que no es el ser”.69 En este contexto, Sartre sostiene: 

Si nos hemos desprendido de una vez por todas de lo que Nietzsche llamaba “la ilusión de los mundos ocultos” 
[arrière-mondes] y si dejamos de creer en el ser-detrás-de-la-apariencia, esta se vuelve, por el contrario, plena 
positividad, su esencia es un “aparecer” que ya no se opone al ser, sino que, por el contrario, es su medida. […]70

Esta caracterización puede aplicarse apropiadamente, sin dudas, al Schein nietzscheano; 
seguidamente, sin embargo, Sartre va más allá y hace de este último una etapa en el camino hacia el 
aparecer fenomenológico, hacia el Phänomen. Afirma, en efecto:

Así [partiendo de Nietzsche] llegamos a la idea de fenómeno, tal y como la encontramos, por ejemplo, en la 
“Fenomenología” de Husserl o de Heidegger, el fenómeno o lo relativo-absoluto. El fenómeno sigue siendo 
relativo porque “aparecer supone, por esencia, alguien a quien aparecer”. Pero no tiene la doble relatividad de 
la Erscheinung kantiana. No indica, por encima de su hombro, un ser verdadero que sería, él mismo, el absolu-
to. Lo que es, lo es absolutamente, porque se revela tal como es. El fenómeno puede ser estudiado y descrito 
como tal, porque es absolutamente indicativo de sí mismo.71

En resumen, Sartre, por un lado, aleja el Schein nietzscheano de la Erscheinung kantiana –como hace el 
propio Nietzsche–; pero, y aquí radica la cuestión, termina acercándolo o incluso asimilándolo al Phänomen 
de las fenomenologías de Husserl y de Heidegger. Sartre se sitúa, así, en una línea interpretativa que 
habría propuesto el propio Heidegger en sus cursos sobre Nietzsche de 1936-1941.72

Antes de avanzar con el Nietzsche del joven Foucault, señalemos que, en línea con Sartre y Heidegger, 
la aproximación entre Nietzsche y Husserl ha dado lugar a toda una corriente interpretativa del filósofo de 
Röcken en clave fenomenológica.73 Así, por ejemplo, para mencionar solo dos nombres relevantes para 
nuestros propósitos: Rudolf Boehm y Eugen Fink. Boehm, uno de los asistentes al coloquio de Royaumont 

62	 Cf. Ritter, J.; Eisler, R.: Historisches Worterbuch der Philosophie, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1971-2007, t. 8, 
p. 1230.

63	 Cf. Kant, I.: KrV, BXXII-BXXVIII, B69. KrV remite a Crítica de la razón pura, como habitualmente aceptado. 
64	 Cf. Kant, I.: KrV, B349.
65	 Nietzsche, F.: WL, KSA I, p. 884.
66	 Acerca de los sentidos de Schein en Nietzsche, cf. Rithey R.: “Schein in Nietzsche’s philosophy”, en Ansell-Pearson, Keith (ed.), 

Nietzsche and Modern German Thought, London-New York, Routledge, 1991, pp. 59-87.
67	 También Heidegger, como sabemos, aborda el concepto de fenómeno en el primer capítulo de la introducción de Sein und Zeit 

(§ 7); pero, a diferencia de Sartre, no involucra a Nietzsche en la problematización de este concepto. 
68	 Sartre, J.-P.: L‘être et le néant. Essai d’ontologie phénoménologique, París, Gallimard, 1943, p. 11.
69	 Sartre, J.-P.: L‘être et le néant. Essai d’ontologie phénoménologique, op. cit., p. 12.
70	 Ibid.
71	 Ibid.
72	 Cf. Haar, M.: Nietzsche et la métaphysique, París, Gallimard, 1994, p. 87.
73	 Acerca de la recepción fenomenológica de Nietzsche, cf. Bertot, Cl.; Leclecq, D.: Nietzsche et la phénoménologie. Entre textes, 

réceptions et interprétations, op. cit.; Boublil, E.; Daigle, Ch.: Nietzsche and Phenomology. Power, Life, Subjectivity, Bloomington-
Indianapolis, Indiana University Press, 2013.



195Castro, E. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 187-198

sobre Nietzsche, que participa en la discusión de la intervención de Foucault,74 había publicado poco 
antes, en 1962, un artículo titulado “Deux points de vues: Husserl y Nietzsche”. Al inicio de su trabajo, 
afirma Boehm: “Debe parecer sorprendente que se haya prestado tan poca atención a la analogía; sin 
embargo notable, que existe entre los análisis nietzscheanos —en Götzen-Dämmerung, por ejemplo— 
y husserliano —en Krisis der europäischen Wissenschaften– sobre todo de la crisis del racionalismo 
europeo”.75 Boehm concluye en una lectura de la constitución husserliana en términos de interpretación 
nietzscheana y, viceversa, de la interpretación nietzscheana en términos de constitución husserliana.76 En 
1960, Eugen Fink, cuya interpretación acerca de la filosofía de Husserl fue determinante para Foucault, 
publica sus Nietzsches Philosophie y Spiel als Weltsymbol en los que establece un nexo entre las nociones 
fenomenólogica de mundo y nietzscheana de juego.

Pero volvamos a Foucault. Su lectura del Schein nietzscheano sigue otro camino, exactamente inverso 
al de las interpretaciones fenomenológicas. En lugar de aproximar el Schein nietzscheano al Phänomen 
fenomenológico, los opone. El contrapunto del Wahrsagen nietzscheano, del decir verdadero de las 
apariencias, es, precisamente, como ya señalamos, el Wahrnehmen fenomenológico. Emerge así, a nuestro 
modo de ver, no solo toda la especificidad de la lectura de Nietzsche elaborada por el joven Foucault; sino 
también el marco conceptual, la oposición entre el Schein nietzscheano y el Phänomen husserliano, dentro 
del cual debemos comprender el sentido de las nociones puestas en juego en las concisas afirmaciones 
que componen estos dos inéditos que nos ocupan: mundo, decir verdadero y profundidad.

Como sabemos, tanto en Husserl como en Nietzsche hay un abandono de la creencia en la existencia 
de una realidad independiente de la subjetividad. Husserl, en efecto, deja de lado el mundo de la actitud 
natural, según el vocabulario de la epojé fenomenológica, reduciendo el ser en sí al ser como aparición. 
Pero estas apariciones son para Husserl, como vimos, intencionales, es decir, fenómenos. Por ello, con 
la denominada reducción trascendental, Husserl recupera un mundo trascendente y común, mediante el 
análisis de las estructuras esenciales de la intencionalidad de esos fenómenos. Y, por ello, más tarde, en 
su fenomenología genética, afirma la existencia de una Lebenswelt, de un mundo de la vida. Con el Schein 
nietzscheano, en cambio, no solo es abolido el mundo de la actitud natural; sino también el mundo de los 
fenómenos.

En Götzen-Dämmerung, en esa breve historia del abandono del mundo subtitulada “Historia de un 
error”, Nietzsche sostiene, en efecto: 

Hemos abolido el mundo verdadero: ¿qué mundo queda? ¿Quizás el aparente? ... ¡Pero no! ¡Con el mundo 
verdadero también abolimos el aparente! (Mediodía; momento de la sombra más corta; fin del error más largo; 
apogeo de la humanidad; INCIPIT ZARATHUSTRA.).77 

“Mundo” adquiere, de este modo, un nuevo significado. Ya no es ni el error que conduce a la verdad, 
ni una manifestación del logos divino durante y después de la historia, según los sentidos con que este 
término es utilizado en La question anthropologique; pero tampoco la verdad autóctona de Phénoménologie 
et psychologie. El “secreto cosmológico” del que habla Foucault, a propósito de Nietzsche, en la referencia 
citada más arriba, es que tampoco hay una verdad de las apariencias. Aquí “incipit Zaratustra”, el Wahrsager 
y el Wahrlacher. 

Por ello, el Wahrsager dice lo verdadero, según Foucault, pero con un “gesto mágico”,78 que no es una 
percepción, una Wahrnehmung. Este gesto es ilustrado con la referencia a la figura de Epiménides. “[…] 
Epiménides es la reducción, en la transparencia de la lógica, de la profecía [del decir verdadero] como 
destino”.79 La magia de este gesto consiste en la recíproca implicación, extramoral, de verdad y mentira, 
de verdad y no verdad. Si Epiménides, al decir “miento”, dice “no miento”; la verdad que dice el Wahrsager 
es que no hay verdad. Los signos dejan de ser, entonces, esa interposita persona de los enunciados 
(Aussagen) fenomenológicos, en los que se expresa una verdad que no les pertenece, pero que les es 
dada en la Wahrnehmung fenomenologica. La verdad, en Nietzsche, ya no está más allá de su propio ser 
dicha, porque ella no es más que una

hueste en movimiento de metáforas, metonimias, antropomorfismos […] ilusiones de las que se ha olvidado 
que lo son; metáforas que se han vuelto gastadas y sin fuerza sensible, monedas que han perdido su imagen y 
ahora no son consideradas como monedas, sino como metal.80

La primera parte de «Wahrsagen et Wahrnehmen», de la que acabamos de hablar, puede leerse, por 
tanto, como una crítica, a partir de Nietzsche, de la primera de las modalidades de acceso a una verdad 

74	 Colloque philosophique International de Royaumont 1964, Nietzsche, Paris, Minuit, 1967, p. 193.
75	 Boehm, R.: « Deux points de vue: Husserl et Nietzsche », En Bertot, Cl.; Leclecq, J.: Nietzsche et la phénoménologie. Entre textes, 

réceptions et interpretations, Paris, Classique Garnier, 2019, p. 120.
76	 Cf. Boehm, R.: « Deux points de vue: Husserl et Nietzsche », op. cit., p. 128.
77	 Nietzsche, F.: GD, KSA VI, p. 8.
78	 Foucault, M.: Nietzsche, op. cit., p. 323.
79	 Foucault, M.: Nietzsche, op. cit., p. 324.
80	 Nietzsche, F.: WL, KSA I, pp. 880-881.



196 Castro, E. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 187-198

autóctona exploradas por Husserl, es decir, a través de signos y símbolos. La segunda parte de “Wahrsagen 
et Wahrnehmen”81 y el texto titulado “La profondeur”,82 por su parte, como una crítica de la otra modalidad 
contemplada por Husserl a partir de Ideen I, aquella en la que la fenomenología se convierte finalmente en 
una arqueología de la Idea como horizonte y como origen del sentido.

	 En esta segunda parte de “Wahrsagen et Wahrnehmen”, el decir verdadero es puesto en relación 
con las nociones de cultura y de historia. En este caso, el contrapunto entre Husserl y Nietzsche busca 
invertir las relaciones entre estos dos términos. El Wahrsagen y el Wahrnehmen como momentos originarios 
de la emergencia de la verdad son también, afirma Foucault, “aquello a partir de lo cual la historia es 
posible”.83 Para la fenomenología, como vimos, el Wahrnehmen, el presente del sentido, comunica con 
la historia, con el pasado del sentido, a través de sus capas sedimentadas. Puesto que “la percepción 
[Wahrnehmung] pertenece siempre al horizonte de las culturas”;84 Foucault reformula en estos términos 
la relación entre cultura e historia en la fenomenología husserliana: en ese camino que va del sentido 
percibido del Wahrnehmen al sentido sedimentado, se pasa de una cierta cultura, aquella en la que se 
percibe el sentido, a las otras culturas, al sentido sedimentado, y, de este modo, se hace de esa cultura 
en la que se percibe la condición de posibilidad del conocimiento histórico de las otras culturas, las 
sedimentadas. De este modo, la propia cultura funciona como condición de la historia. Con el Wahrsagen 
esta relación se invierte y la historia como acontecer, desde el momento en que “se despliega más allá de 
todo contenido perceptivo concreto”, se vuelve el “a priori” y el “fundamento radical de la diversidad de 
las culturas”.85 Entre lo verdadero nietzscheano de la historia y la verdad de las historias constituidas en 
una cultura existe, según Foucault, la misma distancia que entre la voluntad de voluntad y la voluntad de 
conocimiento. Mientras esta última privilegia la constitución del sentido; la primera, afirma, corre el riesgo 
de un por-venir no constituido, que es la juventud y el coraje de la voluntad.86

Como ocurre con el Wahrsagen, también la Tiefe nietzscheana nos remite al Zaratustra. La profundidad 
domina sobre todo el final de esta obra, es el término recurrente de la canción “cuyo título es Otra vez” y su 
sentido “¡Por toda la eternidad!”: profunda es la medianoche, profundo es el soñar, profundo es el mundo, 
profundo es el dolor, profundo es el placer, más profundo que la profundidad del sufrimiento, y profunda 
es la eternidad.87

La cima, explica Foucault, refiriéndose a las ascensiones y descensos de Zaratustra, es “el punto de vista 
desde el cual el mundo tiene más profundidad”,88 a partir del cual vemos la profundidad de la superficie. 
No se trata, comentará más tarde Foucault en el Colloque de Royaumont, ni de la profundidad ideal ni de la 
profundidad de la conciencia, ni de la verdad pura ni de la verdad interior; sino del “descubrimiento de que 
la profundidad no era sino un juego y un pliegue de la superficie”.89 La destrucción dionisíaca de la verdad 
conlleva, por ello, una “revolución en el espacio filosófico”, una inversión de todas sus polaridades, que 
sacude por completo a los conceptos filosóficos90 y, así, “libera al pensamiento del destino de la verdad”.91

También en “La profondeur” Husserl sigue siendo, para Foucault, el blanco de su encuentro con el 
autor del Zaratustra; pero la profundidad nietzscheana trastoca ahora toda su formación académica y sus 
principales intereses hasta entonces. Aunque no siempre con nombres propios, Foucault esboza un breve 
inventario en el que a Husserl se le suman Kant y Hegel, Freud y el existencialismo. Dos expresiones 
describen a este conjunto dispar: la “constelación de la verdad” y la “constelación de la idea”.92 La 
profundidad nietzscheana, en efecto, opone la dispersión y la diseminación espacial del concepto a la 
síntesis dialéctica; la reducción genealógica a la deducción trascendental; la profundidad en la positividad 
de su rebasamiento a la profundidad como límite exterior de la conciencia; un inconsciente sin relación 
con la conciencia, un olvido sin experiencia del tiempo y un fantasma sin intencionalidad al gran error de 
los sucesores de Husserl, para quienes la profundidad es la existencia.93

En la parte final de “La profondeur”, la concepción fenomenólogica de la imaginación –hacia la que 
se ordenaba, como vimos, el entero proyecto fenomenológico– es el objetivo de la lectura foucaultiana, 
en este caso, para despojarla de todo significado antropológico: “no se debe otorgar a este imaginario 
[nietzscheano] un sentido antropológico: no es la refracción subjetiva del mundo, sino el verbo mismo de 
su profundidad”.94

81	 Foucault, M.: Nietzsche, op. cit., p. 324-326.
82	 Foucault, M.: Nietzsche, op. cit., p. 326-328.
83	 Foucault, M.: Nietzsche, op. cit., p. 324.
84	 Foucault, M.: Nietzsche, op. cit., p. 325.
85	 Foucault, M.: Nietzsche, op. cit., p. 325-326.
86	 Foucault, M.: Nietzsche, op. cit., p. 325-326.
87	 Nietzsche, F.: ZA, KSA IV, 404.
88	 Foucault, M.: Nietzsche, op. cit., p. 328.
89	 Foucault, M.: Dits et écrits, op. cit., p. 568.
90	 Foucault, M.: Nietzsche, op. cit., p. 326.
91	 Foucault, M.: Nietzsche, op. cit., p. 327.
92	 Foucault, M.: Nietzsche, op. cit., p. 327.
93	 Cf. Foucault, M.: Nietzsche, op. cit., pp. 327-328.
94	 Foucault, M.: Nietzsche, op. cit., p. 328.



197Castro, E. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 187-198

6. Conclusión

Como dijimos al inicio, para ese joven Foucault, el año 1953 marcó un punto de inflexión, fue el momento 
de su encuentro con Nietzsche y de su desencuentro con Husserl. En varias ocasiones, el propio Foucault 
ha señalado que la lectura de Nietzsche lo había alejado de las fenomenologías que dominaron su forma-
ción universitaria, la de Hegel y la de Husserl. La novedad que aportan los inéditos de esta época concier-
ne al modo en que se llevó a cabo esta ruptura. En los inéditos de la primera mitad de la década de 1950, 
nos encontramos, por un lado, con una particular lectura de Husserl, la que se expone en Phénoménologie 
et psychologie. Según esta, como vimos, Husserl concibe la verdad como una verdad autóctona ya desde 
la época de la Philosophie der Aritnmetik, la de ese mundo sin Dios que se vuelve fenómeno para la con-
ciencia. Desde esta perspectiva, la fenomenología husserliana representa, para Foucault, una ateología 
antropológica de la verdad.

Por otro lado, en los inéditos de esta misma época, nos encontramos también, aunque más brevemente 
desarrollada, con una interpretación de Nietzsche que sacudirá toda esta lectura de Husserl acerca de las 
vías de acceso a esa verdad autóctona, la de los signos y la de la génesis constitutiva. De este modo, con 
su lectura de Nietzsche, Foucault pasa de la ateología antropológica de la verdad al nihilismo cosmológico 
de la verdad. La verdad que proclama Zaratustra es que no hay verdad, que el mundo no es más que 
apariencias (Scheinen) y no fenómenos.

Los dos “fragmentos” juveniles de los que nos hemos ocupado, “Wahrsagen et Wahrnehmen” y “La 
profondeur”, nos muestran en detalle esta confrontación entre la verdad como fenómeno y la verdad 
como apariencia, entre la enunciación de la verdad y la verdad de la enunciación, entre la profundidad 
de la verdad y la profundidad de la no-verdad. De este modo, estos “fragmentos” nos permiten leer el 
entrelazamiento entre la lectura foucaultiana de Husserl y la recepción foucaultiana de Nietzsche. A partir 
de entonces, a diferencia de Sartre y otros herederos de la fenomenología, esperamos haberlo mostrado, 
Husserl y Nietzsche se vuelven, para Foucault, dos polos irreconciliablemente opuestos.

7. Referencias bibliográficas

Acéphale. Réparation à Nietzsche, enero de 1937, París.
Ansell-Pearson, K. (ed.), Nietzsche and Modern German Thought, London-New York, Routledge, 1991.
Bertot, Cl.; Leclecq, J. (eds.): Nietzsche et la phénoménologie. Entre textes, réceptions et interpretations, 

Paris, Classique Garnier, 2019.
Boehm, R.: « Deux points de vue: Husserl et Nietzsche », En Bertot, Cl.; Leclecq, J.: Nietzsche et la 

phénoménologie. Entre textes, réceptions et interpretations, op. cit., pp. 117-135.
Boublil, Élodie; Daigle, Christine: Nietzsche and Phenomenology. Power, Life, Subjectivity, Bloomington-

Indianapolis, Indiana University Press, 2013.
Colloque philosophique International de Royaumont 1964. Nietzsche, París, Minuit, 1967.
De Launay, M.: “Nietzsche et le prophétisme” en Les Études philosophiques, mayo 2005, No. 2, pp. 183-192, 

2005.
Deleuze, G.: Nietzsche et la philosophie, París, PUF, 1962.
Elden, Stuart: The Early Foucault, Cambridge, Polity Press, 2021.
Ferrari Zumbini, Massimo: Nietzsche storia di un processo politico, Soveria Mannelli, Rubbettino Editore, 2011.
Fink, E.: Spiel als Weltsymbol, Stuttgart, Kohlhammer, 1960.
Fink. E.: Nietzsches Philosophie, Stuttgart, Kohlhammer, 1960.
Foucault, M.: Dits et écrits, 4 vols., París, Gallimard, 1994.
Foucault, M.: La question anthropologique, París, EHESS-Gallimard-Seuil, 2022.
Foucault, M.: Le discours philosophique, París, EHESS-Gallimard-Seuil, 2023.
Foucault, M.: Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines, París, Gallimard, 1966.
Foucault, M.: Nietzsche, París, EHESS-Gallimard-Seuil, 2024.
Foucault, M.: Phénoménologie et psychologie, París, EHESS-Gallimard-Seuil, 2021.
Haar, M.: Nietzsche et la métaphysique, París, Gallimard, 1994.
Heidegger, M.: Holzwege, Frankfurt a. M., V. Klostermann, 1950.
Heidegger, M.: Sein und Zeit, Tübingen, Niemeyer, 1967. 
Husserl, E.: Aufsätze und Rezensionen, Hua XXII, The Hague, Martinus Nijhoff, 1979.
Kant, I.: Werke II, Kritik Der Reinen Vernunft. Darmstadt, WBG - Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
Kaufmann, W.: Nietzsche. Philosopher, Psychologist, Antichrist. Princeton: Princeton University Press, 1974.
Löwith, K.: Nietzsche. Philosophie der Ewigen Wiederkunft des Gleichen, Stuttgart, Kohlhammer, 1935.
Löwith, K.: Von Hegel zu Nietzsche. Der revolutionäre Bruch im Denken des neunzehnten Jahrhunderts, 

Kohlhammer GmbH, Stuttgart, 1950.
Nietzsche, F.: Ainsi parlait Zarathoustre. Trad. de Geneviève Bianquis, Paris, Flammarion, 2006.
Nietzsche, F.: Così parlò Zarathustra. Trad. de Mazzino Montinari, Milano, Adelphi, 1973.



198 Castro, E. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 187-198

Nietzsche, F.: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe, ed. G. Colli y M.Montinari, 15 vols., Berlin-New York 
/ München: W. de Gruyter, 1967 en adelante. Citada como KSA.

Nietzsche, N.: Así habló Zaratustra, trad. de Andrés Sánchez Pascual, Madrid, Alianza, 2003.
Pinguet, M.: “Les années d’apprentissage”, en Le débat, 1986/4 n° 41, pp. 122-131.
Rithey, R.: “Schein in Nietzsche’s philosophy”, en Ansell-Pearson, Keith (ed.), Nietzsche and Modern German 

Thought, op. cit. 59-87.
Ritter, J.; Eisler, R. (eds.):  Historisches Wörterbuch der Philosophie, Darmstadt, Wissenschaftliche 

Buchgesellschaft, 1971-2007.
Sartre, J.-P.: L‘être et le néant. Essai d’ontologie phénoménologique, París, Gallimard, 1943.
Vuillemin, J.: “Nietzsche aujourd’hui”, en Les Temps Modernes, n. 67, mayo de 1951, pp. 1921-1954.


