EDICIONES
=] COMPLUTENSE @

Logos. Anales del Seminario de Metafisica RESENAS
ISSN: 1575-6866 « e-ISSN: 1988-3242

Rodriguez Garcia, Ramon (2024).
La metafisica del siglo XX. Tecnhos

Sabela Martinez Gonzalez
Universidad Complutense de Madrid / Consejo Superior de Investigaciones Cientificas <

https://dx.doi.org/10.5209/asem.104325

Frente a la ya clasica manera, popularizada por Hobsbawm, de referir al pasado siglo como ‘el corto siglo
XX, el retrato trazado de tal periodo en La metafisica del siglo XX nos muestra que se trata de un largo y
fructifero periodo cuando tomamos como hilo su pensamiento metafisico.

Haciendo dialogar a posturas filosoficas aparentemente dispares, Rodriguez sefala hacia una unidad
subyacente a en la heterogénea obra filosofica de este tiempo. Junto a dicha labor, al ser este trabajo
una refundicion de textos que el autor ha escrito a lo largo de su trayectoria, encontramos también el
intimo proyecto de rastrear ese mismo sentido unitario en la diversidad de temas que han movido sus
mas de cinco décadas de investigacion. Lejos de que esto convierta al libro en una antologia, sus trece
capitulos -organizados en cuatro nervios tematicos- ofrecen una mirada completa a la contribucion de las
tradiciones fenomenoldgica y hermenéutica, exponiendo como se dirigen rumbo a dar un nuevo sentido
ala idea aristotélica de una filosofia primera. De esta manera, el autor desafia la forma en que esta época
se autodefinié tantas veces como «post-» 0 «anti-metafisica». Con la mirada puesta en su preguntar
ontologico, asistimos a una forma de presentar al siglo XX desde cuyas coordenadas este se revela como
un proyecto decididamente metafisico: este es, en suma, el objetivo central de La metafisica del siglo XX.

La primera seccion tematica, titulada ‘Ser’, indaga los modos en que la fenomenologia ha tratado del
concepto de ser, asi como el lugar de tal reflexion en la obra de los autores a los que acudira. Guiado por
la idea de que hay en él un claro y permanente interés ontolégico mas alla de su teoria del conocimiento,
este recorrido se abre con una aproximacion al pensamiento de Husserl. Ahora bien, en el ejercicio tratar
de aclarar cual es, en su pensamiento, el sentido de ser que opera -cuya base no sera otra que la acepcion
general de objeto- aparece una ambigliedad: ;puede extenderse la categoria de ente a la conciencia
pura, ambito donde se manifiesta todo objeto? En esa vacilacion se inaugura la busqueda de un terreno
mas radical que el ser, fundamento del ulterior proyecto de “superar la ontologia” que sera ensayado, en
los siguientes capitulos, por Lévinas y Marion. Asi, asistimos tanto en Totalidad e Infinito -de la mano de
la alteridad- como en Reduccion y donacion -de la mano de la reduccion del mismo ser- a un proyecto
de radicalizacion de la indagacion husserliana que funda, al calor de la reflexion sobre la subjetividad
trascendental, un ambito que se exceptua del ser.

Con espiritu afin se presenta el programa orteguiano de una renovacion filosofica. En su seno, el
descubrimiento de la vida como realidad radical y la genealogia orteguiana del ser -que remite en ultima
instancia a la forma vital en crisis de la Grecia del siglo IV a. C.- termina por revelar el caracter derivado
del concepto de ser, que emerge solo cuando el vivir adopta la distancia tedrica. Ahora bien, Rodriguez
muestra que a esta excursion historica no sigue un abandono de la ontologia, sino la institucion de una
nueva en torno a la vida misma.

Finalmente, en el capitulo dedicado a Millan-Puelles, Rodriguez rescata su obra temprana de elaborar
una ontologia de los hechos histoéricos, cuyo peculiar existir esta caracterizado siempre por una cierta
permanencia del pasado en el presente. Echando mano de conceptos ontolégicos de la tradicion
aristotélico-tomista, Millan-Puelles da cauce a la forma hibrida de esta forma de ser virtual que es
simultaneamente un no-ser-yay, sin embargo, en tanto que eficaz en el presente, ser-todavia.

Da paso, asi, a la seccion titulada “Hermenéutica”, que retoma la cuestion sobre el modo de ser de lo
histérico desde la perspectiva hermenéutica. A primera vista, resulta irdnico que una corriente conocida
por su talante anti-metafisico ocupe un lugar central en un libro dedicado, precisamente, a la metafisica
del siglo XX. Rodriguez, veterano intérprete de esta tradicion, convierte esa aparente contradiccion en

Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 251-253 251


mailto:sabelmar@ucm.es
https://orcid.org/0009-0000-9342-9575
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense

252 Resefas. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 251-253

uno de los nucleos mas sugerentes de su obra. Tras denunciar las pretensiones de validez absoluta,
totalizante y atemporal de la metafisica, la hermenéutica, pretendiendo instituirse en un nivel de meditacion
mas fundamental, asume de forma paradojica un nivel de reflexion que reclama la funcion propia de
una philosophia prima. Asi, el vinculo entre ambas, lejos de ser puramente negativo, se muestra tenso,
fecundoy, finalmente, indisoluble.

Paraindagar en esta intricada relacion con la metafisica, asi como la radicalizacion de la fenomenologia
que supone la hermenéutica, se ahonda en el lugar que ocupa la historicidad en la obra de Gadamer.
Situando el pasado como un horizonte fecundo que media la comprension, la tradicion deja de ser
obstaculo para convertirse en condicion de posibilidad para toda experiencia de sentido. Entonces, la
hermenéutica no se limita a oponerse a la metafisica y a la fenomenologia, sino que las transforma y
se las apropia. desde estas coordenadas, las cuestiones metodoldgicas, que usualmente se consideran
en un plano secundario y derivado del plano ontolégico de la comprension en que la hermenéutica se
instala, son puestas sobre la mesa. Pese a insistir en que comprender es un hecho existencial y no un
procedimiento técnico externo, la hermenéutica no rehuye la reflexion metodoldgica; antes bien, su propio
“método” consiste en /a apropiacion de los prejuicios de la tradicion.

Desde estas coordenadas, se elabora un recorrido por distintas voces, pasando por el proyecto de
Dilthey de elaborar una critica de la razdn histérica, la hermenéutica de la existencia heideggeriana, la
llamada “via larga” de la ontologia hermenéutica de Ricoeur o el pensiero debole de Vattimo. Culminando
dichorecorrido, este ultimo muestra unaversion de la hermenéutica auto-concebida como como resultado
de la historia del ser. Si la historia de la metafisica nos muestra su tendencia a absolutizar el caracter
originado de sus estructuras, la hermenéutica -consciente de ese devenir- se revela como la filosofia
propia de la modernidad tardia: pensamiento consciente que asume la disolucion de las estructuras
solidas heredadas.

Continuando en cierto modo esta problematica metodoldgica, el tercer nucleo, titulado “Metafisica 'y
metafora”, indaga en la metafora como forma de pensamiento mediante el cual acceder al nivel ultimo
de reflexion metafisica. De esta suerte, Rodriguez pone en el centro el pensamiento de tres autores
exponiendo las metaforas absolutas que emplean para dar expresion a su nivel de radicalismo.

En primer lugar, la metafora orteguiana del “naufragio” trata de expresar la condicion ontologica de la
vida misma, de la cual nace el “programa extranatural del hombre”: precisamente porque la existencia
se experimenta como zozobra, la técnica y la cultura emergen contra esta inadaptacion de principio con
el medio para habilitar un mundo habitable. En continuidad con este recurso, las siguientes metaforas
exploradas -la “inhospitalidad” [Unheimlichkeit] de Heidegger y las “entrafias” de Zambrano- realizan el
mismo movimiento de camino hacia las raices para apresar y nombrar la originaria condicion humana.
Ambas, en suradical singularidad, son presentadas no como una nuevasituacion originariaque contraponer
al naufragio, sino como seflalando hacia un nivel de profundidad distinto que, sin negar aquel, tratan de
pensarlo “hacia atras”. La extrafieza de la inhospitalidad nombra, asi, a un movimiento de salida de si que,
previamente atodadeterminaciondelnaufragoqueyase encuentraaleteando,indicaquelaindeterminacion
misma, el momento negativo de la “nada”, es ya lo constitutivo en nuestra forma de implantacion en la
existencia. Zambrano, por su parte, desplaza la figura hacia el interior: sus entrafias designan un estrato
pre-reflexivo que no se trata de la extraneza ante un medio adverso, sino de una conmocion visceral que
precede a cualquier conciencia, decision o voluntad, e incluso a cualquier sentirse.

Para cerrar el volumen, Rodriguez nos ofrece un excurso por el siglo XXl a la luz del Nuevo Realismo. A
proposito de la querella de este con el posmodernismo, se revalida también en nuestro periodo la absoluta
centralidad de cuestiones tradicionales de la metafisica que caracterizé al siglo pasado. Esta corriente
se alza contra un amplio proceso de «deflacion» de realidad y verdad -del cual el posmodernismo no es
mas que su rostro filosofico. De esta suerte, el blanco del libro en que se apoya este capitulo -Recuperar
el realismo de Taylor y Dreyfus- no es tanto dicho posmodernismo cuanto la tradicion epistemologica
anglosajona y su constructivismo dominante. Reconstruyendo la propuesta de estos autores, Rodriguez
muestra que el reto consiste en extraer y tematizar la pre-comprension realista implicita en la actitud
natural de las ciencias para poder elevarla a tesis filosofica discutible. En este sentido, cuando la vision
popular de la ciencia insiste en que «las cosas no son como apareceny, sino que para una vision objetiva
de la realidad hemos de esperar a la intervencion de los enunciados de aquella, desembocamos en un
constructivismo antirrealista. Desde estas coordenadas, la defensa de un agente encarnado, cuyo trato
practico con el mundo verifica constantemente su “realidad”, se enfrenta tanto a un idealismo explicito
como a este “realismo cientifico” que, en nombre de la ciencia, opone “lo verdaderamente real” a “lo que
se hos da”.

Conectando estos hallazgos con el resto del contenido del libro, Rodriguez concluye que el Nuevo
realismo aporta poco que no estuviera ya en las tradiciones hermenéutica y fenomenoldgicas exploradas
en él. En este sentido, hay nuevos realistas, pero es dudoso que exista un nuevo realismo. Ahora bien, con
esta conclusion se cumple la promesa senalada en el prefacio, donde el autor recordaba una pregunta de
sus antiguos alumnos: ;puede la metafisica caer en el olvido?



Resefas. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 251-253 253

A lo largo de esta obra, el siglo pasado ha comparecido como «siglo de oro» de la metafisica, aunque
paraddjicamente hubiese sido vivido en clave de ocaso. Si algo nos muestra el siglo XX retratado por
Rodriguez, donde un pathos anti-metafisico termina por informar a una de las épocas mas decididamente
metafisicas, es que dificilmente se puede responder afirmativamente al mencionado interrogante; pues la
filosofia, como intervenia Gilson repetidas veces en el curso de La metafisica del siglo XX, siempre entierra
a sus enterradores.



