
251Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 251-253

Rodríguez García, Ramón (2024).  
La metafísica del siglo XX. Tecnos

Sabela Martínez González  
Universidad Complutense de Madrid / Consejo Superior de Investigaciones Científicas   

https://dx.doi.org/10.5209/asem.104325 �

Frente a la ya clásica manera, popularizada por Hobsbawm, de referir al pasado siglo como ‘el corto siglo 
XX’, el retrato trazado de tal periodo en La metafísica del siglo XX nos muestra que se trata de un largo y 
fructífero período cuando tomamos como hilo su pensamiento metafísico. 

Haciendo dialogar a posturas filosóficas aparentemente dispares, Rodríguez señala hacia una unidad 
subyacente a en la heterogénea obra filosófica de este tiempo. Junto a dicha labor, al ser este trabajo 
una refundición de textos que el autor ha escrito a lo largo de su trayectoria, encontramos también el 
íntimo proyecto de rastrear ese mismo sentido unitario en la diversidad de temas que han movido sus 
más de cinco décadas de investigación. Lejos de que esto convierta al libro en una antología, sus trece 
capítulos –organizados en cuatro nervios temáticos– ofrecen una mirada completa a la contribución de las 
tradiciones fenomenológica y hermenéutica, exponiendo cómo se dirigen rumbo a dar un nuevo sentido 
a la idea aristotélica de una filosofía primera. De esta manera, el autor desafía la forma en que esta época 
se autodefinió tantas veces como «post-» o «anti-metafísica». Con la mirada puesta en su preguntar 
ontológico, asistimos a una forma de presentar al siglo XX desde cuyas coordenadas este se revela como 
un proyecto decididamente metafísico: este es, en suma, el objetivo central de La metafísica del siglo XX. 

La primera sección temática, titulada ‘Ser’, indaga los modos en que la fenomenología ha tratado del 
concepto de ser, así como el lugar de tal reflexión en la obra de los autores a los que acudirá. Guiado por 
la idea de que hay en él un claro y permanente interés ontológico más allá de su teoría del conocimiento, 
este recorrido se abre con una aproximación al pensamiento de Husserl. Ahora bien, en el ejercicio tratar 
de aclarar cuál es, en su pensamiento, el sentido de ser que opera –cuya base no será otra que la acepción 
general de objeto– aparece una ambigüedad: ¿puede extenderse la categoría de ente a la conciencia 
pura, ámbito donde se manifiesta todo objeto? En esa vacilación se inaugura la búsqueda de un terreno 
más radical que el ser, fundamento del ulterior proyecto de “superar la ontología” que será ensayado, en 
los siguientes capítulos, por Lévinas y Marion. Así, asistimos tanto en Totalidad e Infinito –de la mano de 
la alteridad– como en Reducción y donación –de la mano de la reducción del mismo ser– a un proyecto 
de radicalización de la indagación husserliana que funda, al calor de la reflexión sobre la subjetividad 
trascendental, un ámbito que se exceptúa del ser. 

Con espíritu afín se presenta el programa orteguiano de una renovación filosófica. En su seno, el 
descubrimiento de la vida como realidad radical y la genealogía orteguiana del ser –que remite en última 
instancia a la forma vital en crisis de la Grecia del siglo IV a. C.– termina por revelar el carácter derivado 
del concepto de ser, que emerge sólo cuando el vivir adopta la distancia teórica. Ahora bien, Rodríguez 
muestra que a esta excursión histórica no sigue un abandono de la ontología, sino la institución de una 
nueva en torno a la vida misma.

Finalmente, en el capítulo dedicado a Millán-Puelles, Rodríguez rescata su obra temprana de elaborar 
una ontología de los hechos históricos, cuyo peculiar existir está caracterizado siempre por una cierta 
permanencia del pasado en el presente. Echando mano de conceptos ontológicos de la tradición 
aristotélico-tomista, Millán-Puelles da cauce a la forma híbrida de esta forma de ser virtual que es 
simultáneamente un no-ser-ya y, sin embargo, en tanto que eficaz en el presente, ser-todavía. 

Da paso, así, a la sección titulada “Hermenéutica”, que retoma la cuestión sobre el modo de ser de lo 
histórico desde la perspectiva hermenéutica. A primera vista, resulta irónico que una corriente conocida 
por su talante anti-metafísico ocupe un lugar central en un libro dedicado, precisamente, a la metafísica 
del siglo XX. Rodríguez, veterano intérprete de esta tradición, convierte esa aparente contradicción en 

Logos. Anales del Seminario de Metafísica
ISSN: 1575-6866  •  e-ISSN: 1988-3242

R E S E Ñ AS

mailto:sabelmar@ucm.es
https://orcid.org/0009-0000-9342-9575
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense


252 Reseñas. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 251-253

uno de los núcleos más sugerentes de su obra. Tras denunciar las pretensiones de validez absoluta, 
totalizante y atemporal de la metafísica, la hermenéutica, pretendiendo instituirse en un nivel de meditación 
más fundamental, asume de forma paradójica un nivel de reflexión que reclama la función propia de 
una philosophia prima. Así, el vínculo entre ambas, lejos de ser puramente negativo, se muestra tenso, 
fecundo y, finalmente, indisoluble.

Para indagar en esta intricada relación con la metafísica, así como la radicalización de la fenomenología 
que supone la hermenéutica, se ahonda en el lugar que ocupa la historicidad en la obra de Gadamer. 
Situando el pasado como un horizonte fecundo que media la comprensión, la tradición deja de ser 
obstáculo para convertirse en condición de posibilidad para toda experiencia de sentido. Entonces, la 
hermenéutica no se limita a oponerse a la metafísica y a la fenomenología, sino que las transforma y 
se las apropia. desde estas coordenadas, las cuestiones metodológicas, que usualmente se consideran 
en un plano secundario y derivado del plano ontológico de la comprensión en que la hermenéutica se 
instala, son puestas sobre la mesa. Pese a insistir en que comprender es un hecho existencial y no un 
procedimiento técnico externo, la hermenéutica no rehúye la reflexión metodológica; antes bien, su propio 
“método” consiste en la apropiación de los prejuicios de la tradición. 

Desde estas coordenadas, se elabora un recorrido por distintas voces, pasando por el proyecto de 
Dilthey de elaborar una crítica de la razón histórica, la hermenéutica de la existencia heideggeriana, la 
llamada “vía larga” de la ontología hermenéutica de Ricoeur o el pensiero debole de Vattimo. Culminando 
dicho recorrido, este último muestra una versión de la hermenéutica auto-concebida como como resultado 
de la historia del ser. Si la historia de la metafísica nos muestra su tendencia a absolutizar el carácter 
originado de sus estructuras, la hermenéutica –consciente de ese devenir– se revela como la filosofía 
propia de la modernidad tardía: pensamiento consciente que asume la disolución de las estructuras 
sólidas heredadas. 

Continuando en cierto modo esta problemática metodológica, el tercer núcleo, titulado “Metafísica y 
metáfora”, indaga en la metáfora como forma de pensamiento mediante el cual acceder al nivel último 
de reflexión metafísica. De esta suerte, Rodríguez pone en el centro el pensamiento de tres autores 
exponiendo las metáforas absolutas que emplean para dar expresión a su nivel de radicalismo. 

En primer lugar, la metáfora orteguiana del “naufragio” trata de expresar la condición ontológica de la 
vida misma, de la cual nace el “programa extranatural del hombre”: precisamente porque la existencia 
se experimenta como zozobra, la técnica y la cultura emergen contra esta inadaptación de principio con 
el medio para habilitar un mundo habitable. En continuidad con este recurso, las siguientes metáforas 
exploradas –la “inhospitalidad” [Unheimlichkeit] de Heidegger y las “entrañas” de Zambrano– realizan el 
mismo movimiento de camino hacia las raíces para apresar y nombrar la originaria condición humana. 
Ambas, en su radical singularidad, son presentadas no como una nueva situación originaria que contraponer 
al naufragio, sino como señalando hacia un nivel de profundidad distinto que, sin negar aquel, tratan de 
pensarlo “hacia atrás”. La extrañeza de la inhospitalidad nombra, así, a un movimiento de salida de sí que, 
previamente a toda determinación del náufrago que ya se encuentra aleteando, indica que la indeterminación 
misma, el momento negativo de la “nada”, es ya lo constitutivo en nuestra forma de implantación en la 
existencia. Zambrano, por su parte, desplaza la figura hacia el interior: sus entrañas designan un estrato 
pre-reflexivo que no se trata de la extrañeza ante un medio adverso, sino de una conmoción visceral que 
precede a cualquier conciencia, decisión o voluntad, e incluso a cualquier sentirse. 

Para cerrar el volumen, Rodríguez nos ofrece un excurso por el siglo XXI a la luz del Nuevo Realismo. A 
propósito de la querella de este con el posmodernismo, se revalida también en nuestro periodo la absoluta 
centralidad de cuestiones tradicionales de la metafísica que caracterizó al siglo pasado. Esta corriente 
se alza contra un amplio proceso de «deflación» de realidad y verdad –del cual el posmodernismo no es 
más que su rostro filosófico. De esta suerte, el blanco del libro en que se apoya este capítulo –Recuperar 
el realismo de Taylor y Dreyfus– no es tanto dicho posmodernismo cuanto la tradición epistemológica 
anglosajona y su constructivismo dominante. Reconstruyendo la propuesta de estos autores, Rodríguez 
muestra que el reto consiste en extraer y tematizar la pre-comprensión realista implícita en la actitud 
natural de las ciencias para poder elevarla a tesis filosófica discutible. En este sentido, cuando la visión 
popular de la ciencia insiste en que «las cosas no son como aparecen», sino que para una visión objetiva 
de la realidad hemos de esperar a la intervención de los enunciados de  aquella, desembocamos en un 
constructivismo antirrealista. Desde estas coordenadas, la defensa de un agente encarnado, cuyo trato 
práctico con el mundo verifica constantemente su “realidad”, se enfrenta tanto a un idealismo explícito 
como a este “realismo científico” que, en nombre de la ciencia, opone “lo verdaderamente real” a “lo que 
se nos da”. 

Conectando estos hallazgos con el resto del contenido del libro, Rodríguez concluye que el Nuevo 
realismo aporta poco que no estuviera ya en las tradiciones hermenéutica y fenomenológicas exploradas 
en él. En este sentido, hay nuevos realistas, pero es dudoso que exista un nuevo realismo. Ahora bien, con 
esta conclusión se cumple la promesa señalada en el prefacio, donde el autor recordaba una pregunta de 
sus antiguos alumnos: ¿puede la metafísica caer en el olvido?  



253Reseñas. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 251-253

A lo largo de esta obra, el siglo pasado ha comparecido como «siglo de oro» de la metafísica, aunque 
paradójicamente hubiese sido vivido en clave de ocaso. Si algo nos muestra el siglo XX retratado por 
Rodríguez, donde un pathos anti-metafísico termina por informar a una de las épocas más decididamente 
metafísicas, es que difícilmente se puede responder afirmativamente al mencionado interrogante; pues la 
filosofía, como intervenía Gilson repetidas veces en el curso de La metafísica del siglo XX, siempre entierra 
a sus enterradores. 


