EDICIONES
=l COMPLUTENSE @
Logos. Anales del Seminario de Metafisica ARTICULOS

ISSN: 1575-6866 e« e-ISSN: 1988-3242

Pensar al margen del horizonte y en el horizonte de los
margenes: hacia un “constructivismo fenomenolégico”!

Jaime Llorente Cardo
Investigador independiente <

https://dx.doi.org/10.56209/asem.101681 Recibido: 17/03/2025 « Aceptado: 13/08/2025

Resumen: El objetivo del presente articulo es el de esbozar los rasgos fundamentales del programa de aquello que
podria designarse como “constructivismo fenomenoldgico”. Para ello, se comienza estableciendo el sentido de la
nocion de “horizonte” fenomenoldgicamente entendida y examinando sucintamente los precedentes mas destacados
de la posicion “constructivista” (Kant, Schopenhauer y Nietzsche). Seguidamente, resultaria pertinente determinar
la especificidad del “constructivismo fenomenoldgico” frente a las encarnaciones “socioldgicas” y “psicolégicas”
del punto de vista constructivista. Finalmente, se indica qué, como y a partir de qué se constituye lo constituido v,
asimismo, qué papel le corresponde a la hermenéutica en el contexto del proceso fenomenoldgico de constitucion
de lo dado.

Palabras Clave: constitucion; constructivismo; donacion; fenomenologia contemporanea; hermenéutica; horizonte;
Nietzsche; Marion.

ENThinking on the margin of the horizon and on the horizon of the margins:
towards a “phenomenological constructivism”

Abtract: The aim of this article is to draw on the fundamental principles of the program of what we could designate as
“phenomenological constructivism”. In order to this, we begin by establishing the meaning of the notion of “horizon”
phenomenologically understood, as well as briefly examining the most notable precedents of the constructivist position
(Kant, Schopenhauer and Nietzsche). Next, it is pertinent to determine the specific caracter of “phenomenological
constructivism” in the face of “sociological” and “psychological” incarnations of the constructivist point of view. And
finally, it is indicated “what”, “how” and “from what” the constituted is constituited and also which is the role that
corresponds to hermeneutics in the context of the phenomenological process of constitution of the given.
Keywords: constitution; constructivism; contemporary phenomenology; donation; hermeneutics; horizon; Nietzsche;
Marion.

Sumario: 1. Sobre los puntos fundamentales del programa del “constructivismo fenomenoldgico”; 2. Los antecedentes
fundamentales del “constructivismo fenomenolégico; 3. Constituir qué, a partir de qué, quién, como y con que fin. La
estructura del “constructivismo fenomenoldgico”; 4. El lugar de la hermenéutica; 5. Las figuras de la constitucion “de-
construida”; 6. Conclusion; 7. Referencias bibliograficas.

Como citar: Llorente Cardo, J. (2025): “Pensar al margen del horizonte y en el horizonte de los margenes: hacia un
“constructivismo fenomenoldgico””, Logos. Anales del Seminario de Metafisica 58 (2), pp. 139-149.

' El presente articulo se inscribe en el marco de los intereses y actividades del Proyecto de Investigacion PID2023-147930-100.
Ministerio de Ciencia, Innovacion y Universidades “El acontecimiento: impacto y huella. Una investigacion en torno a la magnitud
e intensidad del acontecimiento de lo real como extrafnamiento” (AIMHU), cuyo IP es César Moreno Marquez (Universidad de
Sevilla).

Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 139-149 139


mailto:jakobweinendes@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-6285-340-X
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense

140 Llorente Cardo, J. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 139-149

1. Introduccion: sobre los puntos fundamentales del programa del “constructivismo
fenomenoloégico”

En su “Introduccién” al volumen colectivo Counter-Experiences. Reading Jean-Luc Marion, Kevin Hart evo-
ca lo afirmado por Jean-Luc Marion en su conferencia de septiembre de 1997 pronunciada en el marco
de la Universidad de Villanova en el sentido siguiente: “Marion recordd una conversacion con Derrida, «le
dije a Levinas hace afos que, de hecho, el ultimo paso para una fenomenologia real seria abandonar el
concepto de horizonte. Levinas me respondié inmediatamente: ‘sin horizonte no hay fenomenologia’. Y yo
asumo osadamente que él estaba equivocado»”.? Esta declaracion anecdética ilustra muy apropiadamen-
te el sentido que asume, en el marco de la fenomenologia mas reciente, la voluntad de trascender el hori-
zonte fenomenoldgico marcado por el modelo de los “fendmenos del tipo objeto” y, en ultima instancia, del
“mundo” objetivo que éstos conforman y configuran merced a sus reciprocas imbricaciones de sentido. A
este respecto, conviene recordar aqui que el término “horizonte” muestra una raigambre etimoldgica que
lo liga y emparenta directamente al concepto de “limite” y “frontera” (hdros), y que, por tanto, aparecer en
el interior de un “horizonte” en general significa necesariamente que tal aparicion se halla condicionada al
hecho de que el fendmeno asi apareciente haya de constituirse como fendmeno determinado, entitativo,
dado a la mencion intuitiva e intencional mas o menos “normalizada” y, en suma, correctay candnicamente
“constituido”. Tales son las conditiones posibilitatis de la mostracion de cualquier fendmeno en las coorde-
nadas de un “horizonte fenomenoldgico”, en ausencia de la cuales tal manifestacion no podra tener lugar
en absoluto. Asi, el horizonte, limitado y limitante él mismo, Unicamente puede admitir en su seno la fe-
nomenalizacion de elementos tan determinados, perfilados y visibles como él. Esto significa que, cuando
se postula explicitamente la posibilidad de pensar en fendmenos cuya manifestacion acontece al margen
de tal horizonte limitante, lo que se admite implicitamente no es sino la posibilidad de que resulten “da-
dos” fendmenos inversamente “no-determinados”, “no nitidamente perfilados”, no (totalmente) visibles,
en suma: total o parcialmente “no-constituidos”. Tales fendmenos pueden ser descritos haciendo uso
de la categoria opuesta a todos los rasgos recién mencionados: la categoria de “lo neutro”. Esta apertura
propicia, por tanto, el hecho de que en ultimo término se desemboque en el postulado, tan temido y recha-
zado por Levinas, de que “los acontecimientos esenciales” sucedan “a espaldas de los entes concretos™
(valdria decir “plenamente constituidos”), es decir, en el “materialismo de lo neutro”: lo “a-horizontal”, lo
aoriston, lo “carente de limites”. Es esta una posibilidad -la de la preeminencia onto-fenomenoldgica de la
“neutralidad no constituida” sobre la determinacion constituida y constituyente- con la que aqui contamos
de forma plenamente consciente.

De lo que se trataria, pues, al esbozar las lineas fundamentales de aquello que cabria legitimamente
denominar “programa del constructivismo fenomenolégico”, seria de fundamentar apropiadamente las
cuestiones relativas a: 1). ;Qué es, propiamente hablando, el “constructivismo” cuando tal término es
empleado en el marco del pensamiento fenomenolégico?, e inversamente ;qué no cabe en modo alguno
entender por “constructivismo” en el interior de tal contexto (aunque resulte pertinente en otros)? 2). ;qué
es propiamente lo que se “construye” o resulta “constituido” en virtud del acto de “construccion” denotado
por el término “constructivismo”? 3). ;A partir de qué tipo de “material” o “materiales” preexistentes (si
los hubiere) se lleva a cabo tal acto o proceso “constructivo”? 4). ;Quién o qué asume en este dominio
“constructivo” el rol de “constructor” (nos abstenemos conscientemente aun de aludir a “sujeto
constituyente” alguno)? 5): ;Qué papel juega la hermenéutica en el contexto del acto de “construccion-
constitucion” de lo dado, habida cuenta del rol central -o, cuando menos, indispensable- que parece serle
reservado casi unanimemente en el terreno de la fenomenologia mas reciente? Al menos la conveniente
elucidacion estos cinco aspectos cruciales es irrefragablemente requerida a la hora de vertebrar de modo
consistente los lineamientos programaticos fundamentales propios de todo virtual “constructivismo”
fenomenoldégicamente entendido.

2. Los antecedentes fundamentales del “constructivismo fenomenolégico”

En este sentido, volviendo retrospectivamente la mirada de forma somera a aquello que podria caracteri-
zarse como la historia larvada del constructivismo fenomenoldgico, cabria sefialar a Kant como el primer
“constructivista” explicito y sistematico; la tesis conforme a la cual “las condiciones de la experiencia en
general son las condiciones de la posibilidad de los objetos de la experiencia” podria sefialarse como el
primer precedente del “constructivismo fenomenoldgico” (y aun de la posicion constructivista en cuanto
tal). Al “constructivismo del caos sensorial” kantiano le sigue el cercano “constructivismo de la represen-
tacion” facturado por Arthur Schopenhauer. Schopenhauer es, a este respecto, uno de los mas metoédicos
y coherentes “constructivistas fenomenologicos” que jamas ha habido. En efecto, cuando se lee la célebre

K. Hart, Counter-Experiences. Reading Jean-Luc Marion, Indiana, University of Notre Dame, 2007, p. 14)
3 E. Levinas, Totalidad e infinito, Salamanca, Sigueme, 1987, p. 302.



Llorente Cardo, J. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 139-149 141

sentencia inicial de su Hauptwerk (“el mundo es mi representacion”), es necesario entender el posesi-
vo en sentido propiamente “activo” o “poiético”, es decir, como “resultado de mi actividad configurado-
ra sintético-constructiva” (“el mundo es el producto de mi facultad representativo-constituyente”, cabria
decir). La voluntad, en tanto que “material” o “elemento” pre-dado sobre el cual se construye la trama de
la representacion, aparece, muy al modo fenomenoldgico acontecial “no-objetual”, como una instancia
neutra, univoca, indivisa, invisible como tal, pero universalmente “presente”.* Rasgos, todos ellos, que la
emparentan -siquiera “formalmente” con instancias fenomenoldgicas tales como el “don”, el “fendmeno
saturado”, el “rostro”, el “acontecimiento”, la “deflagracion originaria”, la “vida inmanente patéticamente
auto-afectada”, etc.

Y es que, todas estas instancias subyacentes a la “construccion constituyente” y que representan
el substrato originario del cual ésta surge, admiten ser reconocidas como “fendmenoldgicas” en tanto
que se muestran como comunmente pertenecientes a un compartido estatuto onto-epistemoldgico
definido, ante todo, por la “no-objetualidad”: por la refractariedad a ser categorizadas en términos de
“objeto”, de “fendmeno objetual”. Esto sucede ya inauguralmente en contexto kantiano, dado que “la
cosa en si”, sea lo que fuere, no es, en cualquier caso, precisamente una “cosa”, como tampoco lo es,
desde luego, la “voluntad” schopenhaueriana, la cual se define esencialmente como un elemento carente
de determinacion al igual que ajeno al espacio y al tiempo (tres rasgos sin duda indispensables cuando
de lo que se trata es de “ser cosa-objeto”). En fin, el “devenir” nietzscheano resulta tan escasamente
concebible en términos “objetuales” (o siquiera minimamente “entitativos”) que constituye y representa
él mismo, de la forma ontoldgicamente mas conspicua, la negacion misma de toda “objetualidad” en
el sentido de toda “permanencia”, “subsistencia” o “identidad” (digase algo analogo en referencia a la
“voluntad de poder”). Ademas. Se trata, en todos estos casos, de elementos cuya “fenomenalizacion”
acontece fuera de todo “horizonte” en cuanto a su modo de donacion: la “Ding an sich nouménica carece
tanto de horos (de determinaciones internas tanto como de limites mundanos de manifestacion) como la
indivisa y extrafenomenal (extramundana) “voluntad de vivir” o el “devenir” paraddjicamente subyacente a
la “apariencia de la cosa”: a la “ilusion del ente”.

Esta ultima expresion nos conduce al pensamiento del ultimo Nietzsche,® que desde este punto de
vista se muestra, al igual que su antiguo maestro, como uno de los mas conspicuos “constructivistas
fenomenolégicos” que han existido nunca o, al menos, como el precursor sin duda mas descollante
de la onto-fenomenologia “constructiva” cuyas lineas maestras pretendemos caracterizar aqui.b El
“constructivismo del devenir” nietzscheano postula indudablemente que, tras la “apariencia constructiva”
(constituida) del ente substancial y estable, late un comun trasfondo que no cabe describir como
“metafenomeénico” (al modo de la metafisica transmundana o del propio kantismo), sino acaso como
fendmeno dado “de otro modo”, originariamente fenomenalizado en un régimen de donacion heterogéneo
con respecto al de los entes estables que configuran el mundo objetivo. Un fondo “no-objetual” que, sin
embargo, se dacomo previo a que el “ego constituyente” facture (“construya”) sobrey a partir de él la ficcion
de las “cosas”,” pero que constituye la esencia genuina y ultima de tales “cosas” en su totalidad. Tanto el
“devenir” como “la voluntad de poder” constituyen en este marco instancias ontolégicas dotadas de plena
carta de ciudadania fenomenoldgica: ‘.Y sabéis qué es para mi «el mundo»? ;Tengo que mostraroslo en
mi espejo? [...] -Este mundo es la voluntad de poder- iy nada mas! Y también vosotros mismos sois esta
voluntad de poder -y nada mas”.2 Asi, la “voluntad de poder” es incluso presentada a modo de “reflejo
especular” (“mostraroslo en mi espejo”) y ello de modo en absoluto casual, sino precisamente en tanto
que “substrato” no determinado de la totalidad de lo manifiesto en “horizonte” del mundo. Remanente

4 Asi, empleando un reconocible “lenguaje fenomenoldgico”, Schopenhauer escribe: “Fenémeno significa representacion y nada
mas; toda representacion, sea del tipo que sea, todo objeto es fenémeno. Pero cosa en si es unicamente la voluntad; en cuanto
tal no es por ello representacion, sino algo radicalmente distinto de ella; es aquello de lo cual toda representacion, todo objeto,
es la manifestacion, la visibilidad, la objetivacion” (A. Schopenhauer, El mundo como voluntad y representacion I, Madrid, Alianza,
2023, p. 267).

5 “Mas estrictamente, en general no se debe admitir ninguin ente -porque entonces el devenir pierde su valory aparece precisamente
como algo sin sentido y superfluo. Por consiguiente, hay que preguntar: como ha podido (ha tenido que) surgir la ilusion del ente”
(F. Nietzsche, Fragmentos postumos. Volumen IV (1885-1989), Madrid, Tecnos, 2006, p. 387).

& Un “constructivismo” que se pone de relieve con contundente pujanza en textos como el siguiente: “Que un mundo que es
accesible a nuestros 6rganos sea entendido también como dependiente de esos drganos, que nosotros «entendamos» un
mundo como subjetivamente condicionado, con ello no se ha expresado que un mundo objetivo «sea» posible en absoluto.
¢SQuién nos impide pensar que la subjetividad es real, que es esencial? Lo «en si» es incluso una concepcion contradictoria:
una «constitucion en si [Besschaffenheit an sich]» es un absurdo: tenemos el concepto de «ser», de «cosas», siempre y sélo
como un concepto de relacion [...]. jPrejuicio de los prejuicios! En primer lugar, seria en si posible que la verdadera constitucion
[Beschaffenheit] de las cosas fuese hasta tal punto nociva, que fuese tan contraria a los presupuestos de la vida, que justamente
la apariencia fuese necesaria para poder vivir” (Ibid., p. 547).

7 “El pensamiento mide el mundo segun medidas establecidas por €l mismo: con sus ficciones esenciales, como «lo
incondicionado», «medios y fines», cosas, «substancias», como leyes logicas, como numeros y figuras. No habria nada que
pudiera llamarse conocimiento si primero el pensamiento no hubiera transformado de tal modo el mundo en «cosas», en lo
idéntico-a-si-mismo. Sdlo en virtud del pensamiento existe la no-verdad” (F. Nietzsche, Fragmentos péstumos. Volumen Ill (1882-
1885), Madrid, Tecnos, 2010, p. 239).

& Ibid., p.831.



142 Llorente Cardo, J. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 139-149

medular, pues, no visiblemente manifiesto, pero si “objetiva” o “extra-interpretativamente” dado, al modo
“correlacional” en el cual Rorty utiliza la metafora del Mirror of Nature a la hora de caracterizar criticamente
la concepcion tradicional del conocimiento.

Asi pues, “la voluntad de poder” no sélo no es un resultado producto de acto constituyente alguno, sino
que tampoco deriva de ninguna actividad interpretativa, en la medida en que es precisamente ella misma
la que “interpreta”, la que se erige en instancia constitutivamente “hermenéutica” por esencia:

La voluntad de poder interpreta: en la formacion de un drgano se trata de una interpretacion; la voluntad de po-
der delimita, determina grados, diferencias de poder. Meras diferencias de poder no podrian aun sentirse como
tales: tiene que haber alli un algo que quiere crecer que interprete a todo otro algo que quiere crecer respecto
de su valor. En esto igual - En verdad /a interpretacion es ella misma un medio para hacerse sefior de algo. El
proceso organico presupone un permanente INTERPRETAR.®

Precisamente porque la Beschaffenheit originariamente dada se revela como una “constitucion”
realmente “no-constituida”, refractaria a los presupuestos fundamentales de la experienciay la existencia
“normativas”, resulta necesaria la interpretacion entendida como instrumento hermenéutico de “dominio
constructivo” sobre la donacion primigenia con objeto de configurarla y adaptarla a las demandas
pragmatico-vitales propias del “sujeto” interpretante. Veamos seguidamente de qué modo concreto
sucede tal cosa.

3. Constituir qué, a partir de qué, quién, como y con qué fin. La estructura del “construc-
tivismo fenomenolégico”

Comenzando con la breve pars destruens de nuestro estudio, seria preceptivo desde el inicio determinar
nitidamente la cesura entre aquello que resulta apropiado designar mediante la rubrica de “constructivis-
mo fenomenoldgico” y aquello que no lo es. En este sentido, el primer rasgo a clarificar lo constituye el
hecho de que el “constructivismo fenomenoldgico” nada tiene que ver con ninguna clase de “construc-
tivismo social” o “socioldgico”, sino que se muestra fundamentalmente como un tipo claramente “onto-
epistemologico” de constructivismo. Una modalidad fenomenoldgica de constructivismo (valdria igual-
mente decir “constitucionalismo”) que, de hecho, se opone frontalmente a los postulados fundamentales
del “constructivismo social” tal como es provisionalmente caracterizado por Paul Boghossian:

El tedrico del constructivismo social no estd, por lo general, interesado en esta clase de construcciones im-
puestas [aquellas derivadas, segun Kant, de las necesarias leyes basicas de caracter aritmético y geométrico].
Quiere enfatizar la contingencia de los hechos que hemos construido, mostrar que éstos habrian podido no
darse si hubiéramos elegido de otro modo. Por lo tanto, un hecho esta socialmente construido en el sentido
técnico que aqui nos incumbe, si 'y solo si es necesariamente cierto que solo pudo darse mediante las accio-
nes contingentes de un grupo social [...]. La aseveracion de que algo esta socialmente construido sélo tiene
atractivo en la medida en que se propone poner al descubierto un constructo alli donde no se sospechaba su
existencia, es decir, donde algo constitutivamente social estaba siendo disfrazado como natural.”®

Frente a esta derivada modalidad “sociolégico-psicologizante” de “constructivismo”, nos ocupamos
aqui del originario “constructivismo” onto-epistemolégico mediante el cual el sujeto (llamado por ello
“constituyente”) estructura, configura y permite aparecer algo asi como un horizonte mundano de toda
manifestacion.

Este “constructivismo fenomenoldgico” del cual hablamos no es, asimismo, en modo alguno un
“idealismo relativista” o alguna suerte de “relativismo epistemoldgico”; antes bien presupone que, dicho
al modo aristotélico, es délon tés epagogés (y aun por intuicion-mencion directa), que todos nosotros
captamos -al menos “nosotros los humanos”, diria Kant- el mismo “resultado de constitucion”: el mismo
horizonte de constitucion conformante del mismo “mundo constituido”. En realidad, desde la perspectiva
del “constructivismo” fenomenoldégicamente entendido, la intuicidon (es decir, la mencion intencional) ha
de ser reconocida como esencialmente “pasiva” en tanto que receptora de lo “dado” en la donacion,
pero también debe serlo, en su particular modo, la constitucion. Y ello porque: 1). tomando la consciencia
perceptiva en su estado “candnico”, nunca resulta posible interrumpir, “pausar” o directamente anular el
acto constituyente (la presuposicion del horizonte constituido del mundo) y 2). debido a que todo “sujeto
constituyente” capta de facto el mismo “producto constituido”: idéntico “mundo” configurado de idéntica
forma. Los puntuales casos “deficientes” de esta donacion de lo constituido no suponen sino modos
privativos de un modo de donacién comunmente presupuesto ya como originario; modos dados, ademas,
siempre de forma ocasional, individual y, en ultimo término, excepcional. Nos ocuparemos puntualmente
de dar cuenta de ellos mas adelante.

9 F Nietzsche, Fragmentos péstumos. Volumen 1V (1885-1989), Madrid, Tecnos, 20086, p. 122.
9 Boghossian, P, El miedo al conocimiento. Contra el relativismo y el constructivismo, Madrid, Alianza, 2018, p. 37.



Llorente Cardo, J. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 139-149 143

Asi pues, en oposicion al habitual dictamen emitido por sus “criticos”, la constitucion “constructiva”
tiene realmente muy poco que ver con cualquier tipo de perspectiva “personal”, “singular” o “particular” en
la medida en que asume un marcado caracter generalmente “impuesto” con necesidad a todo elemento
percipiente velis nolis. No se trata, pues, de un acto acontecido a escala individual, sino de un evento
relativo, mas bien, a la especie (en este caso, la humana). De este modo, contemplado desde tal punto de
vista, el prisma constructivista no sélo no representa ningun tipo de posicion “relativista” o “subjetivista”,
sino justamente todo lo contrario: supone realmente una postura radicalmente comprometida con la
necesidad con la cual lo dado “se da” efectiva y universalmente del mismo modo para todos los “sujetos”.
Resulta tan francamente sorprendente como sencillo de refutar el hecho de que alguien postule que,
en virtud del acto “constructivo” de constitucion (que, contra lo sefialado por Marion, es esencialmente
“pasivo”)," cada “sujeto” constituyente capte un mundo constituido diferente ya que cuenta con la potestad
facultativa de “constituirlo” (construirlo) a su particular modo: a voluntad, a placer, en un singular acto de
“decisionismo gnoseoldgico”.? Este relativismo absurdo, que en ocasiones parece rozar tangencialmente
la descripcion ofrecida por Markus Gabriel en referencia al “constructivismo” en general,” no es sino una
desvaiday distorsionada caricatura del verdadero “constructivismo” y del sentido auténtico de la actividad
“constituyente” por él implicada y que necesariamente lo acompafa. Consideremos, a este respecto,
la caracterizacion pergehada por Gabriel acerca de lo esencial del “constructivismo” en la entrada
correspondiente del glosario terminoldgico con el cual culmina su primera obra: “Postulado fundamental
de toda teoria que pretende que no existe absolutamente ningun hecho ni realidad en si, y que nosotros
los constituimos todos mediante nuestros multiples discursos o métodos cientificos”.™

El problema, en pasajes como el recién citado, reside en el excesivo alcance que Gabriel le asigna
a la cuantificacion universal (tanto “positiva” como “negativa”) en el marco de expresiones tales como
“absolutamente ningun” y “los constituimos todos” en referencia a los “hechos” o a las “realidades en si”;
rasgo que constituye un uso indebido de tales términos en el contexto en el cual son aplicados. En realidad,
desde el punto de vista del “constructivismo fenomenoldgico” (que identificamos aqui expresamente con
el “constructivismo bien entendido”), lo que sucede es que, entre la totalidad de los “hechos” efectiva
o virtualmente dados, se dan algunos que preceden (y por ello exceden) toda tentativa constituyente o
tendente ala construccion (es decir, se dan “en si”: al margen de toda actividad constructivo-constituyente),
mientras que otros, por el contrario, se manifiestan ab initio como “resultados” o “productos” de un “acto
constitucional” llevado a cabo “ulteriormente” por parte de las facultades configuradoras propias de algun
tipo de instancia percipiente (un “sujeto”, podriamos decir con toda prevencion). Estos ultimos, dado su
palmario caracter “no-originario”, habrian de ser reconocidos como “derivados”, esto es, como resultantes
de un proceso “constituyente” acontecido con anterioridad a su efectiva donacion. La clave residiria, pues,
en la capacidad tedrica (en el sentido originalmente “Optico” ligado al verbo thedrein) para discernir entre
ambos tipos de fendomenos o “hechos”. Postular que, desde cualquier perspectiva “constructivista”, la
extension de lo “construido” es simplemente universal (Que no se da nada originariamente fenomenalizado
en algun momento al margen de la constitucion), como hace Gabriel, implica realmente asumir que sdlo
existen fendomenos constituidos, pero en absoluto ningun tipo de instancia preexistente a ellos “sobre”
o “desde” la cual se lleve a cabo el acto original de “construccion”. ;Y como podria resultar en general
posible el “con-struir”, el acto de “reunir” o ensamblar” (struere) conjuntamente (cum) de forma articulada
y vertebradora elementos anteriormente inconexos o en estado de dispersion cuando lo que se esta
tacitamente postulando es la “no existencia” o la imposibilidad misma de tales elementos, dado que ellos
mismos habrian ya de revestir inicialmente el caracter de “hechos” ya construidos (puesto que no hay
ninguno que no lo sea)? Como se intuye facilmente, la tesis de la extension universal de la “constructividad”
conduce, bien a un regressus del origen constituyente (siempre recursivamente diferido), bien al absurdo

" Asi, ante la cuestion: “la percepcion no es un fendmeno pasivo. Aquello que es percibido es construido”, Marion replica: “Es
perfectamente exacto, salvo porque esta mal formulado. La percepcion no es un fendmeno. La percepcion permite acceder al
fendmeno. La percepcion no es pasiva. Si es esto lo que quiere decir, totalmente de acuerdo. Como usted dice, ella es construida;
aquello que es percibido es construido, o, mas bien, constituido. Yo no hablaba de la percepcion, sino de la intuicidn. La intuicion
es pasiva, la constitucion es activa. La constitucion -o la sintesis- es la puesta en relacion entre el concepto, que es activo, y la
intuicion, que es pasiva. Y la sintesis es la percepcion. Por tanto, estamos de acuerdo” (J.-L. Marion, Paroles données. Quarente
entretiens. 1987-2017, Paris, Cerf, 2021, p. 164).

2 La forma caracteristicamente estereotipada y cuasiparédica de esta vision acerca del constructivismo como relativismo
escéptico es formulada por Ayn Rand en el marco de sus reiteradas diatribas antikantianas: “Los fildsofos del siglo XX se limitaron
a sacar las conclusiones finales de la posicion kantiana. Si es el modo de pensamiento del hombre (independiente de la realidad)
el que crea las verdades «necesarias»”, argumentaron ellos, entonces esas verdades no son ni fijas ni absolutas; los hombres
tienen una eleccion en cuanto a sus modos de pensar; lo que la mente da, la mente quita. De ahi surgio el punto de vista de los
convencionalistas contemporaneos” (A. Rand, Introduccion a la epistemologia objetivista, Barcelona, Deusto, 2022, p. 136).

s Gabriel entiende el “constructivismo radical” como “la afirmacion de que producimos todos los objetos en cuanto los individuamos
epistémicamente, aun cuando quiza queramos conceder que hay una materia prima (que dicho sistema llama mundo), una
pasta pura del mundo [una suerte de Ur-Stoff concebida en términos de “residuo dogmatico”], que por desgracia se desmorona
siempre en meros hechos construidos por causa de nuestras artes conceptuales de cocinar” (M. Gabriel, Sentido y existencia.
Una ontologia realista, Barcelona, Herder, 2017, p. 38).

M. Gabriel, Por qué el mundo no existe, Barcelona, Pasado & Presente, 2019, p. 219.



144 Llorente Cardo, J. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 139-149

consistente en afirmar la universal realidad de lo “construido”, a la vez que la ausencia de “material” previo
alguno no originalmente construido y a partir del cual se llevase hipotéticamente a cabo el posterior acto
de “construccion”.

Incluso en el contexto particular del “constructivismo onto-epistemolégico” sostenido por el
Nietzsche tardio (y que Gabriel coloca expresamente en su punto de mira), no resulta aplicable tal vision
excesivamente reductiva por su excesiva envergadura de dominio. Es, mas bien, refractaria a ella desde el
momento en que en tal ambito de la ultima ontologia de Nietzsche (y en ocasiones, ciertamente, malgré Iui)
se dan al menos tres tipos de “hechos” incardinados al margen del proceso “constituyente-hermenéutico”
que desembocaria en el “constructo ficcional” del mundo objetivo o, como Nietzsche prefiere decir, en la
“ilusion del ente”. En principio, tanto el “devenir” como la “voluntad de poder” constituyen, a sus respectivos
y especificos modos, instancias concebidas con cierto grado de consistencia ontologica “objetiva” (dadas
“en si”), puesto que de lo contrario, si ellas mismas fuesen absorbidas y fagocitadas por el universal
magma de las “interpretaciones” sustitutivas de los “hechos”, pasarian inmediatamente a ocupar un
nivel ontolégico absolutamente analogo al habitado por “ficciones” metafisicas tan hermenéuticamente
equivalentes a ellas como “el sujeto autofundado” o “el ente subsistente” derivado de él conforme a la
propia hipdtesis nietzscheana. Esto es algo que en modo alguno sucede en el marco de la perspectiva
adoptada por Nietzsche, de modo tal que aqui alboreaya la presencia de al menos “dos hechos” sustraidos
de algun modo al torbellino general de la interpretacion.” ; Resulta siquiera plausible imaginar a Nietzsche
concediendo que el “devenir” o la “voluntad de poder” no son sino “construcciones” -como tales
“ficticias”- tan efimeramente configuradas, al modo de las figuras modeladas en la arena de un desierto
tormentoso, como los constructos ficcionales metafisico-religiosos incansablemente denunciados por
él mismo (“Dios”, la “moral”, el “trasmundo”, la “verdad”, el “sujeto” o la propia “cosa”)?'® Ademas, el acto
de “construir” en general productos ficcionales como los recién mencionados, el propio fenémeno que
da lugar a la aparicion de los “constructos ficticios” que pueblan y configuran la metafisica, constituye él
mismo, en si mismo, un “hecho” (precisamente el “hecho” de facturar constructos ficcionales), y tal “hecho”
no puede estar sometido él mismo a la interpretacion, dado que en tal caso no podrian darse de facto los
conocidos “productos metafisicos” hermenéuticamente facturados y presentados como “verdades” por
parte de la filosofia occidental tradicional (sobre todo en su variante metafisica). Al menos en la mente
de los filosofos metafisicos desenmascarados por la psicologia nietzscheana como décadents, tales
“hechos” se dan de modo incontestable. Finalmente, la propia necesidad de facturar tales construcciones
ficcionales por razones practico-vitales (habida cuenta de que la “verdadera constitucion o Beschaffenheit
de las cosas” -recordemos- podria ser “hasta tal punto nociva”, “tan contraria a los presupuestos de la
vida”, que la construccion de las apariencias ficticias y facticias “fuese necesaria para poder vivir”) no deja
de constituir en si misma un tercer tipo de “hecho”.

Asi pues, todo “constructivismo” correctamente entendido presupone el “material” o “substrato”
ontologico preexistente cony a partir del cual se lleva a cabo la ulterior “construccion” (el residuo dogmatico
originario), pero, en el caso del constructivismo fenomenoldgico, la diferencia crucial, la novedad radical,
estriba en el hecho de que tal “material” o “instancia” pre-constructiva” no siempre comparece en
términos de “fendmeno entitativo” del tipo-objeto (como aun podia serlo el noumeno kantiano, el cual
no dejaba de constituir una “cosa”, bien fuese “en si”), sino de fendomeno carente de horizonte: dado al
margen de todo héros. Como una instancia cuya fenomenalizacion acaece de un modo “extrahorizontal” o
“no-horizontal”, podria decirse: un puro evento, un acontecimiento, un fenémeno invisible por penuria de
intuicion o acaso por exceso de flujo intuitivo (un “fendmeno saturado”), etc. Ademas, seria necesario llevar
a cabo una distincion previa entre el “material no-material” (“acontecial”, “invisible”, “denegatorio”, etc.)
originario y aquellos “materiales” concretos, dnticos y determinados (“entitativo-objetuales” en el sentido
habitual) sobre los cuales la actividad constructivo-constituyente lleva a término la espontaneidad de la
constitucion. “Materiales” de los que, en cierto modo, puede decirse que se yuxtaponen o superponen a
la primigenia y anterior donacion del “material originario” aun cuando “parten” o surgen” a partir de éste.
Aqui radica la clave del nuevo “constructivismo” de caracter “fenomenoldgico”,’” asi como su referencia a

® Como muestra, por ejemplo, este pasaje: “Si se es fildsofo como siempre han sido los fildsofos, entonces se carece de ojos
para lo que fue y para lo que deviene: -uno sélo mira lo que es [das Seiende, lo ente]. Pero puesto que no hay nada que sea
[nichts Seiendes, ningun ente], al fildsofo sdlo le quedo, como «mundo» suyo lo imaginario” (F. Nietzsche, Fragmentos péstumos.
Volumen IV (1885-1989), Madrid, Tecnos, 2006, p. 370).

6 Considérese al respecto el siguiente fragmento crucial: “la suposicion del ente es necesaria para poder pensar e inferir: la
I6gica maneja solo formulas para lo que permanece igual, por eso esta suposicion no tendria aun fuerza demostrativa respecto
de la realidad: «el ente» forma parte de nuestra oéptica [...]. Es necesario-: hay en nosotros un poder que ordena, simplifica,
falsifica, separa artificialmente. «Verdad» -voluntad de dominar la multiplicidad de las sensaciones -alinear los fendmenos bajo
determinadas categorias. En esto partimos de la creencia en el «en si» de las cosas (tomamos los fendmenos como reales).
El caracter del mundo en devenir como informulable, como «falso», como «auto-contradictorio»”. Conocimiento y devenir se
excluyen. Por consiguiente, el «<conocimiento» tiene que ser otra cosa: tiene que precederle una voluntad de hacer cognoscible,
una especie del devenir mismo tiene que crear la ilusion del ente” (Ibid., p. 259).

7" Un origen que, por lo demas, cabe rastrear ya en los rincones menos explicitos de la obra el propio Kant. Léase, a efectos
ilustrativos, el siguiente pasaje: “Se puede conceder que la causa de nuestras intuiciones externas sea algo que esté fuera de



Llorente Cardo, J. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 139-149 145

la ausencia de “horizonte” en el ambito de la donacioén originaria. En efecto, el rasgo esencial al respecto
reside en que tal donacion pueda irradiar desde una instancia transida de indeterminacion, invisible,
“saturada” de intuicion, puramente “acontecial”, dada “por denegacion”, “no-objetual” o “desligada” de
todo entorno mundano; en suma: “dada” al margen de todo “horizonte” previo de fenomenalizacion (en el
exterior de éste o con independencia de su presencia).

Lo “no-constituido”. El trasfondo irreductible a la constitucion que todo acto constituyente ha, no
obstante, de presuponer, puede adoptar solamente dos formas (reduciendo a éstas todas las modalidades
derivadas de una y otra), a saber: el caos y el vacio. En este sentido, una vez presupuesto el acto
constituyente, puede hablarse de “constructivismo del caos” en aquellos casos en los cuales la instancia
“no constituida”, indeterminada o “des-ordenada” se halle -en mayor o menor grado- “configurada” por
una miriada de elementos cuya interaccion reciprocay sobre la percepcion no constituye en modo alguno
un horizonte (mundano). Tal seria el caso de la “tormenta de arena” del devenir nietzscheano absoluto, el
“torbellino de las Empfindungen originarias” kantiano, pero también del caos onto-perceptivo subyacente
a los postulados de la fisica de Eddington, por ejemplo. Asimismo, resulta igualmente plausible y legitimo
mentar un “constructivismo del vacio” (o “de la vacuidad”) en referencia al “hecho” de que el elemento
preexistente a la actividad “constructiva” muestre la caracteristica evanescencia u oquedad ontoldgica
propia de una donacion de lo “ausente)”. A este respecto, afirmamos aqui que todo “constructivismo”
constituye, en ultimo término, una particular modalidad de “constructivismo de la ausencia” en la medida
en que su propia razén de ser radica en la necesidad de revocar la referencia a un fondo originario
representado por un modo “ausente” o “eliptico” (no entitativo, no objetual, tal vez ni siquiera “acontecial”)
de donacion ontoldgica. El presentimiento de esta fundamental “ausencia” latente tras la necesidad de
la constitucion constructiva misma, se hallaria representado tanto por ciertas tradiciones orientales a
caballo entre lo filosofico y lo mistico (asi el sunyata apuntado por la “Via Media” de Nagarjuna), como por
algunas tesis caracteristicas de la fisica cuantica en referencia a la “vacuidad” interna de la que harian gala
a nivel subatomico las célebres “particulas elementales”. ;Qué es, pues, lo que se “construye? En general,
nada sino una “estructura”: una trama reciprocamente imbricada de elementos objetuales visibles. {Quién
construye? Nadie sino una cierta “ipseidad” (llamesele “sujeto”, “Dasein,”, “viniente” o “adonado”), que no
tiene por qué asumir los caracteres del “ego subsistente” o de la “conciencia substancial”, sino que puede
mostrarse simplemente como una “receptividad hibrida”: como una instancia percipiente que auna en
si el doble momento de la acogida intuitivo-intencional (totalmente pasiva e inmediata) y de la “ulterior”
reflexividad hermenéutica que modula, entona e interpreta (mediandolo) lo originariamente dado.

4. El lugar de la hermenéutica

Como venimos de sefialar, en toda donacion, se da un momento “inmediato” (carente de “distancia”, diria-
mos en lenguaje fenomenoldgico mas actual) de donacion originaria y otro instante posterior de “constitu-
cion” mediado, en cuanto tal, por las facultades y potencias reflexivo-conceptuales propias del “adonado”
en la donacion original. En el marco de este ultimo es donde cabe insertar o incardinar con legitimidad
el “lugar” que propiamente le corresponderia a la hermenéutica: el legitimamente reservado tépos de la
interpretacion. Reparese en la aparente paradoja de que precisamente la “hermenéutica, el “proceso” de
recepcion y elaboracion interpretativa de lo “dado”, coincida con el terreno propio de la reflexion concep-
tualy pertenezca constitutivamente a su dominio tedrico de accion. Sin embargo, también en este campo,
como en aquel concerniente a la definicion gabrieliana de “constructivismo”, ha causado considerables
estragos la desmesura de dominio: esta vez, ademas, por parte de fenomenadlogos tan decisivos como
el propio Marion. En efecto, de modo analogo a aquello que sucedia, como apuntamos, en referencia a
la excesiva universalidad de la negacion de los “hechos” (o, lo que es equivalente, de la afirmacion de la
universalidad de la construccion), también aqui resultaria preceptivo indicar que el indispensable tran-
sito a través del tamiz hermenéutico por parte de la fenomenologia no puede acabar recayendo en una
desmesurada hipertrofia del momento “interpretativo” de la donacién de los fendmenos que los torne
universalmente susceptibles de ser interpretados o “leidos” como “banales” o como “excepcionales” en
funcion de la voluntad o la disposicion del “adonado” en cada caso particular. Esto es lo que sucede en
la “fenomenologia hermenéutica” (tal vez habria que caracterizarla mejor en términos de “hermenéutica
fenomenoldgica”) propuesta por Marion en sus Ultimas obras propiamente “fenomenoldgicas”.’® En este

nosotros, en sentido trascendental, pero ese algo no es el objeto que entendemos por las representaciones de la materiay de las
cosas corporeas, ya que éstas no son mas que fendmenos, es decir, simples modos de representacion que nunca se encuentran
mas que en nosotros y cuya realidad se basa en la conciencia inmediata, exactamente igual que la conciencia de mis propios
pensamientos” (Kant, KrV, A 372).

'8 En ella, conforme a la lucida caracterizacion de Shane Mackinlay: “Gradualmente y a medida que avanzan sus estudios sobre el
acontecimiento, ha devenido cada vez mas evidente para Marion que la saturacion no sobreviene de forma extraordinaria: no
constituye una excepcion a la fenomenalidad normal de los objetos. Bien al contrario, el paradigma de toda fenomenalidad y, en
este sentido, es banal. En efecto, los fendmenos pobres en intuicion no aparecen como tales mas que en razén de la manera en
la cual un receptor viene a interpretarlos. Esto no concuerda con la tesis de Marion que insiste en el aparecer del fendmeno como



146 Llorente Cardo, J. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 139-149

sentido, habria que senalar claramente que la “hermenéutica”, lejos de traspasar la entera esfera de la
“fenomenologia” e impregnarla en su totalidad, cuenta con un tépos definido que le corresponde y le es
peculiar: un “lugar natural”, no obstante, que como tal se halla acotado y atenido a limites que han de ser
convenientemente sefalados y reconocidos. Tales “limites” o hdroi, marcan justamente el “horizonte” de-
limitador entre aquellos fendbmenos que admiten ser pensados “al margen de todo horizonte” (con dona-
cion inmediata y carente de “distancia”) y aquellos que reclaman su pertenencia al ambito de lo mediata e
interpretativamente “constituido”.

Teniendo en cuenta lo anterior, convendria observar que esa articulacion entre la fase pre-
hermenéutica inmediatamente dada y la ulterior fase reflexiva de la interpretacion a la hora de discernir
los dos momentos constitutivos del fenomeno “dado” manifestativamente en la “experiencia”, puede ser
rastreada y puesta de relieve en el marco de la practica totalidad de las formulaciones fenomenoldgicas
mas relevantes. Asi, en el contexto de la “fenomenologia material” de Michel Henry, la “inmanencia auto-
afectada en su inmediacion patética” cuya “auto-donacion” es idéntica a la de la “vida trascendental”,
es postulada como una instancia “sin distancia”, es decir, afectivamente “inmediata” por carente de
pliegue o desdoble (alejamiento a recorrer) entre su “ser dada” y su “ser sentida”. En este aspecto, tal
auto-afeccion comparece claramente en términos de evento “no susceptible de interpretacion”, esto es,
como elemento “extra-hermenutico”. Sin embargo, el ulterior despliegue de la panoplia afectiva que jalona
la gradacion de afectos y “pensamientos” de los cuales se compone el decurso de la llamada “conciencia
empirica” comun, si admite -e incluso demanda- que le resulte aplicado el tamiz interpretativo propio
de la hermenéutica a la hora de determinar su esencia y significacion. En analogo sentido, la “donacién”
marioniana, abstraccion hecha de su ulterior deriva “panhermenéutica”, contiene incontestablemente un
momento originario de inmediatez carente de “distancia” (es decir, no interpretativamente dada) en el cual,
al margen de las iniciativas susceptibles de serle reconocidas tanto al hipotético “donador” como al virtual
“adonado”, el fendmeno “se da eny por si mismo”: con independencia de que -acaso posteriormente- sea
“interpretado” de un modo u otro, bien por un “sujeto constituyente” o por un mero “testigo constituido”
(constituido por la propia “contra-experiencia” ocasionada por el darse mismo del fenémeno).

Digase lo mismo en referencia al modo de epifania y fenomenalizacion del “rostro del Otro” en el marco
de lafenomenologia levinasiana de la alteridad. En efecto, resulta incuestionable que la “visitacion liturgica”
del rostro acaece de forma radicalmente no-mediada por instancia alguna ajena a tal “fantasmagorica”
(el término es expresamente aceptado por el propio Levinas)® manifestacion originaria, lo cual equivale
a decir que en ella la “hermenéutica” no juega ni puede jugar absolutamente ningun papel. En caso
contrario, esto es, si la presentificacion no-ontica del visage d’Autrui se descubriese de algun modo como
hermenéuticamente mediada (filtrada a través de cualquier tipo de tamiz interpretativo y resultante de esta
filtracion), no solo el resto de los analisis levinasianos “perderia toda su fuerza”, sino que la propia teoria
de la responsabilidad ética hacia el préjimo derivada de la “fenomenologia del rostro” resultaria arruinada
al resultar socavado su propio basamento fundamental. Asi pues, al margen de la actividad hermenéutica
tienen lugar “donaciones” originarias (“pre-constituidas”) que, precisamente por ello, se revelan como
los verdaderos “objetos no-objetuales” del quehacer reflexivo propio de la filosofia fenomenoldgica en
cuanto tal. El gozne articulatorio entre la inmediatez “aoristica” con la cual acaece la donacion de tales
fendmenosy la deduccion mediata del proceso hermenéutico-constituyente que da lugar a los fenémenos
“objetuales” que pueblan el horizonte mundano, completa la configuracion del discurso fenomenoldgico
captado como un todo.

5. Las figuras de la constitucion “de-construida”

Recapitulando una de las tesis fundamentales que conformarian el ndcleo programatico “duro” propio del
“constructivismo fenomenoldgico”. podria, pues, decirse que el acto constituyente se da siempre acom-
panado de las dos notas distintivas que caracterizaban tradicionalmente el discurso soi disant “cienti-
fico”, es decir, de “universalidad” y “necesidad”. No obstante, aunque la constitucion se dé de idéntico
modo para toda “receptividad constituyente”, hay al menos cinco modos o “figuras” provisionales de la
donacion y la fenomenicidad en las cuales la constitucion comun y universal se manifiesta, sin embar-
go, de modo incompleto o distorsionado. En determinadas “zonas” de la manifestacion, aparecen con-
fines de lo dado en cuyo seno no se verifica con total plenitud el acto de constitucion (aun dandose, por
supuesto, como tal). En todos estos casos especificos o0 excepcionales de fenomenicidad constituida,

el mostrar-se de aquello que se da a si-mismo” (S. Mackinlay, “Dépassement exceptionnel ou banalité du paradigme: l'itineraire
des phénomenes saturés de Jean-Luc Marion”, en Nunc revue verticale, n° 16, 2008, p. 93).

9 “En Totalidad e Infinito el rostro aparece de una manera fantasmagdrica (fantomatique), dice. Es necesario que el otro sea acogido
independientemente de sus cualidades si debe ser acogido como otro. Si no hubiese esto, una cierta inmediatez -que es incluso
la inmediatez por excelencia: la relacion con el otro es la Unica en no valer sino como inmediata-, el resto de mis analisis perderia
toda su fuerza. La relacion seria una de esas relaciones tematizables que se establecen entre objetos” (E. Levinas, De Dieu qui
vient a I'idée, Paris, Vrin, 1992, p. 129).



Llorente Cardo, J. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 139-149 147

la constitucion “construye” tratando de reconducir o redefinir aquello que se da como “deficientemente
constituido”, “constituido de forma incompleta” o “de modo no estrictamente ortodoxo”: en la vertiente
“canodnica” (universalmente compartida) de constitucion. Por ello, al margen de su habitual semantica de
raigambre derridiana, utilizaremos aqui el término “de-construido” en su estricto significado etimoldgico
literal alusivo al acto de “desmantelamiento”, -desenmarafiamiento” o “disolucion” de aquello inicialmente
trabado, unido y con-juntado.

La primera de estas figuras es representada por el fenomeno “acontecial” o “contecedero”, por el
evento “no objetual”.?® En este caso, la intencionalidad constituyente trata de reducir, en la medida de lo
posible, aquello que el evento pueda presentar de “contecedero” a un modo de donacion “objetual” con
el mayor volumen posible de carga “entitativa”. Podria hablarse al respecto de “coagulacion” en referencia
a la interpretacion maximamente objetivante de aquello inicialmente dado a la mencion como puro
“acontecimiento”. La segunda figura de la fenomenalidad “de-construida” aunque dada en la constitucion,
la constituiria agquello que admite ser designado como “caos dntico”. En este caso, se trataria de ladonacion
de multiples elementos, ciertamente “objetuales”, pero que, sin trascender las fronteras de lo constituido,
comparecen ante la percepcion de tal modo que el horizonte del mundo resulta difuminado, oscurecido,
desdibujado en su nitidez o directamente obliterado, merced a la profusion cuantitativa de tales elementos
y ala naturaleza de sus desplazamientos espaciales. Una donacion distorsionada y difusa ilustrada acaso
por el estado onto-perceptivo del paisaje terrestre que se muestra en la distopia climatica reflejada por el
filme Interestellar de Christopher Nolan. De este modo, la tendencia “constructiva” propia de las facultades
constituyentes cristalizaria aqui en forma de intencion “nomotética”, esto es, de tentativa de “regulacion”
y “ordenacion” de la multiplicidad dispersa dnticamente caotica (constituyendo “espacios” y lugares” bien
delimitados y estables).?' La tercera de nuestras figuras de la “deconstruccién” se incardinaria en el ambito
de “lo invisible”: aquello que ciertamente “se fenomenaliza”, pero que no por ello lo hace en forma de
donacion pasible de ser aprehendida a través de la visibilidad. Tal seria el caso de la donacion de ciertas
manifestaciones de orden estético, del “rostro del otro” levinasiano, de las estructuras invisibles que urden
y vertebran lo objetivamente dado (tal la perspectiva), de la “ipseidad trascendental patéticamente auto-
afectada” o del propio “Dios”.?? En el caso de todas estas instancias, el esfuerzo constituyente trataria de
“materializar”, en el sentido de “visibilizar”, “tornar visible” o “hacer devenir manifiesto”, aquello que se da
originariamente en la vertiente de manifestacion propia de la invisibilidad “no-objetual”.

La cuarta figura se hallaria representada por las donaciones de orden “denegatorio”: aquellas que,
al dar lo dado, se retiran ellas mismas en cuanto dones a la vez que -conforme a los célebres analisis
marionianos- arrastran consigo a tal retiro al agente donante (“donador”) tanto como al donatario receptor
del don (el “adonado”).® El “Ser” (en contexto heideggeriano), el “hay” levinasiano, el Khdos hesiddico, la
Khéra platonica o la propia oscuridad nocturna (tal como es caracterizada por Merleau-Ponty, por ejemplo),
constituyen otras tantas paraddjicas encarnaciones desencarnadas de esta particular donacion in absentia.
En esta ocasion, el “constructivismo” constituyente habra palmariamente de consistir en un acto orientado
al intento de transmutar tal “don denegatorio” en un don de caracter “concesivo” (aquel, merced al cual en
virtud del acto del don es “entregado”, “concedido”, o “puesto” efectivamente un positum: un “contenido”
concreto) en la medida de lo posible. Finalmente, una posible quinta figura de la constitucion heterodoxa
seria aquella derivada de la donacion de los llamados por Marion “fendmenos saturados”, en la medida
en la cual éstos se dan con tal exceso de la mencion sobre el concepto que “deconstruyen”, por ablepsia

20 Tal como el fendémeno événémentiel es descrito por Claude Romano en los siguientes términos: “lo que [..] llamamos
«acontecimiento», ;no es simplemente un cambio que sobreviene en la ordenacion de las cosas [...], que modifica ese orden sin,
por otra parte, trastornarlo, y se produce en consecuencia, siempre, en el horizonte del mundo? [...]. ¢ Pensar el acontecimiento
antes de cualquier cosa, no constituye un desafio imposible de superar? Porque desde el momento en que pretendemos atrapar
el acontecimiento tal y como adviene en si mismo, somos absorbidos casi de inmediato por otra cosa, precisamente por las
«cosasy, fijadas bajo nuestros ojos por una mirada de Medusa [...]. Pero, si al mirar de otra manera fijamos el acontecimiento,
algo totalmente distinto se muestra entonces. Ninguna cosa se interpone entre él y la mirada salvo esta esta epifania que
previene cualquier cosa, transformada lingliisticamente por un verbo, con mucha frecuencia en forma neutra” (C. Romano, E/
acontecimiento y el mundo, Salamanca, Sigueme, 2012, pp. 14-15.

21 Como lo expresa Renaud Barbaras: “Hay mundo como fuente absoluta, deflagracion originaria de la cual procede todo ente;
hay mundo como multiplicidad o6ntica proveniente de este archi-acontecimiento; hay, finalmente, mundo como forma, es
decir, sedimentacion del origen en el seno de lo multiple, entendiendo que esta forma es producida, esto es, mediatizada por
movimientos surgidos del acontecimiento originario” (R, Barbaras, L’appartenance. Vers une cosmologie phénoménologique,
Louvain, Peeters, 2019, p. 99). Es por ello que, siguiendo el imperativo nomotético-regulador creador de tépoi: “todo sucede
como si los lugares fuesen la manera en la cual una sobrepotencia (surpuissance) originaria intenta volver a si-misma a través de
su otro, de reencontrarse aun en el seno de lo dispar que ella dispersa, de reunirse consigo misma fuera de ella-misma” (ldem.).

22 “Aquello que no se encuentra a distancia de si mismo no puede estar nunca relacionado con un hacer-ver, una intencionalidad
0 un ex-stasis. La vida se experimenta a si misma sin mundo. Sélo aquello que se da a si-mismo de esta manera, aquello que es
invisible, es cierto” (M. Henry, Auto-donation. Entretiens et conférences, Paris, Beauchesne, 2004, p. 19).

22 “tanto la ausencia de ente (le néant), la falta de efectividad (la posibilidad), la deficiencia de parecer (la oscuridad) como
la impotencia para afectar (el vacio) deben darse ya -bajo el modelo de la falta o la decepcion- para que nosotros podamos
simplemente concebir lo que nos ocultany el simple hecho de que nos lo ocultan. No se trata en este caso de una suspension de
la donacion, sino de una donacién por denegacion. Aunque denegatoria, no por ello resulta una donacion menos auténtica, sino
una donacion caracterizada por la deficiencia de contenido; o, mas bien, resulta una donacién particular en la medida en que se
cumple por la ausencia misma en ella de lo dado” (J.-L. Marion, Siendo dado, Madrid, Sintesis, 2008, p. 107).



148 Llorente Cardo, J. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 139-149

generada, merced a su sobreabundancia intuitiva, la trama misma de la experiencia en general, forzandola
a tornarse “contra-experiencia”. Tales fendmenos, lejos de resultar “construidos” por un hipotético sujeto
constituyente, actuan ellos mismos como instancias de constitucion que “constituyen” a su peculiar modo
al otrora sujeto activo o agente de la constitucion.?*

En esta ocasion, pues, la potencia constituyente actuaria a la inversa, es decir, tratando de atemperar
y lenificar la pujanza excesiva del flujo intuitivo reduciéndolo a caudal de vision situado en el interior
del dominio del concepto. El término clave lo constituiria aqui el de “homedstasis” o equilibrio entre la
donacion (intuitiva) y la reflexion (conceptual): un término claramente contrapuesto al de “exceso”. Una
tarea que, por lo demas, se ha encargado cumplidamente de llevar a cabo el propio Marion en su version
mas tardia incurriendo en la ruptura de la homeostasis inversa a la recién aludida, esto es, postulando la
universal “banalidad” (“no-saturacion”) potencial de cualquier fendmeno al resultar hermenéuticamente
modulado por las potencias interpretativas propias del “sujeto”. En todos los casos recién mencionados
actua comunmente, como puede apreciarse, una misma intencion tendente a reducir todo fenémeno dado
de forma no plenamente constituida (difusa, deficiente, solo parcialmente patente, etc.) a la constitucion
plenamente canodnicay universal, es decir, alareducciondelodado alas pautas relativas ala determinacion,
la solidez, la consistencia y la previsibilidad generadora de confianza. En suma: a todos aquellos rasgos
onto-epistemologicos derivados de la originaria pre-suposicion de un “horizonte” fenomenoldgico ya
siempre “dado” con tanta permanencia como nitidez.

6. Conclusion

Como se desprende con claridad de todo lo expuesto, resulta preceptiva la liminar distincion entre instan-
cias “pre-constituidas” (o no aun constituidas) y elementos (ya) constituidos tras un acto fenomenologico-
hermenéutico de “construccion” constituyente. En caso de que se postulase que todos los fendmenos son
esencialmente “constructos” (es decir, “constituidos”), no podria hablarse siquiera de “donacion”, “feno-
menalizacion”, “manifestacion” u otros términos netamente “fenomenoldgicos” que aluden a la originarie-
dad propia de tales fendmenos en cuanto “dados en su como” (im Wie), esto es, al margen de toda posible
“constitucion”. Ello equivaldria, en la practica, a ocluir a radice el cauce a través del cual fluye el discurso
mismo de la fenomenologia en cuanto tal. Inversamente, si aquello que se pretendiera afirmar fuese que
ningun fendmeno es “constituido” en modo alguno, entonces lo que se postularia es el caracter absoluta-
mente universal de la facticidad de la donacion. Algo cercano a considerar que el discurso fenomenoldogi-
co habria de reducirse, en ultimo término, a constatar que “hay eventos que suceden, cuando sucedeny
porque suceden”, limitando el trabajo filoséfico a una suerte de emulacion psicoanalitica del rastreo mas
0 menos genealdgico, no de sus “causas” (dado que carecen de ellas), sino de las “huellas” o efectos que
tales acontecimientos hayan podido signar sobre el periplo existencial del individuo o colectivo al cual le
acaecen. Contra ello, hemos de enfatizar nuevamente el hecho de que se dan simultaneamente fendme-
nos originaria e inmediatamente fenomenalizados “en” y “por” la donacion (vaya ésta o no acompanada
“seguidamente” por la manifestacion), y fendmenos resultantes de un acto (multiple) de “constitucion” o
construccion tanto onto-epistemoldgica como interpretativamente mediada. Y ello sin desdoro de que, en
este ultimo caso, también los “fendmenos constituidos” “se dan” (precisamente como “constituidos”), se
muestran merced a un acto de donacion. Rasgo que no puede ser considerado sino como el indicio defini-
tivo de la irreductible originariedad de aquella donacion arraigada en aquellas instancias fenomenoldgicas
“no -objetuales” a las que nos hemos venido refiriendo a lo largo del presente estudio.

Asi pues, “pensar en el horizonte de los margenes” significa fundamentalmente hacerlo tras deslindar
cuidadosay nitidamente donde se incardinanlos limites (margenes) entre aquello que se da en el interior de
un horizonte (lo constituido) y aquello que previamente efectua su especifica donacion con independencia
de cualquier horizonte y en un dominio de la manifestacion “exterior” a él (lo “pre-constituido”). “Pensar
al margen del horizonte” no significa, pues, por su parte, sino acoger lo asi dado de modo pristinamente
originario y previo a todo acto constituyente. Esto implica incluir en el cerco de la racionalidad aquello que
se da con prescindencia de toda determinacion, de toda sustancialidad y de toda objetivacion, pero que,
alavez, se articula con aquello que es constituido constructivamente a partir de tal donacion incompleta,
deficiente y “aoristica” (en el sentido de indeterminada). La fenomenologia contemporanea, juzgamos, no
pretende en ultimo término, cuando se contempla especularmente a simisma, el logro de un fin heteroclito
a este.

2 “Constituido y ya no constituyente, el testigo ya no ejerce ni sintesis ni constitucion. O mas bien, la sintesis se convierte en pasiva
y se le impone; por lo que se refiere a la constitucion, su donacion de sentido (Sinngebung) se invierte: el Yo ya no puede proveer
su sentido a las vivencias y a la intuicion, sino que éstos se dan y dan pues su sentido al Yo (parcial, no ya global). En efecto, en el
caso del fendmeno saturado [...], la inversion de la mirada y de la vigilancia que ejerce sobre el objeto situa al Yo, convertido en
testigo, bajo la vigilancia de la paradoja (fendmeno saturado), la cual lo controla y vela por él” (/bid., p. 353).



Llorente Cardo, J. Logos An. Sem. Met. 58 (2) 2025: 139-149 149

7. Referencias bibliograficas

Barbaras, R.: L"appartenance. Vers une cosmologie phénoménologique, Louvain, Peeters, 2019.

Boghossian, P.: El miedo al conocimiento. Contra el relativismo y el constructivismo, Madrid, Alianza, 2018, p.
3r.

Gabriel, M.: Sentido y existencia. Una ontologia realista, Barcelona, Herder, 2017.

Gabriel, M.: Por qué el mundo no existe, Barcelona, Pasado & Presente, 2019.

Hart, K. (Ed.): Counter-Experiences. Reading Jean-Luc Marion, Indiana, Notre Dame University, 2007.

Henry, M.: Auto-donation. Entretiens et conférences, Paris, Beauchesne, 2004.

Levinas, E.: De Dieu qui vient a l'idée, Paris, Vrin, 1992.

Levinas, E.: Totalidad e infinito, Salamanca, Sigueme, 1987.

Mackinlay, S.: “Dépassement exceptionnel ou banalité du paradigme: l'itineraire des phénomeénes saturés de
Jean-Luc Marion”, Nunc revue verticale, n° 16, 2008, pp. 81-93.

Marion, J.-L.: Siendo dado, Madrid, Sintesis, 2008.

Nietzsche, F.: Fragmentos poéstumos. Volumen Il (1882-1885), Madrid, Tecnos, 2010.

Nietzsche, F.: Fragmentos péstumos. Volumen IV (1885-1989), Madrid, Tecnos, 2006.

Rand, A.: Introduccion a la epistemologia objetivista, Barcelona. Deusto, 2022.

Romano, C.: El acontecimiento y el mundo, Salamanca, Sigueme, 2012.

Schopenhauer, A.: El mundo como voluntad y representacion I, Madrid, Alianza, 2023.



